
        
            
                
            
        

    
Libros de Cátedra

 

Cartografías de la subjetividad 

y del cuerpo en escenarios posthumanos

 

Mabel Alicia Campagnoli - Anabella Di Pego

Ariel Martínez  (coordinadorxs) 

[image: ]

 

FACULTAD DE

HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

 

CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL 

CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS

 

Mabel Alicia Campagnoli 

Anabella Di Pego 

Ariel Martínez 

(coordinadores) 

 

Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educación 

[image: ]

[image: ]




CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

 

Índice 

 

Introducción  ______________________________________________________________ 5 

PRIMERA PARTE 

Capítulo 1 

Imaginar un futuro no reproductivo. Hacia una subjetividad ampliada ___________________ 9 Mabel Alicia Campagnoli 

Capítulo 2 

Achille Mbembe y el posthumanismo antropofóbico: una tensión en su pensamiento ______ 30 Esteban Miguel Rosenzweig 

Capítulo 3 

La  noción  de potentia gaudendi en  Paul  B.  Preciado:  un  puente  posible  entre  los  feminismos postestructuralistas y neomaterialistas __________________________________________ 53 Dolores Pezzani 

Capítulo 4 

¿Dónde están los humanos? Qué digan quiénes son ¿quiénes son…? Sobre la posibilidad de pensar contra la identidad ____________________________________________________ 65 Malen Azul Calderón Fourmont 

 

SEGUNDA PARTE 

Capítulo 5 

Un recorrido por las subjetividades políticas de Donna Haraway: acerca de cíborgs, monstruos y especies compañeras  _________________________________________________________ 91 Anabella Di Pego 

Capítulo 6 

La esperanza de un sujeto a media luz, figuras de lo indomable en el ensayo sobre Kafka de Benjamin: hacia una teoría de lo humano-no-humano _____________________________ 120 Juan Cruz Del Arco CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Capítulo 7 

Devenir no humano en el reino de las criaturas: justicia y narración en Walter Benjamin __ 139 Nicolás Aragoita 

Capítulo 8 

Lo humano en los escritos de Heidegger: de la finitud a los límites de la metafísica ______ 162 María Paula Viglione 

 

TERCERA PARTE 

 

Capítulo 9 

Luce Irigaray y Judith Butler: encuentros materiales más-que-humanos  en el Chthuluceno _________________________________________________________ 182 Ariel Martínez 

Capítulo 10 

Cuerpo, afecto y performatividad en la experiencia drag ___________________________ 205 Guillermo Suzzi 

Capítulo 11 

Materialidad y discurso: apuntes neo-materialistas para una fuga posthumana  _________ 221 Tomás Gomariz 

 

Autorxs  ________________________________________________________________ 232




CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

 

Introducción 

 

El  propósito  de  este  volumen  apunta  a  elaborar  una  perspectiva  enriquecedora  para  los trayectos de grado pertenecientes a las carreras involucradas –Filosofía, Sociología, Psicología, Ciencias de la Educación, Educación Física y Ciencias Antropológicas–, sin perder de vista que la  publicación  se  dirige  a  estudiantes  de  las  Facultades  de  Psicología  y  de  Humanidades  y Ciencias de la Educación de la Universidad Nacional de La Plata. Habida cuenta de la vacancia bibliográfica respecto al tema, este libro se propone una sistematización y análisis de aportes teóricos contemporáneos en torno a los tópicos que vinculan las complejas figuraciones en torno al cuerpo y la subjetividad en las reflexiones interdisciplinarias que se nuclean alrededor de lo posthumano y el posthumanismo. 

Así, consideramos que esta propuesta conlleva una contribución al proceso de formación de grado  en  disciplinas  que  tienen  como  desafío  revisar  las  coordenadas  ético-políticas  que subyacen a sus propios campos de estudio y futuras prácticas profesionales. En este sentido, los debates contribuyen a problematizar ámbitos de las Ciencias Sociales y las Humanidades brindando  enfoques  interdisciplinarios,  de  los  que  no  están  exentas  las  teorizaciones contemporáneas de las Ciencias Naturales. Con el propósito de ahondar en la complejidad del tratamiento crítico de las perspectivas de análisis y discusiones teóricas seleccionadas, incluimos producciones  realizadas  no  solo  por  docentes,  sino  también  por  becarixs  y  adscriptxs  de diferentes procedencias disciplinares. 

La  colaboración  entre  las  cátedras  implicadas  –Antropología  Filosofía,  Filosofía Contemporánea,  Psicología  Evolutiva  1  y  2–  se  remonta  al  Grupo  de  Estudio  “Monstruos, narrativas  y  posthumanismo”  radicado  en  el  Centro  Interdisciplinario  de  Investigaciones  en Género  (CInIG)  y  en  el  Centro  de  Investigaciones  en  Filosofía  (CIeFi).  Desde  ese  marco, compartimos  lecturas  y  discusiones  respecto  de  la  crítica  al  antropocentrismo  que  las perspectivas  posthumanistas  llevan  a  cabo  así  como  su  impacto  en  las  problemáticas  de  la subjetividad  y  del  cuerpo.  Tomamos  así  como  punto  de  partida  una  comprensión  del antropocentrismo moderno como una matriz generadora de prácticas, discursos y regímenes de verdad  que  coloca  al  ser  humano  como  centro  y  fundamento,  hundiendo  sus  raíces  en  el humanismo forjado en el Renacimiento que enfatizaba el poder creador humano y la dignidad de la vida humana en la tierra –con su matiz antiteológico–. La revaloración de los estudios de las Humanidades frente a la escolástica, constituye el impulso inicial de lo que con posterioridad constituirá las denominadas Ciencias Humanas y Sociales. De manera que, el desmontaje del antropocentrismo nos conduce a una reconsideración no sólo de lo humano sino también de las Humanidades y Ciencias Sociales como conocimientos sobre el hombre y la sociedad.  

Asimismo,  entre  las  aristas  que  confluyen  en  el  antropocentrismo  moderno  pueden distinguirse  el  sujeto  metafísico  sustentado  en  la  sustancia,  el  sujeto  político  basado  en  la CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

soberanía  y  la  propiedad/apropiación  y  el  sujeto  gnoseológico-científico  exaltador  de  la capacidad técnico-productiva. A lo largo del libro procuramos desandar algunos de los derroteros de estos sujetos modernos a la vez que rescatar aquello que ha sido relegado y olvidado en la tradición dominante para esbozar otros modos posibles de existencia, de prácticas, de trato y también subjetividades movedizas, escurridizas, disonantes. Los capítulos del libro se desplazan por  el  paisaje  filosófico  del  siglo  pasado  reconstruyendo  diversas  críticas  al  sujeto  y  al humanismo, a la vez que se adentran en perspectivas contemporáneas y actuales procurando a la  vez  delinear  otras  modalidades  posibles  de  comprender  la  subjetividad  y  el  cuerpo  en escenarios  posthumanos.  De  modo  que  el  libro  se  mueve  entre  la  lectura  crítica  y  el  trabajo conceptual constructivo que en disputa con el legado de la tradición y en diálogo con pensadorxs de nuestro tiempo, acepta el desafío de dislocar el presente para imaginar otros futuros posibles.  

El escenario posthumano que marca nuestro milenio se caracteriza por trasvasar la crítica del humanismo, mostrando lo que todavía en ella persiste de androcentrismo y de antropocentrismo. El  denominado  posthumanismo  filosófico  constituye  una  corriente  de  pensamiento  que  se desarrolla  hacia  fines  de  la  década  del  noventa  a partir  del  impulso  de  la  teoría  posmoderna feministas, de los estudios de género, de los estudios culturales y literarios. Esta corriente retoma las críticas al humanismo, radicalizando este movimiento a través de un entrelazamiento con la crítica  del  antropocentrismo.  Por  lo  cual  el  posthumanismo  emerge  de  la  intersección  con  el postantropocentrismo,  abriendo  el  camino  para  delinear  una  miríada  de  subjetividades posthumanas: cíborgs, monstruos, alienígenas, y retomando temáticas de la ciencia ficción como la hibridación, la bestialidad y la deformidad. 

En este panorama se produce una implosión del problema de la subjetividad que adquiere nuevos matices y profundidades, emergiendo desde la materialidad del cuerpo, atravesada por afectos,  multiplicada  en  diversidad  de  variantes  en  movimiento  incesante.  El  horizonte posthumano implica un corrimiento de la centralidad de las visiones dominantes de lo humano, del sujeto y del cuerpo, al mismo tiempo que una reconceptualización de estos términos que posibilitan  pensarlos  luego  de  esta  torsión  de  una  manera  ampliada.  La  clave de  lectura que orienta el libro es que los escenarios posthumanos no disuelven el problema del sujeto sino que ofrecen la oportunidad de reconsiderar modulaciones de la subjetividad y del cuerpo que habiliten otras prácticas, otros vínculos y en definitiva otras maneras de entender lo político.   

El libro nos invita a recorrer y detenernos en estas problemáticas en diálogo con pensadores del siglo XX –Walter Benjamin y Martín Heidegger– y con una polifonía de voces contemporáneas –Achille Mbembe, Paul B. Preciado, Donna Haraway, Luce Irigaray y Judith Butler, entre otrxs– que  nos  acompañan  en  la  tarea  de  pensar  y  orientarnos  en  estos  tiempos  convulsionados  e inciertos.  Cada  una  de  las  tres  partes  que  conforman  el  libro,  dan  cuenta  de  un  lugar  de enunciación  y  de  trabajo  específico  –Antropología  Filosófica,  Filosofía  Contemporánea  y Psicología–  pero  sin  pretender  que  permanezcan  de  manera  estanca,  sino  por  el  contrario aspirando  al  entrecruzamiento  y  a  la  contaminación  de  las  problemáticas  en  un  horizonte transdisciplinario.  Aun  cuando  los  capítulos  detentan  cierta  vocación  de  presentación  de  un panorama  de  los  asuntos  que  venimos  trabajando  desde  nuestros  ámbitos  docentes  y  de CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

investigación,  aspiramos  a  que  oficien  como  compañeros  de  ruta  incitando  a  un  pensar colaborativo a la vez que ofreciendo herramientas conceptuales para proseguir las lecturas y abrir otras historias posibles de los tiempos porvenir.  




CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

 

PRIMERA PARTE 

 

 




CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

 

CAPÍTULO 1  

Imaginar un futuro no reproductivo. Hacia una 

subjetividad ampliada  

Mabel Alicia Campagnoli 

 

El futuro ya llegó.  

Llegó como vos no lo esperabas 

Carlos Solari y Eduardo Beilinson, TODO UN PALO

 

¿Cómo se reactualiza en el siglo XXI la pregunta por el futuro, toda vez que marcó en el siglo XX un débil ascenso a y un abrupto descenso de, la esperanza en una utopía de progreso? ¿El futuro vendrá, el futuro llegó o el futuro ya fue? El término futuro conlleva ineludiblemente una carga de temporalidad trazada en sentido lineal moderno, en consecuencia acelerada, por ende, avizorando realizaciones de gérmenes cuyos productos laten en el presente. La idea de futuro, hilvanada desde la meta moderna del Progreso, implica semillas que darán a luz, tiene implícita entonces la procreación. 

Nos proponemos reflexionar sobre el concepto de futuro, especialmente sobre los supuestos que entraña respecto de las identidades. A su vez, el recorrido se orienta por los colores de la artista argentina Raquel Forner1, quien acompañó con su arte la reflexión sobre el futuro durante el siglo XX. Las imágenes escogidas para este capítulo corresponden a los años 1977, 1980, 1983 y 1984. Evocan sobre todo la década del 80, la de ideales de revolución todavía vigentes, donde futuro seguía siendo sinónimo de esperanza. Desde sus primeros óleos, hasta la última serie de los ochenta, la artista indaga el hundimiento de las promesas del progreso frente a las inéditas  posibilidades  de  viajes  al  exterior  del  planeta  –y  al  interior  de  los  seres  humanos–. Entremezcla imágenes de la muerte y la vida, la astrofauna y los astroseres, el mensaje cifrado -lucha+amor=Vida, lucha-amor=Muerte-, el laberinto y la calavera, pájaros y esqueletos (Ibíd). En su  obra  de  los  80  predominan  los  mutantes,  una poética  emancipada  que  impregna  plástica, psíquica  y  biológicamente  una  dimensión  híbrida,  no  binaria,  ecológica  (Oropeza,  2021).  En principio, los cuatro cuadros seleccionados transgreden el límite de lo humano para traer una 

 

1 Raquel Forner (Buenos Aires, 1902- 1988) fue una pintora, escultora y profesora de dibujo argentina, perteneciente primero al Grupo de París y más tarde al Grupo Florida. Desarrolló un expresionismo de matiz personal. Para ahondar en su trayectoria, ver https://forner-bigatti.com.ar/

CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

realidad cósmica, interespecies, que apuesta por una relacionalidad vital. Solo en “Gestación del hombre  nuevo  (1980)”  tenemos  el  ideario  revolucionario  que  encarnara,  entre  otros,  el  Che Guevara.  Pero  la  apuesta  a  un  futuro  en  términos  de  revolución  socialista  se  disuelve  hacia mutaciones coloridas y astrales, tan extraterrenas como extrahumanas, en los últimos años de la artista, que preceden a la caída del muro de Berlín en 1989.  

Futuro, concepto claramente biopolítico, cuyo sentido tuvo virajes abruptos a fines del siglo XX. Por un lado, en la inflexión de 1989 con el desencanto revolucionario. Por otro lado, desde perspectivas  ecologistas,  donde  el  ambientalismo  pone  en  crisis  los  supuestos  modernos  de Humanidad y Progreso. No son las únicas fuentes de crítica, pero sí las que me interesa destacar ahora que ya no se espera el futuro, que la sensación que prima es apocalíptica, que la situación político-ambiental intensifica la evidencia de que las promesas de la razón ilustrada resultaron ilusiones vanas. Concepto biopolítico si los hay, ya que cada vez está más en juego la posibilidad de conservar la vida, cualquier vida, la forma de vida, las condiciones de posibilidad de una vida… 

Ahora bien, las desavenencias con la noción de futuro suelen dejar intactos los supuestos de sexo,  sexualidad  y  género  que  la  misma  conlleva.  Es  decir, a  pesar  de  los  largos  y  variados cuestionamientos a la noción moderna de sujeto y sus dicotomías concomitantes (mente/cuerpo, cultura/naturaleza, masculino/femenino, etc.), los modos de pensar el futuro parecen reintroducir esos lastres de sentido y  reconducirnos a una institucionalidad política que presupone la cis-hetero-sexualidad  reproductiva2.  El  futuro  no  cobija  “anormales”  ni  “extraños”;  estos  se transforman entonces en la cloaca social, lo abyecto, el punto en que la posibilidad de vínculo tambalea a riesgo de abrir el agujero negro de la asocialidad. 

 

Futurismo reproductivo 

La  modernidad,  especialmente  su  dimensión  filosófica  consagrada  por  el  canon  en  la Ilustración  europea  del  siglo  XVIII,  forjó  el  ideal  de  Progreso  que  conjuga  la  noción  de temporalidad  heredada  por  nuestro  imaginario  político.  Este  concepto  ilustrado  expresa  la confianza en la razón por sobre otras capacidades humanas, para orientar la ciencia, la política y la ética, garantizando así prosperidad, en un tiempo lineal donde el futuro es la cifra de tal garantía.  Ideario,  a  su  vez,  aunado  a  la  consideración  universalista  del  ser  humano  y  de  su capacidad racional; es decir, al invento mismo de la categoría de Humanidad. 

Un  pensador  paradigmático  de  estas  invenciones  modernas  es  Immanuel  Kant  quien establece en su Antropología en sentido pragmático que la Humanidad progresará aun cuando no  lo  hagan  todos  sus  miembros,  legitimando  así  el  tutelaje  de  los  grupos  que  resultan 

2 Esta afirmación indica que hay sentidos que se imponen socialmente con una eficacia que surge desde la convergencia de efectos de todos los espacios sociales. El nombre para aludir a la fuente de producción de ese efecto multívoco es “dispositivo de poder”. Los sentidos impuestos mediante los dispositivos de poder, constituyen el orden de lo “normal”. Con cis-hetero-sexualidad reproductiva aludimos a la imposición de la heterosexualidad en su modalidad reproductora, pero también del binarismo de género y de sexo; es decir, al orden de normalización en las dimensiones de sexo, género y sexualidad. En la bibliografía se pueden encontrar elementos para precisar la perspectiva. CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

representativos y realizadores del Progreso 3. Suele pasarse por alto el carácter colonial de su perspectiva y las implicancias de una postura que se considera base de los derechos humanos universales.  La  secularización  de  su  pensamiento  desplaza  los  designios  divinos  hacia  la providencia de la Naturaleza para establecer que la supervivencia de la especie depende de la reproducción biológica, identificándola entonces con reproducción social y atándola a la figura femenina:  

Sólo si se instaura como principio, no aquello que nosotros nos proponemos como  fin,  sino  lo  que  haya  sido el fin de la naturaleza  al  establecer  la femineidad, se puede llegar a la característica de este sexo; (…). Esos fines son:  1)  la  conservación  de  la  especie,  2)  el  cultivo  de  la  sociedad  y  el refinamiento de ella por medio de la femineidad (Kant, 2010, p. 303). 

Desde  esta  consideración  la  organización  social  dispone  para  las  mujeres  las  figuras  de esposa y madre, confinándolas a una existencia doméstica, heterosexual y reproductora. Queda entonces  consagrado  el  espacio  privado,  que  se  separa  fuertemente  del  público  en  el  orden burgués  liberal,  basándose  en  la  institución  matrimonio.  Del  mismo,  en La Metafísica de las Costumbres, Kant sentencia que es comunidad según la ley, que transforma en cultura un orden natural, diferenciándolo de aberraciones contranaturales:  

La comunidad sexual  (…)  es  el  uso  recíproco  que  un  hombre  hace  de  los órganos y capacidades sexuales de otro (…) y es un uso o bien natural (por el que puede engendrarse un semejante)  o contranatural, y éste, a su vez, o bien el uso de una persona del mismo sexo o bien el de un animal de una especie diferente a la humana; estas transgresiones de las leyes son vicios contra la naturaleza  (…)  que  se  califican  también  como  innominables;  en  tanto  que lesión a la humanidad en nuestra propia persona, no pueden librarse de una total reprobación por restricción ni excepción alguna (Kant, 1989, p. 98). 

Así como el orden burgués naturaliza el capitalismo como forma económica de toda sociedad, naturaliza  la  idea  de  familia  como  instancia  no  productiva  económicamente,  basada  en  una pareja heterosexual, monógama y procreadora. Este supuesto está a la base de las proyecciones sociales a futuro de los filósofos liberales, pero también de las utopías revolucionarias que al recrearse a mediados del siglo XX anuncian un “hombre nuevo”.  

Ese  ideal  remitía  a  vínculos  sociales  solidarios  en  los  que  el  trabajo  fuera  instancia  de realización de los seres humanos, superando la alienación, aunque dejaba intactos los supuestos identitarios del revolucionario. En la mirada internacional de las izquierdas que esperanzaban al mundo en los 60 y 70, se replican los ejemplos de los rechazados de este ideal, como Michel 

 

3 Para un análisis específico de esta cuestión ver Campagnoli (2018a). CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Foucault  en  Francia,  Pedro  Lemebel  en  Chile,  Néstor  Perlongher  en  Argentina,  por  dar  solo algunos ejemplos en genealogía androcéntrica4.  

Los  movimientos  feministas  y  los  de  liberación  sexual  hicieron  visibles  los  supuestos  de normatividad sexual (al mostrar que la heterosexualidad es impuesta socialmente) y de género (al poner en evidencia que “ser hombre” y “ser mujer” son producciones políticas contextuales a cada  sociedad)  desde  mediados  del  siglo  XX.  Asimismo,  los  activismos  trans  e  intersex apuntaron  a  cuestionar  la  normatividad  de  sexo  (al  mostrar  que  el  supuesto  dato  biológico anatómico  de  la  diferencia  de  sexos  es  también  una  producción  histórica  cultural  y  política), desde las últimas décadas del mismo siglo. Todos estos supuestos están implícitos en el ideario de Progreso y su categoría de futuro.  

En  el  siglo  XX,  especialmente  la  década  del  80  marcó  una  inflexión  que  transformó  las demandas  de  estos  movimientos  que  politizan  la  corporalidad  (feministas,  sociosexuales, étnicos), ya que sobre todo a partir de la crisis del SIDA pasaron de una actitud anti institucional a otra asimilacionista. En particular, hubo un cambio respecto de la institución matrimonio, a la  

Imagen N° 1 

[image: ]

 

Raquel Forner, Gestación del Hombre Nuevo, 1980. 

 

4 Si bien cada situación es singular, los tres tuvieron dificultades para conciliar la militancia política con su condición homosexual, que les llevaron a resoluciones biográficas diferentes.   CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

que  en  principio  se  combatía,  para  pasar  a  considerarla  un  lugar  de  protección  social  y económica,  una  aspiración  de  pertenencia.  En  sintonía,  lo  que  aparecía  expulsado  desde  el propio deseo, la ma/pa/ternidad, viró en una meta a conquistar. Ambas cuestiones marcaron con otra impronta los activismos militantes sociosexuales globales desde la década de los 90, a la vez  que  convergieron  en  las  movilizaciones  cuir5  como  punto  de  fuga  de  esta  suerte  de institucionalización.  

Esta  historización  apretada  y  reducida,  nos  permite  comprender  el  punto  de  anclaje  de  la expresión  “futurismo  reproductivo”  que  le  debemos  al  activista  queer  y  crítico  literario estadounidense, Lee Edelman en No al futuro (2004). Él considera que desde la imagen icónica de Delacroix de posibilidad revolucionaria –La Libertad guiando al pueblo, 1830– con su seno desnudo convirtiendo a cada espectador en un Niño de pecho que ella nos ofrece mientras el chiquillo  a su izquierda, imitando su postura, afirma la lógica absoluta de la reproducción misma, hasta el niño pordiosero revolucionario en el logo que miniaturiza la “política” de Los Miserables, ya no somos capaces de concebir una política sin la fantasía del futuro, ni un futuro sin la figura del Niño (Edelman, 2014, p. 30).  

En  sintonía  con  esta  idea,  Helen  Hester,  filósofa  británica,  integrante  del  colectivo internacional feminista Laboria Cuboniks, señala que no se trata solo de que el Niño se haya convertido en un lugar común de la cultura para hacer referencia al porvenir (entendido como un tiempo cada vez más amenazado por nuestras acciones presentes), sino que además existe un amplio consenso social respecto de que no es lícito desoír ninguna demanda planteada en su nombre (Hester, 2018, p. 51). Es así que los grupos conservadores alzan su voz para defender el mantenimiento del orden instituido en nombre de las infancias, evocando la figura de ese Niño singular y mayúsculo con el que Edelman condensa el conflicto de sentidos sobre lo social.  

En el caso de Argentina, un ejemplo de esta apelación al Niño se pone en evidencia en el movimiento ciudadano “Con mis hijos no te metas” que desarrolla actividades6 para obstaculizar la aplicación de la ley de educación sexual integral (26.150) y combate sus propósitos de acceso a derechos y libertades. Asimismo, militó activamente contra la ley de interrupción voluntaria del embarazo  (27.610),  en  una  “lucha  a  vida  o  muerte  por  el  futuro  de  un  Niño  cuya  ruina  es reivindicada por las feministas, los queers y aquellos que apoyan el derecho al aborto” (Edelman, 2014, p. 44). En este sentido, el Niño del futurismo reproductivo sostiene una sustanciación de la identidad y de la historia como narrativa lineal donde el significado consigue revelarse él mismo (como sí mismo) a través del tiempo (Edelman, 2014, p. 21). Configura, entonces, una estructura subyacente  de  lo  político,  fantasía  rectora  según  la  cual  se  logrará  una  clausura  simbólica uniendo la identidad y la futuridad con el fin de realizar el sujeto social (Edelman, 2014, p. 34).  

 

5  “Queer”  es  un  vocablo  angloestadounidense  que  significa  “raro”  o  “desviado”  respecto  de  la  “normalidad”  sexual  y genérica.  Se  utilizaba  habitualmente  como  insulto,  pero  desde  la  década  de  1990  las  comunidades  de  disidencias sexuales y/o de género se apropiaron del término como categoría identitaria o como gesto político de resistencia a las clasificaciones  estigmatizantes.  En  consecuencia,  esa  mima  práctica  de  apropiación  terminológica  que  resignifica  el sentido pasará a llamarse “queer” o “queerización”. En castellano no hay un término equivalente, aunque los activismos hispanos han producido la reapropiación cuir con la salvedad de abarcar también los desvíos de la cisnormatividad; es decir, no solo las transgresiones a las normas de sexualidad y de género, sino también de sexo. 6 Se trata de un movimiento que excede lo nacional, la página en nuestro país es www.conmishijosno.com.ar CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Ahora bien, Edelman señala que en esta tarea coinciden diferentes orientaciones ideológicas, pues los conservadores imaginan por adelantado la ruptura sistemática del tejido social, mientras que los liberales se aferran de forma conservadora a una fe en su ilimitada elasticidad. Así se enmarca una narrativa donde la historia se despliega como el futuro imaginado para un Niño que nunca debe crecer, permaneciendo fijo en su inocencia. En consecuencia, el culto al Niño no permite  altares  a  la  queeridad7  de  la  infancia,  ya  que  presupone  niños  cuyos  futuros  son interpretados como amenazados por la enfermedad social con que se identifica a la sexualidad queer (Edelman, 2014, p. 41).  

Esto es, la queeridad reúne los sentidos de lo expulsado por excelencia en las dimensiones de lo sexual, como hemos señalado anteriormente. Denomina entonces el límite de lo social, el punto donde la posibilidad de sociabilidad naufragaría, el nudo imaginario, que de situar un dedo allí, desataría todas las pestes de lo antisocial. En ese sentido, la queeridad remite a la pulsión de muerte psicoanalítica o al fracaso de un acto de habla en el campo del discurso. Edelman, en lugar de contrarrestar estas alusiones, nos invita a asumirlas, de allí que su postura se englobe en las teorías antisociales o antirrelacionales8. Dentro del escándalo que presupone la queeridad misma, su intensidad mayor está en relacionarla con la infancia, ámbito que se presenta como “puro”  en  tanto  inocente  y  libre  de  sexualidad;  en  todo  caso,  de  cualquier  matiz  que  no  sea heterosexual.  

Al respecto, cuando en el año 2013 diferentes tendencias políticas convergieron en Francia contra el matrimonio, la adopción y la procreación asistida para parejas formadas por personas del mismo sexo, Paul B. Preciado escribió una columna periodística en defensa del niñx queer, donde se preguntaba: 

¿Quién  defiende  los  derechos  del  niño  diferente?  ¿Quién  defiende  los derechos del niño al que le gusta vestirse de rosa? ¿Y los de la niña que sueña con  casarse  con  su  mejor  amiga?  ¿Quién  defiende  los  derechos  del  niño homosexual, del niño transexual o transgénero? ¿Quién defiende el derecho del niño a cambiar de género si así lo desea? ¿El derecho del niño a la libre autodeterminación de género y sexual? ¿Quién defiende el derecho del niño a crecer en un mundo sin violencia de género y sexual? (Preciado, 2019, p. 63).  

 

7  El  término  “queeridad”  implica  una  provocación,  pues  fuera  de  su  apariencia  de  sustantivo  y,  por  lo  tanto,  vocablo esencializante,  busca  denominar  lo  inapresable  identitariamente  que  implica  la  existencia  queer.  En  este  sentido,  la reivindicación de la queeridad que realiza Lee Edelman implica un posicionamiento político cultural de resistencia a toda consolidación de identidades sociales, incluso disidentes, que ayudarían a consagrar la unidad de un orden simbólico donde todo estaría representado o dicho, afianzando la lógica identitaria y esencialista: “Por tanto, la queeridad nunca consiste en un ser o en un llegar a ser, sino más bien en encamar el resto de ese Real que es interno al orden Simbólico. Un nombre para ese resto innombrable, tal y como Lacan lo describe, es jouissance, que a veces se traduce como “goce”: un movimiento más allá del principio del placer, más allá de la diferencia entre placer y dolor, un pasaje violento más allá de los límites de la identidad, el significado y la ley” (Edelman, 2014, p. 49).  8 Las teorías antisociales o antirrelacionales de lo queer, ponen el acento en la negatividad del concepto y su relación con la pulsión de muerte. Además de Lee Edelman, otros teóricos de esta corriente son, por ejemplo, Guy Hocquenghem, Leo Bersani y Lorenzo Bernini. Ariel Martínez caracteriza la postura de la siguiente manera: “La tesis antisocial enfatiza la imposibilidad de apresar lo queer bajo categorías identitarias. Postula una negatividad vibrante que se hace eco en las localizaciones abyectas. Ahí donde habita lo que la norma repudia, se agita el nervio de lo más propiamente queer. La negatividad frustra los intentos normativos de asir en identidades aquella otredad que escapa por su alteridad radical. (…) Se trata de una espina clavada en el propio dispositivo que produce y ordena las identidades en un campo simbólico con codificaciones más persistentes de lo que creemos” (2022, p. 4). CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Allí ponía en evidencia que los discursos detractores no protegían los derechos del niño sino las  normas  sexuales  y  de  género  impuestas  a  través  de  un  sistema  educativo  y  social  que castigaba toda forma de disidencia con la amenaza, la intimidación e incluso con la muerte: “Los manifestantes nacionalcatólicos franceses no defienden los derechos del niño. Protegen el poder de  educar  a  sus  hijos  en  la  norma  sexual  y  de  género,  como  presuntos  heterosexuales, concediéndose el derecho de discriminar toda forma de disenso o desviación” (Preciado, 2019, p. 66). 

Ahora  bien,  ¿cómo  imaginar  un  futuro  no  reproductivo?  ¿Es  posible  como  práctica anticipatoria siguiendo los lineamientos de la racionalidad moderna que orienta la historia? Si atendemos a las líneas desarrolladas a partir de Lee Edelman, tal ilusión nos condena al fracaso, pues  nos  reconduce  a  la  linealidad  de  reproducción  de  lo  idéntico,  al  ser  la  cis-hetero-normalización del sujeto el precio de admisión a la política, conseguida, independientemente de la práctica sexual y de la propia identidad, por medio de la abjuración obligatoria de lo queer que niega el futuro (Edelman, 2014, p. 51). Por el contrario, Edelman nos convoca a una apuesta sin esperanza, a asumir lo queer como una posición que en lugar de implicar una identidad, conlleva un acto de perturbación del orden. Sugiere que la eficacia de la queeridad, su valor estratégico, reside en su resistencia a una realidad simbólica que solo nos inviste como sujetos en la medida en  que  nos  investimos  en  ella,  aferrándonos  a  sus  ficciones  rectoras,  a  sus  persistentes sublimaciones,  como  si  fueran  la  realidad  misma.  “Después  de  todo,  es  a  sus  figuras  de significado, que tomamos como la verdad literal, a las que debemos nuestra existencia como sujetos y las relaciones sociales en que vivimos, relaciones por las que estaríamos dispuestos a perder nuestras vidas” (Edelman, 2014, p. 39). 

Mientras  que  el  futurismo  reproductivo  siempre  anticipa,  en  la  imagen  de  un  pasado imaginario, una realización del significado que saturará la identidad, la queeridad deshace las identidades a través de las que nos experimentamos como sujetos. Propone entonces, en lugar del bien, algo que prefiere llamar “mejor”, aunque no prometa absolutamente nada (Ibíd, p. 23).  

 

Política sin promesas 

Actuar sin esperanzas es un desafío político que se tornó imperativo desde los desencantos con la razón moderna, sobre todo a partir de los genocidios del siglo XX, especialmente desde la  segunda  guerra  mundial  con  el  desarrollo  del  existencialismo.  No  es  nuevo  entonces  el desafío, pero en la perspectiva de Edelman cobra una dimensión subjetiva que desata lo humano de sus corset de género, sexualidad, sexo y deseo, al concebir lo queer como punto de fuga de la institución de significado y por ende, de sociabilidad.  

Ahora bien, algunos activistas cuir señalarán la dimensión de la colonialidad, para desocultar a su vez otros supuestos en la figura estructuradora del Niño. Por ejemplo, José Esteban Muñoz en Utopía Queer, desde un activismo queer latino acuerda con criticar el futurismo reproductivo, pero problematiza que, del mismo modo que no todxs lxs queer son ese hombre blanco universal CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

invocado  en  las  formulaciones  antirrelacionales,  no  todxs  lxs  niñxs  son  los  bebés  blancos privilegiados a quienes complacen las sociedades contemporáneas (Muñoz, 2020, p. 178). Por el contrario, señala que lxs chicxs de color y lxs chicxs queer no son los príncipes soberanos del futuro (Muñoz, 2020, p. 179). 

En este sentido, el futuro no es un valor a descartar, tal como presupone Edelman con la expresión “no al futuro”, sino un término a resignificar para que puedan apropiárselo personas queer y racializadas, entre otras excluidas. A tal fin, Muñoz recupera el pasado, contra el énfasis que se impone del presente: “el tiempo hétero-lineal nos dice que no hay futuro, sino tan solo el aquí y ahora de nuestra vida cotidiana” (Muñoz, 2020, p.64). Argumenta entonces que lo queer trata principalmente del futuro y la esperanza. “Es decir que lo queer está siempre en el horizonte” (Muñoz, 2020, p. 45). En consecuencia, interpreta y usa el pasado y el futuro como armamentos para luchar contra la lógica devastadora del mundo del aquí y el ahora, de la noción de que nada existe fuera de la esfera del momento actual, una versión de la realidad que naturaliza lógicas culturales como el capitalismo y la heteronormatividad.  

En este sentido, Muñoz contrapone a ese “aquí y ahora” un “entonces y allí” en función de sostener hacia el futuro una cultura de las disidencias sexuales que se reproduce por fuera de las  coordenadas  cisheteronormadas.  Nos  invita  a  descubrir  en  el  pasado  aquello  que  pueda ayudarnos  a  escapar  del  pantano  normalizado  del  presente  y  a  pensar  un  futuro  de emancipación. Entonces  

lo queer, en sus connotaciones utópicas, promete una humanidad que aún no está  aquí,  y  que  así  interrumpe  cualquier  entendimiento  enquistado  de  lo humano.  El  punto  es  evitar  un  antiutopismo  gay  y  lésbico  arruinado  por  un discurso pragmático de derechos que en sí mismo paraliza no solo la política sino el deseo. Lo queer, como formación utópica, es una formación basada en una economía del deseo y del desear. Este deseo siempre se dirige a algo que aún no está aquí, objetos y momentos que arden de anticipación y de promesa (Muñoz, 2020, pp. 69-70). 

Esta  perspectiva  invierte  la  relación  con  la  esperanza,  en  lugar  de  tenerla  para  poder desarrollar resistencia a las normas y desplazamientos de sentido, considera que las resistencias existen de hecho y son la fuente de la esperanza; es decir, porque hay resistencia hay esperanza y no, porque tengamos esperanza, podremos resistir.  

CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Imagen N° 2 

[image: ]

 

Raquel Forner, Juicio al mutante, 1983. 

En el mismo sentido, Jack Halberstam cuestiona el modo en que Lee Edelman liga el sujeto queer  epistemológicamente  a  la  negatividad,  al  sinsentido,  a  la  antiproducción  y  a  la ininteligibilidad,  y  en  lugar  de  luchar  contra  esta  caracterización  llevando  lo  queer  al reconocimiento,  propone  que  aceptemos  la  negatividad  que  representa  estructuralmente  de todas formas. La polémica de Edelman sobre el futuro adscribe a lo queer la función del límite; mientras que la imaginación política heterosexual se impulsa a sí misma en el tiempo y en el espacio por medio de la imagen indiscutiblemente positiva de "el niño", y mientras se proyecta a sí misma hacia el pasado por medio de la imagen dignificada de los progenitores, el sujeto queer está  entre  el  optimismo  heterosexual  y  su  realización  (Halberstam,  2018,  pp.  117-118).  Así Edelman coloca lo queer entre dos opciones igualmente insoportables (futuro y positividad, en oposición a nihilismo y negación), mientras que Halberstam recupera la pregunta: “¿Podemos producir  modelos  generativos  de  fracaso  que  no  planteen  dos  alternativas  tan  deprimentes?” (Halberstam, 2018, p. 131). 

Entonces  otra  cuestión  aparece  también  invertida,  la  noción  de  fracaso  adquiere  sentido afirmativo, en lugar de indicar el no cumplimiento a futuro de una promesa pre-establecida, puede ser la torsión mediante la cual una esperanza que no promete, aliente una espera de novedad:  CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

 

Hay algo negro en la espera. Y hay algo queer, latino, transgénero en la espera. Es más: en la espera hay algo discapacitado, algo indígena, asiático, pobre, etc. Las personas que esperamos somos las que estamos, en al menos dos sentidos,  fuera  del  tiempo.  Nos  han  expulsado  del  ritmo  de  tiempo  hétero-lineal, y hemos construido mundos según nuestras configuraciones temporales y    espaciales.  Ciertamente,  este  es  el  tiempo  de  la  poscolonialidad,  pero también es el tiempo de las personas discapacitadas (Muñoz, 2020, p. 303). 

En  este  sentido,  José  Esteban  Muñoz  considera  al  fracaso  queer  como  una  forma  de virtuosismo que ayuda a salir del mundo estático y anquilosadamente dominado por la alienación, la explotación y la monotonía asociadas con el capitalismo o el propietarismo. Desde allí nos propone acudir a la esperanza como la necesidad de lograr un “nosotrxs” desde el compromiso de  construir  lo  común,  que  es  una  necesidad  ante  la  preocupante  disección  de  la  vida  que obstruye  un  necesario  ser-con  en  la  diferencia  (Muñoz,  2020,  p.  339).  Es  decir,  partir  de  las luchas y las reivindicaciones actuales, que señalan los “todavía no”, que hacen emerger sujetos impropixs.  

 

Hospitalidad feminista 

 

En la tensión entre cuestionar el futurismo reproductivo (primer apartado) pero no abandonar el concepto de futuro (segundo apartado), tendemos un puente desde la idea de hospitalidad feminista que brinda el xenofeminismo. Esta perspectiva surgió a partir del 2014 en una escuela de verano sobre realismo especulativo9 donde coincidieron Katrina Burch (EEUU), Patricia Reed (Canadá), Lucca Fraser (Francia), Amy Ireland (Australia), Helen Hester y Diann Bauer (Reino Unido). Al año siguiente, las seis pensadoras y activistas lanzaron el manifiesto “Xenofeminismo. Una política por la alienación” en doce lenguas, bajo el seudónimo Laboria Cuboniks. 

La corriente indica mediante el prefijo “xeno” una asunción de lo extraño o extranjero, que no se  reduce  al  lugar  de  la  otredad,  como  ocurriría  en  una  lógica  moderna.  De  este  modo,  los sentidos de lo extraño, abren distintas significaciones, hacia adentro y hacia afuera. Al respecto Toni  Navarro,  quien  presenta  el  libro Xenofeminismo  de  Helen  Hester  (2018),  señala  que  el prefijo indica no solo su carácter inclusivo y de apertura a la diferencia, sino también la extrañeza del feminismo respecto de sí mismo, al concebirlo como un proyecto revisable y sujeto a continuo examen (Navarro, 2018, p.11). Así el xenofeminismo busca construir una política coalicional, una 

 

9 El realismo especulativo es una corriente filosófica contemporánea conocida también como “nuevo realismo”, “nuevo materialismo”  o  “materialismo  especulativo”  que  considera  necesario  superar  el  esquema  filosófico  dominante  en  el pensamiento moderno al que denomina “correlacionismo”. Éste se basa en la suposición filosófica de que no podemos pensar más allá de la correlación sujeto-objeto o lenguaje-realidad; es decir, que no tenemos acceso a la “cosa en sí” como estableció Kant. Del correlacionismo se deriva el carácter antropocéntrico de la filosofía moderna y el dominio de las perspectivas lingüístico-culturalistas en el pensamiento del siglo XX (Ramírez, 2016, p. 133).   CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

política sin la infección de la pureza, signada por la solidaridad con lo extraño, de allí la asociación que hacemos con la expresión “hospitalidad feminista”.  

En relación a la significación del futuro, el xenofeminismo ofrece una posición que parte de cuestionar  el  futurismo  reproductivo  aunque  no  renuncia  a  una  imaginación  futurista.  Al xenofeminismo  le  interesa  construir  un  futuro  extraño.  Para  lograrlo,  sin  embargo,  debe enfrentarse a las imágenes habituales del porvenir, imágenes en las que la futuridad se reduce a la duplicación de lo mismo por medio de la reproducción social de los valores hegemónicos del presente, o por el contrario se ve amenazada por un inminente colapso climático. Por eso Helen Hester se concentra en analizar la modalidad en que el futurismo reproductivo se infiltra en el ambientalismo  donde,  además  de  hacer  un  llamamiento  a  actuar  en  beneficio  del  Niño, estigmatiza  el  sexo  no  reproductivo  y  los  cuerpos  impropiamente  productivos  (Hester,  2018, p.57). A partir de ello se pregunta qué tipo de política de género con miras al porvenir podemos plantear que sea capaz de enfrentar con seriedad las condiciones contemporáneas sin caer en las trampas del conservadurismo opresor, de un lado, y de la desesperanza paralizante, del otro; cómo  podríamos  luchar  por  un  futuro  mejor,  más  emancipatorio,  sin  confiar  en  un  futurismo reproductivo; cómo podemos proponer futuros xenofeministas sin volver a caer en un imaginario contraproducente y de exclusión centrado en la idea de hacer del mundo un lugar mejor para “nuestrxs” niñxs (Hester, 2018, p. 45). Pues el futurismo reproductivo puede llegar a clausurar toda posibilidad de “xeno”, en la medida en que vincula la procreación a la incesante propagación de lo mismo (sobre todo en términos de formas estructurales de opresión, valores de clase y  chauvinismo  de  especie).  En  tal  sentido,  la  reproducción  biológica  se  confunde  con  la reproducción social, en la medida en que se asume de manera implícita que la primera supone la transmisión generacional de desigualdades (Hester, 2018, pp. 51-52). Sin embargo, Hester no promueve que abandonemos la política, despreciándola en su totalidad como territorio de valores familiares, tal como hace Edelman.  

En su lugar, para abrir la imaginación a un futuro no reproductivo, acude a Donna Haraway quien en 2013, en otra escuela de verano sobre realismo especulativo, gestó un relato colectivo de ficción especulativa junto a Fabrizio Terranova y Vincianne Despret (Haraway, 219, p. 208): “Historias de Camille. Niñas y niños del compost”. Al incluirlo como último capítulo de su libro Seguir con el problema. Generar parentesco en el Chthuluceno, Haraway nos comparte algunas decisiones respecto del relato10: sentimos la presión vital de pedir a nuestro bebé que, a lo largo de  cinco generaciones,  formara  parte del  aprendizaje  de  reducir la  presión  de  la  cantidad de humanos sobre la tierra, actualmente a punto de ascender a más de once mil millones hacia 

10 Para que se entiendan las reflexiones en base al relato transcribo el resumen del mismo que hace la propia Haraway, donde se aprecia que también ficcionaliza parentescos interespecie, cuestión que referiremos en el apartado siguiente del capítulo: “Esta fabulación especulativa sigue a cinco generaciones de una alianza simbiótica entre una niña humana y mariposas monarca a lo largo de las muchas líneas y nodos de las migraciones de estos insectos entre México, los Estados Unidos y Canadá. Estas líneas trazan socialidades y materialidades cruciales para vivir y morir con bichos al límite de la desaparición con el fin de que puedan continuar. Las Comunidades del Compost surgieron en todo el mundo a principios del siglo XXI sobre tierras y aguas arruinadas, comprometidas a nutrir capacidades para dar respuesta y cultivando maneras de volverse recíprocamente capaces. Estas comunidades se comprometieron a contribuir de manera radical  a  reducir  la  cantidad  de  humanos  durante  algunos  siglos,  a  la  vez  que  desarrollaron  prácticas  de  justicia medioambiental multiespecies de una miríada de tipos. Cada nuevo bebé tenía al menos tres progenitores humanos, y la progenitora gestante ejercía la libertad reproductiva en la elección de un animal simbionte para el bebé, una elección que se ramificaba en las distintas generaciones de todas las especies” (Haraway, 2019, p. 29).  CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

finales del siglo XXI de la era cristiana. “¡Difícilmente hubiésemos podido abordar estas cinco generaciones  a  través  de  un  relato  de  reproducción  heteronormativa!  (…)  Más  de  un  año después,  me  di  cuenta  de  que  Camille  me  enseñó  a  decir: ¡Generen parientes, no bebés!” (Haraway, 2019, pp. 209-210). 

Coincidimos  en  la  lectura  que  realiza  Hester  de  este  relato,  al  considerar  estimulante  la provocación  de  generar  parientes,  aunque  con  cierta  preocupación  respecto  del  planteo  de reducir la cantidad de humanos sobre la tierra. Si bien la ficción especulativa de Camille lo plantea como  un  factible  desarrollo  natural,  resuenan  las  alertas  de  la  ingeniería  biopolítica  totalitaria conocida, en sus diversas manifestaciones, a lo largo del siglo XX: “Desear que haya menos seres humanos constituye un pésimo punto de partida para cualquier proyecto político que tenga expectativas de incluir, mucho menos hacer partícipes, a todas aquellas personas para las cuales hacer bebés a menudo ha representado una forma de resistencia concreta” (Hester, 2018, p. 66).   

La perspectiva de Haraway resulta interesante en la medida en que pone en primer plano una alternativa al futurismo reproductivo, pues con el proceso de evitar la extensión deliberada de la propia línea genética tiene el propósito de ayudarnos a repensar los modos de la intimidad, la socialibidad y la solidaridad más allá de los vínculos de la familia nuclear (Hester, 2018, p. 64). Así, el imperativo de hacer parientes debería entenderse como una reorientación de los vínculos humanos que involucre por igual a los que son de naturaleza genética y no genética, como un llamado a privilegiar la xenohospitalidad por encima del control poblacional y la naturalización del futurismo reproductivo (Hester, 2018, 134).

En este sentido, Hester extrema su cautela al advertir que antes que reducir el tamaño de la población humana, parecería más adecuado comenzar por plantearse el compromiso de actuar en solidaridad con las personas embarazables que tienen a su cargo el trabajo reproductivo. Una prevención que también nos llega de Silvia Federici (2020, p. 172): “Pese a los esfuerzos que hacen los industriales futuristas, no podemos robotizar el cuidado, si no es a partir de un coste terrible  para  las  personas  afectadas”.  Asimismo,  es  muy  importante  que  los  futuros  que imaginamos  tomen  en  cuenta  a  los  niños  realmente  existentes  (distintos  de  esa  imagen culturalmente sobredimensionada del Niño a la que suelen recurrir los debates acerca del futuro). Partir  de  estos  seres  concretos,  contribuiría  a  rechazar  culturalmente  el  privilegio  que actualmente se concede a la línea de sangre, para promover en cambio la solidaridad con todo tipo de recién llegadxs (lxs migrantxs, las nuevas personas a cargo de dar cuidados y también las  más  jóvenes)  (Hester,  2018,  p.  69).  Se  trata  entonces  de  promover  nuevas  redes  de contención que nos habiliten desfamiliarizar a la familia biológica y al mismo tiempo refamiliarizar las redes alternativas de solidaridad e intimidad, de manera tal que estas últimas se vuelvan más abarcadoras y estén al alcance de la mayor cantidad de personas posible, sin necesidad de caer en  la  trampa  de  reproducir  lo  mismo  (Hester,  2018,  p.  71),  lo  que  permite  traducir  al xenofeminismo como hospitalidad feminista. Sin duda, esta transformación micropolítica de las formas vinculares que impactan sobre la noción misma de parentesco, desplazan los supuestos naturalizados de lo social y le dan base material a la imaginación de un futuro no reproductivo. Conmocionar el parentesco, desatarlo de las líneas de sangre y de sexo, de las dimensiones de CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

las generaciones y de los géneros (Ají de pollo, 2007) (D´Uva, 2022), es una provocación a la que los feminismos nos siguen invitando.  

Imagen N° 3 

[image: ]

 

Raquel Forner, Simbiosis, 1977. 

 

Mutaciones postantropocéntricas  

Helen  Hester  puntualiza  que  lo  que  pretende  garantizar  la  figuración  de  los  niños  como ejemplares del presente similar a sí mismo, espacio seguro de la prosperidad humana y retorno a  una  naturaleza  controlable,  clausura  tanto  el  futuro  como  el  aspecto  mutacional  de  la reproducción.  Es  precisamente  allí  donde  ella  hace  residir  lo xeno:  en  las  mutaciones,  en  la posibilidad siempre abierta de que la repetición permita la aparición de la diferencia11. Nuestra cultura es bastante conciente de que la reproducción biológica es, de hecho, separable de la social. Ni los linajes genéticos ni la minuciosa orquestación de la crianza de niñxs reales tienen la capacidad de garantizar una continuidad generacional sin fisuras ni una duplicación exacta. Por  ende,  una  clara  amenaza  se  desprende  de  una  noción  inherente  a  la  idea  de  futuro:  la posibilidad de que el mañana no se parezca a hoy. Esto quiere decir que un cambio radical no solo es posible, sino que está todo el tiempo en funcionamiento dentro de la lógica de lo similar a sí mismo y como condición de la reproductibilidad. Así, la filósofa sitúa el carácter “salvaje” de 

11 Esta apertura a la innovación, la conocíamos desde el giro lingüístico en la perspectiva performativa de Judith Butler. Las apreciaciones que Butler hace para el sentido surgido performativamente, aquí reaparecen en versión xenofeminista; es decir, desde el nuevo materialismo, al debilitar el aspecto discursivo y dar relevancia a la facticidad material de las mutaciones.

CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

la reproducción en la posibilidad siempre presente de que se produzca algún tipo de disrupción que atente contra los distintos esfuerzos tendientes a asegurar la duplicación de lo mismo. Entre una  iteración  y  la  siguiente,  se  abre  un  espacio  susceptible  a  la  aparición  de  lo  extraño.  La mutación no es un proceso que se pueda programar de antemano, sino un fenómeno que se puede alentar, fomentar o favorecer por medio de la adopción de prácticas de xenohospitalidad, del  mismo  modo  que  en  la  actualidad  se  cultiva  la  duplicación  de  lo  mismo  por  medio  del imaginario del futurismo reproductivo (Hester, 2018, pp. 72-73)12. 

Entonces, el análisis desarrollado hasta aquí, al incorporar la perspectiva xenofeminista nos permitió retomar las críticas al futurismo reproductivo tanto antirrelacionales (representadas en nuestro texto por Lee Edelman) como coloniales (aquí en la línea de José Esteban Muñoz). Al articular el xenofeminismo con la crítica colonial, el sentido neomaterialista del primero permite desplazar  el  énfasis  desde  la  pulsión  de  muerte  hacia  la  pulsión  de  vida.  De  este  modo,  la apertura a la incertidumbre por la aparición misma de mutaciones, apunta a los excesos de la vitalidad que escapan a las capturas de los dispositivos capitalistas13. 

En este punto, las maneras de desandar lo instituido en torno al parentesco impactan en las posibilidades  de  hacer  lo  propio  con  la  noción  de  sujeto  que  subyace  al  mismo.  Es  decir,  el panorama se vuelve propicio para desplazar la subjetividad de su confinamiento en las categorías de sujeto e individuo Para este matiz recurrimos a Suely Rolnik (2019) quien diagnostica como vivencia principal del presente la de trauma basado en un malestar de la subjetividad. Malestar que deviene principalmente del agotamiento de los proyectos modernos con su idea de futuro asociada a la esperanza y a la revolución. Trauma que surge de la formación colonial capitalística del régimen contemporáneo de poder donde hacen alianza coyuntural el neoliberalismo con el neoconservadurismo. Manifestaciones del primero son el libre flujo de capital a nivel trasnacional y la realización global del proyecto colonial; mientras que el segundo se pone en evidencia en que subjetividades toscas y torpes ocupan lugares de decisión política, en un clasismo y racismo que expulsan a todxs lxs que estorban, sin ninguna barrera ética y a una velocidad vertiginosa, en un goce narcisista perverso. Esta alianza entre neoliberalismo y neoconservadurismo tiende a destruir todas las conquistas democráticas y republicanas en el nivel macropolítico y a abusar de la vida como fuerza de creación, transmutación y variación, en el nivel micropolítico (Rolnik, 2019, pp. 90-93).  

En este contexto, la situación de trauma surge por las sensaciones de perplejidad, decepción, pavor ante la profunda frustración por la disolución de gobiernos con tendencia de izquierda o progresistas, lo que sume en un estado psíquico de alerta. Esta alerta impulsa a la acción, ése es su aspecto interesante, pues obra de estímulo. Ahora bien, Rolnik considera que la situación de malestar que lleva a tal alerta, es paradojal, pues nos sitúa en tensión entre la tendencia a permanecer en lo familiar -en tanto conocido y por eso mismo confortable- y la tendencia a abrirse 

12 En estas consideraciones Helen Hester sigue a Rebekah Sheldon.  13 Consideramos que la operación básica del capitalismo es capturar la pulsión de vida o, en términos de Spinoza, la potentia gaudendi que da forma al lazo social y a la subjetividad humana, confinando la última a la modalidad sujeto con las formaciones conocidas de sexo, género, sexualidad, deseo. Pero el capitalismo no solo captura la potencia vital en la dimensión humana, sino para todos los seres vivos, pues obtiene provecho del control científico y económico sobre la mercantilización de todo lo vivo (Braidotti, 2015) (Campagnoli, 2018b) (Rolnik, 2019). CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

hacia lo extraño -nuevo, desconocido-. El desafío de la vida en sociedad pasa por trazar puntos de equilibrio entre las tendencias hacia lo familiar y hacia lo extraño.  

A  la  primera,  de  lo  familiar,  Rolnik  la  denomina  “experiencia  del  sujeto”  y  es  la  que efectivamente conocemos y trama actualmente el panorama social. En ella predomina el tiempo cronológico del ritmo previamente establecido, la conservación de modos de existencia en los que las formas de vida toman cuerpo en el presente, por lo que los sentidos de mundos diferentes se  viven  como  amenazantes  y  provocan  reacciones  con  distintos  niveles  de  violencia.  A  la segunda, de lo extraño, la llama “experiencia del afuera” pues es de apertura hacia la otredad, una relación intensiva con el otro, donde se vive el cuerpo por medio de los afectos, donde hay creación, lo que se manifiesta en un desajuste del tiempo cronológico, esto permite desacomodar el inconsciente, potenciar la vida, generar embriones de otro mundo: 

El problema del régimen del inconsciente colonial-capitalístico es la reducción de la subjetividad a su experiencia como sujeto, lo que excluye su experiencia inmanente  a  nuestra  condición  de  vivientes,  el  fuera-del-sujeto.  Las consecuencias de tal reducción son altamente nefastas para la vida. Pero, ¿en qué consiste esa otra esfera de la experiencia subjetiva? […] Se trata de una experiencia extrapersonal, pues aquí no hay contorno personal, ya que somos los  efectos  cambiantes  de  las  fuerzas  de  la  biósfera,  que  componen  y recomponen nuestros cuerpos y sus contornos; extrasensorial, pues se da por la  vía  del  afecto,  distinto  de  la  percepción,  propia  de  lo  sensible;  y extrasentimental,  pues  se  da  por  la  vía  de  la  “emoción  vital”,  distinta  de  la emoción  psicológica  que  llamamos  “sentimiento”.  […]  En  la  experiencia subjetiva fuera-del-sujeto, el otro vive  efectivamente en nuestro cuerpo, por medio de los afectos: efectos de su presencia en nosotros (Rolnik, 2019, pp. 100-101). 

A  su  vez,  la  experiencia  del  sujeto  es  propia  de  la  macropolítica  y  la  del  afuera,  de  la micropolítica. Desde la tensión entre ambas, se sostiene lo social. A partir del diagnóstico sobre la actualidad, Suely Rolnik alienta a descolonizar el inconsciente colonial capitalístico y, por lo tanto,  trabajar  en  el  nivel  micropolítico.  No  lo  hace  de  modo  programático,  sino  a  partir  del reconocimiento  de  la  producción  de  resistencias  y  aperturas  a  la  otredad  que  visibiliza  en diferentes estrategias insurrectas, como la de los movimientos de insubordinación entre negros, mujeres, LGTBQI, pueblos indígenas, comunidades quilombolas, etc. (Rolnik, 2019, p. 108). Así, la micropolítica abarca tanto al sujeto como su afuera, en este sentido, a la subjetividad. Esto implica que aquí el protagonismo no es exclusivamente humano, pues está en juego el abuso de  

CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Imagen N° 4 

[image: ]

 

Raquel Forner, Seres Híbridos en otra Galaxia, 1984. 

la  fuerza  vital  que  abarca  la  biósfera  y  afecta  los  cuatro  planos  del  ecosistema  planetario (biósfera,  corteza  terrestre,  agua  y  aire).  En  todo  caso,  lo  que  cabe  en  este  desafío  es  la responsabilidad ética de los humanos para habitar el lenguaje en la experiencia del afuera.  

En términos de Suely Rolnik, entonces, desandar el sujeto implica una apertura solidaria hacia lo extraño, lo que nos permite articular su propuesta con el xenofeminismo, para vincular esta forma de subjetividad con las resignificaciones de la familia y el parentesco, tramadas en la idea de futuro. De este modo, la apertura a otras dimensiones de lo vivo, abren el parentesco más allá de lo humano, en términos interespecie. Una apuesta que también está en juego en el relato sobre  Camille  del  que  participa  Haraway  (2019)  y  en  las  resonancias  de  sentido  de  la xenohospitalidad que alienta Helen Hester (2018).  

Se trata de una sensibilidad posthumana que atiende a la relacionalidad con el resto de las especies  y  existencias  de  lo  vivo,  que  es  postantropocéntrica  en  un  sentido  afirmativo,  a diferencia de la economía global que lo es de modo negativo, puesto que reagrupa a todas las especies bajo el imperativo del mercado, amenazando con sus excesos la sostenibilidad de todo nuestro planeta. Si hilvanamos estas consideraciones con la idea de futuro, resulta pertinente la salvedad  de  Helen  Hester  (2018,  p.  61):  “Al  actuar  en  nombre  de  las  generaciones  futuras debemos tener cuidado de no fomentar el valor supremo de la supervivencia de la especie como una tecnología discursiva que promueve la heterosexualidad obligatoria”.




CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Consideraciones finales 

El  recorrido  teórico  que  esbozamos  comenzó  con  la  caracterización  del  futurismo reproductivo,  para  comprender  los  implícitos  subjetivos  de  la  idea  de  futuro  heredada  de  la modernidad.  Le  siguieron  cuestionamientos  coloniales  a  dicho  futurismo  y  resignificaciones xenofeministas, hasta llegar a una apertura más allá del sujeto, en una noción de subjetividad ampliada, que puede gestarse de modo colectivo e interespecie.  

De este modo, imaginar un futuro no reproductivo, implica entre otras cosas impactar en las significaciones del parentesco, como hemos señalado. Ahora bien, la idea de imaginación que estamos  planteando  no  funciona  programáticamente  en  sentido  moderno,  sino,  como  hemos subrayado, a partir de los indicios materiales del presente y del pasado. Es lo que permite a José Esteban Muñoz proponer un “entonces y allí” como punto de apoyo para producir una idea de futuro que no rechaza lo extraño.  

En  este  sentido,  quisiera  poner  el  acento  en  evidencias  concretas  de  producción  de parentescos que interfieren los sentidos del futurismo reproductivo y que deben ser visibilizadas para  que  su  cuestionamiento  tenga  pregnancia,  como  son  las  producciones  familiares  de colectivos trans. Para nuestro contexto es de especial relevancia tener en cuenta los cercanos, a  través  de  las  producciones  de  los  archivos  de  memoria  trans  como  gestaciones  y  legados antireproductivos que abren un futurismo solidario con lo extraño.  

En la misma línea, aunque del lado de la apertura interespecie, hacer visibles las experiencias de comunidades indígenas que están en continuidad con el territorio al que reivindican de modo comunal  y  no  como  objeto  inerte  separado,  alterando  de  raíz  la  noción  de  futuro  con  la  que iniciamos el relato, que presupone la forma Estado, la forma individuo, la distinción sujeto-objeto y todo lo que Suely Rolnik ubica del lado de lo familiar.  

A lo largo del capítulo el desarrollo conceptual se acompañó de algunos cuadros de Raquel Forner, quien desde su pintura abrió indicios de futuros solidarios con lo extraño. La idea es que los ejemplos que invitamos a rastrear en este cierre, sirvan para incentivar la imaginación de un futuro no reproductivo. O sea, para alentar la disolución del miedo hacia lo diferente y hacer que la diferencia valga la alegría, antes que la sospecha.  

 

Sección de apoyo didáctico 

 

Bibliografía básica recomendada

Araiza Díaz, V. (julio-diciembre, 2020). El Pensamiento Crítico de Donna Haraway: Complejidad, 

Ecofeminismo y Cosmopolítica. En Península vol. XV, núm. 2, 147-164. Bernini, L. (2015). [2013] Apocalipsis queer: Elementos de teoría antisocial. Barcelona: Egales. CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Campagnoli,  M.  A.  (2011).  Genealogías  del  género. En Ilustración y libertades. Revista de 

pensamiento e historia de las ideas (2), 109-147. Conde  Arroyo,  P.  (jul-dic,  2022).  La  reparación  de  los  relojes.  Los  enfoques  políticos  de  la 

temporalidad queer. En Oxímora. Revista internacional de ética y política núm. 21, 60-78. Espinosa Miñoso, Y. (2015). El futuro ya fue. Una crítica a la idea de progreso en las narrativas 

de liberación sexo-genéricas y queer identitarias en Abya Yala. En R. Moarquech Ferrera-

Balanquet (comp.). Andar erótico decolonial (pp. 21-39). BsAs: Ediciones el Signo.  Costa, F. (2021) Tecnoceno. Algoritmos, biohackers y nuevas formas de vida. BsAs: Taurus. Cuello, N. (23 de enero de 2020). Futuros Queer, Utopías Animales y Afectos Ingenuos. Paisajes 

para  una  Imaginación  Extraña  del  Mañana. cajanegraeditora.com.ar.  Recuperado  de 

https://cajanegraeditora.com.ar/futuros-queer-utopias-animales-y-afectos-ingenuos-paisajes-

para-una-imaginacion-extrana-del-manana/

Guattari, F. y Rolnik, S. (2013) [2005]. Micropolítica: cartografías del deseo. BsAs: Tinta Limón.  Martínez,  A.  (2016).  Cuerpo  y  poder.  Impacto  del  pensamiento  de  Michel  Foucault  en  el 

feminismo norteamericano de finales del Siglo XX. En N. Rodríguez y H. Viafara Sandoval 

(comps.) Michel Foucault, treinta años después: Aportes para pensar el problema del cuerpo 

y la educación (pp. 76-87). La Plata: UNLP. Martínez  Posada,  J.  E.  (julio-diciembre,  2013).  El  dispositivo:  una  grilla  de  análisis  en  la 

visibilización de las subjetividades. En Tabula Rasa. No.19. Bogotá, Colombia, 79-99.  Saxe, F. (2021). Disidencias sexuales: Un sistema geoplanetario de disturbios sexo-subversivos-

anales-contra-vitales. Los Polvorines: UNGSM. 

 

Bibliografía complementaria 

Ahmed,  S.  (2019) [2010]. La promesa de la felicidad: Una crítica cultural al imperativo de la 

alegría. BsAs: Caja Negra.  

Berlant, L. (2020) [2011]. El optimismo cruel. BsAs: Caja negra. Braidotti, R. (2018). Por una política afirmativa. Itinerarios éticos. Barcelona: Gedisa. Braidotti, R. (2021). Posthuman feminism. Oxford: Polity Press.  Deutscher,  P.  (2019)  [2017]. Crítica de la razón reproductiva. Los futuros de Foucault.  BsAs: 

Eterna cadencia. 

Gomáriz, T. (2022) Los cuerpos de Freud: hacia una conceptualización de la potencia queer de 

la  pulsión.  En  L.  Bolla (ed.) Caleidoscopio del género: nuevas miradas desde las ciencias 

sociales (pp. 119-140). Temperley: Tren en movimiento. Martínez, A. (2017). La gesta Queer del cuerpo que no es Uno: Aportes conceptuales más allá 

del  dimorfismo  sexual.  En  P.  Gomes  Dornelles,  I.  Wenetz,  M.  S.  Vione  Schwengber 

(eds.). Educaçao física e sexualidade. Desafios educacionais (pp. 131-152). Brasil: Unijuí.  CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Méndez Montoya, Á. F. (enero-junio, 2021). Trans-Corporalidades en resistencia y resiliencia: 

hacia una cuirización decolonial de la dicotomía utopía/distopía en tiempos de pandemia. En 

RIBET Vol. XVII, N° 32, 98-107. 

Monfrinotti Lescura, V. I. (2019). Narrativas otras en tiempos de devastación: la especulación 

feminista como práctica de resistencia. En Revista Barda. Año 5. Nro. 9, 39-49. Valencia Triana, S. (julio-diciembre, 2018). El transfeminismo no es un generismo. En Pléyade 

N° 22. Santiago de Chile, 27-43. 

 

Sitios web con material complementario 

Académicos: 

Red argentina intercátedras de antropología filosófica: 

https://blogs.ffyh.unc.edu.ar/redantropologiafilosofica/

Sociedad hispánica de antropología filosófica (SHAF): https://shaf.filosofia.net/ Seminario sobre género, afectos, política (SEGAP): https://segapblog.wordpress.com/ Proyecto cultura material, agencia y prácticas (CMAP): https://proyectocmap.wordpress.com/ Arqueologías del futuro. Artistas, prácticas y saberes: https://arqueologiasdelfuturo.com/ Colectiva Materia: https://colectivamateria.wixsite.com/cuadmaterialistas/colectivo Colectivo Laboria Cuboniks, aloja el manifiesto “Xenofeminismo”: https://laboriacuboniks.net/ Página oficial de la filósofa Rosi Braidotti: https://rosibraidotti.com/ 

Surgidos de militancias:  

Archivo de la memoria trans argentina: https://archivotrans.ar/ Serie     audiovisual     “Archivo     de     la     memoria    trans”    en     Canal Encuentro: https://encuentro.gob.ar/programas/serie/10562

Archivo  abierto,  público  y  en  construcción  sobre  géneros,  sexualidades  y  afectos: https://www.bibliotecafragmentada.org/

Archivo documental digitalizado del activismo lésbico: http://potenciatortillera.blogspot.com/ Plataforma      de      comunicación      antirracista      independiente      hispanohablante: https://afrofeminas.com/tag/afrofuturismo/

Artísticos, de cineastas cuyas obras abordan problematizaciones involucradas en el capítulo, ya sea en su contenido y/o en su estética: 

María Luisa Bemberg: http://www.marialuisabemberg.com/ Patricio Guzmán: https://www.patricioguzman.com/ Sally Potter: https://sallypotter.com/ 

CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

David Lynch, web sobre el cineasta, Universo David Lynch: https://www.davidlynch.es/ Werner Herzog: https://www.wernerherzog.com/

 

Guía de actividades 

1 - En el capítulo abrimos la imaginación a un futuro no reproductivo con la ayuda de los cuadros de Raquel Forner, pero no brindamos imágenes de futurismo reproductivo, su representación quedó implícita. Invitamos a buscar ejemplos de este concepto, en publicidades, historietas o películas. La idea es acompañar el elemento elegido con la explicación de porqué representa al futurismo reproductivo.  

2  -  En  Argentina,  desde  2007  existe  la  Agrupación  Nacional  Putos  Peronistas,  nacida  en  La Matanza, conurbano bonaerense. Sugerimos: A) Reflexionar sobre su denominación en relación a  las  consideraciones  sobre  movimientos cuir que  realiza  el  capítulo.  B)  Ampliar  información sobre los objetivos del grupo, que permita contrastar la representación de militante que pone en juego,  con  la  de  las  militancias  revolucionarias  previas  a  la  última  dictadura  (1976-1983).  C) Analizar la relación de dichas representaciones con la idea de futuro que ponen en juego. 

3 - Proponemos la lectura de “Historias de Camille. Niñas y niños del compost” a la que se puede acceder  en  este  enlace: https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=105154034018,  con  el  fin  de analizarla según las siguientes consideraciones: A - Caracterización de las familias que propone el relato. ¿Qué interrupciones producen en los linajes conocidos de sangre, de sexo, de especie? B - Respecto del proceso de disminución en la cantidad de humanos que el relato considera necesario,  identifique  nociones  de  biopolítica  desarrolladas  en  el  programa  de  Antropología Filosófica que permitan entender los peligros de esta propuesta y fundamente. C - Compare la noción de Chthuluceno que Haraway pone en juego en el relato 14, con la de Tecnoceno de Flavia Costa, presente en el programa de Antropología Filosófica: ¿qué nociones de humano, cuerpo y subjetividad conllevan cada una? ¿Podrían considerarse sinónimas? 

4 - A partir del visionado de la película Nostalgia de la luz de Patricio Guzmán (2010), disponible en https://youtu.be/hQ6Ml6Aa8g4,  sugerimos  tener  en  cuenta  la  noción  de  historia  que  allí subyace y cuáles serían sus protagonistas, para vincularla con la idea de subjetividad explicitada en el texto de Suely Rolnik correspondiente al programa y referido en el capítulo. 

 

14 El pensamiento de Donna Haraway y especialmente el concepto de Chthuluceno, es abordado también en los Capítulos 4, 5, 6 y 9 de este libro.  

CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Referencias bibliográficas 

Ají de pollo (2007). Parentesco. BsAs: Conversaciones feministas. Braidotti, R. (2015) [2013]. Lo Posthumano. Barcelona: Gedisa.  Campagnoli, M. A. (2018a). Raza y sexo: limitaciones biopolíticas del universalismo kantiano. En 

M. Campagnoli y M. Ferrari (Coords.). Cuerpo, identidad, sujeto: Perspectivas filosóficas para 

pensar la corporalidad (pp. 48-72). La Plata: Edulp. Campagnoli, M. A. (2018b). Preciados feminismos. Una lectura de Preciado para la antropología 

filosófica. Málaga: UMA. 

D´Uva,  M.  (2022).  Notas  sobre  el  parentesco  lesbiano.  En  M.  Leciñana et alii (eds.) La 

monogamia al desnudo. Notas para una crítica feminista (pp. 53-64). BsAs: Waldhuter. Edelman, L. (2014) [2004]. No al futuro. La teoría queer y la pulsión de muerte. Madrid: Egales.  Federici,  S.  (2020)  [2019]. Reencantar el mundo. El feminismo y la política de los comunes. 

Madrid: Traficantes de sueños. 

Halberstam, J. (2018) [2011]. El arte queer del fracaso. Madrid: Egales. Haraway,  D.  (2019)  [2016]. Seguir con el problema. Generar parentesco en el Chthuluceno. 

Bilbao: consonni. 

Hester, H. (2018). Xenofeminismo. Tecnologías de género y políticas de reproducción. BsAs: 

Caja negra. 

Kant, I. (2010) [1798]. Antropología en sentido pragmático. BsAs: Losada. Kant, I. (1989) [1797]. La metafísica de las costumbres. Madrid: Tecnos.  Martínez, A. (septiembre, 2022). Reflexionar a pelo: sexualidad y negatividad en la teoría queer 

antisocial. Debate Feminista, 65, 1-25. Muñoz, J. E. (2020) [2009]. Utopía queer. El entonces y allí de la futuridad antinormativa. BsAs: 

caja negra.  

Navarro,  T.  (2018).  Presentación.  En  H.  Hester. Xenofeminismo. Tecnologías de género y 

políticas de reproducción (pp. 9-12). BsAs: Caja Negra. Oropeza,  M.  (22  de  abril  de  2021).  Raquel  Forner:  más  que  humana. SerArgentino.com. 

Recuperado  de https://www.serargentino.com/gente/arte-y-literatura/raquel-forner-mas-que-

humana

Preciado, P. B. (2019). ¿Quién defiende al niño queer? En Un apartamento en Urano. Crónicas 

del cruce (pp. 62-66). Barcelona: anagrama.  Ramírez, M-T. (noviembre, 2016). Cambio de paradigma en filosofía. La revolución del nuevo 

realismo. En Diánoia, volumen LXI, número 77, 131-151. Rolnik,  S.  (2019)  [2018]. Esferas de insurrección. Apuntes para descolonizar el inconsciente. 

BsAs: Tinta Limón. 

CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

 

CAPÍTULO 2 

Achille Mbembe y el posthumanismo 

antropofóbico: una tensión en su pensamiento 

Esteban Miguel Rosenzweig 

 

Evitar un devenir negro del mundo exige la urgencia de una (nueva) antropología 

 

  …quien hoy invoca el humanismo lo hace por su cuenta y riesgo 

Rosi Braidotti, LO POSTHUMANO

 

En una célebre entrevista Michel Foucault ha expresado que “el humanismo ha sido, de alguna manera, la pequeña prostituta de todo el pensamiento, de toda la cultura, de toda la moral, de toda la política de los últimos veinte años” (Foucault, 1994, p. 626) porque tuvo la capacidad de adaptase a los discursos más diversos y establecer en su centro, siempre, de un modo u otro, un tipo de sujeción antropológica. 

Si Foucault está en lo cierto, si los discursos del humanismo no han hecho más que proyectar hacia el fondo de la historia los fantasmas del antropocentrismo, ¿sería acaso posible pensar un humanismo no situado ya a la medida del Hombre sino a la medida del mundo? ¿Un humanismo cuyo fondo no devuelva como constante alguna figura del Hombre sino al Hombre como una figura más, entre las tantas figuras que habitan el mundo? ¿No sería esto mismo, acaso, un oxímoron? ¿Un humanismo sin Hombre al que referir? Esta contradicción o, si se quiere, esta aparente contradicción, es la que buscamos explorar a través del pensamiento de Mbembe. 

 Si bien el filósofo camerunés se reconoce heredero de Foucault, aunque su ontología se encuentre probablemente más influenciada por Spinoza y Deleuze, subyace en su pensamiento la paradoja de una nueva propuesta humanista.  ¿Pero por qué? ¿Por qué volver al humanismo? ¿En qué humanismo piensa Mbembe? ¿No se corre siempre el CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

riesgo, siguiendo las indicaciones de Foucault, de volver a prostituir el pensamiento e introducir nuevamente un modo de sujeción antropológica?  

En lo que sigue, intentaremos tensar el pensamiento de Mbembe, tal vez incluso contra sí  mismo,  con  el  propósito  de  evaluar  su  propuesta  de  un  nuevo  humanismo.  Un humanismo configurado no tanto a la medida del hombre sino, más bien, a la medida de un poshumanismo cuyo espíritu, inspirado en un nuevo romanticismo, parece situarse en el límite, como parte inseparable del mundo.  

En consonancia con este propósito, el presente capítulo se propone la tarea de ofrecer un  recorrido  crítico  y  problemático  vinculado  con  el  humanismo,  el  racismo  y  la subjetividad en el pensamiento de Achille Mbembe. Sin embargo, la primera dificultad se presenta en la necesidad de proporcionar no sólo un enfoque crítico y problemático sobre el tema y el autor elegido sino, además, en el requerimiento de ofrecer un recorrido claro y ameno concebido para quien se inicia en la lectura de los temas abordados. En tal sentido, la problematización inicial pretende exhibir la mirada crítica sobre el enfoque seleccionado, no obstante, el desarrollo general del capítulo excede en buena medida ese  enfoque  y  proyecta,  algunas  veces,  como  si  fuese  una  suerte  de  diseminación, ciertos  elementos  que,  si  bien  pertenecen  al  pensamiento  del  autor,  no  se  vinculan directamente con la crítica antihumanista.  

Una vez finalizado el desarrollo del capítulo se ofrece un conjunto de actividades con el propósito de que quien se interese por los temas abordados, pueda profundizarlos.  

 

Presentación 

Si bien parece sumamente complejo poder agotar la amplitud semántica de aquello que con  el  término  “humanismo”  pueda  ser  abarcado,  pues  los  registros  más  antiguos hunden  sus  raíces  al  menos  hasta  Cicerón,  es  posible  acordar,  aunque  imperfecta, cierta  caracterización  general  que  proporcione  un  panorama  sobre  sus  lineamientos fundamentales.15 No se trata solamente de un conjunto de ideas cuya referencia más célebre ha sido el período ilustrado sino, antes que nada, de un momento donde los discursos sobre el Hombre han sido fundamentados bajo el funcionamiento de cierta idea de sujeto (Foucault, 1966, pp. 319-320).  

 

15 Tal vez el pasaje más célebre de la antigüedad referido al humanismo sea “el hombre como medida de todas las cosas” de Protágoras que logró proyectarse hasta la universalización impulsada por el Renacimiento italiano. También ver: (Ferrater Mora, José, 1979) 

CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Las  características  generales  del  humanismo  ilustrado  tienen  que  ver  con  la universalización, dentro del registro político de la Europa de los siglos XVII-XVIII, de la idea de ciudadano, combinada, en el plano jurídico, con la idea de persona. Si en la dimensión  económica  se  consolidaría  con  fuerza  la  idea  de  sujeto  propietario,  en  el registro epistemológico se proyectaría un sujeto activo, capaz de conocer por sí mismo el orden de la naturaleza. 

Como elemento unificador se fortalecería, entonces, una figura que sería decisiva en adelante  y  se  convertiría,  además,  en  signo  distintivo  de  este  humanismo:  el  sujeto autónomo,  guiado  por  los  principios  universales  de  la  Razón.  Una  razón  que,  como elemento divino estaría presente de manera constitutiva en el ser humano, pero también se expresaría, incluso, en el orden general en la historia. Consecuentemente, se volvería necesario comprender las complejas relaciones establecidas entre el sujeto, la razón y la historia. 

¿De qué modo comprender entonces la relación entre sujeto, razón e historia? ¿Cuáles serían sus referentes más destacados? 

Si se tomase como referencia a Kant, se observaría una historia dirigida hacia la paz perpetua  entre  los  estados,  en  función  de  la  aceptación  de  un  sujeto  autónomo  que procedería guiado por una Razón, presente en su propia naturaleza. En cambio, si la referencia fuera Hegel, se debiese comprender la historia empujada por la dialéctica de la superación, disuelta en la autoconciencia del Espíritu, en razón de un sujeto que se confunde  y  se  convierte  en  la  sustancia  misma  de  la  historia.  Mientras  con  Marx,  la historia  finalizaría  en  una  sociedad  sin  clases,  después  de  que  el  proletariado, constituido como sujeto revolucionario, haya vencido y derrotado al capital. 

En cualquier caso, dejando a un lado una serie de diferencias específicas, persisten dos cuestiones que retornan de alguna manera siempre de modo incesante: por una parte, la aceptación explícita de una historia unitaria empujada desde el fondo por diversas ideas de sujeto y, por otro, la presencia de una experiencia temporal progresiva, cuya resolución, mesiánica en el límite, coincide con su carácter eminentemente teleológico. 

Caracterizado  de  este  modo,  este  humanismo  ha  sido  el  soporte  de  los  ideales  y proyectos  universalizadores  de  civilización  Europa  en  sus  diferentes  versiones imperiales, consolidando por las diversas lógicas de las filosofías precedentes. Lógicas binarias,  cuyo  resultado  ha  sido  la  delimitación  entre  la  inclusión  y  la  exclusión, producida por una dialéctica que ha oscilado entre lo propio y lo otro, entre lo semejante y lo diferente, entre la naturaleza y la cultura, o entre la civilización y la barbarie, incluso, CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

en el límite, entre lo humano y sus figuras antagónicas, los sujetos raciales, de género, coloniales y animales (Braidotti, 2013, p. 33).  

Desde una perspectiva general, ese humanismo se ha revelado no sólo como portador de  diversas  ideas  de  sujetos  universales,  sino  de  una  razón,  también  universal  (y universalizable) que ha empujado la historia hacia el destino común de los Hombres… Pero ¿qué ha significado todo esto? ¿Qué alcances ha impreso al pensamiento y qué supuesto  fueron  admitidos  por  este  humanismo  que  se  consolidaría  con  el  período ilustrado?  

 

Humanismo y racismo a la medida de un primer capitalismo 

El  filósofo  e  historiador  camerunés  Achille  Mbembe  ha  llamado  la  atención  sobre  la relación aparentemente inseparable entre un tipo de humanismo, el racismo y el modo de producción del primer capitalismo desarrollado entre los siglos XV y XVIII, alimentado por los subsidios raciales africanos (Mbembe, 2016a, pp. 42-43). 

Apoyándose en la historiografía del racismo, Mbembe ha subrayado la fusión indisoluble entre el desarrollo del capitalismo como sistema y la necesidad de subsidios raciales para impulsar y consolidar su funcionamiento.16 El surgimiento del primer capitalismo, entre los siglos XV y XVIII habría forzado, con la trata de esclavos y la conquista de América, la transformación de seres humanos originarios de África en hombres-objetos, hombres-mercancías y hombres-monedas de cambio (Mbembe,  2016a,  p.  24). Estableciendo con esa transformación, una bisagra histórica, antropológica y también ontológica, reconfigurando las fronteras de lo humano (Mbembe, 1028a). 

Si la razón blanca, moderna, impulsada por el capitalismo ha propiciado, dentro de un contexto humanista, el surgimiento de un sujeto humano pleno en derechos y libertades, su contracara, consumada por el sistema colonial, habría diluido al mismo tiempo las fronteras  entre  sujetos  y  objetos,  entre  libres  y  esclavos,  entre  seres  humanos  y mercancías, volviendo posible el pasaje entre dos modos completamente distintos de ser. El significado de esa indistinción se habría condensado en la semántica el término “negro”.  

 

16 “Desde el comienzo del siglo XVIII, el negro y la raza constituyeron juntos el subsuelo –inconfesable y a menudo negado- o el complejo nuclear a partir del cual se desplegó el proyecto moderno de conocimiento y de gobierno” (Mbembe, 2016a, pp. 23, 44).  

CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

En todos los idiomas, negro es una palabra ligada a un momento importante en la historia del capitalismo: la era colonial. En ella cristaliza la desaparición de una de las categorías binarias que marcaron el paso a la modernidad: la diferencia entre sujeto y objeto. El capitalismo intenta borrar esa distinción para que todo pueda convertirse en algo que se pueda comprar y vender, incluidos los seres humanos (Mbembe, 2016c).

 

La  indistinción  entre  sujeto  y  objeto,  la  imposibilidad  de  diferencias  humano  de  no humano presenta, al menos, un aspecto en el que convendría detenerse: la conversión o el pasaje de cualquier subjetividad a la esfera, ya fuera del orden humano, del mundo objetual. Porque el negro ha sido, según una de las perspectivas de la razón negra, el delirio  de  la  modernidad,  la  figura  inversa  de  la  razón  universal  y  de  lo  humano. Conformado desde el exterior, compuesto por capas y estratificaciones discursivas, por las más diversas violencias sobre sus cuerpos, identidades y subjetividades, el negro ha sido incluido en el conjunto de lo humano en razón de configurarse precisamente como su exclusión.  

 

Producto de una maquinaria social y técnica indisociable del capitalismo, de su emergencia y de su expansión planetaria, el negro fue inventado para significar exclusión,  embrutecimiento  y  degradación,  inclusive  para  significar  un  límite conjurado  y  aborrecido  al  mismo  tiempo.  Despreciado  y  profundamente deshonroso, en el contexto  de la modernidad fue el único ser humano cuya carne fue transformada en cosa y su espíritu, la cripta viviente del capital, en mercancía (Mbembe, 2016a, pp. 29-30). 

 

Empujado fuera de lo humano, exhibido como figura no humana, o mejor aún, producida por la confusión entre el hombre y el animal, el negro sería ese puente, parafraseando a Nietzsche, tendido no ya entre el hombre y el superhombre sino entre el hombre y el animal, entre los vestigios de humanidad y las figuras de la monstruosidad. “Producir al negro es producir un lazo social de sumisión y un cuerpo de extracción, es decir, un cuerpo completamente expuesto a la voluntad de un amo que se empeña en obtener de él  la  máxima  rentabilidad”  (Mbembe,  2016a,  p.  49).  Pero  producir  el  negro  no  sólo implica una apropiación física y un lazo de sumisión, antes que nada, era un modo de ejercer el poder desde un horizonte de significación. El nombre negro no sólo ha sido impuesto por otro, es fundamentalmente un nombre que evoca la oscuridad, la noche, la  muerte,  lo  invisible,  el  silencio  y  la  sepultura;  es  una  palabra  cuyo  poder  de degradación  se  obtiene  de  su  potencia  de  ahogar  y  estrangular  al  mismo  tiempo CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

(Mbembe,  Achille,  2016a,  p.  240).  Su  capacidad  performativa  le  permitía  separar,  la humanidad,  del  hombre  que  la  habitaba,  escindir  al  ser  humano,  del  negro  que  la contenía. Le permitía convertir al sujeto en objeto de apropiación. Despojando al hombre de su humanidad intrínseca, el término negro podía exhibir la figura de un ser cuyo lugar residía, precisamente, en las fronteras del ser, un fantasma, cuyo cuerpo habría sido vaciado de humanidad (Mbembe, 2016a, pp. 41-45).17

El  resultado  final  de  toda  esa  tecnología  de  destrucción  sería  la  producción  real  del negro,  la  conversión  de  un  hombre  en  una  cosa,  en  definitiva,  una  pérdida  de humanidad. 

Si  los  objetos  pueden  usarse,  comercializarse  y  desecharse,  así  también  los  seres humanos,  convertidos  en  objetos,  pueden  correr  con  la  misma  suerte.  Ese  ha  sido, precisamente, el lugar y el destino habitado por el negro. Él ha sido la “figura manifiesta […] de una violencia sin reserva y de una precariedad sin red” (Mbembe, 2016a, p. 279).  

 

/…/ sólo hay «negro» con relación a un «amo». El «amo» posee a su «negro» y  el  «negro»  pertenece  a  su  «amo»  /…/  Por  fuera  de  esta  dialéctica  de  la posesión, de la pertenencia y de la explosión, no existe «negro» en sí mismo. Toda sujeción acabada implica constantemente este vínculo de propiedad, de apropiación y de pertenencia a otro distinto de sí mismo (Mbembe, 2016a, p. 241). 

 

 Después  de  actualizar  la  posibilidad  incesante  de  una  conversión  ontológica  de hombres a objetos, el capitalismo habría permitido, según precisa Mbembe, no sólo el ejercicio  de  una  relación  de  apropiación  entre  sujeto  y  objeto,  sino,  además,  la consolidación de un orden que ha configurado la diferencia y la alteridad bajo el signo de  la  apropiación.  Poco  importa  que  se  trate  del  registro  humano  o  del  mundo  en general.  El  capitalismo  parece  establecer,  antes  que  nada,  una  partición  ontológica fundamental. En la medida en que la totalidad de lo existente debe separarse según dos registros  opuestos  y  a  la  vez  mutuamente  excluyente.  El  registro  de  los  sujetos, caracterizado  por  su  derecho  natural  a  poseer,  y  el  de  los  objetos,  poseídos  y apropiables por naturaleza.  

 

17 Sería conveniente explorar las similitudes y diferencias con la descripción de la figura de “der Muselmann, il musulmano” desarrollada por Giorgio Agamben. Pues en ambos casos, tanto el Negro de Mbembe como “il musulmano” de Agamben se revelan como reductos de humanidad indestructibles. Uno por la imposibilidad de ser completamente destruido, el otro, por la posibilidad de una destrucción infinita. Los desarrollos del “musulmano” pueden hallarse en (Agamben, 1998).  

CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Pero ¿qué significado le confiere Mbembe a este sistema que divide y separa lo real bajo  dos  dimensiones  mutuamente  excluyentes?  ¿Se  trata  de  un  sistema  de organización social, de producción de valor y acumulación o bien de una red que reúne todas las características recientemente señaladas?  

 

[El capitalismo es] un sistema económico, un aparato de captura, un régimen de signos. Pero también debe entenderse como cierto tipo de compulsión, es decir, un cierto modo de organización y redistribución de poder: la compulsión de  poner  las  cosas  en  orden  como  condición  previa  para  extraer  su  valor interno. Es la compulsión de categorizar, separar, medir, nombrar, clasificar y establecer entre las cosas y entre las cosas y las personas, las personas y los animales y el llamado mundo natural, mineral y orgánico (Mbembe, 2018a)18.

 

El capitalismo indica, entonces, el momento preciso en que la totalidad de lo existente puede  inscribirse  bajo  un  registro  intercambiable  común.  Ya  sea  que  se  trate  de cualquier producto (manufacturados o industriales), de objetos provenientes del mundo de la naturaleza o de la fuerza de trabajo de un ser humano; incluso el universo de los deseos,  las  culturas  y  tradiciones  pueden  registrarse,  compararse  e  intercambiarse dentro del reino del capital. 

Ahora bien, es conveniente interrogar por las condiciones de posibilidad que habrían permitido configurar un sistema de ordenación planetario. ¿Qué individuos supone este sistema  como  sujetos  plenos?  ¿Qué  idea  de  Hombre  acepta  primero  y  proyecta después? ¿Acaso todos los seres humanos son considerados precisamente humanos? 

Como lo ha demostrado el archivo africano, igual que el europeo bajo sus figuras más destacadas, no cualquier individuo sería considerado plenamente humano. No en vano puede leerse en Kant una segregación jerárquica de las razas19 y una proyección sexista en  su  célebre Antropología en sentido pragmático.  También  Hegel  refuerza  este esquema  interpretativo  con  su  prejuicio  respecto  a  los  africanos.20  El  racismo  se inscribe,  según  precisa  Mbembe,  de  modo  absolutamente  necesario  dentro  del capitalismo como sistema de organización. No se debe olvidar que “el Negro como cosa, [ha  sido]  el  fósil  ardiente  que  alimentó  al  capitalismo  en  su  era  primitiva”  (Mbembe, 2018a, p. 3). Porque pensar el racismo como una peripecia o un accidente histórico del 

18 Todas las citas tomadas de textos en otro idioma, son de traducción propia. 19 “La humanidad encuentra su mayor plenitud en la raza blanca. Los indios amarillos tienen menos talento. Los negros están mucho más por debajo, y más bajo aún se encuentran parte de los pueblos americanos” Kant, Geografía Física en: (Lepe-Carrión, 2014).   

20 “Hegel afirmaba que eran estatuas sin lenguaje ni consciencia de sí; entidades humanas incapaces de desembarazarse definitivamente de la figura animal a la que estaban unidos” en: (Mbembe, 2016a, p. 42). CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

capitalismo  impide  una  comprensión  completa  de  este  sistema  en  sus  fundamentos medulares.  

 

Si  estudiamos  atentamente  la  historia  del  capitalismo,  nos  damos  cuenta enseguida  de  que  para  funcionar  tuvo,  desde  sus  inicios,  la  necesidad  de producir  lo  que  llamo  “subsidios  raciales”.  El  capitalismo  tiene  como  función genética la producción de razas, que son clases al mismo tiempo. La raza no es solamente un suplemento del capitalismo, sino algo inscrito en su desarrollo genético. En el periodo primitivo del capitalismo, que va desde el siglo XV hasta la Revolución Industrial, la esclavización de negros constituyó el mayor ejemplo de la trabazón entre la clase y la raza (Mbembe, 2016b).  

 

El problema fundamental en este punto no es tanto el modo de concebir la aproximación y la posterior yuxtaposición entre un sistema de organización social y la figura del negro sino, más bien, el de advertir claramente el alcance de ese sistema que se ha vuelto resueltamente planetario.   

 

Devenir negro del mundo 

¿Cómo pensar la complejidad de las formas de sujeción contemporánea? Si obedecen a  una  lógica  común,  ¿en  qué  consiste  esa  lógica?  ¿Se  correrá  el  riesgo  de  que  se repliquen  lógicas  similares  a  las  establecidas  por  el  racismo  de  la  colonia  y  la plantación?  

Frente a estas formulaciones, Mbembe responde que el peligro inminente es el de la posibilidad de un “devenir negro del mundo”, es decir, de la universalización planetaria, ya no ilustrada de libertad e igualdad, sino de ser convertido, independientemente de la pertenencia étnica, en negro: un sujeto cuya vida no le pertenece. 

 

/…/en  las  condiciones  contemporáneas,  la  forma  en  que  los  negros  fueron tratados en ese primer periodo se ha extendido más allá de los negros mismos. El “devenir negro del mundo” es ese momento en que la distinción entre el ser humano, la cosa y la mercancía tiende a desaparecer y borrarse, sin que nadie –negros, blancos, mujeres, hombres– pueda escapar a ello (Mbembe, 2016b, p. 3).  

CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

 

El “devenir negro del mundo” significa entonces que cualquier ser humano puede ser tratado  como  cosa,  como  objeto.  A  partir  de  la  figura  del  negro,  Mbembe  advierte  la peligrosidad de un sistema que naturalice el aplastamiento de la subjetividad sobre la dimensión  del  capital.  Si  la  colonia  evaluaba  el  vigor  y  la  salud  del  esclavo  como elementos  que  le  indicaban  las  fuerzas  que  podía  extraer  de  aquellos  hombres mercancía,  la  teoría  del  capital  humano  promueve  el  cálculo  sobre  los  rendimientos potenciales de cada trabajador hasta interiorizar una ética que convierta a cada individuo en gestor de su propio rendimiento y en administrador de su auto explotación. Por su parte, si la movilidad de los esclavos, con cadenas, grilletes y “blackberry”, era un asunto de importancia capital en el periodo colonial, el régimen de seguridad global, su rastreo, su  vigilancia  digital  y  las  políticas  de  fronteras  junto  a  las  lógicas  de  contención  y encarcelamientos  de  poblaciones  migrantes  y  refugiados, conformarían  la  contracara contemporánea  de  la  eterna  promesa  de  un  cosmopolitismo  sin  límites.  (Mbembe, Achille, 2019), (Mbembe, Achille, 2018b). Precisamente, porque el funcionamiento del racismo, como ya lo advertía Foucault con suma lucidez en sus primeras investigaciones biopolíticas, ha producido y ―continúa produciendo―, un corte o una escisión perpetua entre  una  parte  del  cuerpo  viviente  de  la  población,  superflua  y  prescindible,  y  la totalidad de la comunidad.  

Si el racismo permite invertir la dialéctica del poder dentro de un sistema de gobierno biopolítico, es en razón de suspender, o abolir su premisa distintiva de “hacer vivir, dejar morir” (Foucault, 2000, pp. 230-233). Mientras se vuelva posible el ejercicio del poder no sólo de modo colectivo dentro del cuerpo poblacional sino de modo individual sobre el cuerpo de cada sujeto racializado, se volverá cada vez más difícil evitar, o en el mejor de los casos eludir los procedimientos de segregación de poblaciones. Si bien Mbembe se diferencia de Foucault en la medida que plantea cierta insuficiencia del concepto de biopolítica21,  subraya  la  compleja  trama  promovida  por  los  sistemas  neoliberales  en cuanto  a  la  producción  de  seres  humanos  superfluos  (Mbembe,  2011).  Porque  el problema de gobierno consiste en la producción y gestión de esa población superflua, que “sobra”, que debe gestionarse y que se utiliza como insumo constante de un sistema que ha modificado los mecanismos de explotación. “Si antes el drama del sujeto era ser explotado por el capital, ahora la tragedia de las multitudes es no poder ser explotadas en  absoluto”  (Mbembe,  2016a,  p.  29).  Porque  se  vuelve  necesario  mantener  un remanente de seres humanos al borde del abismo, dispuestos para economizar y a la 

 

21 Al respecto ver (Mbembe, 2016a, p. 140), (Mbembe, 2011, pp. 21-26, 74-75). CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

vez maximizar la producción del capital. Para sobrevivir, el sujeto contemporáneo se ve obligado a transformarse constantemente en otro. 

La historia colonial ha demostrado sus consecuencias devastadoras para la humanidad como conjunto y en ese sentido, el riesgo de no considerarla nos enfrenta al peligro de cometer los mismos errores que en el pasado.  

Mientras se extienda la ontología binaria y distribuya la totalidad de los seres entre los registros  de  la  propiedad  y  la  apropiación,  entre  la  dimensión  de  la  libertad  y  la esclavitud,  se  consolidará  una  lógica  donde  lo  apropiado  pueda  ser  completamente destruido.  Una  lógica  en  cuyo  seno  se  revele  la  figura  del  consumidor,  es  decir,  del destructor. Incluso de un tipo especial de consumidor que, consumiendo, es convertido, al mismo tiempo, en objeto de consumo.22

Mientras  se  considere  necesario  alimentar  constantemente  ese  flujo  incesante  de apropiación, será necesario, también, como el combustible que se agota, incrementar la disponibilidad de ese “recurso” a consumir. Pero entonces, retomando las formulaciones de hace un momento, ¿quién se encuentra en riesgo de ser absorbido y ser convertido en un recurso de este sistema de apropiación? Aunque de cierto modo la distinción racial entre blancos y negros fuera revocada, Mbembe advierte:  

 

Hoy  todos  somos  negros  en  potencia.  Somos  susceptibles  de  ser  tratados como un objeto. Durante el advenimiento del neoliberalismo, la distinción entre blancos y negros quedó abolida de facto. La economía capitalista designa que una parte de la población es superflua. Y luego la trata como tal, sometiéndola a riesgos mayores que al resto, exterminándolas en guerras; o metiéndola en prisiones,  instituciones  privatizadas  en  muchos  lugares,  que  deben  generar beneficios (Mbembe, 2016c).  

 

En consecuencia, siguiendo el razonamiento de Mbembe, parece lícito afirma que, si el capitalismo, como lo atestigua la historiografía de la colonia y la plantación, representa la proyección de un plano inmanente en cuya extensión se inscriben las figuras de lo humano,  y  si,  como  hemos  visto,  los  discursos  del  humanismo  ilustrado  y  sus comparaciones  han  funcionado  como  una  bisagra  bipolar  de  inclusión  y  exclusión, entonces el “negro”, como sujeto de raza, debe identificarse no sólo con las zonas más 

 

22 Para ilustrar este punto conviene situarse dentro del registro del capitalismo de plataformas (digitales) donde los consumidores, al mismo tiempo son sujetos y objetos de consumo. Por ejemplo, en Tinder, Facebook, Twitter, etc. CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

bajas,  alejadas  o  marginadas  de  lo  humano  sino  con  una  figura  capaz  de  revertir  y devolverle vida a un humanidad completamente desecada.  

 

La significación positiva del negro y de la Razón negra 

Uno  de  los  aportes  fundamentales  heredados  de  la  Ilustración  ha  sido,  como observamos, la conformación de una Razón omnipresente, constitutiva de los discursos de raza. 

Si  ha  sido  posible  instituir  filosófica  y  científicamente  diferenciaciones  entre  diversos seres humanos, impulsando divisiones entre unos y otros, ha sido, precisamente, en función de esa Razón que pudo proyectar intereses materiales y temores para evitar a cualquier precio la convivencia europea con la diferencia y lo desconocido. Vivir con el negro, experimentar su presencia, significaba, según Mbembe, la posibilidad de convivir con  la  brutalidad,  de  advertir  intensamente  la  ausencia  de  humanidad.  Significaba  al mismo tiempo la confrontación con el reverso de la razón; una locura cuyos límites se cristalizaban en la figura cuasi humana y de una pobreza ontológica como ninguna otra. El negro, recuerda Mbembe, era esa, “película de ser sin espesor” (Mbembe, 2016a, p. 272). Reflexionar sobre los negros significaba dirigirse hacia la pobreza del ser, o mejor aún, a una ausencia casi consumada. Pero esa es una cara de la moneda, un lado de la historia o una de las formas en que ha funcionado la Razón negra.23 Si en la primera parte  de  su Crítica de la Razón Negra  Mbembe  se  ha  ocupado  de  mostrar  la  lógica maquínica  de  un  capitalismo  productor  de  esclavitud,  la  segunda  parte  presenta  la propia voz de los negros que tomaron y convirtieron ese nombre, pero como símbolo de redención, de unión, identidad y restitución. 

 

Relación antropológica entre sujeto y mundo 

Si una certeza se acrecienta con el paso del tiempo es la de una inexorable interdependencia planetaria. Pero no sólo en razón de la mutua convivencia entre los seres humanos y los animales sino también en la innegable relación que se establezca con la totalidad de los ecosistemas y con el mundo habitado en común. Frente a semejante certeza, quizá confirmada por la pandemia de COVID-19, las relaciones con el mundo y con la vida en general han ingresado, ahora con denodada firmeza, en una dimensión casi irrevocable, y sus consecuencias se han vuelto cada 

23 “/…/ su función principal es codificar las condiciones en las que aparece y se manifiesta un sujeto de raza al que se denominará negro o, más tarde y bajo condiciones coloniales, el indígena /…/ la razón negra designa un conjunto de discursos y de prácticas. Designa, en suma, el trabajo cotidiano que consistió en inventar, contar y hacer circular fórmulas, textos y rituales para lograr el advenimiento del negro como sujeto de raza y exterioridad salvaje /…/” (Mbembe, 2016a, p. 68). 

CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

vez más decisivas. Mbembe llama la atención sobre la necesidad de repensar las relaciones con el mundo porque no existe otra opción para la vida humana si realmente desea perpetuarse. “No hay más que un mundo del cual somos todos poseedores de derechos, por mucho que se erijan fronteras,  se  construyan  muros  y  cercos  /…/”  (Mbembe,  2016a,  pp.  282-283).  En  su interpretación  de  Édouard  Glissant,  recuperando  incluso  las  tradiciones  del  África  antigua, Mbembe juega con la idea de un “todo-mundo” y de una “naturaleza” concebida como una fuerza en  sí  misma.  Para  los  antiguos  africanos,  recuerda  Mbembe,  sólo  era  posible  trabajar  la naturaleza,  transformarla y  controlarla “poniéndose  de  acuerdo  con  ella”  (Mbembe,  2016a,  p. 281). En una suerte de ensamblaje simbiótico entre los seres humanos y los demás seres vivos con los cuales se compartía el mundo en común. 

Actualmente,  el  problema  principal  consiste  en  la  relación  establecida  entre  los  seres humanos, el mundo y la vida en general. Porque el mundo “humano”, en apariencia exclusivo, se revela, a fin de cuentas, como el mundo habitado en común por la totalidad de las criaturas. No  hay  lugar  para  la  vida,  provisoriamente,  por  fuera  del  mundo.  La  vida  sólo  es  posible  en función de su mutua dependencia y de un cuidadoso equilibro que se debería preservarse. 

Efectivamente, no hay más que un mundo. El mundo es un todo compuesto por mil partes. Por todo el mundo. Por todos los mundos /…/ si la humanidad entera se confía al mundo y recibe de este último la confirmación de su propio ser tanto como la de su fragilidad, quiere decir que la diferencia entre el mundo de los humanos y el mundo de los no-humanos no es más una diferencia de orden  externo.  Al  oponerse  al  mundo  de  los  no-humanos,  la  humanidad  se opone a sí misma. A fin de cuentas, es en la relación que el hombre mantiene con el conjunto de lo viviente como se manifiesta, en última instancia, la verdad de lo que es (Mbembe, 2016a, p. 280).  

La  formulación  que  interroga  por  la  naturaleza  del  Hombre,  siguiendo  este  razonamiento; difícilmente  pueda  encontrar  una respuesta  positiva  si  se  toma  en  consideración  los  vínculos establecidos  entre  los  seres  humanos y  las  demás formas  de  vida.  Probablemente  se  pueda acordar que el modo de relación con el mundo no es el más apropiado, ni mucho menos, el más sustentable para la vida humana en general. Si escapar del mundo no es una solución plausible, si no hay un afuera del mundo y el mundo se revela, antes que nada, como lo más próximo, como un primer prójimo puesto frente a nosotros. La durabilidad de la vida, la persistencia de la vida bajo la forma humana debe exigir un pensamiento y un compromiso político que comprenda la magnitud del mundo como una unidad realmente indivisible, como un todo viviente inseparable de sí mismo y de las criaturas que lo habitan.24 Se vuelve necesario explorar la relación con el cosmos de diversas tradiciones, incluso no occidentales, para tomar conciencia de que los seres humanos  no  siempre  se  relacionaron  con  el  mundo  bajo  la  premisa  de  la  propiedad  y  la 

24 Para ilustrar el punto en cuestión se puede recordar con motivo de la quema del Amazonia en 2019 las declaraciones del presidente de Brasil y su afirmación frente a la ONU que, como objeto y recurso a explotar, el pulmón verde más grande del planeta les pertenece y les está permitido hacer con él lo que quieran (Guimón, 2019). CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

apropiación. Tanto una como otra, igual que extracción y explotación son para el mundo sólo formas históricas de la humanidad que se volvieron hegemónicas, pero no constituyen en modo alguno más que procesos históricos, contingentes y, de cierto modo, reversibles. No existe algo así como una naturaleza humana, extensiva a todas las culturas y civilizaciones que comprenda y se relacione con el mundo bajo el signo de la propiedad. Mbembe advierte la imposibilidad concebir al ser humano, su composición, las fuerzas que lo habitan y lo constituyen sin remitirse de modo inexorable al mundo que habita y que lo habita (Mbembe, 2020). De cierto modo el ser del Hombre no sería más que la composición de muchos y diferentes seres, de muchos y distintos mundo reunidos y superpuestos unos sobre otros: la biomasa, viral y bacteriana, conformada también por el agua que se bebe, los minerales y vegetales de los que se alimente, el aire que respira,  incluso  los  animales,  el  sol  y  totalidad  de  la  vida  que  lo  habita.  En  tal  sentido,  el agotamiento  medioambiental,  su  contaminación,  la  extracción  irresponsable  de  recursos,  en definitiva,  la  destrucción  del  mundo,  retornan  de  manera  irrevocable  al  cuerpo  de  los  seres humanos  y  por  su  intermedio  a  la  propia  vida  humana  hasta  en  los  niveles  moleculares  más específicos. La relación con el mundo, con la vida que lo habita, en el fondo, es una relación con la  propia  humanidad  “mientras  decir  mundo  sea  lo  mismo  que  decir  humanidad  y  viceversa (Mbembe, 2016a, p.280).  

La  relación  de  los  seres  humanos  con  el  mundo  debe  ser,  según  Mbembe,  configurada nuevamente.  Porque  no  habrá  mundo  que  resista  la  forma  de  vida  de  los  seres  humanos. Debemos interrogarnos en este punto de qué depende la durabilidad del mundo y de la vida en el planeta. Para el filósofo camerunés “depende de nuestra capacidad de reanimación de seres y  de  cosas  aparentemente  sin  vida  ―el  hombre  muerto  [afirma],  pulverizado  por  la  seca economía, aquella que, pobre en mundo, trafica con los cuerpos de la vida” (Mbembe, Achille, 2016a, p. 282). Sólo a partir de la intensidad con se puedan reanimar aquellos seres humanos “despojados de humanidad”, será posible establecer una relación que incluya y proteja la vida de todxs.  

El mundo no va a perdurar a menos que la humanidad se aboque al trabajo de constitución  de  eso  que  habría  que  llamar  las reservas de la vida.  Si  la negación  a  perecer  hace  de  los  hombres  seres  históricos  y  autoriza  que  el mundo  sea  mundo,  entonces  nuestra  vocación  de  durar  sólo  puede  ser realizada si el deseo de vida  se convierte en la piedra angular de un nuevo pensamiento de la política y de la cultura (Mbembe, 2016a, p. 282). 

Según parece, la urgencia de reanimación de las subjetividades vueltas objeto y la necesidad de reparar las relaciones con un mundo que no soportará por mucho tiempo los embates de una economía  planetaria  absolutamente  extractiva,  desembocan,  según  el  autor,  en  la  necesidad ética de una justicia universal. 

CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Reparación, restitución y justicia universal como propuesta ética 

Si  es  correcto  el  diagnóstico  de  Mbembe  en  cuanto  al  modo  en  que  un  sistema  de organización planetario ha posibilitado la conversión ontológica de buena parte de la humanidad en objetos-mercancías; si además se encuentra en lo cierto cuando sostiene que las posibilidades reales de una vida sustentable a largo plazo a niveles globales se han disparados a extremos impensados por la devastadora relación establecida con el mundo, se requieren acciones que se dirijan en otra dirección. ¿Pero en qué dirección? La propuesta del autor apunta primero a una necesaria restitución y a la consecuente reparación para encontrar un horizonte común de hábitat planetario. 

 

Para construir ese mundo en común, habrá que restituir a aquellos y aquellas que han sufrido un proceso de abstracción y de cosificación en la historia, la parte de humanidad que les fuera robada. Desde esta perspectiva, el concepto de reparación, además de ser una categoría económico, remite al proceso de reensamblaje de las partes que han sido amputadas, la reparación de vínculos que  han  sido  destrozados,  el  relanzamiento  del  juego  de  reciprocidad  sin  el cual no sería posible tener un crecimiento en humanidad (Mbembe, 2016a, p. 283).  

 

Restituir la parte de humanidad robada a quienes han sufrido un proceso de cosificación perdiendo, en alguna medida, parte de su propia subjetividad, es en el primer horizonte de acción. Cada ser humano sería al mismo tiempo depositario de una parte irreductible de  humanidad,  imposible  de  arrebatar  por  los  sistemas  de  captura.  El  ambicioso propósito, sumamente interesante, se asienta, sin embargo, en la aceptación explícita de  una  naturaleza  humana  común.  Depositada  y  distribuida  en  cada  uno  de  los individuos,  compartida  por  todos  y  de  la  cual  los  seres  humanos  serían  sus  propios garantes. En términos de Mbembe: 

 

Restitución y reparación están, entonces, en el centro de la posibilidad misma de  la  construcción  de  una  conciencia  común  del  mundo,  es  decir,  de  la realización de una justicia universal. Los dos conceptos, el de restitución y el de reparación, descansan en la idea de que existe una parte de  humanidad intrínseca  de  la  cual,  cada  persona  humana  es  depositaria.  Esta  parte irreductible  nos  pertenece  a  cada  uno  de  nosotros.  Y  hace  que  seamos, objetivamente,  a  la  vez  distintos  y  semejantes  entre  sí  (Mbembe,  2016a,  p. 283). 

CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

El  desafío  consistiría  entonces  en  poder  pensar  una  naturaleza  humana  común  sin tropezar, una vez más, con los problemas heredados de las antropologías esencialistas de  las  cuales  la  historia  de  la  filosofía  tiene  bibliotecas  enteras.  ¿No  es  acaso  una manera  de  regresar  al  impulso  universalista  del  humanismo  ilustrado  contra  el  que Mbembe ya ha lanzado su propia crítica? ¿Cuál es esa parte de humanidad intrínseca de la cual cada persona humana es depositaria? ¿Cómo comprender en este punto al autor? 

Antes que nada, es necesario interrogarse por el sentido de la naturaleza humana en la que piensa Mbembe. De dónde proviene la influencia teórica que le permite aceptar un presupuesto  semejante.  Por  supuesto  no  parece  influenciado  por  el  humanismo ilustrado, sino por una vertiente de pensamiento vinculada más bien la historia de los oprimidos y de los condenados de la tierra. 

Así  como  Mbembe  ha  sido  inspirado  por  varios  teóricos  del  pensamiento  sobre  la negritud,  entre  quienes  se  encuentran  Garvey,  Césaire  y  Mandela,  la  influencia  más destacada en este punto es la de Frantz Fanon y su aceptación explícita de una parte indomable y irreductible de humanidad, compartida por todos los seres humanos: “/…/se le  debe  a  Fanon  sobre  todo  la  idea  de  que  en  toda  persona  humana  existe  algo indomable,  fundamentalmente  indomesticable,  que  la  dominación  —sin  importar  la forma  que  adopte  —  no  puede  eliminar,  ni  contener,  ni  reprimir  completamente” (Mbembe, 2016a, p. 266). Mbembe piensa en el Negro, en el esclavo africano mutilado por el sistema colonial, cuya humanidad, suspendida y destruida en mil pedazos, intenta por todos los medios ofrecer resistencia.  

Fanon escribe por supuesto en un contexto diferente y con un horizonte distinto. Donde la resistencia del colonizado supone la empresa de tomar por cuenta propia el uso de la violencia contra el colono con el propósito redimirse y devolverse a sí mismo, y ya como un hombre liberado por su propia fuerza, el lugar de una relación de igualdad: se trata de arrancarse del mundo de la cosa, como esclavo y situarse a sí mismo, como hombre libre, dentro del orden de la subjetividad (Mbembe, 2016a, pp. 260-265). Mbembe no concuerda en ese punto con Fanon y rechaza considerar que la violencia sea el camino adecuado.  Sin  embargo,  acepta  no  sólo  la  necesidad  de  restitución  de  la  parte  de humanidad  arrebatada  por  un  sistema  planetario  de  cosificación,  explotación  y extracción sino además admite explícitamente el supuesto de una parte irreductible de humanidad. ¿Por qué aceptar e insistir en este humanismo? ¿No se corre el riesgo que tempranamente advertía Foucault?  

CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Si bien Mbembe parece inclinarse por aceptar una suerte de naturaleza humana común concebida  como  un  principio  unificador  que  funciona  como  base  o  condición  de posibilidad de la vida de los seres humanos, al mismo tiempo reconoce, sin demasiadas objeciones, una suerte de un monismo esencialista dentro del cual cada ser humano se constituiría como una parte irreductible de una totalidad: o “participaría” con su ser del Ser de la humanidad. Cuanto menos sería necesario reconocer, al menos en el registro filosófico, la presencia de ciertos elementos de un platonismo encubierto, aunque sin trascendencia,  o  mejor  aún,  la  influencia  de  un  monismo  al  estilo  inmanentista  de Spinoza. Pero no se trata en modo alguno de una petición de principio como tampoco de  una  especie  de  delirio  metafísico.  Mbembe  piensa  en  sujetos  específicos  y  en momentos  históricos  determinados.  Particularmente  en  los  esclavos  africanos transportados por la colonia.  

 

/…/ en el contexto de la plantación, la humanidad del esclavo aparece como la sombra personificada. La condición del esclavo es, por tanto, el resultado de una triple perdida: perdida de un «hogar», perdida de los derechos sobre su cuerpo  y  perdida  de  su  estatus  político.  Esta  triple  perdida  equivale  a  una dominación  absoluta,  a  una  alienación  desde  el  nacimiento  y  a  una  muerte social que es una expulsión fuera de Ia humanidad (Mbembe, 2011, pp. 31-32). 

 

Como maquinaria encargada de la destrucción de lo humano, la colonia se ocupó de capturar en la extensión del continente africano a seres humanos. Contra su voluntad y a  través  de  la  violencia,  innumerables  africano  fueron  arrebatados  de  sus  hogares, perdiendo en esa captura una parte fundamental de su identidad, de su pasado y de su pertenencia a una comunidad y una tierra. Los sobrevivientes al transporte oceánico, forzados por la brutalidad del látigo, sometidos por las enfermedades y las hambrunas, fueron vendidos y mezclados con otros esclavos con el propósito romper, en definitiva, su lazo familiar y su pertenencia colectiva. La doble pérdida de identidad asestó un golpe destructivo al vínculo con el pasado, a las tradiciones compartidas y al lenguaje hablado en común. En soledad, sin hogar, sin habla, sin historia ni pasado, el esclavo, forzado a trabajar  hasta  en  las  horas  de  descanso  vivió  con  la  promesa  de  un  destino  que  lo amenazaría  con  devorarlo  por  completo.  Sin  embargo,  a  pesar  de  soportar  en  la totalidad de su ser la brutalidad destructiva de la colonia y la plantación que recaían sin cesar sobre su cuerpo y en definitiva sobre la propia identidad, su humanidad se negó una y otra vez a ser completamente destruida. No logró doblegar al negro y tampoco CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

despojarlo  por  completo  de  humanidad.  El  negro,  ese  sujeto  de  raza  que  la  colonia intentó destruir con el fuego del infierno, pudo elevarse, como un Fénix, de sus propias cenizas y hacer brotar desde el fondo más profundo de su abismo, con su voz, un grito de humanidad. Una humanidad a la que jamás dejaría de pertenecer y de la cual sería imposible separarlo de modo definitivo. El negro se vio forzado a crear una identidad y a reconocerse como un ser humano sin pasado, o cuyo pasado, junto a su hogar, familia y lenguaje le fueran arrebatados. La identidad del negro, su pertenencia a partir de la colonia,  serían  definidas  por  vía  de  la  negatividad.  Los  uniría  un  pasado  común  de apropiación, una relación con un amo y la experiencia de un martirio compartido por su origen africano, inscripto con la intensidad del fuego en el color de su piel. 

No obstante, articulando un lenguaje que no fuera el propio, componiendo melodías, produciendo pinturas e imágenes, incluso imaginando un futuro de libertad a riesgo de perder la propia vida en las revueltas de liberación, el esclavo negro ha demostrado la imposibilidad  de  consumar  una  destrucción  definitiva  de  sus  características exclusivamente humanas. 

 

Tratado  como  si  no  existiese  más  que  como  simple  herramienta  e instrumento de producción, el esclavo es, pese a todo, capaz de hacer de un objeto,  instrumento,  lenguaje  o  gesto  una  representación,  estilizándolos. Rompiendo con el desarraigo y el puro mundo de las cosas, del cual no es más que un fragmento, el esclavo es capaz de demostrar las capacidades proteicas de la relación humana a través de la música y del cuerpo que otro supuestamente poseía (Mbembe, 2011, p. 34). 

 

Rechazando  la  posibilidad  de  consolidarse  como  objeto,  la  humanidad  del  negro  lo constituyó también como reservorio de vida. “De hecho, en cuanto a “lo humano” hay algo que nunca se puede convertir en un objeto, algo irradicable, y esto es el deseo de ser libre” (Mbembe, 2018a, p. 7). A ese humanismo indestructible encarnado en la figura del  negro,  Mbembe  se  refiere  con  la  parte  intrínseca  de  humanidad  compartida  por todos, de la cual cada uno sería poseedor lo sepa o no. Pero, además, cada uno se convertiría también garante de esa parte de humanidad que no le pertenece pero que habita, de manera impersonal, tanto en la propia interioridad como en la existencia del prójimo. Esa parte de humanidad, cuyos rasgos parecen confundirse con la vida misma son, a juicio del autor, lo que se juega en la ética de la responsabilidad.  CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Es necesario imaginar una política de lo humano que sea, fundamentalmente, una política de la semejanza, pero en un contexto donde lo que se comparte sean  principalmente  las  diferencias.  Son  estas  diferencias  las  que, paradójicamente, hay que poner en común. Esto depende de la reparación, es decir  de  la  ampliación  de  nuestra  concepción  de  la  justicia  y  de  la responsabilidad (Mbembe, 2016a). 

 

La  ética  de  la  responsabilidad,  central  en  el  pensamiento  de  Mbembe,  supone  la alteridad en una suerte de correspondencia con la metáfora de un espejo, una superficie donde el otro, no sólo se revela como figura de la diferencia y de la oposición, sino al mismo  tiempo  como  el  espesor  material  de  la  propia  semejanza;  un  lugar  donde  la alteridad  se  concibe  de  manera  inseparable  y  se  define  como  la  convivencia  de  “la diferencia y la semejanza reunidas a la vez” (Mbembe, 2016a, p. 277). Un pensamiento que recoja la cuestión de la alteridad deberá retomar necesariamente la relación con el prójimo, con el mundo y la necesaria habitabilidad de un espacio común.  

 

Consideraciones finales 

El recorrido del presente capítulo ha puesto en evidencia el rostro bifronte, la silueta opaca  pero  también  el  esplendor  del  reverso  de  la  razón.  Alejado  del  universalismo ilustrado, de su humanismo racializado y del floreciente capitalismo de explotación, la Razón Negra ha mostrado las dos caras de una misma moneda: la figura del negro con su  derrotero  de  destrucción  y  el  negro,  sujeto  y  objeto,  portador  intransigente  de  un humanismo  indestructible,  como  reserva  de  vida  y  posibilidad  de  redención.  Si  la invención del negro y la colonia se han constituido como dos de los intentos históricos más brutales de separación, reducción y exclusión de lo humano, ha sido, siguiendo a Mbembe, en función de la emergente potencia organizativa impulsada por el reino del capital,  cuya  lógica  universalizada,  ha  distribuido  la  totalidad  de  lo  existente  entre  el conjunto de los sujetos propietarios y de aquellas entidades que, convertidas en objetos, serían pasibles de apropiación.  

Prestar atención al desarrollo y a las relaciones de algunas comunidades humanas por fuera del occidente europeo es, para Mbembe, un modo de comprender que los seres humanos, también civilizados, desarrollaron su vida sin esa lógica de la propiedad y de la apropiación. En consecuencia, observamos que esa lógica como tal, no sería más que  histórica,  contingente  y  por  supuesto  revocable.  En  tanto  la  subjetividad  y  la humanidad de cada individuo se encuentren sujetas a la dialéctica de la posesión, se CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

acrecentará  con  intensidad  el  riesgo  de  un  el  devenir  negro  del  mundo  como  una realidad que podría volverse presente, quizá de modo irreversible. 

Por otra parte, también se ha vuelto evidente en el recorrido del presente capítulo un problema  que  incomoda  y  empuja  al  límite  el  pensamiento  del  autor.  Si  el  negro, siguiendo a Mbembe, ha sido el resultado de una ficción, de una invención producida por  el  floreciente  capitalismo  moderno,  cuya  lógica  reconoce  en  el  Hombre  una naturaleza  de  posesión,  por  qué  aceptar  bajo  esa  perspectiva,  la  idea,  por  cierto, cuestionada, de una naturaleza humana común distribuida en la totalidad de los seres humanos. Semejante tensión, conflictiva en principio, parece resolverse según la idea de  una  naturaleza  humana  sobreviviente,  después  del  aplastamiento del  negro  en  la colonia y la plantación. Si el negro como “sujeto” y objeto de un sistema de cosificación y extracción, ha exhibido su potencia de salvación, si su humanidad se ha desplazado, como sugiere Mbembe dentro del registro de una vida que no sólo niega, rechaza y se esfuerza por evitar intensamente su propia destrucción, entonces, la vida habitada por el  negro,  tanto  en  el  pasado,  como  en  el  presente  se  habría  vuelto  al mismo  tiempo sinónimo  de  promesa  y  posibilidad  de  redención.  En  tal  sentido,  la  tensión  parece resolverse dentro del plano de una ética de la alteridad y de una relación inseparable con el mundo. 

Se  ha  examinado  junto  a  Mbembe  la  aceptación  indeclinable  de  la  premisa  que consiente la dependencia recíproca entre el mundo de los seres humanos y el mundo no humano con el que cohabita. La vida del hombre se volverá posible en la medida en que pueda encauzar su relación con el mundo por un sendero donde las fuerzas de la vida se conviertan en protagonistas. Proyectar la vida de las civilizaciones humanas a largo plazo implica la conversión según Mbembe, de las relaciones de apropiación con el mundo en relaciones de colaboración con las fuerzas de la naturaleza, del mundo y de la vida.  

Desde  esta  perspectiva  se  ha  vuelto  patente  que  el  proyecto  de  lo  universal, inversamente al proyecto del humanismo ilustrado, imagina un lugar, un mundo y una relación con la alteridad donde la diferencia y la diversidad es aquello que, en definitiva, se tiene en común. Rechazar la alteridad y el mundo como parte intrínseca de la propia humanidad implica el retorno a una lógica, cuyos resultados, reprochados por el autor, ya han sido puesto mucho más que manifiestos.  CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Sección de apoyo didáctico 

 

Bibliografía complementaria 

 

Campagnoli,  M.A.  (2018).  Raza  y  sexo:  limitaciones  biopolíticas  del  universalismo 

kantiano.  En  M.  Campagnoli  y  M.  Ferrari  (Coords.). Cuerpo, identidad, sujeto: 

Perspectivas filosóficas para pensar la corporalidad (pp. 48-72). La Plata: Edulp. 

Eze, E. C. (2014). El Color de la Razón: La Idea de “Raza” en la Antropología de Kant. 

En W. Mignolo (ed.) Capitalismo y geopolítica del conocimiento. El eurocentrismo y 

la filosofía de la liberación en el debate intelectual contemporáneo  (pp.  201-251). 

BsAs: del signo. 

Roldán,  C.  (1999)  Cap.III.  Del  universalismo  ético  kantiano  y  sus  restricciones 

antropológicas. En R. Aramayo y F. Oncina (comps.) Ética y Antropología: un dilema 

kantiano. (En los bicentenarios de la Antropología en sentido pragmático -1798- y la 

Metafísica de las costumbres -1797-) (pp. 43-68). Granada: COMARES. 

 

Guía de actividades 

 

1 - Identifique y exponga los alcances de la “Razón Negra”. 

2 - Reconstruya los distintos matices semánticos que, a juicio de Mbembe, ha implicado el término negro. ¿Por qué considera que es importante para pesar la identidad racial? 

3  -  Describa  al  menos  una  relación  entre  el  capitalismo  y  la  conformación  de  la subjetividad “negra”. 

4  -  Elabora  una  comparación  entre  la  subjetividad  de  la  colonia,  es  decir,  del  primer capitalismo  y  la  subjetividad  que,  a  juicio  de  Mbembe,  produce  el  capitalismo contemporáneo.  

5 - Explique el significado de la afirmación sobre la posibilidad de un “devenir negro del mundo” 

CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

6 - Lea la siguiente afirmación: “/… / es en la relación que el hombre mantiene con el conjunto de lo viviente como se manifiesta, en última instancia, la verdad de lo que es”. ¿Identifica algún presupuesto en ella? Si lo identifica, formule una breve descripción. 

7-  Analice  el  siguiente  fragmento:  “Los  dos  conceptos,  el  de  restitución  y  el  de reparación, descansan en la idea de que existe una parte de humanidad intrínseca de la cual, cada persona humana, es depositaria. Esta parte irreductible nos pertenece a cada uno de nosotros”. ¿Reconoce algún supuesto antropológico en el párrafo? Elabore una breve descripción de la posición de Mbembe al respecto. 

8 - Explicite en qué consiste la propuesta ética de Mbembe tomando en consideración los conceptos de reparación y restitución. 

9 - A su juicio, ¿reviste dificultad la propuesta humanista del autor? Explique y justifique su idea en una serie de breves párrafos. 

10 - Mire la película 12 Years a Slave (12 años de esclavitud) y a partir de ello: 

A  -  Identifique  y  describa  si  en  la  vida  del  protagonista  se  cumple  la  conversión antropológica  de  cosificación  y  mercantilización  de  la  subjetividad  desarrollada  por Mbembe. 

B - Relate en pocos párrafos el argumento de la película. 

C  -  Describa  a  su  juicio  por  qué  los  compañeros  del  protagonista,  esclavo  en  la plantación, le sugieren que no muestre sus virtudes musicales y su escritura a sus amos. Ensaye  una  explicación  sobre  la  razón  por  la  cual  debería  ocultar  sus  capacidades humanas. 

D - Explique de qué modo se podrían aplicar los conceptos de reparación y restitución de Mbembe a la vida del protagonista. 




CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Referencias bibliográficas 

Agamben, G. (1998). Quel che resta di Auschwitz. L´archivio e il testimone. Homo sacer 

III. Torino: Bollati Boringhieri. 

Braidotti, R. (2013). Lo Posthumano. Barcelona: Gedisa.  

Ferrater Mora, J. (1979). Humanismo. En Diccionario de Filosofía. Madrid: Alianza. 

Foucault, M. (1966). Les Mots et les choses. Une archéologie des sciences humaines. 

Paris: Gallimard. 

Foucault, M. (1994). Dits et écrits II. Paris: Gallimard. 

Foucault, M. (2000). Defender la sociedad. Curso en el College de France (1975-1976).

BsAs: FCE. 

Guimón, P. (24 de septiembre de 2019). Bolsonaro. Es una falacia que la Amazonia es 

patrimonio      de      la      humanidad.      El País.      Recuperado      de 

https://elpais.com/internacional/2019/09/24/actualidad/1569346309_554039.html

Lepe-Carrión, P. (jan/apr, 2014). Racismo filosófico: el concepto de `raza´ en Immanuel 

Kant. En Filosofia Unisinos, 15(1) : 67-83. 

Mbembe, A. (2011). Necropolítica. Barcelona: melusina. 

Mbembe,  A.  (2016a). Crítica de la Razón Negra. Ensayo sobre el racismo 

contemporáneo. Barcelona: NED. 

Mbembe, A. (17 de junio de 2016b). Cuando el poder brutaliza el cuerpo, la resistencia 

asume una forma visceral. (A. Fernández-Savater, P. Lapuente Tiana y A. Varela). 

ElDiario.es.  Recuperado  de https://www.eldiario.es/interferencias/achille-mbembe-

brutaliza-resistencia-visceral_132_3941963.html

Mbembe,  A.  (19  de  julio  de  2016c).  Hoy  somos  todos  negros  en  potencia. El País. 

Recuperado  de 

https://elpais.com/internacional/2016/07/14/actualidad/146849488_101434.html

Mbembe, A. (7 de marzo de 2018a). In conversation: Achille Mbembe and David Theo 

Goldberg on “Critique of Black Reason”. (D.T. Goldberg). Theory, Culture & Society, 

Body & Society.      Recuperado        de 

https://www.theoryculturesociety.org/blog/interviews-achille-mbembe-david-theo-

goldberg-critique-black-reason CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Mbembe, A. (11 de noviembre de 2018b). The idea of a borderless world. Africa Country. 

Recuperado de https://africasacountry.com/2018/11/the-idea-of-a-borderless-world

Mbembe, A. (7 de octubre de 2019). Cuerpos como fronteras. Una crítica al régimen 

contemporáneo  de  migración  global. Cátedra Nelson Mandela,  México,  UNAM. 

https://www.youtube.com/watch?v=vXNBXQtNIHg

Mbembe, A. (2 de julio de 2020). El derecho universal a respirar. Ficción de la razón. 

Recuperado  de https://ficciondelarazon.org/2020/07/02/achille-mbembe-el-derecho-

universal-a-respirar




CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

CAPÍTULO 3 

La noción de potentia gaudendi en Paul B. 

Preciado: un puente posible entre los 

feminismos postestructuralistas y 

neomaterialistas 

Dolores Pezzani 

 

Este trabajo se inscribe dentro de un proyecto de investigación en el que propongo trabajar el problema del esencialismo y su relación con el debate materialidad-discurso en los feminismos postestructuralistas  y  neomaterialistas  angloamericanos.  Si  bien  ambas  posiciones  suelen presentarse de modo antagónico, la idea es mostrar la obra de Preciado como una articulación entre  ambas.  En  el  proyecto  sostengo  dos  hipótesis:  la  primera,  que  si  bien  Preciado  suele inscribirse  dentro  de  los  lineamientos  postestructuralistas  del  feminismo,  también  recupera ciertas preocupaciones con respecto a la materialidad que lo acercan a los nuevos materialismos; la segunda, que estos elementos de ambas posiciones propician una teoría consistente que, a su vez, permite solucionar algunos de los problemas que se les señala tanto a los feminismos postestructuralistas  como  a  los  neomaterialistas.  Este  trabajo  constituye  un  avance  en  la investigación, que apunta a sostener la primera de las hipótesis. Particularmente, se trabajará sobre una noción específica desarrollada por Preciado, la de potentia gaudendi. Se mostrará de qué modo esta noción se aleja del tono postestructuralista que guía el resto de sus escritos y se acerca a las preocupaciones vinculadas a la materialidad, propias de los nuevos materialismos. 

Siguiendo  la  categorización  de  Martínez  (2021),  es  posible  distinguir  aquellos  feminismos neomaterialistas  que  sostienen  que  el  dimorfismo  sexual  es  inevitable  y,  como  justificación, apelan  a  un  fundamento  metafísico  para  consolidar  la  diferencia  sexual  biológica  -a  los  que denomina  fundacionalismtas-,  de  aquellos  que  intentan  desidentificar  materialismo  y esencialismo (Grosz, Hird, Wilson, Bennet) y denomina no fundacionalistas. En este trabajo, a fines prácticos utilizaré la expresión neomaterialismos feministas, pero, salvo que se aclare lo contrario, referiré siempre a los no fundacionalistas. 

En  el  primer  apartado  se  introducirá  el  debate  materialidad-discurso  en  los  feminismos postestructuralistas y neomaterialistas, esto es, la discusión acerca de qué dimensiones de lo real y particularmente de lo humano pueden ser explicadas en términos de materia o naturaleza y  qué  dimensiones  como  efecto  del  discurso.  La  idea  en  este  apartado  no  es  introducir exhaustivamente todo el debate, puesto que es sumamente extenso y puede abarcar distintas CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

aristas, sino poner en contexto las discusiones dentro de las cuales se inscribe este trabajo para poder mostrar, en los apartados siguientes, la posibilidad de situar la obra de Preciado dentro de los nuevos materialismos y la potencialidad teórica de esta asociación. El eje a través del cual se estructurará esta introducción es el problema del esencialismo: intentaré mostrar que tanto los  feminismos  postestructuralistas  como  neomaterialistas  abordan  este  debate  buscando superar posiciones esencialistas que establecen una materialidad fija e inmutable, cuyo efecto es caer en una posición determinista. 

En el siguiente apartado, introduciré la obra de Preciado en dos aspectos: en cuanto a la potencialidad teórica de inscribir su obra en los lineamientos neomaterialistas, y en cuanto a las condiciones de posibilidad para hacerlo. Para esto, el argumento consistirá en recuperar algunas ideas de dos autores: Mariela Solana, quien cuestiona el modo en que los nuevos materialismos se presentan en oposición al postestructuralismo, y Facundo Nahuel Martin, quien ya ubica la obra de Preciado dentro de los lineamientos de los neomaterialismos, particularmente en torno a la noción de género prostético.  

Por último, en el tercer apartado, introduciré la noción específica de potentia gaudendi en la obra de Preciado, e intentaré dar una serie de argumentos de por qué esta idea lo acerca a las posiciones neomaterialistas, en base a la introducción realizada en el primer apartado.  

 

Debate sobre materialidad-lenguaje: del feminismo 

postestructuralista a los nuevos materialismos feministas 

En el siglo XXI, la irrupción de los denominados nuevos materialismos feministas puso una alerta a la creencia fuertemente generalizada de que la totalidad de lo real, particularmente de lo humano y aún más específicamente del género, puede ser explicado como efecto del discurso. Desde  mediados  del  siglo  XX,  posiciones  como  la  hermenéutica,  el  giro  lingüístico,  el estructuralismo  y  el  postestructuralismo  marcaron  una  época  de  exaltación  generalizada  del sociologismo,  culturalismo  e  hiperconstructivismo  lingüístico  (Palacio,  2018).  Esto  implica pensar, de modo sumamente esquemático, que la totalidad de lo real puede ser explicado en términos  de  leguaje,  interpretación  o  efecto  de  las  relaciones  de  poder  pero  que,  en  última instancia,  no  existe  ningún  sustrato  ontológico  por  fuera  de  estos  procesos. Los  feminismos postestructuralistas angloamericanos fueron, en buena medida, los responsables de trasladar esa perspectiva al ámbito de los estudios de género, a la vez que asociaron el debate sobre materialidad-discurso con el problema del esencialismo. Veamos muy brevemente este recorrido. 

Buena  parte  de  los  esfuerzos  de  los  estudios  feministas,  desde  la  primera  ola  hasta  la actualidad,  ha  estado  orientada  a  forjar  conceptos  que  permitan  combatir  las  posiciones esencialistas. Cuando Simone de Beauvoir afirma que “no se nace mujer, se llega a serlo” (2000, p. 371) constituye un primer intento por desesencializar el ser mujer, mostrando que es una figura histórica construida dialécticamente en la oposición Uno/Otro y no un absoluto inmodificable. Con CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

la incorporación de la noción de género, se abrió la posibilidad de denotar la dimensión cultural, social e histórica del sexo y mostrar que no es exclusivamente biología. Sin embargo, desde esta perspectiva, lo modificable o intervenible es el género en tanto construcción cultural, mientras que la intervención del sexo, al considerarse natural, ni siquiera se concibe. 

Para los feminismos de la tercera ola, la perspectiva de Beauvoir coincide, en parte, con los discursos esencialistas propios del ámbito médico-científico que, a través del establecimiento del carácter fijo, inmutable y sustancial de lo natural, contribuyeron al proceso de normativización sexual.  Judith  Butler  es,  quizás,  la  autora  que  mejor  expuso  este  problema  en  Beauvoir.  La solución que encuentra es la desustancialización, ya no solo del género, sino también del sexo: al  recuperar  la  dimensión  performativa  del  lenguaje,  Bulter  (2001)  afirma  que  el  sexo  es  tan producido  culturalmente  como  el  género.  Si  la  posición  de  Beauvoir  consolidaba  la  distinción dicotómica sexo/género y, por tanto, tenía efectos esencialistas, la posición de Butler disuelve sus límites al punto de considerar la producción de sexo como efecto de la producción de género. 

Si bien está claro que estas posiciones lograron en buena medida escapar al fantasma del esencialismo, al hallar la solución en la recuperación la dimensión discursiva/cultural del género y el abandono de la materialidad, la consecuencia fue asociar cualquier intento de recuperación de  la  materialidad  con  una  posición  determinista/sustancialista.  Lo  discursivo/cultural  queda configurado  como  lo  modificable  o  intervenible,  mientras  que  la  materia/naturaleza  queda asociada con lo fijo e inmutable: cualquier intento por recuperar la materialidad es una propuesta sustancialista25. En rigor, esta es una conclusión exagerada y desmedida tanto de la propuesta de  Butler  como  de  otras  autoras  postestructuralistas,  pero  bastante  extendida.  Como  señala Campagnoli (2013), incluso la propia Butler recupera cierta dimensión de la materialidad a través de la noción de quiasmo. 

De todos modos, dejando por fuera este debate, recupero esta interpretación porque es el modo  en  que  los  nuevos  materialismos  feministas  suelen  reconstruir  a  los  feminismos postestructuralistas.  La  consecuencia  de  esta  interpretación  es,  en  una  primera  instancia,  la reinstalación  del  dualismo  naturaleza/cultura  y,  como  consecuencia,  el  abandono  de  toda dimensión material del cuerpo, que pasa a constituirse como mero efecto del discurso.  

Los  nuevos  materialismos  feministas,  surgidos  a  principios  del  siglo  XX,  afirman  que  es necesario  contrarrestar  este  énfasis  excesivo  en  aspectos  lingüísticos,  discursivos  y socioculturales,  e  intentan  vincular  lo  discursivo  y  lo  material  desde  nuevos  marcos  onto-epistémicos que, incluso, no distingan los términos materia y lenguaje (Nardini, 2014). De este modo, proponen repensar la materialidad de la naturaleza y de la totalidad del cosmos como una ontología  que  excede  a  las  prácticas  discursivas  y  a  la  interpretación  humana,  pero  ya  no entendiéndola como materia pasiva, inerte, estática, predecible ni teleológica, sino como pura indeterminación,  con  capacidad  de  agencia  y  autonomía  (Braidotti,  2015;  Barad,  2007).  Así, conmueven las taxonomías ontológicas clasificatorias de la vida y la materia, no solo la distinción naturaleza/cultura, sino también orgánico/inorgánico, vida humana/ vida animal: la agencia deja 

25 Además de los problemas conceptuales que acarrea pensar que lo cultural es modificable o intervenible, -o al menos fácilmente-, los desarrollos tecnológicos han modificado las nociones de natural. CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

de ser una facultad exclusiva del humano, lo cual diluye su primacía ontológica respecto del resto de los seres y del resto de la materia. 

Quien contribuyó fuertemente al cuestionamiento de las posiciones antropocentristas y signó fuertemente  los  nuevos  materialismos  feministas  fue  la  teórica  norteamericana  Karen  Barad (proveniente del ámbito de la física, pero con intereses orientados a los estudios feministas de la ciencia,  el  posthumanismo  y,  por  supuesto,  el  materialismo).  Su  objetivo  es  superar  tanto  el realismo  puro  (la  idea  de  que  las  cosas  existen  y  son  conocidas  a  través  de  un  proceso transparente de representación) como el puro constructivismo social (posición asumida, desde esta  lectura,  por  los  feminismos  postestructuralistas)  (Ariza,  2018).  Para  ello,  Barad  (2007) desarrolló el concepto de realismo agencial. Según esta ontología, el mundo no se divide entre naturaleza y agencias de observación, sino que solo puede afirmarse la existencia de intra-actos a partir de los cuales la naturaleza se vuelve “materia de observación”. De este modo diluye la primacía ontológica de lo humano en tanto sujeto cognoscente, desplazando el antropocentrismo por una nueva ontología que no prioriza ninguna configuración material por sobre otra. En otros términos, derrocando el lugar central del ser humano en el cosmos y dando lugar a la asunción de un ecocentrismo. Palacio señala que los nuevos materialismos no solo cuestionan el lugar de lo humano en tanto sujeto cognoscente sino también en tanto sustrato metafísico del sistema filosófico, es decir, cuestionan el denominado principio antrópico26. 

Rosi Braidotti (2015), por su parte, señala que hay una conexión directa entra la concepción monista de la materia y el postantropocentrismo. Según la autora, la inflexión postantropocéntrica no  se  reduce  al  movimiento  realizado  por  la  economía  política  oportunista  del  capitalismo biogenético que convierte toda vida en un bien de consumo, ni a una posición que defiende la solidaridad transespecie dada a partir de la reducción de todas al mismo grado de vulnerabilidad. En cambio, propone la configuración de una nueva subjetividad relacional que, en parte por los nuevos  desarrollos  científicos  y  tecnológicos,  supone  un  continuum  naturaleza-cultura, erradicando la distinción entre bíos y zoé27. 

Esta  propuesta  metafísica  y  antropológica  que  propone  disociar  la  materia  de  la  esencia desde una perspectiva no determinista no se ocupa exclusivamente de cuestionar los límites de lo humano, sino que indaga también acerca de la dimensión material del cuerpo y particularmente del género. Contra la reinstalación del dualismo naturaleza/cultura en excesivo detrimento de la naturaleza,  los  nuevos  materialismos  feministas  se  proponen  pensar  una  diferencia  sexual agencial pero irreductible al efecto de la cultura. 

 

26 Palacio distingue entre un principio antrópico fuerte, según el cual la existencia humana es el destino final de toda vida en el cosmos y un principio antrópico débil, que implica un cierto antropismo: concibe al hombre como un eslabón de una cadena metafísica, como un medio o como condición de posibilidad de un sistema filosófico o cosmológico. 27 Según Agamben (2003), los griegos no disponían de una palabra para expresar la noción de vida, sino que se servían de dos términos: zoé, que expresaba el simple hecho de vivir, común a todos los seres vivos, y bios, que indicaba la forma de vivir propia de los humanos, la vida política en comunidad.

CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Preciado: entre los feminismos postestructuralistas y 

neomaterialistas 

En este contexto, la propuesta consiste en recuperar la obra de Preciado como una teoría que  excede  conceptualmente  tanto  a  los  neomaterialismos  feministas  como  al postestructuralismo y, por tanto, imposible de inscribir en ninguna de las dos en su totalidad. La hipótesis  de  la  cual  partiremos  es  que,  en  principio,  el  pensamiento  de  Preciado  recupera aquellas preocupaciones ontológicas con respecto a la materialidad que los neomaterialismos señalan, sorteando el problema del esencialismo y sorteando, a su vez, algunas críticas que se le pueden realizar a los neomaterialismos. Como sostiene Mariela Solana (2017), la estrategia argumentativa con la cual los nuevos materialismos se posicionan como adversario teórico al giro lingüístico y al constructivismo social, suele incurrir en mecanismos textuales y desarrollos conceptuales que exageran los males de estas posturas. Si logramos escapar a esta reducción, podemos  encontrar  puntos  de  contacto  que  permitirán  a  ambas  posiciones  enriquecerse mutuamente. Proponemos pensar la obra de Preciado como un posible punto de contacto entre ambas. 

La inscripción de Preciado dentro del postestructuralismo y del giro lingüístico resulta bastante evidente  y  suelen  ser  las  corrientes  dentro  de  las  cuales  se  inscribe  su  obra.  Sin  embargo, teniendo en cuenta el modo en que los neomaterialismos feministas se presentan en oposición a los feminismos postestructuralistas, no resulta tan evidente su ubicación dentro de los nuevos materialismos. En principio, propongo recuperar dos nociones que lo acercan considerablemente a  estas  perspectivas.  Por  un  lado,  la  noción  de  género  prostético  y,  por  otro,  la  de potentia gaudendi, que será la que desarrollaré en este escrito. 

El  trabajo  de  Facundo  Nahuel  Martin  (2020)  ya  ha  avanzado  sobre  la  noción  de  género prostético y sus consecuencias materialistas. El autor intenta recuperar dos formas distintas de materialismo en el pensamiento de Paul B. Preciado. Por un lado, una económica, que refiere a la articulación generizada de las categorías sociales capitalistas. Por otro lado, una biológica, a la que denomina giro materialista de la producción biodrag del género: sostiene que la noción prostética de género implica un proceso que atraviesa la oposición naturaleza-cultura, donde se cruzan  performances  mediadas  lingüísticamente  con  intervenciones  técnicas  hormonales  y maquínicas. 

Para  Preciado,  no  hay  distinción  entre  sexo  (naturaleza)  y  género  (cultura),  sino  que  el dispositivo  de  género  produce  un  tecno-género,  posibilitado  por  las  nuevas  tecnologías  del cuerpo (biotecnología, cirugía, endocrinología) y de la representación (fotografía, cine, televisión, cibernética) que tuvieron plena expansión durante la segunda mitad del siglo XX, y continúan teniéndola. Este dispositivo de género cuenta con dos mesas de operaciones, que constituyen los  procedimientos  por  los  que  se  determina  el  sexo  contemporáneamente  y  que  develan  el efecto prostético del sexo. La mesa abstracta o semiótica es la que genera el efecto de que el género es algo “dado” o natural, la atraviesan todas las criaturas humanas y consiste en delimitar órganos y funciones. Esta mesa genera una supuesta coherencia y unidad corporal que produce CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

identidad: los cuerpos se presentan como femeninos o como masculinos. En la mesa cruenta, por  su  parte,  se  vuelve  más  evidente  su  efecto  prostético,  pues  la  atraviesan  todos  aquellos cuerpos cuyas configuraciones no responden a los parámetros establecidos en la primera mesa, es  decir,  quedan  por  fuera  de  los  parámetros  de  normalidad.  Esta  mesa  consiste  en  la intervención técnica de estos cuerpos bajo la etiqueta de tratamiento médico: principalmente, cirugías y administración hormonal.  

Como  señala  Campagnoli  (2018),  los  textos  de  Preciado  se  presentan  con  un  tono fuertemente  posestructuralista,  en  el  sentido  de  no  partir  de  compromisos  ontológicos  y considerar que cualquier aspecto prediscursivo de las descripciones es solo un efecto de sentido. Si  bien  es  cierto  que  la  noción  de  género  prostético  recupera  preocupaciones  ontológicas  y materiales, no se aleja tan marcadamente del tono postestructuralista: la mesa que atraviesan todas las criaturas humanas es la abstracta, de corte semiótico, que establece los parámetros de normalidad sexual. En otros términos, la eficacia del dispositivo continúa siendo discursiva. 

Por otro lado, la noción de potentia gaudendi sí se aleja más marcadamente de su pretensión postestructuralista. A continuación, mostraré de dónde surge esta noción en la obra de Preciado e  intentaré  ofrecer  algunos  argumentos  de  por  qué  la  misma  no  solo  lo  aleja  de  su  posición postestructuralista, sino que lo acerca también a los feminismos neomaterialistas. 

 

Potentia gaudendi 

Siguiendo la lectura de Campagnoli (2018)28, encontramos que Preciado se inscribe en las líneas  posobreristas  de  la  biopolítica  positiva,  particularmente  dentro  de  los  lineamientos  de Hardt,  Negri  y  Lazzarato.  Estos  autores  afirman  que  en  el  capitalismo  posfordista  o contemporáneo las sociedades ya no son disciplinarias sino de control, donde el poder se ejerce de  modo  mucho  más  flexible  a  través  de  nuevos  dispositivos.  Tanto  Hardt  y  Negri  como Lazzarato  conciben  al  capitalismo  posfordista  basado  en  la  producción  ya  no  de  objetos industriales sino de conocimiento, y denominan a este tipo de producción cognitiva que combina la generación de símbolos, lenguaje, información y afectos como trabajo inmaterial o “general intellect”. Sin embargo, debemos remontarnos a aquello que aleja a Preciado del posobrerismo para encontrar el surgimiento de la noción de potentia gaudendi. 

Particularmente,  Preciado  no  comparte  esta  perspectiva  sobre  el  trabajo  inmaterial  pues afirma que es limitada en tanto no involucra los aspectos corporales del mismo, es decir, los efectos que invaden los cuerpos y las subjetividades contribuyendo a su producción. En cambio, propone resignificar la noción de trabajo en un giro sexual que los posobreristas no habían tenido en cuenta: alejado de la noción de trabajo inmaterial, propone que el trabajo en el capitalismo 

28 Frente al uso un tanto impreciso que Preciado realiza de algunas nociones, para este trabajo nos resulta útil seguir el trabajo de Campagnoli (2018), donde se ocupa no solo de articular y sistematizar los conceptos de la obra de Preciado, sino que ofrece una interpretación rigurosa, original y perfectamente bien argumentada.  CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

posfordista es siempre trabajo sexual. “El sexo y todos sus derivados semiótico-técnicos son hoy el principal recurso del capitalismo posfordista” (Preciado, 2017, p. 37). 

El argumento es que el rol que en el capitalismo ocupaban los trabajadores fabriles ahora lo ocupan el trabajo sexual, la puta, el/la actor/triz porno, las/los emigrantes indeseables: grupo de trabajadoras/es que se encuentran tanto dentro del umbral de la ciudadanía como en el umbral de  lo  humano.  Campagnoli  (2018)  señala  también  pequeñas/os  traficantes,  prisioneras/os, cuerpos  dedicados  al  trabajo  doméstico  y  de  cuidado  corporal,  niñas/os,  cuerpos  de  ensayo clínico y agroalimentario (que incluyen además otros animales), pues las características de estos trabajo  son  la  flexibilidad,  la  disponibilidad  total,  la  adaptabilidad,  la  vulnerabilidad,  la improvisación, la precariedad, la venta de servicios corporales a bajo precio, la devaluación social del cuerpo que lo realiza y la exclusión del ámbito de la ciudadanía (Lazzarato, 2006, pp. 206-212). De esta manera el capitalismo posfordista puede considerarse porno por asentarse en el sexo, pero además por hacerlo bajo la modalidad de explotación. 

Siguiendo esta línea, Preciado afirma que, si en el capitalismo contemporáneo toda forma de trabajo es trabajo sexual, entonces la noción de fuerza de trabajo de la economía clásica puede ser  reemplazada  por  la  noción  de  fuerza  orgásmica,  a  la  que  también  denomina potentia gaudendi, en tanto la dimensión orgásmica-pulsional del trabajo, antes reservada exclusivamente al “trabajo sexual” ahora caracteriza todo el trabajo posfordista. En otras palabras, afirma que el verdadero sustrato de la fuerza de trabajo es la fuerza orgásmica.  

Preciado  dedica  a  la  especificación  de  la  noción  de potentia gaudendi  sólo  unas  pocas páginas en Testo yonqui. En ellas la define como: 

Se trata de la potencia (actual o virtual) de excitación (total) de un cuerpo. Esta potencia  es  una  capacidad  indeterminada,  no  tiene  género,  no  es  femenina  ni masculina,  ni  humana  ni  animal,  ni  animada  ni  inanimada,  no  se  dirige primariamente  a  lo  femenino  ni  a  lo  masculino,  no  conoce  la  diferencia  entre heterosexualidad  y  homosexualidad,  no  diferencia  entre  ser  excitado,  excitar  o excitarse-con. No privilegia un órgano sobre otro: el pene no posee más fuerza orgásmica que la vagina, el ojo o el dedo de un pie. La fuerza orgásmica es la suma  de  potencialidad  de  excitación  inherente  a  cada  molécula  viva.  La  fuerza orgásmica no busca su resolución inmediata, sino que aspira a extenderse en el espacio y en el tiempo, a todo y a todos, en todo lugar y en todo momento. Es fuerza  que  transforma  el  mundo  en  placer-con.  La  fuerza  orgásmica  reúne  al mismo tiempo todas las fuerzas somáticas y psíquicas, pone en juego todos los recursos bioquímicos y todas las estructuras del alma (Preciado, 2008, p. 38) 

Según Campagnoli, resulta llamativo el poco espacio y desarrollo que Preciado le da a esta noción  pues,  según  ella,  significaría  la  clave  para  interpretar  articuladamente  todos  sus conceptos. Campagnoli toma estas afirmaciones en su carácter ontológico: en tanto verdadero sustrato de la fuerza de trabajo en el capitalismo contemporáneo, es el motor de las formaciones vitales, cualquiera sea la figura que adquieran en la trama de la existencia. Por ello se presenta CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

como el punto de articulación para una explicación más amplia y abarcadora de las diferentes dimensiones de producción social.  

En relación a la vinculación de este apartado con los nuevos materialismos feministas, me gustaría sugerir dos puntos. El primer punto es que se trata de un pasaje que no se condice con el tono del resto de sus escritos, donde adopta una postura fuertemente posestructuralista, en el sentido  de  no  partir  de  compromisos  ontológicos  y  considerar  que  cualquier  aspecto prediscursivo  de  las  descripciones  es  solo  un  efecto  de  sentido.  En  cambio,  Preciado  está asumiendo  un  supuesto  metafísico  vinculado  con  una  potencia  propia  de  todos  los  cuerpos, humanos,  animales,  animados,  inanimados,  que  no  fundamenta.  Lo  interesante  es  que  este pasaje se inscribe dentro de un texto, Testo Yonqui, donde claramente asume una perspectiva posestructuralista:  en  este  punto,  no  es  posible  realizar  una  distinción  categorial  entre  un Preciado más posestructuralista que hubiera virado hacia los neomaterialismos. Esto hace que, en  principio,  pueda  leerse  como  falta  de  consistencia  en  su  teoría.  Sin  embargo,  propongo reconocer la riqueza de esta articulación en la obra de Preciado e intentar mostrar la complejidad que de allí se deriva. 

Campagnoli afirma que, en este punto, Preciado asume la perspectiva metafísica de Deleuze en  su  interpretación  de  Spinoza.  Para  argumentarlo  -pues  Preciado  nunca  establece  esta conexión entre su inspiración en Deleuze y la noción de potentia gaudendi-, recupera la siguiente cita de Deleuze en su obra sobre Spinoza: 

Una vez más, se trata de la pregunta ¿Qué puede un cuerpo? ¿Qué puedes en virtud de tu potencia? Es muy diferente de la pregunta moral: ¿Qué debes en virtud de tu esencia? He aquí entonces que la potencia constituye la escala cuantitativa de  los  seres.  Es  la  cantidad  de  potencia  lo  que  distingue  un  existente  de  otro. Spinoza dice muy a menudo que la esencia es la potencia. (…) Es sobre este punto que Nietzsche es spinozista. Sin duda. Ellos [Spinoza y Nietzsche] dirán que el único  poder  es  finalmente  la  potencia;  aumentar  la  potencia  y  precisamente componer relaciones tales que la cosa y yo, que componemos las relaciones, ya no sean más que dos sub-individualidades de un nuevo individuo, de un nuevo individuo formidable (Deleuze, 2005, pp. 40,88). 

Según Campagnoli, estas pocas líneas pueden orientarnos para comprender que se trata de una potencia de la alegría, en tanto provoca un aumento de las fuerzas para actuar. Ese llamado vital que para Deleuze impulsa a la alegría, en Preciado aparece como capacidad para el placer que, al igual que la potencia para actuar, integra lo somático y lo psíquico. Estos autores, Spinoza y  Deleuze,  son  justamente  dos  de  los  autores  de  una  tradición  considerada  alternativa  de  la filosofía  que  son  recuperados  por  los  nuevos  materialismos  feministas  (Ariza,  2018;  Palacio, 2018). En este punto, entonces, si seguimos la interpretación de Campagnoli, la conexión entre la noción de potentia gaudendi y los nuevos materialismos se vuelve más clara.  

El segundo punto es que, como vimos, buena parte del desplazamiento propuesto por los neomaterialismos feministas tiene que ver con conmover las taxonomías clasificatorias de la vida CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

y la materia: sobre todo, la oposición materia/discurso, pero también vida humana/vida animal, orgánico/inorgánico, masculino/femenino. En este pasaje, Preciado describe una potencia propia de los cuerpos que excede cualquier tipo de clasificación de la materia: no tiene género, no es ni humana ni animal, ni animada ni inanimada. En algún punto, Preciado sí conserva la distinción orgánico/inorgánico pues la potentia gaudendi es la potencia propia de cada molécula viva, es decir, se encuentra a nivel de la célula (o de lo viviente en términos de Lazzarato, 2006). Por este motivo,  los  neomaterialismos  irían  un  paso  más  allá,  pues  saturan  las  categorías orgánico/inorgánico al considerar que todo ente tiene capacidad de agencia y, por tanto, toda materia es materia viviente. Sin embargo, como vimos en el desarrollo del primer apartado, un punto  central  de  los  nuevos  materialismos  feministas  radica  en  la  superación  del antropocentrismo. La conexión necesaria que encuentra Braidotti entre una perspectiva monista, que establece cierta continuidad de la materia (en este caso de una potencia propia de todos los cuerpos) y la crítica al antropocentrismo se cumple también en Preciado.

Ahora bien, continuando con la explicación de la noción de potentia gaudendi, Preciado afirma también que 

El cuerpo polisexual vivo es el sustrato de la fuerza orgásmica. Este cuerpo no se 

reduce a un cuerpo pre-discursivo, ni tiene sus límites en la envoltura carnal que la piel bordea. Esta vida no puede entenderse como un sustrato biológico fuera de los entramados de producción y cultivo propios de la tecnociencia (Preciado, 2017, p. 39). 

Este pasaje nos resulta problemático por dos motivos. Primero, porque parecemos entrar en un círculo conceptual en el cual la potentia gaudendi es sustrato de los cuerpos, que a su vez es sustrato de la potentia gaudendi. La salida de Campagnoli, inspirada en la lectura de Deleuze (2007)  y  Esposito  (2009)  acerca  de  las  nociones  de  vida  y  bíos,  respectivamente,  parece aceptable:  la  relación  entre potentia gaudendi  y  cuerpo  es  la  de  condición  de  posibilidad recíproca. En otras palabras: 

es  la  primera  distinción  conceptual  posible  en  un  sentido  metafísico,  pero  que puede realizarse desde los efectos de su producción. Si inteligimos un cuerpo es porque el soma actuó en la inscripción vital de la potentia gaudendi, pero ambas nociones, potencia y soma son distinguibles siempre a posteriori, sin constituir a la vez un a priori pre-discursivo (Campagnoli, 2018, p. 273).

Segundo,  porque  esta  definición  de  cuerpo  parecería  entrar  en  conflicto  con  la  posición neomaterialista. En tanto afirma que el cuerpo no se reduce a una instancia previa al discurso y la vida no puede entenderse como un sustrato biológico fuera de los entramados de producción, no sería errado afirmar que esta definición es una declaración claramente postestructuralista. Sin embargo, si leemos el pasaje en la clave interpretativa que nos ofrece la cita anterior, según la cual la clasificación materia/lenguaje queda desplazada, entonces podemos acercarnos un poco CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

más a las posiciones neomaterialistas. Este posible enfoque consiste en pensar que cualquier instancia  prediscursiva  se  encuentra  tan  imbricada  a  los  mecanismos  de  producción tecnocientíficos que no es posible establecer un punto de separación. Es decir, no es posible pensar  la  naturaleza  y  la  cultura  como  términos  dicotómicos  opuestos,  sino  solo  como  un continuum. En este sentido, no estaría negando la existencia de un sustrato ontológico o siquiera preguntándoselo,  porque  ya  no  es  posible  pensarlo  escindido  de  la  cultura.  Desde  esta interpretación, es posible leer consistentemente este apartado con el objetivo que propone este escrito.  

 

Consideraciones finales 

En  este  capítulo  trabajamos  sobre  la  noción  de potentia gaudendi  en  la  obra  de  Paul  B. Preciado con el objetivo de mostrar en qué medida es posible inscribirlo dentro de los nuevos materialismos  feministas.  Por  ello,  en  el  primer  apartado  introduje  la  discusión  entre  los feminismos  postestructuralistas  y  neomaterialistas  sobre  qué  dimensiones  de  lo  real  y particularmente de lo humano pueden ser explicados en términos de naturaleza/materia o de cultura/lenguaje. Estructuré esta discusión en torno al problema del esencialismo: sostuve que, para  ambas  posiciones,  esta  discusión  se  articula  necesariamente  con  el  intento  de  evitar posturas que consideren un carácter fijo e inmutable de la naturaleza. En el segundo apartado, intenté  mostrar  tanto  la  necesidad  como  la  posibilidad  misma  de  ubicar  a  Preciado  en  los feminismos neomaterialistas. Para ello, recuperé el trabajo de Martin (2020) donde recupera el materialismo de Preciado en la noción de género prostético y la crítica de Solana (2019) al modo antagónico en que se suelen presentar los neomaterialismos del posestructuralismo.  

Por último, en el tercer apartado recuperé la noción de potentia gaudendi en Preciado e intenté dar algunos argumentos de por qué este concepto lo acerca a posiciones neomaterialistas. Sin embargo, como indiqué en la introducción, si queda en alguna medida satisfecho el objetivo de este  avance,  queda  aún  pendiente  mostrar  que  la  propuesta  de  Preciado  permite  solucionar algunos de los problemas que se les señala tanto a los feminismos postestructuralistas como a los neomaterialistas. 

 

Sección de apoyo didáctico 

Bibliografía básica recomendada 

Butler, J. (2008). Cuerpos que importan. Sobre los límites materiales y discursivos del “sexo”. 

Buenos Aires: Paidós. 

CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Grosz, E. (2005). Time travels: feminism, nature, power. Durham: Duke University Press. Hird, M. (2002). Re(pro)ducing sexual difference. Parallax, 8(4), 94-107. Rubin,  G.  (1986).  El  tráfico  de  mujeres.  Notas  sobre  una  economía  política  del  sexo. Nueva 

Antropología, VIII (30), 95-145. 

Wilson, E. (2021) [2015]. Feminismo de las tripas. La Plata: Club Hem.  

 

Bibliografía complementaria 

Bennet,  J.  (2010). Vibrant matter: A political ecology of things.  Durham,  NC:  Duke  University 

Press. 

Butler,  J.  (2001)  [1990]. El género en disputa. El feminismo y la subversión de la identidad. 

México: Paidós. 

Coole,  D.  y  Frost,  S.  (2010). New materialisms: Ontology, agency, and politics.  Durham,  NC: 

Duke University Press. 

Grosz, E. (2011) Becoming undone: Darwinian reflections on life, politics and art. Durham: Duke 

University Press. 

Hird,  M.  (2012).  Digesting  difference:  metabolism  and  the  question  of  sexual  difference. 

Configurations, 20(3), 213-237. 

Kirby, V. (2011). Quantum anthropologies: Life at Large Durham, NC: Duke University Press. 

 

Guía de actividades 

1 - Leer los textos de Marta Palacio y Lucía Ariza que figuran en las referencias y rastrear las nociones de materia/naturaleza y lenguaje/cultura.  

2  -  ¿Qué  sostienen  los  feminismos  postestructuralistas  y  neomaterialistas  en  torno  al  debate materialidad-discurso? ¿De qué problema intentan escapar? 3  -  Además  del  género,  ¿en  qué  otros  ámbitos  de  la  vida  o  de  su  especificidad  disciplinar consideran que entra en juego la discusión acerca naturaleza/cultura? ¿Encuentran algún vínculo con posiciones deterministas? 

4  -  ¿Cómo  caracteriza  Preciado  la  noción  de potentia gaudendi?  ¿Qué  relación  tiene  con  su análisis sobre el capitalismo contemporáneo? ¿Por qué consideran que esta noción acerca a Preciado a posiciones neomaterialistas? ¿Por qué lo alejarían del postestructuralismo? 




CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Referencias bibliográficas 

Agamben, G. (2003) [1998]. Homo Sacer I. El poder soberano y la nuda vida. Valencia: Pre-

Textos 

Ariza,  L.  (2018).  Ariza.  L.  (2018).  Más  acá  o  más  allá  de  la  diferencia  sexual.  Para  una 

epistemología feminista alternativa a través de Elizabeth Grosz y Myra Hird. Descentrada 2 

(2), e048, http://www.descentrada.fahce.unlp.edu.ar/article/view/DESe048 Barad, K. (2007). Meeting the universe halfway: Quantum physics and the entanglement of matter 

and meaning. Durham, NC: Duke University Press. Beauvoir, S. de (2000) [1949]. El segundo sexo. Madrid: Cátedra. Braidotti, R. (2015). Lo posthumano. Barcelona: Gedisa editorial. Butler,  J.  (2001)  [1990] El género en disputa. El feminismo y la subversión de la identidad. 

México: Paidós. 

Campagnoli, M. A. (2013). La noción de quiasmo en Judith Butler: para una biopolítica positiva. 

Nómadas n. 39, 47-61.  

Campagnoli, M. A. (2018) Preciados feminismos: Una lectura de Preciado para la antropología 

filosófica. Málaga: UMA Editorial. 

Deleuze, G. (2005). Spinoza: filosofía política. BsAs: Tusquets.  Esposito, R. (2009) [2007]. Tercera persona. Política de la vida y filosofía de lo impersonal. BsAs: 

Amorrortu. 

Lazzarato, M. (2006) [2004]. Por una política menor. Acontecimiento y política en las sociedades 

de control. Madrid: traficantes de sueños. Martin,  F.  N.  (2020).  Los  materialismos  de  Preciado.  Biodrag  y  capitalismo.  En  M.  de  Mauro 

Rocovsky y B. Axt (eds.). Metafísicas sexuales. Canibalismo y devoración de Paul B. Preciado 

en América Latina (pp. 51-70). Barcelona-Madrid: egales editorial. Martínez, A. (2021). Feminismo, psicoanálisis y biología. Diálogos desde un nuevo materialismo 

crítico feminista no fundacionalista (pp. 11-31). En E. A. Wilson. Feminismo de las tripas. La 

Plata: Club Hem Editores. 

Nardini,  K.  (2014).  Volverse  otro:  el  pensamiento  encarnado  y  la  <

transformadora>>  de  la  teorización  del  (nuevo)  materialismo  feminista.  En NODO: Nuevo 

materialismo feminista: engendrar una metodología ético-onto-epistemológica.  Barcelona: 

Universitat Oberta de Catalunya, 18-25. 

Palacio,  M.  (2018).  Introducción.  Neo-materialismo:  ¿un  retorno  a  la  metafísica  de  la  nueva 

filosofía de la naturaleza? En M. Palacio (ed.). Neomaterialismo. La vida humana, la materia 

viviente y el cosmos (pp. 9-24). Buenos Aires: Prometeo libros. Preciado, P. B. (2017) [2008]. Testo yonqui: sexo, drogas y biopolítica, Bs. As: Paidós. Solana, M. (2019) Relatos sobre el surgimiento del giro afectivo y el nuevo materialismo: ¿está 

agotado el giro lingüístico? Cuadernos de filosofía, (69), Buenos Aires: UBA, 87-103. CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

 

CAPÍTULO 4 

¿Dónde están los humanos? Que digan quiénes 

son… ¿Quiénes son? Sobre la posibilidad de 

pensar contra la identidad 

Malen Azul Calderón Fourmont 

 

Pero el cuerpo no es 

una materia sumisa, una boca que traga limpiamente 

aquello con que se la alimenta. Es un entramado 

de pequeños filamentos, como imagino que son los hilos 

de luz de las estrellas. Lo que nunca podría 

ser tocado: eso es el cuerpo. (...) 

 ¿Cómo pueden entonces 

andar tan cómodos y felices en su cuerpo, cómo hacen 

para tener la certeza, la seguridad de que son eso: esa sangre, 

esos órganos, ese sexo, esa especie? (...) 

¿Nunca 

se te ocurrió cómo sería si en lugar de manos tuvieras garras 

o raíces o aletas, cómo sería 

si la única manera de vivir fuera en silencio o aullando 

de placer o de dolor o de miedo, 

si no hubiera palabras 

y el alma de cada cosa viva se midiera 

por la intensidad de la que es capaz una vez 

que queda suelta?

Claudia Massin, TOMBOY

 

El presente trabajo parte de la pregunta general por lo humano y supone dos premisas que se  desarrollarán  en  el  primer  apartado.  La  primera  se  enmarca  en  las  consideraciones  del pensamiento y opción decolonial, que observan cómo el momento histórico llamado modernidad no puede comprenderse sin prestar atención al colonialismo que implicó la expansión del viejo continente.  Es  así  que  junto  con  el  nombramiento  de  América  se  inventa  y  comienza  a CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

conformarse lo que hoy conocemos como Europa. Por otro lado, para llevar a cabo la invasión y usurpación político, económica y cultural de los territorios se necesitó de la subyugación política de los habitantes que allí se encontraban, proceso que consolida todo el proyecto colonial del progreso  civilizatorio.  La  tesis  que  aquí  nos  interesa  profundizar  es  que,  para  que  aquella subyugación pueda tomar lugar en los espacios colonizados fue necesario que haya un esquema ontológico  del  orden  del  mundo  en  donde,  secularización  religiosa  mediante,  ocupa  un  lugar privilegiado  el  Ser  Humano  que  descubre,  clasifica  y  ordena  todo  lo  que  conoce.  Esta  auto-posición  de  lo  humano  en  el  centro  del  universo  no  contemplaba  a  todo  lo  que  hoy  puede considerarse  dentro  de  aquella  categoría,  sino  que  coincidía  plenamente  con  la  imagen  del hombre, varón, blanco, europeo y heterosexual. Podemos encontrar ya esta denuncia dentro del mismo imperio, tanto en la Declaración de los derechos de la mujer y de la ciudadana (1791) escrito  por Olympe  de  Gouges,  como  en  las  denuncias  del Segundo sexo  (2015)  escrito  por Simone de Beauvoir en 1949, en relación a la dialéctica de lo Uno-El Sujeto y lo otro. La segunda premisa, en plena relación con la anterior, sostiene que la exclusión de distintas corporalidades y subjetividades del plano político implicó también una exclusión categorial implícita del Sujeto Humano, coincidiendo plenamente con él ciertos tipos de sujetos y quedando otros -aquellos- incapacitados de alcanzarlo, constituyéndose entonces (y siendoles otorgada tal categoría como una caridad política en los procesos de formación de estados nacionales, tanto europeos como colonizados) como sub-humanos o humanos a medias. Entendemos el plano político como el ámbito  de  la  sociabilidad  funcional,  que  puede  operar  al  menos  de  dos  maneras:  ya  sea  por esperar  de  cuerpos  y  subjetividades  que  marchen  de  un  modo  en  general  como  ideal  (el mecanismo disciplinario foucaultiano); o, mediante la operación de interpelación, a partir de la cual si ciertos sujetos no son interpelados por las consignas estatales o del world entertainment (lo que podemos comprender como mecanismos de control, otra vez en términos foucaultianos) quedan también indeterminados en las difusas fronteras que marcan cómo un sujeto debe vivir su  vida,  sus  deseos  y  afectos,  cómo  debe  indignarse,  reaccionar  y  dejarse  interpelar  por  la reluciente lógica del éxito y el progreso. La pregunta aquí no será cómo pueden ser incluidos e incluidas, sino qué ha hecho que su entrada al Modelo haya sido una entrada progresiva y, sin embargo, muchas veces si bien de derecho no de hecho. Así, parodiando la larga historia de descubrimientos  de  mundos  habitados,  descubriremos  con  nuestras  anti-heroínas  Donna Haraway (1990, 1995, 2004. 2017 y 2019) y María Lugones (2008, 2012), que estas marcas de clase, raza y género, entre otras, están presentes también en el Sujeto Humano, pese a que éste se haya considerado como neutro y desmarcado. 

En este momento daremos inicio a la segunda sección en donde pondremos nuestra atención no tanto ya, aunque no por restar importancia, en las marcas sino a las conexiones y relaciones. La pregunta no tendrá el énfasis en el qué nos ha hecho o no ha hecho humanos, lo que supone comprender que hay algo que nos hace, que debemos tener y con lo que debemos cumplir para ser  humanos,  lo que  poseemos;  sino  en  las  fronteras  donde  nos  situamos  para  compartir parcialmente  un  espacio  localizado,  suponiendo  que  en  la  permeabilidad,  apertura  y reconfiguración  de  los  espacios  fronterizos  se  juegan  las  nomenclaturas  y  mutaciones CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

identitarias. Para ello y finalizando, nos serviremos de la figura del cyborg para poder pensar la identidad desde una lógica espacial y mutante, antes bien que fija e incluso humana. 

 

No hay humanidad sin subhumanidad: Raza, género y clase en 

la producción del conocimiento científico 

Seguiremos aquí con lo que podemos considerar como una lectura canónica de la historia del pensamiento filosófico,  que  nos  interesa  en  relación  a  nuestros  fines;  lo  que significa  que  no exploramos  otras  posibles  lecturas  del  pensamiento  cartesiano  ni  de  otras  modernidades posibles. En este sentido, uno de los pensamientos iniciales, aunque no nuevos, que marcan un paso de época y dan inicio a lo que posteriormente denominaremos como modernidad, es el de la distinción mente/cuerpo o res cogitans/res extensa, en donde el último término ocupa un lugar inferior o subsidiario al primero. Esta distinción abre, o más bien profundiza y estabiliza un campo de sentido presidido por un dualismo ontológico en donde la primera división entre lo material y lo  espiritual  o  mental,  engendrará  un  sin  fin  de  pares  dicotómicos  de  naturalezas  distintas  y opuestas.  Es  importante  aclarar,  como  iremos  desarrollando,  que  el  problema  no  está  en  lo binario o en los pares en sí, como bien nos recuerda Deleuze y Guattari, (1991) los pares pueden existir y pueden oponerse, el problema aparece cuando aquellas posiciones se transforman en una lógica que las fija en términos identitarios, convirtiéndolas en puntos de partida antes bien que en lugares móviles. Se convierte esta lógica binaria en un problema desde el momento en que por estabilizar y naturalizar, encarnizar, los significados y las posiciones, obtura la posibilidad no sólo de imaginar sino de habitar otro orden de mundo, de hábitat y de relaciones posibles. En este dispositivo de binarismos proliferantes se edifican los conjuntos de reglamentos, normas e instituciones que irán delineando, paulatinamente, la distinción entre público y privado, el mundo de  la  política  y  el  mundo de  lo  íntimo, qué cuenta  como conocimiento  y  qué como creencias personales, qué del lado de la naturaleza y qué del lado de la cultura, qué debe respetarse como natural  y  qué  debe  alentarse  como  cultural,  qué  corresponde  al  varón  y  a  la  razón,  y  qué corresponde a la mujer y al cuerpo, etc. Es en este orden de zonificación donde se distribuyen, acorde a lo que corresponde a cada cual, los distintos cuerpos y subjetividades. Ahora bien, no es una distribución azarosa, tal correspondencia o merecimiento depende de la capacidad de identificación o coincidencia con el modelo erguido como Humano racional y perfectible capaz de avanzar indefinidamente hacia el progreso, marca ineludible de la civilización, la adquisición de derechos y obligaciones y la industrialización del espacio.  

A continuación vamos a privilegiar dos distinciones que creemos se tornan fundamental para la  distribución  de  roles  que  serán  escencializados  según  las  categorías  de  raza,  género  y especie: la distinción entre lo natural y lo cultural (entre lo que obra por necesidad o por libertad), la distinción entre lo público y lo privado (el mundo social y el mundo íntimo), y la distinción entre conocimiento científico (racional y por ello legítimo) y mera creencia o mito (irracional e ilegítimo para representar al mundo).  

CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Si  pensamos  en  la  expansión  que  significó  la  exploración  del  mundo  (otra  concepción  de mundo) del viejo continente, podemos situar como uno de los primeros antecedentes de lo que en el siglo pasado se denominó benevolentemente globalización, a la conquista de los territorios de América Latina o Abya Laya del siglo XV. Como señala Enrique Dussel (1994), si bien gestada tiempo atrás, la fecha de nacimiento de la modernidad es el año del descubrimiento de América que trajo aparejado la posibilidad de inventar y nombrar a Europa como tal. Aquellas épocas de expansión y conquista del mundo, presididas por España y Portugal, marcarán el inicio de la subjetividad moderna (Dussel, 1994, p. 12). Mediante el descubrimiento de Lo Otro radical al continente, se consolida Europa como el ejemplo de civilización alcanzable y el modelo óptimo en la historia mundial del progreso. Ahora bien, podemos decir que esta fundación identitaria fue posible no por el des-cubrimiento de lo otro sino por su en-cubrimiento bajo el rótulo de lo Mismo. Es  decir,  no  se  reconocen  a  los  pueblos  americanos  en  su  historia,  su  organización  político-cultural-natural y en su propia cosmovisión, sino como un territorio para que aquella España y aquel Portugal del siglo XI extraigan las riquezas, extractivicen sus conocimientos, y evangelicen sus habitantes. Esto es lo que llamamos colonialismo económico, político, cultural y religioso. Dijimos que considerábamos, entre otras, a tres distinciones ontológicas de la modernidad, a saber: naturaleza/cultura, público/privado y conocimiento racional/irracional, como ejes pilares para  comprender  la colonialidad del ser, del poder y del saber. El  aspecto  principal  para comprender la colonialidad del poder es su funcionamiento bajo una lógica de clasificación racial, a  partir  de  la  cual  se  articulan  discriminaciones  categorizadas  como etnicas, raciales  o antropológicas sobre la justificación de cierta inferioridad o incapacidad humana de orden natural y  ahistórico,  no  como  aspectos  del  poder  colonial  (Quijano  Aníbal,  1992).  Dicha  clasificación racial se basaba en la reducción de rasgos y aspectos fenotípicos como marcas portadoras de aquellas falencias naturales, vistas como inferioridad sexual, mental y lingüística que reunía a sus  portadores  bajo  el  título  de  bárbaros/as,  primitivos/as  o  salvajes.  Dentro  de  estas asignaciones identitarias encontramos distintas exclusiones del mundo político del colono blanco: en un primer lugar las mujeres blancas que, si bien son excluidas por su sexo del ámbito político, son consideradas humanas; una segunda exlusión aún mayor, sostenida en la dudosa portación de humanidad, donde encontramos a las personas racializadas en general, hombres de color e indígenas, y las personas racializadas y sexualizadas en particular, mujeres de color e indígenas; y, por último, ya sin dudas fuera de toda humanidad, todo el resto de seres vivos no humanos. 

Que es la distinción público/privado, heredada de la ilustración moderna, sobre la que gravitan aquellas exclusiones políticas, sobre todo las que se apoyan en razones de sexo/género, es algo que ya han denunciado varias pensadoras (por ejemplo, Marta Lamas, Joan Scott, Celia Amorós, Carol Pateman y Kate Millet, entre otras), Sostendremos aquí que, de igual modo, aquella división público/privado demarca lo que será considerado como propio de la esfera pública y, por lo tanto, trascendente para el progreso y el avance social, y aquello que carece de importancia a tales fines, relegado al ámbito íntimo. Esta demarcación a su vez produce un supuesto que ordenará los  territorios  y  el  mundo en  su  totalidad:  la  política,  un  asunto que  ocurre  en  la  esfera  de  lo público es algo que respecta solamente a los humanos. Los humanos, apropiados del valor de CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

la vida que poseen (y dentro de ellos, unas más que importan más que otras; Butler, 2010a) y abanderados de una razón que justifica toda supremacía, son quienes decidirán cómo organizar y distribuir los reinos del mundo, sus hábitats y las divisiones de sus territorios. Así mismo, y aquí es donde haremos énfasis para continuar con el próximo apartado, estas máximas que hacen coincidir público con política y con el sujeto hombres, se fundamentan gracias a la gran división, la primigenia: entre naturaleza y cultura. Este dualismo ontológico, heredero de la aspiración y el deber kantiano de separar la razón de la naturaleza para no caer en contradicciones y superarla, es  el  que  dará  permiso  en  tanto matriz de pensamiento a  relacionarnos  con  nuestro  mundo circundante desde una ética extractivista, apropiadora y explotadora. Esta relación que habilita la matriz dual y jerárquica del mundo no es una relación abstracta, tiene efectos materiales por doquier, desde el momento en el que llamamos, por ejemplo, a un monte un bien o un recurso estamos habilitando ciertas acciones que no se contemplarían si comprendemos aquél monte como parte de la vida que respiramos, como un ser viviente.

Desde aquí es que se vuelve necesario complejizar el escenario mediante la expresión de colonialidad  del  saber,  la  cual  pretende  significar  la  maquinaria  institucional,  financiera, pedagógica, política y capital que sostiene, avala, (re)produce, legitima y hace funcionar todo el sistema.  La  colonialidad  del  saber  es  el  engranaje  de  la  máquina,  el  funcionamiento  mismo. Detrás de cada hecho socio-cultural y político hay un arsenal de elementos puestos a disposición para que ese hecho ocurra: una máquina que desmonta, cada parte ínfima, acuerdos legales para  su  importación  o  fabricación  dentro  de  las  fronteras,  investigaciones  que  acuerdan  una mejor producción (a menos costo y más beneficio), financiamientos y congresos que posibilitan los avances de aquella producción de conocimiento, activistas y militantes por los derechos del ambiente y de las personas que viven alrededor, etc. Esta colonialidad del saber también es la que  permite  y  produce  extractivismo  epistémico,  al  separar  primero,  el  conocimiento  de  los agentes  humanos  y  vegetales  que  lo  producen  para,  luego,  instrumentalizarlos  y  patentarlos (como  es  el  caso  del  autocultivo  del  cannabis,  entre  otros;  así  como  también  la  posición  de tercermundista en la producción de materia prima para el Norte Global, o el sistema de citación e invisibilización en trabajos teóricos, entre otros) para su instrumentalización hacia la obtención de beneficios económicos. No es nuestra intención adentrarnos en los tipos de extractivismos y las discusiones sobre tal concepto, sino nombrarlo como una consecuencia de la colonialidad del saber, del poder y, como seguiremos viendo, del ser.29

La  filósofa  argentina  María  Lugones  (2008)  amplía  el  concepto  de  colonialidad  de  poder inaugurado por Quijano mediante la incorporación de la dominación y subordinación del aspecto sexual y de género. La observación que realiza al trabajo de Quijano (1992) es que, si bien el autor analiza el poder como una estructura dominante donde se interseccionan raza y género, comprende la categoría de género como un mero constructo social que distribuye e impone roles. Uno de los aportes de Lugones consiste en advertir el gran encubrimiento (por utilizar un término 

29   Para  un  resumen  de  algunas  discusiones  respecto  al  concepto  de  extractivismo  y  sus  diferentes  variantes,  ver:  http://www.revistatabularasa.org/numero‐24/06grosfoguel.pdf CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

de Enrique Dussel) de la categoría de género así comprendida: no hay hombres y mujeres debajo de los roles de género, los roles de género constituyen tanto hombres y mujeres a través del heterosexualismo y el dimorfismo sexual, en sus propias palabras:  

 

Tanto el dimorfismo biológico, el heterosexualismo, como el patriarcado  son característicos  de  lo  que  llamo  el  lado  claro/visible  de  la  organización colonial/moderna  del  género.  El  dimorfismo  biológico,  la  dicotomía hombre/mujer,  el  heterosexualismo,  y  el  patriarcado  están  inscriptos  con mayúsculas, y hegemónicamente en el significado mismo del género (Lugones, 2008, p. 78). 

 

Para Lugones, la distinción macho/hembra que trae la ciencia moderna colonial no es una distinción biológica, sino política que depende incluso de la dicotomía de género. Es interesante esta inversión que realiza la pensadora: no se trata de que el género sexualizado (hombre/mujer, asignaciones  sexuales  por  caracteres  fisiológicos)  humano  derive  de  la  sexualización  natural binaria  del  reino  animal,  sino  que  aquella,  la  “más  natural”,  depende  del  esquema  humano moderno  colonial  de  género  que  organiza  y  distribuye  el  mundo  en  distintos  compartimentos según las categorías. Dado que este esquema tiene una organización epistemológica (aunque no absoluta) y, dado que forma un mundo a la vez que instaura su mismo orden, es que podemos comenzar  a  llamar  a  esta  ontología  sin  más  como  una ontología humana basada  en  una clasificación  colonial  racial  y  de  género.  Mediante  el  manto  biológico  de  las  categorías macho/hembra y hombre/mujer, se borra su historicidad y locación, y se encubre, por lo tanto, la politicidad y la impronta moderna colonial de los términos (Lugones, 2012). Podríamos resumir el  argumento  de  Lugones  de  la  siguiente  manera:  la  colonialidad  de  género  impuso  una clasificación que comprendió e instituyó como ontológica (es decir, no sólo como un orden del mundo sino cuya existencia trae aparejados distintos efectos materiales sobre las carnes que tales categorías invisten), la distinción entre humano civilizado y naturaleza. En primer lugar, la pertenencia a lo humano incluye la asunción de ciertas capacidades, como la racionalidad y cierta organización político-social del mundo (tanto urbanísticamente como en la relación temporal de producción  de  trabajo).  En  segundo  lugar,  la  humanidad  incluye  dos  tipos  de  seres:  varones blancos y mujeres blancas, salidos ambos del estado de naturaleza en el que se encontraban y encaminados  hacia  una  historia  de  progreso  civilizatoria.  El  primero  de  ellos  es  quien  puede efectivamente salir de tal estado, representa la razón y el orden, el control hacia lo caótico, lo que  le  permite  prever  y  dirigir  el  rumbo  de  aquel  progreso,  él  es  entonces  quien  encaja  y representa mejor el rostro de la humanidad. El segundo ser, la mujer, si bien lleva consigo la marca de lo singular respecto al hombre-varón erguido como universal, representa también parte de la humanidad, en tanto y en cuanto es su compañera tutelada, garantía de reproducción de la especie civilizada y la cultura. Dos consecuencias, no exhaustivas, de todo esto: por un lado, todo ser no coincidente con el humano va a ser puesto del lado de su estadio natural y, como tal, CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

de  la bestialidad.  Por  otro  lado,  la  naturaleza  queda  restringida  al  ámbito  de  lo  mecánico,  lo objetivable y, por ende, de lo instrumental y disponible para ser consumida (como bien y recurso). Los animales y también las bestias, si bien unos más perfectibles que otros, quedan apegados a la naturaleza, seres no (del todo) racionales y por ello manejados más por sus instintos o su pensamiento primitivo. Es a esta distinción fundamental entre lo humano y lo no humano a la que apunta Lugones con la interiorización del racismo, que va desde la comprensión del otro en cierto circuito  económico  y  de  consumo,  hasta  los  (im)propios  sentidos  de  sí-mismos.  Porque  de aquella distinción fundamental es que surgen y se deducen luego, la dicotomía jerárquica de género  y  las  permisiones  y  asunciones  filosóficas,  científicas  y  legales  para  la  cosificación, manipulación e instrumentalización de lo otro no-humano. Es aquella dicotomía jerárquica de género (distinta a la paridad binaria, en donde habría una binariedad genérica pero no jerárquica) que  la  filósofa  parece  poner  en  un  lugar  casi  fundante  a  la  par  de  la  clasificación  racial humano/no-humano, al considerar que no sólo es heterosexual sino heterosexualista en tanto “el significado de heterosexual depende de tal dicotomía” (Lugones, 2012, parr. 4) y no al revés. Aunque  también,  podríamos  agregar,  que  la  lógica  htero-cis-sexual  o  el  régimen  político heterosexual,  como  lo  llamó  Adrianne  Rich  (1996),  que  implica  un  conjunto  de  prácticas  y pedagogías hacia todas las edades, porque necesitan de aquellas categorías identitarias es que, a su vez, las fabrican y las producen.  

El funcionamiento de la dicotomía jerárquica implica una lógica del registro de lo Otro desde la oposición a lo Uno, se conforma la constitución de éste desde una dialéctica negativa, a partir de términos instaurados por él mismo; y, se habilita por la misma jerarquía que sobre-valora e infra-valora aquellos términos a la vez que los fija a identidades estáticas y dimórficas. Estas marcas aparecen desde una óptica visual cosmogónica particular, no desde cualquiera. En tanto ver  es  una  habilidad  mediada  por  una  óptica  visual,  toda  visión  es  una política del posicionamiento  (Haraway,  1995,  p.  332),  no  se  ven  las  cosas  tal-cual-son,  las  cosas  y  las visiones se construyen mutuamente, se corporizan ambas como actores semiótico-materiales, el cuerpo me dice cosas que mi visión puede ver -no cualquiera-. En este sentido, vale la vigencia traer y compartir las palabras de Haraway: 

 

Las historias de la ciencia pueden ser poderosamente contadas como historias de las tecnologías, las cuales son formas de vivir, órdenes sociales, prácticas de  visualización:  las  tecnologías  son  prácticas  habilidosas.  ¿Cómo  ver? ¿Desde dónde ver? ¿Qué limita la visión? ¿Para qué mirar? ¿Con quién ser? ¿Quién logra tener más de un punto de vista? ¿A quién se ciega? ¿Quién se tapa  los  ojos?  ¿Quién  interpreta  el  campo  visual?  ¿Qué  otros  poderes sensoriales deseamos cultivar además de la visión? (Haraway, 1995, p. 333) 

 

Es importante resaltar en este aspecto, desde la propuesta antiimperialista y del movimiento de la liberación decolonial, la necesidad de que hable/visione el punto de vista de los subyugados CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

y los oprimidos (Haraway, 1995; Dussel, 2012), en relación a las tecnologías visuales teóricas, que María Lugones defiende el posicionamiento del feminismo decolonial, desde la óptica crítica de la colonialidad de género para poder mostrar opresiones y complejidades en los cruces de aquellas marcas negativas (en el sentido de no-humanos, no-blancos, no-civilizados, no-cultura, no-varón, etc.). Esta óptica específica nos fuerza a no olvidar, primero, que la herida colonial que nos divide racialmente entre humanos y no-humanos; segundo, que esta división produce en la humanidad seres genéricos (la humanidad es o bien hombre o bien mujer); por lo tanto y tercero, que aquellas identidades bestias inferiores (“la afroamericana, la afrocaribeña, la cherokee, la siux, la navajo, la africana, la indocaribeña, la afrocolombiana, la afrolatinoamericana, la guaraní, la mapuche, la aymara, la toba, la quechua”, Lugones, 2012:s/p) no tienen género. Lo que le llevará a Lugones a decir que “mujer afroamericana” o “mujer quechua” son una contradicción en los términos.30

En su libro Primate visions gender race and nature in the world of modern science (1990), Donna  Haraway  se  inmersa  en  los  entramados  relacionales  de  la  biología,  la  museología,  la primatología, la lucha feminista anti-racista y anti-imperialista, científicos y científicas dedicados al  mundo  animal,  entre  otros/as  intelecturales,  para  embarrar  nuestras  perspectivas  y comprensiones  modernas  sobre  la  pureza  de  las  prácticas  epistemológicas  y  ontológicas, respecto a la gran división naturaleza/cultura, bestias y humanos. Haraway se pregunta cómo se interconectan  en  la  construcción  de  la  naturaleza,  el  amor,  el  poder  y  la  ciencia  (ibidem:), adelantando ya que el sustantivo naturaleza no refiere a un todo ahistórico, homogéneo, exterior a lo humano, salvaje, ni puro; sino, más bien, un ensamblaje dinámico y siempre en disputa, de distintos  significados,  luchas  de  poder,  financiamientos,  comercialización  de  fines  políticos  y estatales,  carreras  políticas  y  científicas,  negociaciones  y  logros  personales  y  colectivos.  El tráfico de monos, gorilas y simios a lo largo del siglo XIX fue un tráfico de significaciones de intereses científicos, estatales y de amor, entre quienes observaban, intervenían y disponían de aquellos  animales  y  ellos  mismos.  La  tecnología  narrativa  visual  que  se  presenta  en  el  libro (análisis  sobre  documentales,  museos,  papers,  relaciones,  significaciones)  sobre  cómo  la naturaleza es construida y vista en los cuerpos de los animales del “tercer mundo” -subordinados al  hombre  blanco  avanzado-  se  haya  inserta  en  los  estudios  contemporáneos  de  producción cultural y social de ciencia y tecnología, y en los estudios y movimientos feministas y anti-racistas. Vale  esta  aclaración  para  volver  a  resaltar:  ninguna  visión,  ninguna  perspectiva  es  inocente (1995, p. 177, 191, 209, entre otras). En este sentido, uno de los frentes contra los que discute el libro es la asunción de la objetividad, neutralidad y apoliticidad pretendida del ámbito científico, lo  que  en  otro  lado  nombrará  como  el punto de vista de ninguna parte  (Haraway,  1995)  y la 

 

30   A  esta  defensa  de  un  feminismo  decolonial  desde  una  óptica  crítica  del  colonialismo  de  género,  Lugones  la  diferencia  de  la  categoría que inaugura Kimberlé Crenshaw de interseccionalidad, al argumentar que ésta queda, por así decir, miope frente a las  complejidades que deja el colonialismo de género al instaurar las distinciones que hemos desarrollado. Por ello marca la filósofa  que “mujer” y “afroamericana” no pueden dar jamás un punto de intersección común, primero porque es una contradicción ‐una  mujer no puede ser afro, puesto que presupone ser blanca, occidental, burguesa, etc.‐ y, segundo, este lugar de la intersección no  es simplemente la sumatoria de partes o el solapamiento de las marcas, sino las experiencias complejas y singulares de cada ser en  la historia. 

CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

modestia científica masculina (Haraway, 2004). Haraway se esforzará a lo largo de sus capítulos por  mostrar  cómo  aquella  pretendida  objetividad  y  neutralidad  política,  es  en  realidad  una fachada: el sostenimiento y la perpetuación, con fines de experimentación, demostración teórica, comerciales,  de  formación  de  estado,  y  financiamientos  privados,  de  una  visión  blanca  y heterosexista  proyectada  sobre  el  gran  espectro  de  lo  otro  no-humano.  Como  veremos  más adelante, la producción de estos hechos científicos y de los personajes naturales no son más que personas creados dentro de un tipo de narrativa, siendo esta en particular, una cuya estética es realista y naturalista (1995:8-9, 39). Así, y volviendo a su artículo Conocimientos situados (...) ([1987] 1995), escrito dos años atrás que Primate visions (...) [1989], escribe Haraway que: 

 

Las  luchas  sobre  lo  que  será  considerado  como  versiones  racionales  del mundo son luchas sobre cómo ver. Los términos de la visión: la cuestión de la ciencia  en  el  colonialismo;  la  cuestión  de  la  ciencia  en  el  exterminismo (Sofoulis, 1988); la cuestión de la ciencia en el feminismo (Haraway, 1995, p. 333). 

 

Adelantamos  algo  que  se  desarrollará  en  el  próximo  apartado:  el  problema  aquí  no  es  la búsqueda de una perspectiva objetiva en el sentido de su imparcialidad y su neutralidad, sino la imposibilidad  de  encontrar  un  punto  así,  lo  que  sería  un  punto  de  vista  desde  ninguna  parte (Haraway, 2004). En este sentido, nos detendremos en el capítulo El patriarcado del Osito Teddy (2015), versión traducida de Teddy Bear Patriarchy: Taxidermy in the Garden of Eden (1989), en donde nuestra pensadora nos acerca el término de diorama. Este término aparece recién en el siglo  XIX,  específicamente  en  el  contexto  del  Museo  Americano  de  Historia  Natural  en  1889 (Grasso, 2021). El mismo se diferencia de las maquetas en tanto éstas son representaciones de un objeto, en el sentido de su reproducción (a escalas menores) en tanto réplica. Mientras que los dioramas  son  construcciones  de  hábitat,  hábitos  y  personajes  habitantes,  puestas  en  un escenario desde una perspectiva. Un diorama es una escena montada con el fin de representar no sólo los objetos y sujetos que se quiere traer al escenario sino, contar una historia. Ahora bien,  esta  historia  no  es  hablada  ni  escrita  por  sus  mismos  protagonistas,  sino  por  quienes realizan la escena, la historia habla desde aquella perspectiva y a través (no por) sus personajes. Haraway  advierte  cómo  en  el  Museo  de  Historia  Natural  de  N.Y,  las  escenas  son representaciones de cómo es “la naturaleza” o “el mundo natural” en su encuentro con el hombre, a  través de  figuras  de  estética  realista provenientes del  arte  de  la  taxidermia. En  tanto  estas escenas  se  erigen  como  lugares  extirpados  del  corazón  de  África  y,  por  lo  tanto, representaciones fieles de la misma, disponen de un orden en el que las figuras, matices de colores y gestualidades, son puestas: el hombre blanco siempre en una línea de avanzada, en relación  a  las  mujeres  y  los  (demás)  animales,  a  quienes  el  primero  siempre  caza  de  forma victoriosa; ocurren así dos tipos de cazas: la caza-alimento y la caza-triunfo, en la primera la naturaleza/el animal auspicia de recurso disponible para la preferible supervivencia del hombre-CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

dador-proveedor  de  su  familia,  y  en  el  segundo  la  caza  oficia  de  sello  victorioso  del  avance cultural  blanco  sobre  lo  primitivo  racializado.  En  este  sentido  es  que  el  Museo  presenta  una estructura experiencial moral: la experiencia visual entre las escenas y el espectador individual producen, a través de las narrativas que cuentan el orden de las figuras, una enseñanza moral: el  triunfo  de  la  cultura  científica  moderna,  externa  a  la  naturaleza,  sobre  lo  primitivo  y  lo autóctono,  representativa  aquella  del  Hombre  Blanco  Heterosexual  por  sobre  los  animales  -humanos, hombres y mujeres y demás animales- sin género en ese momento, sexualizados -mujeres y hembras- racializados y especificados en tanto “Otros” de aquél Sujeto Blanco Varón, quien también se encuentra inscripto en la clasificación sexo-racial-específica pero sus marcas no aparecen explicitadas, se suponen naturalizadas e intercambiables con lo que luego será/es “lo humano” perse, sinónimo de cultura, modernidad, avance científico, salida de la naturaleza, triunfo  Imperial  de  la  cultura  occidental  euro-norteamericana.  Así,  los  dioramas  y  los  Museos implican  lecciones  moralizantes  al  reconocerse  como  máquinas  semiótico-materiales significantes (que desarrollaremos más adelante), productoras de significados y mundos, cuyas narrativas terminan por gobernar a los vivos (en un sentido de disponer, fomentar y reproducir el orden  socio-económico  de  la  jerarquía  sexo-racial  del  estatus  del  monopolio  narrativo heterocapitalista); y, en esta producción significante de mundos, la naturaleza aparece como el producto de una tecnología social emparentada con el quehacer científico y el financiamiento político.  

 Ahora  bien,  no  es  el  gesto  político  de  Haraway  y  tampoco  el  nuestro,  de  hacer  de  estas reflexiones un ajuste de cuentas en la dialéctica de la crítica y la denuncia. ¿Cuál es el problema entonces? ¿Qué motoriza la rabia teórica y los posicionamientos políticos de la autora a realizar estas  observaciones  en  conjunto  interdisciplinar  con  otras  gentes?  No  podemos  de  forma exhaustiva responder esta última pregunta, pero sí podemos enunciar lo que consideramos el núcleo problemático que, a su vez, pivota como propulsor político y teórico. Justamente, lo que preocupa y se quiere evitar, es la reproducción de lo mismo. La reproducción de lo mismo puede comprenderse como uno de los grandes problemas de los diagnósticos y debates feministas, lo que Haraway  ha  puesto en  los  términos  de  la reflexión  que  opone  al  concepto  de difracción. Desde  esta  perspectiva,  la  reflexión  es  un  movimiento  que  desplaza  hacia  los  otros  lados  y lugares la imagen de lo mismo, del sujeto reflexivo, convirtiéndose así en un “mal tropo para escapar  de  la  falsa  opción  entre  realismo  y  relativismo”  al  establecer  las  dicotomías  entre  la copia, la reproducción y el original, la creación (Haraway, 200, p. 29). De este modo, aquellas narrativas que tienden a volver hacia el sujeto blanco hetero cis centrado y reflejar/reproducir su propio  punto  de  vista,  obturan  otras  posibles  narrativas  de  distintos  agentes,  al  tiempo  que impermeabilizan  el  horizonte  contra  imaginaciones  políticas  alternativas  de  otros  mundos, relaciones, narrativas, y sujetos posibles. En este sentido y finalizando, antes que la reflexión se propone  la  difracción  como  movimiento  metodológico  y  gesto  teórico  que  difracta  el  mundo produciendo diferencias y multiplicando sentidos, desde una posición feminista anti racista hacia la torción de la imaginación política entre lo pensable y lo impensable. CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Del  sujeto  sin  marca  hacia  la  relacionalidad  interespecífica: 

Cyborg, holobionte y artefactualidad 

 

Como vimos al comienzo de este trabajo, María Lugones desvía levemente y con un gran efecto telúrico a los fines que nos interesan, la frase que complementa al sistema moderno con el sistema colonial, agregándole un “de género”. En razón de esto, alude que no es necesario que una organización social sea una organización basada en un criterio sexual/de género, pero aún estando organizada en aquellos términos no se deduce que deba ordenarse en relación al dimorfismo y a la heterosexualidad. Y aquí es donde, a nuestro criterio, desarma un importante nudo de la identidad humana: ¿Por qué el sistema y la proliferación de diferencias deben estar sujetas, en último término, al esencialismo de la diferencia sexual? ¿Cómo es que la morfología gonadal, y la producción de ciertas hormonas sellan la garantía contractual con la naturaleza, y nos  constituyen  como  varones  y  mujeres?  ¿Por  qué,  en  todo  caso,  habríamos  de  reducir  y mancillar  la  diferencia  sexual  a  un  esencialismo  dimórfico?  María  Lugones  apunta  hacia  una respuesta que desestima esta pregunta, desde una perspectiva decolonial. Como vimos, para la primera autora, el género no puede desandarse sin el sexo que lo sostiene o supo sostener, por lo que interpreta las categorías sexo-genéricas de varón y mujer geopolíticamente situadas. Es decir, una mujer y un varón siempre implicarán la marca neutra de lo blanco, que se diferencia de lo otro racializado primero como no humano, y luego en términos degenerativos al acercarlos a  las  bestias,  a  otros  humanos  no  blancos  (implicando  a  su  vez  también  también  otras posiciones). Vimos luego con Donna Haraway cómo estas categorías humanas y la visión euro-norteamericana  de  la  historia  y  el  tiempo,  se  proyectaban  sobre  la  naturaleza  y  los  otros  no humanos. Operación que trae como consecuencia al menos dos aspectos: arrojar la historia al ámbito de lo humano y, por lo tanto, excluir de la misma a los demás seres naturales, quienes se verán  historizados  por  los  hombres  y  sólo  en  términos  explicados  por  su  propios  genes  o evolución de la especie.  

Las estrategias analíticas, políticas y teóricas de nuestra pensadora gravitan sobre la fuerza de  lo difractario.  Lo  difractario,  difiere del  ejercicio  reflexivo  en  tanto  éste  tiende  a  reproducir imágenes  de  Lo  Mismo  que,  si  bien  pueden  tener  una  apariencia  distinta,  se  desprenden  y reflejan los caminos y comprensiones que Lo Mismo habilita y necesita para su reproducción. Por su lado, el movimiento difractario tiende a torcer los caminos habituales y las posibilidades esperadas  de  comprensión  de  un  asunto,  imagina,  tuerce,  arriesga  significaciones  otras  y traiciona  su  lugar  de  proveniencia.  Ahora  bien,  estas  acciones,  que  no  son  exhaustivas,  no responden a un capricho rebelde, sino al fin de procurar imaginaciones políticas que tengan en mira otras narrativas posibles de habitar, sobrevivir, refugiar, cuidar y compostar el mundo. Aún así, otros tres movimientos importan a aquel fin: primero, la práctica de arriesgar alianzas en la con-formación  de  parentescos.  Parentescos  inter-específicos  con  los  que  se  forman  alianzas significativas con todo aquello otro que me permita habitar el mundo hoy, todo aquello otro que CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

esté  deviniendo-con;  alianzas,  también,  parciales  y  contingentes,  situadas  históricamente. Segundo, estas prácticas arriesgadas necesitan del cultivo relacional de la respons-habilidad, dado que el debate y la fundamentación de quién, cómo y porqué entra y sale de un parentesco -comprendido en su contingencia histórica-, siempre está abierto. Por último, en el corazón del movimiento  difractario  que  tracciona  hacia  la  creatividad  política,  encontramos  una  atención peculiar hacia la fuga de los relatos futuristas que prometen tanto la salvación mediante un héroe como la derrota acosta de la negación de las distintas responsabilidades y el sofocamiento de toda posible imaginación política. Es a partir de este marco desde donde realizamos una lectura que cruce el planteo de María Lugones y el de Donna Haraway, hacia el fin de este trabajo que es la pregunta renegada por la universalidad intrínseca de lo humano.  

Utilizaremos  la  expresión  “paradigma  de  la  identidad  de  género”,  que  tomamos  de  Donna Haraway, al encontrar una resonancia con el planteo hecho por María Lugones. Este discurso del  sitema  sexo/género  se  encuentra  íntimimanete  arraigado  a  la  cosmovisión  ontológica moderna que separa naturaleza/cultura. Lo que advierte Haraway es que si bien las feministas toman el término de género (ya trabajado por John Money sobre la construcción de la identidad de género en virtud de que coincida con el sexo) para mostrar desde un construccionismo social cómo la opresión de las mujeres no se fundamenta en razones biológicas sino en roles sociales que organiza un sistema capitalista y patriarcal, la misma categoría supone su doble opuesto: el sexo. Lo que la naturaleza es a la cultura, el sexo lo es al género. El análisis deconstructivo ha reprimido  entonces  el  carácter  constructivo  de  la  naturaleza  y  del  sexo,  haciendo  de  ambas categorías un terreno inerte y poderoso que juega tanto a favor del construccionismo social, como en contra del mismo hacia la significación unívoca y biológica. Sea de un modo o de otro, estas categorías quedan al margen de la historia, de la ciencia, de la política y la organización socio económica, produciendo de esa manera un sentido de univocidad sexual que absorbe hacia sí todo tipo de posibilidad hacia comprensiones otras de la identidad y el estar-en-el mundo. En este sentido, la propuesta de Haraway será la de descalificar aquellas categorías para “exponer la ilusión de un foco genérico organizativo interior y producir un terreno de diferencia de raza y de género abierto a la resignificación” (1995, p. 228). Lo que comprendemos de esta sentencia es que, por un lado, el sexo queda ligado a la naturaleza y, si entendemos aquella categoría como  el  territorio  de  lo  no-humano  en  el  sentido  de  lo  bestial,  no  sólo  se  produce  allí  una racialización, como observa Lugones, sino también en relación al sexo. En un mundo en donde el  género  se  ha  igualado  a  la  mujer  -pero  no  al  varón-  y  la  raza  a  la  negritud  -pero  no  a  la blanquitud- (Haraway, 1995, p. 241), la naturaleza en términos de sexo y de raza ha sido un operador  de  justificación  de  políticas  esclavistas,  extractivistas  y  de  utilización  de  aquellos cuerpos  con  el  fin  del  acrecentamiento  económico  y  cultural  de  las  lógicas  imperiales.  En segundo  lugar  y  en  ese  sentido,  no  se  pueden  anular  sin  más  las  categorías  de  sexo  y  de naturaleza porque, por un lado, no es un problema que se encuentre en las categorías mismas sino  en  su  comprensión  dentro  de  determinado  esquema  de  inteligibilidad;  y,  por  otro  lado, porque aún anulando aquellas categorías, las marcas que suponen y producen las mismas se encarnan  en  cuerpos  e  identidades  haciendo  de  ellos  una  vida  obstaculizada,  excluída, CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

marginada, privilegiada, facilitada, etc. según los contextos y fronteras donde se encuentren. En este  aspecto  es  que  la  propuesta  de  Haraway  es  colapsar  las  categorías  y  abrirlas  a  una resignificación sobre un terreno de diferencia, de modo que aquella resignificación pueda ser plural, conectiva, contingente y productiva en términos de alianzas.  Es aquí donde encontramos nuestro punto de partida para ir hacia lo que en el título figura como un pensar contra la identidad. Cabe hacer un pequeño rastrillaje en torno a dos lecturas que motivaron este título, en primer lugar pero última en el tiempo, Zulma Palermo (2019) y Catherine Walsh quien motiva a la primera a “(...) pensar no sólo contra el género, sino […] más allá de su matriz ideológica heterosexual y jerárquica,  y  con  prácticas  que  lo  desestabilicen,  socaven,  transgredan  e  interrumpan  (...) (Catherine Walsh, 2016)” (Palermo, 2019: 3er párr. epígrafe).

La imaginería cyborg (Haraway, 1995, pp. 7-15) parte del papel fundamental que “juega la imaginería corporal para la visión del mundo y, por lo tanto, para el lenguaje político” (p. 297). Entendemos  una imaginería corporal  como  una  cosmovisión  del  mundo  de  los  cuerpos,  más específicamente como un matizador conceptual y material a partir del cual se leen, se inscriben, se juntan o separan, y se hacen los cuerpos. A través de esta imaginería tamizadora se hacen y rehacen significados, significantes, nodos cargados de historia, cuerpos tecnológicos, naturales, bio-culturales, organismos, minerales, seres fantásticos, plantas, mundos marinos, etc. No debe comprenderse esta metáfora del tamiz de manera literal, es decir, como un colador a través del cual  pasa  la  materia  y  luego  es  comprendida.  No  hay  separación  entre  materia,  concepto  y esquema (esquema que carga con conceptos a partir de los cuales la materia es “interpretada”) porque  no  hay  lugares  puros,  la  pureza  aquí  es  una  ficción  analítica,  parte  de  un  discurso moderno colonizador que no forma, sin embargo, parte del mundo. El discurso moderno y su constitución (Latour, 2007) establecen una separación de orden ontológico que, como vimos con todas sus diferencias (que no llegamos a trabajar aquí) tanto Lugones como Haraway coinciden en que el problema no estaría tanto en la división sino en el orden jerárquico al que sirven, que le  otorga  a  uno  de  los  lados  -la  cultura-  el  permiso  y  la  obligación  (pues  de  ello  depende  la evolución humana y la salida del estado de inmadurez: ¡sapere aude!) de obligar a la naturaleza a responder a sus preguntas, esto es, de extorsionar y explotar a la naturaleza -desprovista de alma y vida valorable- a responder a los fines de la humanitas civilizada/civilizatoria europea. La naturaleza como el otro lado donde quedan adheridos muchos cuerpos por distintos motivos: falta de habla inteligible, desprovistos de razón lógica/provistos de otro tipo de racionalidad, otro orden político-religioso, incapaces de aprendizaje/salvajes/bestias/animales que sólo sirven para adiestramiento,  etc.  Sin  embargo,  en el medio  de  esta  división  todo  lo  que  encontramos  son híbridos, seres impuros que no pertenecen ni a un lado ni a otro y que son a la vez producidos por ambos polos. Resultan dos aspectos importantes aquí que nos interesan tratar: por un lado, el desafío que implica pensar e inteligir el devenir del mundo social y de los cuerpos en el sentido de una imaginería corporal y pensar las historias geopolíticamente situadas a través de ella; por otro lado y como condición de lo anterior, cómo es que la imaginería cyborg implica un modo de pensar  diferente  que  abre  la  posibilidad,  sostendremos,  de  concebir  tal  expresión  como  una poderosa  herramienta  conceptual  para  pensar  comprometidamente  con  el  mundo.  En  este CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

sentido,  uno  de  los  aspectos  que  resultan  más  interesantes  y  ricos  de  ambos  puntos,  es  la apertura del mundo no sólo en su presente o en su calidad de posibles futuros (en su potencia) sino  en  relación  con  la  construcción  de  la  misma  historia.  Nos  abocaremos  a  ello  en  este momento. 

La  figura  del  cyborg  viene  a  truncar  la  completitud  del  sujeto  del  humanismo,  cuya  virtud mayor se encontraba en la fé en su razón y en la confianza en el progreso. Lo que hace esta imaginería con aquél sujeto es implosionar la supuesta unicidad-individualidad que lo constituye, la univocidad de la razón y la individualidad de la experiencia, haciéndolo no desde un aspecto meramente conceptual sino también material. Haraway expresa que el cyborg, en tanto figura retórica  cuyo  tono  irónico  lo  convierte  en  una  blasfemia  para  los  relatos  sobre  el  origen  y  la pureza, hace de metáfora para ilustrar el modo en el que, con los cambios tecnológicos científicos y comunicacionales, hemos devenido (1995, pp. 253-256). Sin embargo, no se trata simplemente de  advertir  un  cambio  de  naturaleza  en  el  devenir  histórico  del  sujeto  humano occidental/occidentalizado, sino de proponer y ofrecer otra óptica visual y perceptual a través de la  cual  la  noción  misma  de  naturaleza  cambia.  Si  bien  Haraway  ofrece  definiciones  no exhaustivas de la figura cyborg (para ver una de las más recientes, por ejemplo: 2019, p. 161), la comprensión de la misma se encuentra ligada a una constelación de conceptos que hacen al universo del pensamiento de nuestra autora, en donde el éter que lo conforma es la reinvención de la naturaleza , expresión  que  oficia  de  subtítulo  del  libro  (1995).  Esta  reinvención  se  basa fundamentalmente en remarcar la urgencia y la importancia de historizar conceptos tales como cuerpo,  sexualidad,  género  y  raza,  entre  otros,  para  producir  “teorías  de  la  encarnación articuladas, diferenciadas, responsables, localizadas y consecuentes” (Haraway, 1995, p. 250) de modo que los cuerpos y la comprensión que precede a los conceptos no se tornen objetos reificables sino disposiciones hacia la producción de diferencias responsables y articuladas.  

Primero,  la  figura  alude  al  término figuración.  Una  figuración  es una  práctica contaminada (Haraway, 2004, p. 27) que designa en sus posibilidades tanto una cara como una historia, una cuenta, una historia y una posición en esa historia (figurar, dibujar, calcular, contar). Una figura, que es cara, es historia y es posición, pertenece al ámbito de lo gráfico y al arte visual en general, ámbitos  ambos  que  dominan  tanto  la  era  en  la  que  vivimos,  que  Haraway  denomina  como tecnobiopoder, como la cultura de la comunicación de la tecnociencia que nos atraviesa. Con estas acepciones de designación, una figuración es el lugar espacial y temporal de un tropos. Un tropos es una figura retórica cuya función principal es usar una palabra en un sentido distinto al que  originalmente  le  corresponde. De  modo  que,  una  figura  nunca  tendrá  el  destino  de  la literalidad desde que el movimiento que la constituye, en un sentido radical, es aquel que tiende a  la  distorsión  y  la  desviación  de  la  significación  que  se  espera  de  las  cosas,  las  caras,  las historias y las posiciones. En palabras de Haraway:  CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Las figuras han de abarcar, al menos, algún tipo de desplazamiento capaz de problematizar certezas e identificaciones problemáticas. Las figuraciones son imágenes performativas que pueden ser habitadas. Las figuraciones, verbales o visuales, pueden ser mapas condensados de mundos discutibles (Haraway, 2004, p. 23). 

 

El  cyborg  es  una  figura  en  este  sentido.  Habita  y  es  habitado  por  una  lógica  del desplazamiento y la difracción, su cara cambia de rostros, sus fronteras se confunden y canta un lenguaje  impuro  de  nacionalidades  parias.  En  este  sentido  y  contra  toda  concepción  de  la identidad  como  sustancia  (única,  unívoca  e  idéntica  a  sí  misma)  son  tres  los  cruces  que  lo integran: primero la distinción animal/humano, a la que agregamos plantas y minerales; luego, la distinción máquina/humano; y, por último, la distinción entre lo físico y lo no físico. No se trata simplemente de agregados maquínicos al cuerpo humano o de transformaciones animalescas del mismo, sino en el tránsito medial que recorre esta figura, anda desde y por el medio estas distinciones hasta por sus márgenes, replanteando en cada posición el criterio y la definición por los límites identitarios y las fronteras. Nada hay, en última instancia que logre establecer una diferencia  radical  y  ontológica  (proyección  a  futuro,  humor,  representaciones  mentales, emocionalidad,  grados  de  razonamiento  lógico,  entre  otros  criterios)  entre  los  animales  y  los humanos; por otro lado, no sólo las máquinas forman parte ya de nuestro desenvolvimiento y sobrevivencia de vida, sino que las técnicas y los formatos de comunicación han transformado nuestra subjetividad, el modo de pensar, los vínculos y la percepción del tiempo. Finalmente, la última  in/distinción  de  la  imaginería  cyborg  tiene  que  ver  con  la  dificultad  de ver política y materialmente a los cyborgs, dificultad que no sólo recae en el entramado de la inteligibilidad de la  propia  mirada,  sino  en  la  propia  materia  de  la  que  están  hechos:  desplazamiento  de significados y cambios de cuerpos, marcas registradas y cuerpos transgénicos, electricidad y funcionamiento  hospitalario,  hormonas  producidas  en  laboratorios  y  derechos  humanos inscriptos en un cuerpo cyborg trans, etc.: “los cyborgs son éter, quintaesencia” (ibídem, 1995, p.  260).  Una  de  las  figuras  cyborg  que  Haraway  trabajará,  entre  otras,  será  la  del oncoratón (2004), la figura cyborg sacrificada en nombre de la Humanidad para una cura contra el cáncer (también, aunque no lo expresa debido a que fue escrito previamente, podría pensarse otra figura cyborg  como  la  del  gorila,  que  aparece  como  vimos  en Primate Visions…,  dado  la interseccionalidad de territorios en las que aquél animal fue creado y puesto en escena para responder a las demandas humanas). El oncoratón no es simplemente el sacrificio en virtud de una mejoría, ni la contracara de los alcances éticos del progreso, ni una víctima insalvable, no tiene tampoco la cara de la tragedia ni la del cinismo, habita como cyborg y en tanto tropo, el lugar de las fronteras contaminadas del ni, el y, también y tampoco. Entre esas confusiones se genera la impropiedad de los cyborgs, hijos, hijas e hijes ilegítimos del progreso racional y la tecnociencia,  vengativos  seres  impuros  que  desconfían  de  las  narrativas  heroicas  de  donde no/provienen.  

CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

En este sentido, la figura del cyborg es “el yo que las feministas deben codificar” (ibídem, 1995, p. 279), toda vez que codificar sea comprendido como parte de un mundo “codificador embustero con quien tenemos que aprender a conversar” (ibídem, p. 358). El éter bíblico del universo del pensar hawayerano podría versar “del tropos vienes y en tropos te convertirás”. Sin embargo, no se trata de una cuestión de astucia retórica. De lo que se trata fundamentalmente esta contaminación y cruces de fronteras, es de la respons-habilidad (ibídem, 2019) y el debate de los criterios que configurarán una/nuestra identidad, la refiguración de la identidad en esta imaginería corporal es una cuestión de parentescos (ibídem, 2004, p. 89), a propósito de la figura del oncoratón:  

¿Quiénes  son  mis  parientes  en  este  extraño  mundo  de  prometedores monstruos, vampiros, sustitutos, herramientas vivas y extraterrestres? ¿Cómo identificar tipos naturales en los dominios de la tecnociencia de finales de siglo veinte?  ¿Qué  tipos  de  cruces  y  descendencias  son  considerados  como legítimos y cuáles como ilegítimos, para quién y a qué precio? ¿Quiénes son mis familiares, mis hermanas y hermanos, y qué tipo de mundo vivible estamos intentando construir?  (Haraway, 2004, p. 70). 

 

A continuación, desarrollaremos algunos conceptos satelitales que contribuyen a profundizar y complejizar este recorrido propuesto hacia una ontología relacional interespecífica. Los límites de los cuerpos se materializan en la interacción social, depende de cómo considere al límite y qué necesite o prefiera para vivir que mi cuerpo comenzará y terminará en uno u otro lado; ya sea desde la incorporación de lo otro por la respiración, la utilización de medicamentos, o el lugar donde provenga el sonido que escucho. Desde una imaginería corporal como la propuesta por Haraway, si el sonido que escucho, por ejemplo, proviene de otro lado, pero no de mí ¿puedo decir que yo termino aquí donde estoy, o empiezo allí desde donde mi oír es posibilitado? Un cuerpo, sentencia Haraway, siempre es un proyecto de fronteras (1995, p. 345) y éstas cambian desde adentro, nunca se instalan de una vez y para siempre. En un cuerpo se inscriben marcas con las que debe lidiar, marcas históricas y políticas de raza, género, sexo, especie, capacidad, entre otras; un cuerpo localizado oficia de pasaje de la economía global, transgénicos y leyes de etiquetado  frontal,  tambos  y  propagandas  del  calcio  en  los  lácteos,  hormonas  sintéticas, medicamentos  del  laboratorio  al  baño;  un  cuerpo  siempre  necesita  de  otro  cuerpo,  ambos entendidos como proyectos de fronteras, para andar. El signo de la marca registrada sella la privatización de ciertos cuerpos aun cuando éstos pueden ser consumidos por otros, desde una carne o semilla transgénica en especial hasta el/uno de los últimos oncoratón que garantizará que el medicamento que tome no termine con mi vida. Haraway se pregunta en relación a esto ¿qué tipos de cuerpos pueden ser marcados y registrados? ¿es la marca registrada otro tipo de género?  ¿en  beneficio  de  quién  y  a  costa  de  quién  ese  registro  es  posible?  (2004).  La constitución  de  estos,  nuestros,  cuerpos  es  así  una  interacción  permanente  de  fronteras semióticas que se materializan en la temporalidad de nuestras vidas, sea esta entendida como una  confluencia  entre  el  tiempo  del  consumo,  del  mercado,  del  estrés  comunicacional,  del CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

anacronismo identitario y marginal, y de la urgencia. De aquí que llegamos a la noción de actor semiótico-material, bajo el insistente aleteo de considerar los clásicos objetos de conocimiento (pasivos, a la espera de ser descubiertos e inertes) como nodos activos y generativos de realidad. Otras figuras cyborg y también actores semiótico-materiales son “la semilla, el chip, el gen, la base de datos, la bomba, el feto, la raza, el cerebro y el ecosistema –, [que] descienden de las implosiones de sujetos y objetos y de lo natural y lo artificial” (2004, p. 51). En estas convivencias localmente globalizadas no hay una zanja ontológica que diferencie unos seres de otros, sino una continuidad en donde -y aquí nos encontramos con la apuesta política de la autora- la única radicalidad  es  la relacionalidad encarnada,  aspecto  crucial  para  una  política  antiracista  y feminista de las alianzas responsables, en tanto es la “profilaxis tanto del relativismo como de la trascendencia” porque como “nada viene sin su mundo (...) entender estos mundos es crucial” (Haraway, 2004, p. 54). 

Podemos  pensar  la  imaginería  cyborg  como  el  caleidoscopio  que  es  la  realidad  y  que constituye  nuestra  ontología,  conformada  por  cuerpos  semióticos  materiales  siempre  en movimiento, diferentes de sí según la óptica visual-perceptual desde donde se los considere y según  las  alianzas  que  esos  cuerpos  hagan.  Ocupar  lugar  implica  un  posicionamiento,  todo posicionamiento implica un estar-con-otros, toda identidad es una cuestión de parentescos (¿con quién me lío?, ¿con quién me encuentro aliada?, ¿con quién quiero, con quién puedo ver?, ¿a dónde miramos?, ¿quién nos mira?, ¿con quién me muevo?, ¿a quiénes dejamos?, ¿quiénes me dejan?). No obstante, esta fuerte relacionalidad del mundo no debe tomarse así sin más, nos exige una mirada atenta dispuesta a comprender y complejizar el mapa vibrante que devenimos-con  este  mundo:  todo  no  está  relacionado  con  todo,  todo  está  relacionado  con  algo  (2019), comprender de qué manera y como hacer de esas relaciones un mundo habitable es nuestro gran desafío.  

En esta sacudida de los límites modernos entre naturaleza y cultura, sucumben también todas estructuras que lo acompañaban, entre ellas, la tajante división entre sujeto y objeto que viene a poner  en  el  entrecejo  el  concepto  de  actor-semiótico-material.  Esta  expresión  ligada  a  una propuesta epistemológica, no sólo condensa aquellos pilares del acto cognoscitivo, sino que les otorga a cada una en distintos grados un rol activo: los cuerpos, indistintamente de la historia de su  proveniencia,  son  “nudos  generativos”  (1995,  p.  345)  de  significados  y  colaboración  en  la producción  de  otros  cuerpos,  sean  éstos  materiales  (en  un  sentido  propiamente  moderno)  o semióticos. El punto en cuestión estriba justamente en aquella o: no hay cuerpos materiales, por un lado, semióticos por otro, y algunos que son ambos; los cuerpos son semiótico-materiales porque  están  insertos  en  un cableado  de  papers,  instrumentos,  marcos  teóricos,  precios  y capitales,  trabajos,  premios,  especializaciones,  libros  e  historias,  temporalidades,  rating  y publicaciones, etc. Los actores-semióticos materiales son uno de los ápices de esta imaginería cyborg que, junto con otros, des/integran el entramado de naturaleza-cultura o, como Haraway lo  llama, naturo-cultura  en  donde  las  historias  y  las  evoluciones,  emergentes  del  enredo relacional  en  el  que  estamos  inmersas  e  inmersos,  están  ya  siempre  precedidos  por  un co-, devenimos-con y aprender a contar esas co-historias y las co-evoluciones en que nos hemos CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

compartido, es otro desafío (donde debemos aprender a tratar con agentes que no siempre son ni resultan benevolentes, un ejemplo de ello es la convivencia con transgénicos que Haraway, persistente en su mirada, complejiza el escenario: “los transgénicos no son el enemigo”, (2017, p. 11). Se trata de otro posicionamiento que corroe la excesiva centralidad de lo humano si tiene sentido preguntarse cuál es la historia de la naturaleza y cómo hemos incidido en ella, lo es aún más  preguntarnos  cómo  es  nuestra  historia  y  cómo  han  incidido  en  ella  otros  agentes  no humanos. O también, si la inhumanidad puede ser puesta en entredicho en otros animales ¿por qué no habría de poderse en entre dicho nuestra propia naturaleza humana, en el sentido de estar  también  conformada  por  muchos  actores-semióticos-materiales  que,  justamente,  nunca han  sido  humanos?  El  constructo  de  la  dupla  naturaleza-cultura  se  ha  convertido  en  una ontología artefactual  o del artefactualismo,  en  donde  hecho  y  ficción,  realidad/razón  e imaginación  (otros  modernos  pilares),  implosionan  por  el  alcance  distorsivo  de  aquel caleidoscopio. Para trazar con esta imagen la (in)distinción entre hecho y ficción Haraway se remonta  (1990)  a  la  etimología  de  la  palabra  “hecho”,  que  remite  a  la  acción  humana,  a  las hazañas humanas. Los actos, las acciones humanas, estarían a la raíz de lo que comprendemos como “hecho”, no sólo a la raíz lingüística de los mismos sino en su raíz histórica. “Hecho” se refiere  a  un  pasado  participio  en  donde  las  cosas/acciones  ya  han  pasado,  y  la  manera  de conocer ese momento histórico es mediante la experiencia, el testimonio o la interrogación. Esta lectura y reflexión crítica sobre lo que es un “hecho” camina a contrapelo de la interpretación clásica de la objetividad científica que lo entiende como algo dado, fáctico, un dato (puro y duro) a ser descubierto. La ficción aparece en este esquema androcéntrico, como el lado opuesto al hecho: pertenece al mundo de la fantasía, pero no del ser, es la fabricación de los hechos (o su duplicidad)  en  mundo  que  podría  ser  pero  no-es.  Etimología  de  ficción:  acto  de  intervenir, modelar, formar, inventar y fingir. A su vez, en el mundo de la poesía la “buena ficción” nos hace creer que es posible revelar y experienciar -a través de ella- las verdaderas naturalezas de una situación, de (des)encuentros y de distintas experiencias. Esto le permite a Haraway afirmar que la noción de ficción se mueve en una dialéctica entre lo verdadero como posible (de la poesía) y lo artefactual (lo fingido, creado, modelado), pero no en la vereda opuesta a los hechos, éstos se oponen a la opinión, al prejuicio pero no a la ficción. Ambos, hecho y ficción remiten a los actos humanos  (creadores,  creativos,  voluntariosos,  conscientes  e  inconscientes,  fingidos, modelados). A través de este rastreo, nuestra pensadora va a afirmar entonces que los hechos son también historias y narraciones, en tanto se ven modeladas por una cadena de montajes de actores semióticos-materiales. Cómo un “hecho” en tanto dato fáctico es presentado se vuelve crucial al momento de analizarlo: qué estética y qué ética presentará según cómo se pongan en juego sus partes, su expresión verbal y el recorte de su historia. Así, la historia de la ciencia aparece como una narrativa sobre la historia de significados tecnológicos y sociales para y en virtud  de  la  producción  de  hechos,  lo  que  también  nos  señala  que  ninguna  experiencia  (ni ninguna visión) es directa, siempre estarán mediadas por historias, narrativas y todo un conjunto de  tecnologías  semiótico-materiales  (sobre  dispositivos,  discursos,  instrumentos,  lógicas)  que CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

guiarán la visión, la comprensión y la experiencia, el ejemplo de la presentación de dioramas en museos, que vimos en el apartado anterior, auspicia de ensayo de estas ideas.  

 

La humanidad: ¿otra artefactualidad?

Llegamos al último apartado hacia el final del trabajo y el objetivo que nos interesaba. ¿Dónde queda lo humano en esta imaginaría corporal cyborg? La fuerza de esta imaginería opera por contagio  y  contaminación,  dos  acciones  que  impiden  que  algo  permanezca  impermeable  y encerrado en sí mismo, impoluto sentido de la identidad sustancial, del origen, del telos y de la imagen  sagrada:  “Desde  el  punto  de  vista  de  una  ontología  basada  en  la  mutación,  en  la metamorfosis y en la diáspora, la restauración de una imagen sagrada original puede ser una broma  pesada”  (1995,  p.  390)  ¿Puede  ser  entonces  lo  humano  la  excepción  de  una  broma pesada? 

Sin  dudas  la  potencia  artefactual  de  la  imaginería  cyborg  llega  hacia  las  fronteras  de  lo humano. Dos cuestiones aquí nos importan para desanudar este tejido: la experiencia humana, su singularidad material; y, la conciencia, elemento que ha sido por antonomasia propio de lo humano. En principio, toda singularidad que ocupa un lugar, como vimos, es un nodo relacional semiótico-material generativo de significados, colaborador de otros hábitats y cuerpos. El cuerpo humano no escapa a esta lógica, está hecho de miles de células que mueren y se regeneran, que  se  alimentan  del  sol,  el  óximeno  de  las  plantas  y  el  smog  de  la  contaminación  urbana, bacterias  y  virus  de  los  que  somos  eternos  y  finitos  pasajes,  por  no  contar  los  afectos  y afectividades que nos hacen hacer, decidir y senti-pensar en diversas situaciones de nuestra vida cotidiana. Esto no quiere decir que no haya experiencia singular, toda experiencia como punto de vista parte de la ocupación que un cuerpo hace de un lugar, lo que sí significa es que esa experiencia es posibilitada por un conjunto colectivo de actores y de medios. En este sentido es que Haraway propone, a través de los trabajos y su alianza con Lynn Margulis,  el término de holoente u holobionte para “nombrar ensamblajes simbióticos, en cualquier escala espacial o temporal, más similares a nudos de diversas relacionalidades intraactivas en sistemas dinámicos complejos” (2019, p. 101, para la referencia ver nota 4 de p. 100), en donde simbiosis/simpóiesis e intraacción -término proveniente de Karen Barad (2007)- tienen un papel un fundamental al designar el primer término, enredos habitacionales e identitarios del generar-con, hacer-con y devenir-con;  mientras  que  el  segundo  término,  da  cuenta  del  tipo  íntimo  de  relación  que  no implica dos términos que interactúan entre sí sino una interacción que genera los términos o, de otra  manera,  los  pliegues  de  una  acción.  Esta  intra-acción  simbiótica  hace  de  los  enredos identitarios una “la intimidad entre desconocidos” en donde lo simbiótico no siempre quiere decir “sinónimo de mutuamente beneficioso” (Ibídem).  

Pero, como el fundamento de esta imaginería es la relación, no se trata de desandar un bloque y pasar al otro. Consideramos que hay un elemento que fusiona tanto la experiencia singular humana  como  su  correlato,  la  conciencia,  y  que  hace  de  trinchera  principal  en  la  resistencia CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

contra  este  caleidoscopio  cyborgiano.  Desde  nuestra  lectura  y  según  lo  trabajado  hasta  el momento, sostenemos que dicho elemento es el nodo -también actor semiótico material- del par sexo-género que ha constituido, en términos de Judith Butler, la matriz de inteligibilidad humana 2010). Como sostiene María Lugones, pero desde otra perspectiva, Donna Haraway señala la artefactualidad de la conciencia, de la experiencia y, específicamente, de lo denominado como “experiencia femenina” en algunas teorías feministas del siglo pasado -aunque no por ello no están  al  momento  actualizadas-  (1995,  p.  190,  209).  El  género  como  el  sexo  -la  asignación sexual-  no pertenece a  los  cuerpos,  pertenecen  órganos  en  su  infinidad  de  intra-acciones  y simbiosis con las fronteras permeables que hacen piel entre un adentro y un afuera. “Hombre” y “Mujer” son tropos condensados de significados situados histórica, política y geográficamente, que en la interface con otras marcas –“nación, generación, clase, linaje, color y muchas otras cosas” (Haraway, 2004, p. 51)- se diferencian y se asemejan. Tanto el género/sexo como la raza son categorías políticas experienciales, relacionales y versátiles “altamente entrelazadas y casi inseparables  analíticamente”  (Haraway,  2004, p.  44)  que  no  tratan  sobre  sujetos preconfigurados,  estas  “formaciones -no  esencias-  raciales,  sexuales,  de  clase  y  de  género fueron, desde el inicio, máquinas raquíticas y peligrosas para proteger los poderes y ficciones imperantes de la masculinidad civil europea” (ibídem, subrayado en este trabajo). Observación que coincide por un parte, con la realizada por Lugones: categorías ficcionales -no por ello menos reales- de la civilización europea, que anudan otras formaciones como, fundamentalmente, la de raza.  Por  esto  mismo  es que,  la  filósofa  argentina encuentra un ruido  en  la  yuxtaposición  de categorías  entre  mujer  así  sin  más,  que  supone  la  raza  blanca  y  burguesa,  no  ajustable completamente  al  modelo  humano  de  Hombre,  pero  que  en  tanto  compañera  entra  en  el espectro, y otras categorías raciales que no condicen con el Hombre-Mujer blanco pero a las que fuerzan a comprenderse bajo esa inteligibilidad. En palabras de Haraway:  

 

No existe nada en el hecho de ser «mujer» que una de manera natural a las mujeres. No existe incluso el estado de «ser» mujer, que, en sí mismo, es una categoría enormemente compleja construida dentro de contestados discursos científico-sexuales y de otras prácticas sociales. La conciencia de género, raza o clase es un logro forzado en nosotras por la terrible experiencia histórica de las realidades sociales contradictorias del patriarcado, del colonialismo y del capitalismo (1995, p. 264). 

 

Es desde esta complejidad que la separación de los términos es  una ilusión y que deben analizarse según la situación y las grupalidades que los convocan. La intención aquí es poner en diálogo a ambas pensadoras con el fin de desestabilizar el “núcleo duro” de lo humano, a la vez que nos acercamos a una ontología interespecífica.  

Para Lugones, la división jerárquica entre humanos y no humanos, acercaba un gran abanico de seres no humanos (no blancos, no europeos) a la orden de la bestialidad, lo que justificaba, CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

por  su  salvajismo  carente  de  perfectibilidad,  todo  tipo  de  crímenes  en  pos  del  crecimiento civilizatorio.  En  esta  imaginería  corporal  de  una  ontología  artefactual,  la  bestialidad  impura  y contagiosa de los cyborgs, estos éteres de la quintaesencia (citado previamente), alcanzan un nuevo rango (Haraway, 1995, p. 257) que no es más el de las posiciones subyugadas sino el de un  nuevo  género  que  en  su  política  regenerativa  es  “una  posibilidad  local  que  cumple  una venganza global” (Haraway, 1995, p. 310), motivo por el cual interpelerá Haraway al sujeto del feminismo ¿Quiénes cuentan como “nosotras”? ¿Quiénes y cómo discuten esos parentescos? ¿Qué motiva nuestras alianzas? Y, nos preguntamos también ¿Puede la imaginería cyborg de una ontología artefactual interespecífica, codificar la piel de los anhelos políticos de una ecología feminista antiracista en la emergencia en la que vivimos? No hay una respuesta concluyente ni mucho menos que no pretenda ser puesta en discusión, sí sostenemos que estas propuestas no son de monta menor y que, muy al contrario, se necesita una torsión en la manera de pensar y de  concebir una  antropología  más  allá  de  lo  humano  y  lo  individual,  si  queremos acompañar desde las disciplinas que nos tocan, las luchas que existen y que vienen. 

 

Consideraciones finales 

El interés del trabajo por la problematización de lo humano, perseguía el objetivo de repensar los criterios desde los cuales se materializan los cuerpos, cobrando así diferentes estatus en la esfera  política.  Esta  adquisición  o  despojo  de  los  cuerpos  es  multiforme  y  dinámica según  la encarnación  que  tengan  los  mismos  en  relación  a  las marcas políticas  e  históricas  de  raza, sexo/género,  especie,  capacidades  etc.,  que  tengan  en  el  entramado  de  poder  donde  se encuentren. Este entramado fue caracterizado como el sistema moderno colonial de género, que instaura una división jerárquica entre los cuerpos basada sobre una concepción ontológica que separa naturaleza de cultura, atribuyéndole al segundo término y otros subsecuentes (libertad, perfectibilidad, hombre, razón, progreso, civilización) mayor valor que el primero, en tanto puede mejorar y progresar en la historia. El rostro del representante de este ámbito, el lugar propio del mundo  político  y  público,  es  el  Hombre,  el  rostro  de  la  Humanidad.  Sin  embargo,  esta  cara difícilmente  representa  a  todos  los  habitantes  del  mundo,  incluidos  aquellos  de  su  misma especie, quedando por fuera de su alcance los otros de aquél humano: cuerpos racializados y generizados,  marcas  en  las  que  nos  centramos  principalmente  desde  los  trabajos  de  María Lugones y Donna Haraway. El punto principal en donde encontramos que ambas pensadoras pueden  dialogar,  es  en  el  acierto  que  considera  el  abismo  ontológico  entre  humanos  y  no humanos, cultura y naturaleza, lo que permite acercar al segundo término todo lo considerado ya sea como bestial y salvaje o recurso inerte y pasivo, justificado de ser manipulable y forzado bajo lógicas coloniales, capitalistas y extractivistas, en virtud de su perfectibilidad y el ingreso al sistema de la economía y el consumo global. Sostuvimos que estas prácticas son habilitadas por una perspectiva de mundo, una ontología determinada que las permiten y las sostienen, se ven CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

legitimadas  en  un  marco.  En  este  sentido,  nos  referimos  al  comienzo  del  trabajo  por  una metodología refractaria  de  las figuraciones e  historias  que  nos  atraviesan,  en  pos  de  pensar desde la disciplina que nos atiene, y ejercitar prácticas y alianzas para un mundo más habitable en  donde  la  construcción  de  refugios  horizontales  sea  posible.  La  propuesta  del  trabajo  fue presentar un recorrido posible hacia la configuración de una ontología relacional, interespecífica. Para ello nos basamos en la imaginaría cyborg como una imaginería corporal que, lejos de sellar la identidad de los cuerpos en lugares intrínsecos a los mismos, propone repensar las fronteras corporales  desde  alianzas  arriesgadas  y  una  política  del  parentesco,  desde  organismos microcelulares hasta otros posibles. La figura del cyborg nos permitió salir del laberinto de los dualismos modernos, a la vez que implica -como todo cuerpo- un mapa de poder e identidad que nunca es inocente (Haraway, 1995, p. 309) que hace que el cuerpo no sea una masa inerte a la espera del lenguaje y la cultura (Haraway, 1995, p. 184) así como la experiencia (y luego los sujetos tanto individuales como colectivos) sean un constructo artefactual (donde hecho y ficción van de la mano), nunca presupuesta ni prefigurada por una esencia en particular. En este sentido, toda visión -como alianza- y cuerpo implica inevitablemente un posicionamiento que, en tanto atravesado por marcas del poder, nunca puede ser inocente. Es en esta línea que la figura del cyborg puede ser vista desde dos perspectivas: como un enemigo monstruoso que amenaza contra lo humano y la posibilidad de su supervivencia en la tierra en donde prima la narrativa del apocalipsis y la seguridad y defensa nacional; y como una posibilidad para repensar los cuerpos, las  alianzas,  parentescos  y  otras  potencialidades  estratégicas  para  habitar  en  esta  tierra.  El desafío, sostiene Haraway, es poder ver doblemente: alejarse de la visión única que produce peores ilusiones que la doble de monstruos de muchas cabezas (Haraway, 1995, p. 263), en esas miradas diferenciales se encuentra “la pérdida irreparable de la ilusión de lo único” (Ibídem, p. 209) que antes que atemorizarnos, puede alentarnos a la práctica arriesgada del parentesco cyborg,  una  alianza contra la  identidad  y  la  supervivencia  colectiva  -no  inocente  ni  siempre colaborativa-. Invitamos a volver al poema presentado en el epígrafe que dio inicio al presente trabajo: “¿Nunca se te ocurrió cómo sería si en lugar de manos tuvieras garras o raíces o aletas, cómo sería si la única manera de vivir fuera en silencio o… (...)?”.  

 

Sección de apoyo didáctico 

 

Bibliografía básica recomendada 

Escobar,  A.  (abril,  2016).  Sentipensar  con  la  Tierra:  Las  Luchas  Territoriales  y  la  Dimensión 

Ontológica de las Epistemologías del Sur. Revista de Antropología Iberoamericana. 11 (1), 

11-32. 

Foucault (2011). Historia de la sexualidad I La voluntad del saber. México: Siglo XXI CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Kant, I. [1784] (1992). ¿Qué es la ilustración? En Filosofía de la historia. Prólogo y traducción por 

Eugenio Ímaz. México: Fondo de cultura económica 

Maldonado-Torres, N. (2007). Sobre la colonialidad del ser: contribuciones al desarrollo de un 

concepto. En S. Castro-Gómez y R. Grosfoguel (eds.) El giro decolonial Reflexiones para una 

diversidad epistémica más allá del capitalismo global  (pp.  127-168).  Bogotá:  Siglo  del 

Hombre. 

Mignolo, W. (2000). La colonialidad a lo largo y a lo ancho: el hemisferio occidental en el horizonte 

colonial  de  la  modernidad.  En  E.  Lander  (ed.) La colonialidad del saber: eurocentrismo y 

ciencias sociales. Perspectivas latinoamericanas. Buenos Aires: Clacso. 

 

Bibliografía complementaria 

Amorós, C. (1994). Espacio público, espacio privado y definiciones ideológicas de 'lo masculino' 

y 'lo femenino'. En Feminismo, igualdad y diferencia (pp. 23-52). México: UNAM-PUEG.   

Ciccia,  L.  (2022). La invención de los sexos. Cómo la ciencia puso el binarismo en nuestros 

cerebros y cómo los feminismos pueden ayudarnos a salir de allí. Bs. As: Siglo XXI. 

Fausto  Sterling,  A.  (2006). Cuerpos sexuados. La política de género y la construcción de la 

sexualidad. Barcelona: Melusina. 

Grosfoguel, R. (diciembre, 2013) Racismo/sexismo epistémico, universidades occidentalizadas 

y los cuatro genocidios/epistemicidios del largo siglo XVI. En Revista tábula rasa. Visto en  

https://revistas.unicolmayor.edu.co/index.php/tabularasa/article/view/1310/2554  

Retamozo,  M.  (2006).  Notas  en  torno  a  la  dicotomía  público-privado:  una  mirada  política. 

Reflexión Política. Revista del instituto de Estudios Políticos (Colombia), (16), 25-36.  

 

Sitios web 

Videos sobre Donna Haraway:  

https://www.youtube.com/watch?v=UwfJJMaRV_c&ab_channel=CEPHCISUNAMMX  

https://www.youtube.com/watch?v=eaoXxCvqbU0&ab_channel=MuseoUniversitarioArteContem

por%C3%A1neo 

 

Guía de actividades 

1 - ¿Qué implica una visión difractaria?

CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

2 - ¿Cómo se define una figuración y cómo se relaciona esta con las narrativas? ¿En qué ejemplo se basa Donna Haraway para ilustrar esto? ¿En qué otro podríamos pensar?

3 - ¿Qué implica el sistema moderno colonial de género? ¿Por qué la división ontológica entre humanos y no humanos habilita cierto tipo de ética hacia la naturaleza y los cuerpos racializados? ¿Qué sostiene Lugones al respecto? 

4 - Acorde a lo presentado en el texto ¿Cómo podemos concebir un cuerpo? 

5 - ¿Cuáles son las características principales de la figura cyborg? 

6  -  ¿En  qué  sentido  la  imaginaría  cyborg  en  tanto  imaginería  corporal  puede  configurar  una ontología relacional interespecífica? 

7 - ¿Qué implica concebir a la naturaleza como una artefactualidad? ¿Cómo se relaciona este concepto con términos como holobionte y naturo-cultura?

 

Referencias bibliográficas

Butler, J. (2010a). Marcos de guerra, vidas lloradas. México: Paidós 

Butler, J. (2010b). Cuerpos que importan: sobre los límites materiales y discursivos del ‘sexo’. 

Buenos Aires: Paidós 

De Beauvoir, S. (2015). El segundo sexo. Madrid: Cátedra. 

Deleuze, G. y Guattari, F. (1991). ¿Qué es la filosofía? Barcelona: Anagrama 

Dussel, E. (2012). 1492. El encubrimiento del otro (hacia el origen del mito de la modernidad). 

Buenos Aires: Docencia. 

Grasso, G. (diciembre, 2021). Un viaje en tres dimensiones. En Revista Museo No 33. Fundación 

Museo de La Plata.  

Haraway, D. (1990). Primates Visions, Gender, Race and Nature in the World of Modern Science. 

New York: Routledge. 

Haraway, D. (1995). Ciencia, cyborgs y mujeres, la reinvención de la naturaleza. Madrid: Cátedra 

Haraway,                                   D.                                   (2004).  

Testigo_Modesto@Segundo_Milenio.HombreHembra©_Conoce_Oncoratón ®. Feminismo y 

tecnociencia. Barcelona: UOC. 

Haraway, D. (2015). El patriarcado del osito Teddy. Taxidermia en el jardín del edén. Barcelona: 

Sans Solei CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Haraway,  D. (2017). Manifiesto de las especies de compañía: Perros, gentes y otredad 

significativa. Córdoba: Bocavulvaria  

Haraway,  D. (2019). Seguir con el problema. Generar parentesco en el Chthuluceno.  Bilbao: 

Consonni. 

Latour, B. (2007). Nunca fuimos modernos. Ensayo de antropología simétrica. Argentina: Siglo 

veintiuno 

Lugones, M. (enero, 2008). Colonialidad y género. Tabula Rasa No (9), 73-101. 

Lugones,  M.  (2012). Subjetividad  esclava,  colonialidad  de  género,  marginalidad  y  opresiones 

múltiples. Pensando los feminismos en Bolivia.  Visto  por  última  vez  el  28/11/2022  en 

http://rcci.net/globalizacion/2013/fg1576.htm

Palermo, Z. (noviembre-mayo, 2019). Pensar contra el género. REVCOM. Revista científica de 

la red de carreras de Comunicación Social No (9). UNLP.  

Rich, A. (1996) [1986] Heterosexualidad obligatoria y existencia lesbiana. En DUODA. Revista 

d'Estudis Feministes. Núm. 10, 15-42. 

Quijano, A. (1992). Colonialidad y modernidad/racionalidad. Revista Perú Indígena. 13(29), 11-

20.  Recuperado  de: https://www.lavaca.org/wp-content/uploads/2016/04/quijano.pdf  última 

visita: 04/08/2022 

Walsh, C. (2016). Sobre el género y su modo-muy-otro. En P. Quintero (Comp.). Alternativas 

descoloniales al capitalismo colonial/moderno  (pp.165-181).  Buenos  Aires:  Ediciones  del 

Signo. 




CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

 

SEGUNDA PARTE 




CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

 

CAPÍTULO 5 

Un recorrido por las subjetividades políticas de 

Donna Haraway: acerca de cíborgs, monstruos y 

especies compañeras 

Anabella Di Pego 

 

En este trabajo nos proponemos explorar el cíborg, los monstruos y las especies compañeras como figuras políticas a lo largo del pensamiento de Donna Haraway. Esperamos así ofrecer una clave de lectura para aproximarnos a su obra transitando diversos momentos y abordando los desplazamientos y puentes que pueden tenderse entre estas formas de pensar la subjetividad a la vez que delinear la concepción de lo político que se despliega en torno de las mismas. Desde la publicación de su ensayo “Manifiesto cíborg”31 en 1985, la perspectiva de Donna Haraway se ha consolidado como una referencia insoslayable para afrontar los problemas de nuestro tiempo. Para  la  organización  de  su  vasta  producción  proponemos  delimitar  dos  grandes  períodos tomando algunos textos emblemáticos que recorreremos siguiendo el hilo de la problemática de las figuras para pensar la subjetividad y de las concepciones políticas que habilitan.  

En el primer apartado, abordamos las disrupciones que el cíborg introduce respecto de la noción de sujeto y de lo humano con sus dualismos constitutivos, entablando un diálogo con “La promesa de los monstruos” aparecido en 1991, en donde estas subjetividades inapropiadas e inapropiables  se  piensan  a  partir  de  la  noción  de  “posición  de  sujeto  cíborg”.  Estos  textos comprendidos a lo largo de la década del ochenta y comienzos de los noventa, nos permiten reconstruir su posicionamiento por esos años, asentado ciertos postulados que permanecen en la base de su abordaje posterior. El cíborg y los monstruos muestran otra visión de la subjetividad  signada por potentes impurezas, hibridaciones y ensamblajes, a partir de lo cual la política misma  como  actividad  exclusivamente  humana  y  sustentada  en  la  representación  y  la  reproducción resulta  subvertida  dando  lugar  a  una  política  regenerativa  de  la  articulación  de  afinidades  y diferencias entre multiples actores humanos, no humanos, orgánicos, inorgánicos y maquínicos, entre otros. 

En el segundo apartado, nos ocupamos del “Manifiesto de las especies de compañía” [2003] dilucidando  las  torsiones  que  introduce  respecto  del  cíborg  y  empalmando  con  la  política reparadora y a la vez narrativa para hacer frente a los desafíos y limitaciones del Antropoceno y 

31 Seguimos el título en inglés “Cyborg Manifesto” que fue traducido al español como “Manifiesto para cíborgs” (Haraway, 1995, pp. 251-311). 

CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

del  Capitaloceno.  En  su  libro, Seguir con el problema  [2016],  la  política  adquiere  tintes reparadores ante la proliferación de extinciones, pauperizaciones, extracciones y genocidios. En el  horizonte  del  Chthuluceno,  la  política  requiere  de  una  reconsideración  urgente  del pensamiento y de la narrativa para recoger el legado del pasado y delinear otros presentes y futuros posibles. El trabajo se cierra con conclusiones que recuperan los principales aportes del recorrido realizado a la vez que invitan a “seguir con el problema” en estos tiempos aciagos, en los  que  el  pensamiento  de  Haraway  no  se  rinde  ni  al  pesimismo  ni  al  optimismo,  esbozando formas  de  vivir-con  y  de  morir-con  que  permiten  delinear  resurgimientos  y  florecimientos parciales en este mundo dañado. 

 

De cíborgs y monstruos en el marco del artefactualismo 

Donna  Haraway  es  una  pensadora  que  ha  indagado  los  temores  y  peligros  de  nuestros tiempos pero también sus posibilidades imaginarias y materiales. Desentraña los caminos de la ciencia moderna sustentada en el dualismo entre naturaleza y cultura (o sociedad), a la vez que explora la potencia de la ciencia ficción para esbozar un lugar-otro, un presente distinto pero ausente  y  sin  embargo  posible.  La  figura  del  cíborg  le  permite  desarmar  tres  “dualismos antagónicos”  estructuradores  de  las  prácticas  y  lógicas  de  dominación  imperantes: hombre/humano-mujer, hombre/humano-animal, hombre/humano-técnica, a la vez que abrir el imaginario de “un mundo sin géneros, sin génesis y, quizás, sin fin” (Haraway, 1995, p.254). Lo humano  se  ha  delineado  en  torno  del  varón,  blanco,  europeo  en  oposición  a  las  identidades feminizadas, racializadas y colonizadas, bajo el dominio de la técnica y distinguiéndose de los animales. El mito en torno del hombre sitúa un origen perfecto y se orienta hacia una finalidad salvífica o catastrófica. El cíborg es una forma de subjetividad que no tiene un origen impoluto sino que contamina y erosiona las distinciones nítidas, donde ya no es posible diferenciar varón y mujer, se vuelve equívoca la delimitación entre lo orgánico y lo técnico, y la distinción entre lo humano y lo animal cede frente a complejos procesos de imbricación.  

El “Manifiesto cíborg” nació a partir de la conferencia “Nuevas máquinas, nuevos cuerpos, nuevas comunidades: dilemas políticos de una feminista cíborg” que Haraway impartió en abril de 1983 en el Barnard College, una primera versión del texto apareció en un libro editado por Bernd-Peter Lange y Anna Marie Stuby en Berlin al año siguiente, y en 1985 se publicó con el título que hoy lo conocemos en la revista Socialist Review. Bajo el título “Manifiesto para cíborgs: ciencia, tecnología y feminismo socialista a finales del siglo XX” se publicó en 1991 como sexto capítulo del libro                                                                  32 Simians, Cíborgs and Women. The Reinvention of Nature. El manifiesto se presenta  como  un  ejercicio  blasfematorio  en  donde  el  cíborg  se  muestra  como  una  imagen injuriosa contra los dualismos antagónicos que operan como pilares modernos sacros del sujeto, 

32 Este libro se publicó en 1995 en español con traducción de Manuel Talens con un título leve y a la vez sustancialmente modificado: Ciencia, cíborgs y mujeres. La reinvención de la naturaleza.  CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

de la política y de la naturaleza. No se trata de una proyección ni de una idea regulativa, sino que de alguna manera “todos somos quimeras, híbridos teorizados y fabricados de máquina y organismo, en unas palabras, somos cíborgs” (Haraway, 1995, p. 254). Lo cíborg constituye así una ontología desde la cual repensar la política, en la que no hay un origen puro ni unificado, sino  que  expresa  el  conflicto  o  más  bien  la  confusión  entre  las  fronteras  de  la  máquina  y  el organismo.  

 

Un mundo cíborg podría tratar de realidades sociales y corporales vividas en las que la gente no tiene miedo de su parentesco con animales y máquinas ni de  identidades  permanentemente  parciales  ni  de  puntos  de  vista contradictorios. La lucha política  consiste en ver desde las dos perspectivas a la vez, ya que cada una de ellas revela al mismo tiempo tanto las dominaciones como  las  posibilidades  inimaginables  desde  otro  lugar  estratégico.  La  visión única  produce  peores  ilusiones  que  la  doble  o  que  monstruos  de  muchas cabezas. Las unidades ciborgánicas son monstruosas e ilegítimas. (Haraway, 1995, p. 263). 

 

Vemos  que  el  cíborg  conlleva  esa  dimensión  monstruosa,  amenazante,  que  desafía  las clasificaciones y dualismos establecidos, y a la vez es una especie de engendro bastardo del capitalismo  y  del  militarismo  pero  también,  nos  dice  Haraway,  del  socialismo  de  Estado. Ese carácter bastardo es lo que augura una rebelión contra sus orígenes y esa imposibilidad de ser meramente  reincorporado  al  orden  establecido  por  sus  “acoplamientos  inquietantes”  que  lo remiten  al  rango  de  la  “bestialidad”  (Haraway,  1995,  p.  257).  Las  identidades  sustantivas  y permanentes de la modernidad se ven fracturadas, empezando por la del Hombre autor de la Historia que se define excluyendo y negando a las mujeres, los animales y los bárbaros. Incluso las identidades “subalternas” fueron pensadas de esta manera unitaria negando la diversidad y las exclusiones en que se fundan. Estas identidades también se fracturan y lo que parecía ser la Mujer muestra sus restricciones a las mujeres de color, de clases sociales bajas, de pueblos subalternos. A lo largo del manifiesto aparece en reiteradas ocasiones Hombre con mayúscula y Haraway advierte que lo que está en juego es “el fin del hombre” (1995, p. 274) que no sólo opera en  las  lógicas  dominantes  sino  que  se  expande  en  las  “tradiciones  discursivas  occidentales” (1995, p. 248) permeando al marxismo y al feminismo socialista y de las radicales blancas.  En este sentido, no resulta casual que poco después de aparecidas las mujeres como grupo histórico luego de la Segunda Guerra Mundial se haya comenzado a advertir que la categoría “mujer” encubría intereses contradictorios e identidades subordinadas, paradigmáticamente, las mujeres de color que no eran contempladas en este grupo ni tampoco en las luchas del movimiento por los  derechos  civiles.  Y  en  este  marco,  critica  al  feminismo  en  general  por  la  “participación irreflexiva en la lógica, en los lenguajes y en las prácticas del humanismo blanco y mediante la búsqueda de un terreno de dominación para asegurarnos nuestra voz revolucionaria” (Haraway, CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

1995, p. 275). Frente a las políticas de la pureza y la uniformización basadas en el sexo y la raza de  tintes  colonialistas,  el  cíborg  abre  el  juego  a  una  política  de  la  contaminación,  del entrecruzamiento,  del  mestizaje  y  de  la  hibridación,  dando  lugar  a  identidades  fragmentarias, parciales,  precarias  y  cambiantes  que  desfían  los  rótulos  identitarios  dominantes, resquebrajándolos y amenzándolos desde su monstruosidad constitutiva.  

El  texto  “Las  promesas  de  los  monstruos:  Una  política  regenerativa  para  otros inadaptados/bles” de Donna Haraway se publicó en inglés en el libro Cultural Studies editado por Lawrence Grossberg, Cary Nelson y Paula Treichler en la editorial Routledge y fue traducido al castellano y publicado en 1999 en la revista Política y Sociedad de la Universidad Complutense de Madrid. Recientemente ha aparecido en castellano el libro Las promesas de los monstruos. Ensayos sobre Ciencia, Naturaleza y Otros inadaptables  (2019a)  de  Donna  Haraway,  cuyo primer  capítulo  contiene  este  texto.  Una  divergencia  que  puede  apreciarse  entre  ambas versiones  es  consignar  “otros  inapropiados/bles”  o  “inadaptados/ables  otros”  para  el  término “inappropriate/d  Others”.  Nos  parece  importante  utilizar  la  expresión  “otros  inapropiados/bles” porque remite no sólo a un modo de ser inapropiado o inadaptado sino que también desestabiliza con  su  carácter  inapropiable  el  paradigma  jurídico-político  de  la  propiedad33.  Este  complejo ensayo  aborda  diversas  cuestiones  y  problemáticas,  entre  las  que  nos concentraremos  en  el artefactualismo diferencial, el aparato de producción corporal, la posición del sujeto cíborg, y por último la concepción de la naturaleza y su vínculo con lo social y lo cultural. 

La indagación en este texto, como advierte Haraway, no se encuentra guiada por intereses modernos –tales como el progreso racional de las ciencias, una naturaleza rudimentaria y una construcción  social  de  la  ciencia  basada  en  intervenciones  exclusivamente  humanas–,  ni posmodernos puesto que ambos presuponen cierta concepción de lo moderno34. La reflexión será  puesta  al  servicio  de  una  historia  amoderna35  que  entiende  la  ciencia  como  cultura, inscribiéndola en la ausencia de comienzos, ilustraciones y finales, a la vez que sustentada en una  geometría  no  progresiva  de  interacciones  permanentes  y  de  patrones  múltiples  que construyen las vidas y los mundos, lo humano y lo no humano. 

El ensayo que nos ocupa parte de la constatación de un “implacable artefactualismo”, es decir, de un artefactualismo que impera a partir del productivismo moderno y que no se trataría de doblegar o mitigar, sino frente al cual, el texto despliega un “artefactualismo diferencial/opositivo” sustentado en otros inapropiados/bles y localizado en la posición del sujeto cíborg. El recorrido del  texto  hilvana  la  ciencia,  el  feminismo  y  el  antirracismo,  mostrando  la  importancia  de  la 

 

33 A pesar de que seguiremos la versión del libro (Haraway, 2019a), utilizaremos la expresión “otros inapropiados/bles” como consigna la traducción publicada en Política y Sociedad (Haraway, 1999). 34  Aquí  encontramos  un  primer  desplazamiento  respecto  de  la  orientación  posmoderna  desde  la  cual  se  situaba  el manifiesto cíborg, describiéndose como “un esfuerzo para contribuir a la cultura y la teoría feminista socialista de una manera postmoderna, no naturalista” (Haraway, 1995, p. 254). Para un tratamiento de los desplazamientos problemático-conceptuales que se producen entre “El manifiesto cíborg” y “Las promesas de los monstruos” puede consultarse el texto “Más acá del posthumanismo y de lo posthumano. Seguir con el problema en compañía de Donna Haraway” (Di Pego, 2021, pp. 192-201). 

35 Inscribiéndose así en la perspectiva de Bruno Latour en su célebre libro Nunca fuimos modernos (2007). CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

confluencia de los estudios sobre la ciencia, la biología y la cultura, a la vez que de los hechos y de la ficción, de la teoría y de las historias y relatos.  

 

Los relatos siempre más generosos, más espaciosos que las ideologías; por ello, constituyen una de mis esperanzas más firmes. Quiero saber cómo habitar en  las  historias  y  en  los  relatos,  en  lugar  de  renegar  de  ellos.  Quiero  saber cómo  vivir  críticamente  tanto  en  los  nuevos  parentescos  como  en  los heredados, de un modo que no sea condenatorio ni celebratorio. Quiero saber cómo  ayudar  a  construir  relatos  en  marcha  antes  que  historias  cerradas. (Haraway, 2019a, p. 16). 

 

El ensayo de Haraway despliega relatos a la vez que procura producir teoría que nos permita orientarnos, saber cómo movernos y a qué temer en el artefactualismo imperante. Esta teoría se presenta  como  un  “pequeño  dispositivo  de  observación”  que  en  lugar  de  buscar  efectos  de distanciamiento, busca efectos de conectividad, encarnación y responsabilidad. Se trata de un aparato óptico que antes que reflejar produce la difracción de los rayos. Así mientras la reflexión y la refracción suponen el desplazamiento de lo “mismo” en forma de reflejo o reproducción, la difracción implica la interferencia por la desviación de la onda con sus efectos diferenciales. La ciencia ficción es un ejercicio de difracción y de ahí que cohabite de manera constitutiva con la teoría como dispositivo óptico.   

Una de las cuestiones a reconsiderar es la concepción de la naturaleza emplazada como lo “otro” en las historias del colonialismo, del racismo, del sexismo y de la dominación de clase, lo que ha dado lugar a una relación de reificación y posesión. Haraway considera la naturaleza como un topos, es decir, como un tópico para la consideración y a la vez como un lugar común sobre el que reconstruir la cultura pública. La naturaleza es una construcción, un artefacto, pero entendido como un tropos que supone cierta desviación y desplazamiento. Esta advertencia nos permitirá  esclarecer  por  qué  este  carácter  construido  de  la  naturaleza,  es  decir,  este artefactualismo  de  la  naturaleza,  no  embona  directamente  con  el  antroponcentrismo  y  el productivismo eurocéntrico, cuyo punto culminante es el  humanismo con su postulado de que el hombre  lo  hace  todo  –incluso  a  sí  mismo–  a  partir  del  mundo  como  un  recurso  sujeto  a  sus designios.  

Ante estas posibles derivas, la perspectiva de Haraway, tal como ella nos advierte, realiza dos  movimientos  o  giros  frente  al  artefactualismo  dominante.  Por  un  lado,  se  despoja  de  la historia de la ciencia y de la tecnología como paradigma del racionalismo. Por otra parte, repiensa los actores implicados mostrando la interacción de humanos y no humanos ya sea orgánicos e inorgánicos.  Nos  detendremos  brevemente  en  esta  cuestión  dado  que  en  el  abordaje productivista hay un único actor, es decir, sólo el hombre es concebido como capaz de actuar, de crear, de tener agencia y de ahí su antropocentrismo. En relación con la producción de la CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

naturaleza,  Haraway  identifica    actores  y  actantes  no  humanos,  maquínicos,  orgánicos  e inorgánicos. Los actantes a diferencia de los actores operan no al nivel del personaje sino de la función, de manera que diversos personajes pueden dar lugar al colectivo funcional que conforma un actante. De este modo, Haraway está disputando a las teorías liberales sobre la voluntad – con  su  consabido  individualismo  metodológico–  la  prerrogativa  de  adjudicar  la  agencia  en exclusividad a los humanos36. Haraway emprende una colectivización de la agencia que supone considerar a los actantes no humanos, en un movimiento que radicaliza el descentramiento de lo humano. Y como veremos entre esos actores-actantes encontramos diversas entidades no humanas, maquínicas, orgánicas y textuales rebosantes de vida. “No todas las intervenciones y no todos los actores son humanos” (Haraway, 2019a, p. 16) sino que más bien remiten a un plexo  de  humanos  y  entidades  varias,  no  de  vínculos  utilitarios  sino  de  interdependencia  y agencialidad compartida.  

 

Aparato de producción corporal y posición de sujeto cíborg 

El  concepto  de  “aparato  de  producción  corporal”  nos  permite  adentrarnos  en  las particularidades del artefactualismo diferencial/opositivo. No se trata sólo de que la naturaleza no  preexiste  como  tal,  lo  mismo  sucede  con  los  organismos,  los  cuerpos  y  los  objetos  de conocimiento. Haraway sostiene que “los organismos no nacen, sino que son fabricados” (2019a, p. 39) parafraseando la célebre frase de Simone de Beauvoir de que no se nace mujer. Si la filosofía  desde  el  siglo  pasado  insiste  en  el  carácter  construido  del  sujeto,  es  decir,  en  su artefactualidad, ahora se trata de indagar y esclarecer el modo de producción de los organismos, de la naturaleza, de los objetos de las ciencias.  

Los organismos son entidades técnico-naturales que emergen de un proceso discursivo y en particular  del  discurso  de  la  biología.  Como  ya  advertimos,  los  humanos  no  son  los  únicos agentes implicados en esta construcción también encontramos a las máquinas, instrumentos y otros  compañeros  que  no  son  meros  “objetos”.  Haraway  utiliza  el  término  “actor  semiótico-material”  para  destacar  “el  objeto  de  conocimiento  como  una  parte  activa  del  aparato  de producción corporal, sin presuponer nunca la presencia inmediata de tales objetos” (2019a, p. 45).  En  este  punto,  establece  una  comparación  con  la  producción  literaria,  mostrando  que  el lenguaje es un actor fundamental (y no un mero instrumento) en la producción de un poema por ejemplo.  Del  mismo  modo,  los  objetos,  los  cuerpos,  los  organismos  son  “nudos  generativos semióticos-materiales”, cuyas “fronteras se materializan en la interacción social” entre actores-actantes “humanos y no humanos” (Ibídem). 

Los  cuerpos  biológicos  emergen  de  la  intersección  de  campos  y  aparatos  de  producción diversos:  la  investigación  biológica,  el  trabajo  literario,  las  prácticas  médicas,  las  prácticas 

36 Esta objeción también podría alcanzar a las perspectivas que aun no sustentándose en el individualismo metodológico en  tanto  delimitan  su  objeto  en  entidades  sociales  o  colectivas,  siguen  no  obstante  concibiendo  la  agencia  como prerrogativa de lo humano y de su plexo conceptual propio. CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

empresariales,  las  producciones  culturales  y  la  tecnología.  Los  organismos,  los  cuerpos  y  la naturaleza  no  preexisten  para  ser  investigados  sino  que  son  una  construcción  discursiva poderosa  que  resulta  de  las  interacciones  de  actores  semióticos-materiales  humanos  y  no humanos.  Pero  hay  otro  factor  implicado  en  esta  interseccionalidad  productiva:  el  coyote. Haraway recurre a este animal y personaje para poner de manifiesto el carácter escurridizo y burlón de la naturaleza, cuya artefactualidad resulta siempre irreductible (Baena, 2004, p. 111).  

En el marco de este artefactualismo, Haraway señala: “Las vidas se construyen; así que más nos  vale  llegar  a  ser  buenos  artesanos  en  colaboración  con  otros  actantes  del  relato.  Hay muchísimo por delante que reconstruir, empezando por más exploraciones mediante dispositivos ópticos provistos de filtros rojos, verdes y ultravioletas” (2019a, p. 44).  Al comienzo de su ensayo, había hecho referencia a los filtros de estos colores, explicitando su vínculo con “un socialismo todavía posible, un ecologismo feminista y antirracista, y una ciencia para el pueblo” (2019a, p. 29). Dado que lo que se encuentra en juego son formas de vida, la tarea política consistiría en producir, es decir, en gestar otras formas de vida. Como advierte Haraway no resulta casual al respecto  que  toda  tecnología  se  conciba  como  reproductiva.  Por  eso,  introduce  un  nuevo desplazamiento en su artefactualismo diferencial: ya no se trataría de utilizar la terminología de la reproducción sino la de la generación. En sentido estricto, la reproducción raramente ocurre puesto  que,  por  ejemplo,  en  el caso  de  las personas  eso  implicaría  la clonación. No se  trata entonces de reproducir –y menos “a través de los pesados términos bipolares homínidos”–, sino de desplegar la potencialidad generativa, es decir, de “la generación de nuevas formas” (2019a, p. 46). 

 

Si los relatos del hiperproduccionismo y la Ilustración han girado en torno a la reproducción  de  la  imagen  sacralizada  de  lo  Mismo  –de  la  única  copia verdadera,  mediada  por  las  tecnologías  luminosas  de  la  heterosexualidad obligatoria  y  la  autoconcepción  masculina–,  entonces  el  artefactualismo diferencial que trato de concebir podría dar paso a algo más. El artefactualismo se desvía del produccionismo; los rayos de mi dispositivo óptico se difractan en  lugar  de  reflejarse.  Estos  rayos  difractivos  componen  patrones interferenciales,  no  imágenes  reflejadas.  El  “efecto”  de  esta  tecnología generativa, el resultado de una preñez monstruosa, podría emparentarse con el de los “otros inapropiados/bles” de cineasta y crítica feminista americano-vietnamita Trinh Minh-ha. (Haraway, 2019a, p. 46) 

 

Sólo una preñez monstruosa podría generar nuevas formas de vida que permitan repensar la relacionalidad social. Los modos imperantes de vincularnos van desde la dominación jerárquica, la  incorporación  de  la  parte  al  todo,  pasando  por  la  protección  paternalista  y  colonialista,  la asimilación simbiótica, hasta la oposición antagonista y la producción instrumental. Se requiere de inapropiados/inapropiadas que se posicionen crítica y destructivamente frente a estos modos, CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

desplegando una  racionalidad  difractaria  (en  lugar  de  refractaria)  y  estableciendo  conexiones potentes que excedan la dominación. Los inapropiados y las inapropiadas no encajan en el taxón, son  marginales,  inclasificables  y  por  eso  mismo  tal  vez  también  resulten  inapropiables, rompiendo con el paradigma de la propiedad y lo propio para moverse en una interseccionalidad entre humanos, máquinas y organismos. 

La  localización  de  estos  otros/otras  inapropiados/bles  es  lo  que  Haraway  denomina  “la posición del sujeto cíborg” caracterizada por resultar de compuestos de lo técnico, lo textual, lo orgánico, lo mítico y lo político. De este modo, Haraway desanda y se posiciona críticamente respecto  de  tres postulados  nodales  de  la  concepción  tradicional del  Hombre:  (i)  la  identidad como unidad natural, dada o esencial basada en la lógica de la apropiación, de la incorporación o de la identificación taxonómica, (ii) el falogocentrismo vinculado a la comunicación perfecta y a las lenguas dominantes, (iii) la centralidad del estatuto “del hombre o de la mujer en tanto que humanos” (Haraway, 1995, p.306) con sus políticas de los límites y la reproducción. En ruptura con esta matriz , se erige la posición de sujeto cíborg como identidad bastarda, producto del hibridación, de la cruza, que no se deja clasificar y desafía los dualismos, a la vez que la escritura cíyborg basada en la fuerza narrativa del lenguaje, que no busca el código común sino que se rige por la heteroglosia, luchando y desplazando los límites y las historias heredadas. 

Retomando  el  manifiesto,  puede  apreciarse  que  la  concepción  del  cíborg  implica  una recofiguración radical de lo que entendemos por humano, por sujeto, por agente, puesto que lleva  a  cabo  el  quiebre  de  tres  límites  cruciales:  la  frontera  entre  lo  humano  y  lo  animal,  la distinción entre organismos (animales y humanos) y máquinas, y entre lo físico y lo no físico. Haraway repara en que no hay forma de establecer de manera convincente la separación entre lo humano y lo animal, puesto que ni el lenguaje, ni el uso de herramientas, ni el comportamiento social, ni los acontecimientos mentales pueden resultar definitorios. Advierte que mucha gente ya no siente la  necesidad de esa separación y que incluso varias ramas de “la cultura feminista afirman el placer de conectar lo humano con otras criaturas vivientes” (Haraway, 1995, p. 257). La bestialidad adquiere un nuevo rango y los cíborgs “lejos de señalar una separación entre las personas  y  los  otros  seres  vivos  […],  señalan  apretados  acoplamientos  inquietantes  y placenteros” (Ibídem). 

 También se difumina el dualismo entre los organismos vivientes y las máquinas sustentado en la vieja caracterización de éstas como carentes de movimiento por sí mismas e incapaces de decidir. A partir del desarrollo de las máquinas desde finales del siglo pasado, la diferencia entre lo natural y lo artificial se ha vuelto algo ambiguo y difícilmente determinable. En íntima conexión con esta última cuestión, se vuelve asimismo impreciso la distinción entre lo físico y lo no físico. La microelectrónica y posteriormente la nanotecnología, hacen de las maquinarias algo que se expande por todas partes pero resulta invisible. De este modo, aunque la tecnología es una vieja compañera de ruta de la civilización occidental, la miniaturización ha subvertido completamente nuestro vínculo con los mecanismos.  

CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

La posición cíborg entonces se erige allí donde se difuminan esos dualismos y distinciones modernas, dando lugar a formas de hibridación y conectividad que ya no pueden inscribirse en la polaridad de lo público y de lo privado y que se resisten al modelo tradicional de la familia.  Así, el cíborg como organismo cibernético híbrido de máquina y organismo es una realidad social a la  vez  que  una  ficción  que  desafía  las  fronteras  y  los  límites  establecidos  por  los  dualismos modernos. Desde esta perspectiva política socavadora de los límites y de las fronteras, el cíborg se emparenta con los monstruos que siempre han perseguido al imaginario occidental.  

 

Los  monstruos  han  definido  siempre  los  límites  de  la  comunidad  en  las imaginaciones  occidentales.  Los  centauros  y  las  amazonas  de  la  Grecia antigua establecieron los límites de la polis central del ser humano masculino griego  mediante  su  disrupción  del  matrimonio  y  las  poluciones  limítrofes  del guerrero con animales y mujeres. Gemelos no separados y hermafroditas eran el confuso material humano en la temprana Francia moderna, que basaba el discurso en lo natural y lo sobrenatural, en lo médico y lo legal, en portentos y enfermedades,  todo  ello  de  suma  importancia  para  el  establecimiento  de  la identidad moderna. Las ciencias evolucionistas  y del comportamiento de los monos  y  simios  han  marcado  las  múltiples  fronteras  de  las  identidades industriales  de  finales  del  siglo  XX.  En  la  ciencia  ficción  feminista,  los monstruos cíborgs definen posibilidades políticas y límites bastante diferentes de los propuestos por la ficción mundana del Hombre y de la Mujer. (Haraway, 1995, p. 308). 

 

Naturaleza social y política regenerativa de la articulación 

El  ensayo  de  Haraway  se  desplaza  por  distintos  espacios  –espacio  real,  espacio  exterior, espacio interior y espacio virtual– analizando imágenes populares que parecen convincentes y amigables pero que van revelando problemáticas ocultas y potentes estructuras de dominación. A la vez, aún es estos “tiempos verdaderamente monstruosos” (2019a, p. 60), emergen prácticas diferenciales  y  opositivas  que  permiten  delinear  posibilidades  semióticas  para  otros  lugares comunes y para una política regenerativa de la articulación. La concepción dominante del vínculo entre la naturaleza y la sociedad se encuentra atravesada por la idea de un momento mítico originario de coexistencia armónica entre ambas. La cuestión sería entonces tratar recomponer un vínculo sanador con la naturaleza como si la situación actual fuese sólo un efecto colateral no deseado.  De  este  modo,  el  relato  idílico  de  ese  tiempo  armonioso  perdido  se  viene  a complementar  con  el  relato  de  la  salvación  de  la  naturaleza  siendo  el  humano  el  héroe  y protagonista. Salvar a la naturaleza sería análogo a rescatar una pieza valiosa para su exposición en la vitrina de un museo, y se efectuaría a través de parques y reservas naturales amuralladas.  CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

La naturaleza es concebida así como lo otro de la sociedad, como algo dado originariamente en su pureza natural pero paulatinamente contaminado. Sin embargo, la naturaleza es “resultado dinámico de la historia y la biología humana” (2019a, p. 69) y de actores y actantes diversos, constituyendo ella misma una “entidad colectiva social (2019a, p.71) producto de interacciones entre humanos, otros organismos y tipos de actores no humanos. En este sentido, Haraway se refiere a la “naturaleza social” en donde desestabilizando la oposición naturaleza y sociedad, logra visibilizar sus interacciones constitutivas y diversas. Desbaratado ese relato de salvación de lo originario, no se trataría de preservar la naturaleza aislada en reservas ni de engrosar el patrimonio natural de la humanidad, dado que esto supone concebir la naturaleza como dada y como posesión de los humanos. A tal punto, nos encontramos inmersos en el paradigma de la propiedad que nos parece que la única manera de proteger algo es considerarlo como nuestro patrimonio, como algo a nuestra disposición.  

Se trataría más bien de desestabilizar esta imagen mítica de la naturaleza, para dar lugar a una organización diferente del territorio y de las personas, sustentada en la práctica de la justicia, en  donde  el  concepto  de  naturaleza  resulta  reestructurado.  Haraway  advierte  que  esta organización diferente sólo puede abrirse paso con una política que articule diversos actores y actantes humanos y no humanos, en donde la naturaleza sea concebida como compañera de ruta. Haraway trae a colación el proceso de organización de los pueblos de la selva amazónica para mostrar los desafíos de articulación que implica entre distintos actores: pueblos indígenas, personas  de  ascendencia  mixta  –como  los  productores  de  caucho–,  otros  organismos  y entidades no humanas y la selva como una entidad colectiva y compañera ineludible. De esta manera,  sólo  concibiendo  a  la  naturaleza  producto  de  la  relacionalidad  social  constitutiva, podemos dejar  de  verla como  un objeto  a  disposición,  como  un patrimonio  a preservar,  para incorporarla en una política generativa y articulatoria sustentada en la justica. En este sentido, Haraway  sostiene:  “No  habrá  naturaleza  sin  justicia.  Ambas  naturaleza  y  justicia,  objetos discursivos  cuestionables  y  encarnados  en  un  mundo  material,  se  extinguirán  o  sobrevivirán unidas” (2019a, p. 73). 

La exploración del ensayo de Haraway hacia un lugar-otro, entonces, no puede significar un “retorno” a la naturaleza, sino que más bien supone un movimiento “a través y al interior de una naturaleza social artefactual” (2019a, p. 80). Asimismo, ese lugar-otro tampoco resultará de la conquista del espacio exterior, aquel que en la visión imperante, resulta codificado de manera totalmente  genérica  y  negativa  (en  oposición  al  espacio  terrestre)  dando  lugar  a  relatos  de salvación futura. Si la naturaleza se codificaba como algo originario a ser salvado, el espacio exterior  se  presenta  como  una  salvación  de  cara  al  futuro.  Frente  a  esta  semántica  de  la salvación, Haraway sostiene que no necesitamos un “final feliz” sin un “final abierto” que desafía asimismo a las narrativas del Apocalipsis masculinista y patriarcal” (2019a, p. 114). Se trata como decía  en  el  “Manifiesto  cíborg”  de  una  escritura  que  desplazándose  de  esta  semántica  logre subvertir los relatos míticos sobre el origen y la salvación. A partir de una escritura cíborg se reabre la posibilidad de reconsiderar el vínculo entre “identidades” y “narrativas” en donde unas CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

y otras se imbrican constituyéndose mutuamente. En el último apartado de su manifiesto, titulado  “Cíborgs: un mito de identidad política” (1995, pp. 297-311), Haraway se ocupaba de esta tarea, apoyándose en “los narradores que exploran lo que significa estar encarnado en mundos de alta tecnología” (1995, p. 297) y basándose fundamentalmente en las construcciones de las mujeres de color y en los “yoes monstruosos” de la ciencia ficción feminista.

 

La escritura cíborg no será sobre la Caída, sobre la imaginación de la totalidad de un érase una vez anterior al lenguaje, a la escritura, al Hombre. La escritura cíborg trata del poder para sobrevivir, no sobre la base de la inocencia original, sino  sobre  la  de  empuñar  las  herramientas  que  marcan  el  mundo  y  que  las marcó  como  otredad.  Las  herramientas  son,  a  menudo,  historias,  cuentos contados  otra  vez,  versiones  que  invierten  y  que  desplazan  los  dualismos jerárquicos de las identidades naturalizadas. Contando de nuevo las historias sobre el origen, los autores cíborgs subvierten los mitos centrales del origen de la cultura occidental. Todos hemos sido colonizados por esos mitos originales, con sus anhelos de realización en apocalipsis. (Haraway, 1995, p. 300). 

 

El recorrido nos abre así la perspectiva de una “topografía de posibilidades combinatorias” (2019a, p. 115), un lugar-otro, habitado por colectivos humanos y no humanos, situado aquí y ahora, en donde confluyen implosionando el espacio real, el exterior, el interior y el virtual. El movimiento  a  través  de  estos  espacios,  nos  permite  así  reconstruir  la  dinámica  generativa  y articulatoria de actores colectivos ensamblados –naturaleza, organismos, maquinas, humanos, no  humanos–  a  la  vez  que  delinear  una  política  diferencial  que  emergen  de  los  otros inapropiados/bles.  De  manera  que  este  abordaje  de  la  naturaleza,  nos  permite  a  la  vez reconsiderar la política para dejar de concebirla como una actividad exclusivamente humana, emergiendo  en  su  lugar  como  una  tarea  que  articula  agencias  múltiples  de  humanos,  no humanos, organismos, máquinas, naturaleza, entre otres. 

Desde el título mismo de su texto, Haraway nos invita a pensar en una “política regenerativa” entre  las  promesas  de  los  monstruos  y  de  esos  otros  inapropiados/bles.  Quisiéramos  en  lo sucesivo reconstruir algunas de los desplazamientos más relevantes que introduce esta política regenerativa en relación con la concepción política imperante. Como su  nombre lo indica esta política se corre de la semántica de la reproducción de lo mismo, para pensar la generación como un proceso diverso y múltiple en el que se despliega “la generación de nuevas formas” (Haraway, 2019a, p. 46). La política reproductiva se basa en operaciones de reflexión y refracción, mientras que  la  política  regenerativa  procede  sobre  modelos  de  interferencia,  produciendo  efectos  de difracción.  

Quisiera  sugerir  que  los  cíborgs  tienen  más  que  ver  con  la  regeneración  y desconfían de la matriz reproductora y de la mayoría de las natalidades. Para las  salamandras  la  regeneración  tras  la  pérdida  de  un  miembro  requiere  el CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

nuevo  crecimiento  de  la  estructura  y  la  restauración  de  la  función  con  la constante posibilidad de gemelamiento o de cualquier otra extraña producción topográfica  en  el  sitio  de  la  herida.  El  miembro  crecido  de  nuevo  puede  ser monstruoso, duplicado, poderoso. Todas nosotras hemos sido profundamente heridas.  Necesitamos  regeneración  no  resurrección,  y  las  posibilidades  que tenemos para nuestra reconstitución incluyen el sueño utópico de la esperanza de un mundo monstruoso sin géneros. (Haraway, 1995, p. 310) 

 

Para proseguir, presentamos un cuadro esquemático que nos permitirá ir esclareciendo los movimientos disruptivos de la política regenerativa. 

 

Política liberal                                    Política regenerativa 

Reproducción                                Regeneración 

Representación                               Articulación y conexión 

Actor humano  Actores y actantes humanos y no humanos

Identidad (sustantiva)                             Afinidades y diferencias 

Defensa de límites y fronteras definidas  Política del cruce, la hibridación y las zonas 

fronterizas 

 

Tanto  la  ciencia  como  la  política  modernas  se  basan  en  una  semiótica  representativa,  en donde  el  científico  y  el  político  actúan  como  ventrílocuos  del  “otro”  representado.  La  política representativa se sustenta en operaciones de distanciamiento que hacen necesario hablar en nombre de quién no puede hacerlo. Los representados son construidos como receptores, como objetos que requieren de un portavoz que se erige en el único actor y de su tutelaje. Retomando a Bruno Latour, Haraway advierte la doble estructura de la representación, así a través de una serie de operaciones se moldean y alistan nuevos objetos, y luego los científicos –pero también los políticos–, hablan como portavoces de esos sujetos-objetos. De este modo, aun cuando se reconozca al mundo objetivo como actante, lo es sólo en la medida en que es representado, mientras que la autoría y el carácter de actor reposa exclusivamente en el representante. 

Corriéndose hacia una semántica política articulatoria, Haraway propone  pensar en lugar de operaciones de distanciamiento, operaciones de conexión y articulación basadas en disputas y lecturas en tensión. Esta política articulatoria da lugar a colectivos ensamblados que conectan a diversos  actores  y  actantes  humanos  y  no  humanos,  produciendo  un  desplazamiento  de  lo humano  y  una  colectivización  de  la  agencia  que  ya  no  es  concebida  como  prerrogativa  del hombre. La representación implica asimismo una cierta forma de “posesión de un recurso pasivo, CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

es decir, el objeto mudo, el despojado actante” (Haraway, 2019a, p. 79). La articulación permite pensar la agencia de los diversos actores implicados en la constitución de “entidades colectivas que hacen cosas en un campo de acción  estructurado y estructurante” (Haraway, 2019a, p. 78). 

El relato de la representación se encuentra íntimamente vinculado a la comunicación, puesto que se lleva a cabo primordialmente a través del discurso. Haraway advierte que “el discurso es solo uno de los procesos de articulación”, poniendo como ejemplo a la naturaleza que aunque desprovista de palabras “se articula elocuentemente” (2019a, p. 106). De modo que hay también un corrimiento respecto de la primacía del discurso y de la comunicación en la política liberal.  

 

La política de los cíborgs es la lucha por el lenguaje y contra la comunicación perfecta,  contra  el  código  único  que  traduce  a  la  perfección  todos  los significados,  el  dogma  central  del  falogocentrismo.  Se  debe  a  eso  el  que  la política  de  los  cíborgs  insista  en  el  ruido  y  sea  partidaria  de  la  polución, regodeándose  en  las  fusiones  ilegítimas  de  animal  con  máquina.  (Haraway, 1995, p. 302). 

 

La política imperante reposa también sobre la “identidad” de los sujetos y de los colectivos como algo estable y duradero, mientras que en virtud de las “diferencias” se requiere de una política de la articulación que se sustenta en la afinidad. El texto presenta diversos casos de grupos de afinidad, como, por ejemplo, las “Sustitutas Otras” y de su intervención en la acción del “Día de las madres y de las Otras” de 1987 en Nevada en ocasión de las manifestaciones antinucleares. La organización de esa acción colectiva dio lugar a una articulación entre el eco-feminismo, el movimiento antinuclear y los pueblos indígenas. A su vez, dentro del feminismo se produjeron disputas y una serie de lecturas en tensión en torno de la designación de la acción como “Día de la madre” no sólo por la comercialización que supone este día, sino por el refuerzo que efectúa de la reproducción heterosexual obligatoria. Así se logró que la denominación fuera “Día de la madre y de las Otras”, lo que permitía problematizar la equivalencia entre madre y mujer.  De  este  modo,  en  la  articulación  se  producen  luchas  por  las  diferencias  (no  por  la identidad),  procurándose  un  tratamiento  político  de  esas  diferencias  y  de  las  formas  de  vida diversas que no busca neutralizarlas sino potenciarlas en una coalición sustentada en la justicia social, los derechos humanos y la ecología. 

Esta política implica así el establecimiento de “articulaciones contingentes y generadoras de fricción”  (Haraway,  2019a,  p.  107).  Se  trata  de  buscar  pliegues  y  hendiduras para establecer conexiones  que  permitan  ensamblar  lo  diferente,  de  manera  análoga  a  los  invertebrados segmentados (insectoides y anélidos) que inspiran a la ciencia ficción. Esta construcción política “a través de la coalición – afinidad y no ya de la identidad” (Haraway, 1995, p. 265) nos permite pensar “como producir unidad política/poética sin basarse en una lógica de la apropiación, de la incorporación ni de la identificación taxonómica” (Haraway, 1995, p. 268). CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Por  último,  la  lógica  de  la  identidad  da  lugar  a  una  política  de  la  defensa  de  los  límites  y fronteras,  del  Estado-nación  pero  también  de  las  estructuras  de  dominación  de  raza,  clase  y género.  Es  necesario  proteger  y  demarcar  los  límites,  asegurando  su  no  traspasamiento,  es decir, que cada quien permanezca en su lugar asignado. En la situación suscitada por el Covid-19, los Estados reaccionaron reafirmando y profundizando esta política defensiva de los límites y las fronteras a través de la reclusión y del control del movimiento. En su lugar, Haraway nos propone  pensar  una  política  del  cruce,  de  la  hibridación  que  nos  permita  habitar  en  zonas fronterizas. En este sentido, encontramos en el cíborg “una experiencia íntima de las fronteras, de su construcción y de su destrucción” (Haraway, 1995, p. 310). De este modo, “la imaginería del  cíborg  puede  sugerir  una  salida  del  laberinto  de  dualismos  en  el  que  hemos  explicado nuestros cuerpos” (Haraway, 1995, p. 311) tanto a nivel individual como político. Se trataría en última instancia de la desestabilización de los límites y fronteras definidos con el auxilio de la figura del cíborg en tanto constituye “el colapso entre lo técnico, lo orgánico, lo mítico, lo textual y lo político” (Haraway, 2019a, p. 116). 

 

Con las especies compañeras hacia el Chthuluceno 

En el año 2003 aparece El manifiesto de las especies de compañía: perros, gente y alteridad 

significativa, cuya traducción al español es del 2016. Este segundo manifiesto de Haraway se encuentra explícitamente en diálogo con el primero de 1985, en donde ya advertía su utilización del  término  cíborg  de  forma  crítica  e  irónica  tomando  distancia  de  sus  usos  por  parte  de  los proyectos capitalistas y militaristas tecnohumanos. En ese entonces, era el tiempo de la Guerra de las galaxias y de Terminator37 en la década del ochenta signada por la alianza conservadora entre el presidente de Estados Unidos, Ronald Reagan, y la primera ministra de Gran Bretaña, Margaret  Tatcher.  Por  eso,  el  manifiesto  empeza  con  ese  impulso  irónico  y  blasfematorio procurando evitar tanto la celebración como la condena del cíborg, apropiándoselo como una figura de la hibridez, de la contaminación, que desprovisto de un origen unificado, disuelve los dualismos imperantes. Aunque ya entonces el cíborg planteaba un relato de interdependencia y correlación  entre  lo  animal  y  lo  humano,  lo  orgánico  y  lo  técnico,  no  puede  desprenderse completamente de la idea de ser algo hecho por el hombre. Persiste en el ideario del cíborg la huella  del  hombre  como  hacedor  cuasi  supremo,  productor  de  sí  mismo  y  del  mundo  que  lo rodea. Es cierto que la ironía de Haraway pretendía desactivar ese matiz pero hay tendencias muy  resistentes.  En  su  segundo  manifiesto  Haraway  repara  en  el  carácter  ciertamente complementario entre el cíborg y las especies de compañía: 

 

37 En la década del setenta comenzó la saga de películas Star Wars del cineasta George Lucas y en 1984 apareció la película The Terminator del director James Cameron. CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Estas figuras a duras penas son polos opuestos. Los cíborgs y las especía de compañía aportan respectivamente lo humano y lo no humano, lo orgánico y lo tecnológico, el carbono y la silicona, la libertad y la estructura, la historia y el mito, lo rico y lo pobre, el estado y el sujeto, la diversidad y el reduccionismo, la  modernidad  y  la  posmodernidad,  y  la  naturaleza  y  la  cultura  de  formas inesperadas. Además, ni a un cíborg ni a un animal de compañía les agradan los puros de corazón que aspiran a proteger los límites de las especies y a la esterilización de los que se desvían de categoría. No obstante, son relevantes incluso las diferencias entre el cíborg más políticamente correcto y un perro corriente. (2016a, p. 14). 

 

Precisamente sustentándose en estas diferencias es que Haraway toma distancia del cíborg 

y se aproxima a las especies compañeras para contar relatos de “co-habitación, de co-evolución y de sociabilidad encarnada”, entendiendo que éstas últimas “podrían hablarnos de manera más fructíferas  sobre  las  políticas  más  habitables  y  la  ontología  de  los  actuales  mundos  de  vida” (Ibídem).  Haraway  escribe  este  manifiesto  hacia  los  comienzos  del  nuevo  milenio,  bajo  el convencimiento de que “los cíborgs ya no podían hacer el trabajo de un perro pastor de reunir apropiadamente los hilos requeridos para una investigación crítica” (Ibídem). No se trata empero de reemplazar un compuesto cibernético por seres naturales, puesto que los perros más bien “son  la  encarnación  de  las  presencias  materiosemióticas  en  el  cuerpo  de  la  tecnociencia” (Haraway, 2016a, p. 16). Los seres no preexisten como individuos, ni como sujetos ni objetos, sino que se constituyen unos a otros y a sí mismos a través de “aprehensiones” y “sujeciones” diversas,  es  decir,  a  través  de  un  entramado  de  devenires  compartidos.  En  este  sentido,  los perros son compañeros de la evolución humana junto con otras especies en procesos de co-constitución signados por el contacto, la interacción y la contingencia. 

Este  manifiesto  nos  insta  a  establecer  parentescos,  motivo  que  profundiza  en  su  libro 

reciente Seguir con el problema,  no  signados  por  la  sangre  sino  por  “relaciones  de  alteridad significativa” (Haraway, 2016a, p. 21), que reposan sobre fundamentos contingentes y permiten aprehensiones diversas. En este plexo de devenires compartidos, nuevamente se erosiona la dualidad entre naturaleza y cultura, por lo que Haraway prefiere ahora hablar de “naturoculturas” (Ibídem),  en  donde  se  producen  acoplamientos  e  intercambios  entre  las  especies,  que  se inscriben  en  sus  genomas,  generando  un  tráfico  en  donde  ya  no  es  posible  aislar  a  las poblaciones. El motivo de la hibridación que atravesaba al cíborg parece entonces materializarse de manera más compleja y productiva entre las especies compañeras. En particular a Haraway le interesa mostrarnos que “los perros podrían ser los mejores guías a través de los matorrales de  la  tecnobiopolítica  en  el  Tercer  Milenio  de  la  era  actual”  (2016a,  p.  23).  Si  bien  hay  un corrimiento respecto de la centralidad de la figura del cíborg no se trata de un reemplazo sino de concebirlas de manera complementaria.  

CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Las refiguraciones cíborg díficilmente agotan el trabajo trópico requerido para una coreografía ontológica dentro de la tecnociencia. He llegado a ver a los cíborgs  como  a  unos  hermanos  pequeños  dentro  de  la  mucho  más  grande familia queer  de  las  especies  de  compañía,  en  la  que  las  biotecnopolíticas reproductivas son generalmente una sorpresa, a veces incluso una agradable sorpresa. (Haraway, 2016a, p. 24). 

 

Las especies de compañía es una noción más amplia y heterogénea que la de animales de 

compañía, que remite a perros, gatos, caballos, entre otros. El término “animal de compañía” surgió en los años setenta del trabajo médico y psicosociológico de las escuelas de veterinaria y una primera gran delimitación reside en que no los comemos ni somos comidos por ellos. Con estos animales compartimos la vida y cohabitamos en el mundo, son alteridades significativas con las cuales nos co-constituimos. Desde la perspectiva de las especies de compañía, dentro de  las  cuales  se  encuentra  también  el  cíborg,  se  desmonta  la  opsición  naturaleza  y  cultura, emergiendo una vida común incesante, históricamente específica signada por entrecruzamientos en los que “nos convertimos en lo que somos en el tejido simbiogenético de la naturocultura” (Haraway, 2016a, p. 33). En su manifiesto, Haraway procura contar relatos porque como viene sosteniendo desde sus primeros escritos, los relatos son “mucho más amplios que las ideologías” (2016a, p. 34), detentan una materialidad y una espesura que habilita para un tratamiento en complejidad de las problemáticas, pero sobre todo nos permiten concebir formas de vivir bien juntos.  En  este  sentido,  el  modo  en  que  Haraway  desarma  la  idea  extendida  del  “amor incondicional”  de  los  perros,  nos  muestra  la  infantilización  del  otro  cuando  se  demanda incondicionalidad, petrificándolo o amarrándolo a responder a las expectativas requeridas. Esta noción de amor implica una proyección del otro, en ese caso los animales de compañía, en donde resulta reducido especularmente al sí mismo, esfumándose su singularidad. Este amor mata, incondicionalemnte, tanto a los tipos como a los individuos, mientras, que Haraway nos insta a a pensar los animales como “otros mundos”  en términos de la ciencia ficción, lo que nos habilita “a  rendir  honores  a  la  diferencia”  (2016a,  p.  71)  y  concebir  un  amor  que  de  cabida  a  la especifidad, no buscando petrificar el otro en pos de una conservación vana y nociva. Los relatos de  Haraway  sobre  los  perros  nos  abren  otros  amores  y  mundos  posibles  de  compañías inesperadas en incesante movimiento. 

 

Entonces, en El manifiesto de las especies de compañía, quiero contar relatos sobre  la  relación  con  la  alteridad  significativa,  a  través  de  la  cual  los compañeros se convierten en lo que somos en carne y signo. Los […] relatos de perros peludos sobre evolución, amor, entrenamiento y tipos de razas me ayudan a pensar sobre cómo vivir bien juntos, con el huésped de las especies con las cuales los seres humanos emergen en este planeta en cada escala de tiempo, cuerpo y espacio. (Haraway, 2016a, p. 46). CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Antropoceno, Capitaloceno y Chthuluceno 

En su libro Seguir con el problema. Generar parentesco en el Chthuluceno [2016], Haraway prosigue  el  camino  de  la  configuración  de  mundos  [worlding]  en  diálogo  con  los  estudios multiespecies y las humanidades medioambientales. Nos invita así, bajo el eslogan “¡Sigan con el problema!” (Haraway, 2019b, p. 182) a afrontar las urgencias de nuestro tiempo signado por guerras,  exterminios,  extinciones,  pauperizaciones,  extracciones  y  genocidios,  evitando  las aproximaciones que oscilan entre la resignación ante la catástrofe final –relatos apocalípticos– y la esperanza de la reparación a través de la tecnología –relatos de salvación–. Debemos empero realizar  una  primera  aclaración  respecto  del  título  del  libro  y  del  mencionado  eslogan,  la expresión en inglés es Stay with the Trouble! (2016b, p. 117), es decir no remite a seguir, sino por el contrario a detenerse, a permanecer en el problema. Frente a la aceleración frenética del tiempo en nuestra era, Haraway nos invita a parar, detenernos, permanecer, en un gesto que no deja  de  parecer  menor  pero  que  sin  lugar  a  dudas  es  revolucionario.  En  este  movimiento, pretende asimismo desmontar la idea de que nuestro problema tenga solución, entendiendo que esto significa una resolución definitiva. Más bien como sucede frecuentemente en el ámbito social y político se trata de quedarse en el problema buscando formas de resurgimiento, modestas, parciales y atrevidas que permitan la recuperación multiespecie en la tierra. Haraway no acomete esta tarea sola sino que lo hace en una compañía de humanos, no humanos, animales, bichos, bacterias, hongos, virus, entre otros. Sin lugar a dudas, luego de la pandemia su abordaje nos interpela  aún  más  profundamente  así  como  la  certeza  de  la  urgencia  de  pensar  cómo permanecer en el problema.  

Las urgencias de nuestro tiempo pueden ser esclarecidas con el término que se ha acuñado para caracarterizarlo: Antropoceno. Esta denominación responde al hecho de que el hombre con su proceder e intervenciones desde la revolución industrial hasta ahora se ha vuelto una fuerza capaz de producir cambios en el planeta a escala geológica. Sin embargo, esto puede hacer pasar inadvertido que estas modificaciones planetarias fueron posibles no sólo por la acción de los  hombres  sino  por  su  inscripción  en  una  lógica  capitalista.  En  este  sentido,  el  término Capitaloceno viene a poner el énfasis en el sistema de producción que nos ha conducido hasta la situación actual. Asimismo, a partir de categorías que se centran en el Antropos, se lo sigue consignando  como  único  actor  capaz  de  agencia,  invisibilizando  los  múltiples  entramados  de actores  implicados  en  el  devenir  compartido.  A  partir  de  estos  reparos,  Haraway  propone concebir  al  Antropoceno  y  al  Capitaloceno  como  una  época  límite,  por  lo  que  se  trataría  de desmontar sus supuestos y de sentar nuevas bases para pensar los desafíos presentes. 

 

Como provación, permítanme resumir mis objeciones al Antropoceno en tanto herramienta,  historia  o  época  con  la  que  pensar:  1)  el  mito  asociado  con  el Ántropos es un montaje, y las historias acaban mal; pero aún, acaban en doble muerte, no van sobre la continuidad… Es muy difícil contar una buena historia con un actor tan malo: los malos actores necesitan una historia, pero no toda CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

la  historia;  2)  la  Especie  Hombre  no  hace  historia;  3)  la  suma  de  Hombre  y Herramienta no hace historia, esa es sólo la historia de la Historia que cuenta los excepcionalistas humanos; 4) esa Historia debe dejar lugar a geohistorias, a historias de Gaia, a historias sinchthónica; los terranos hacen vidas y muertes enredadas,  trenzadas  y  tentaculares  en  figuras  de  cuerdas  multiespecies simpoiéticas, no hacen Historia; 5) el aparato social humano del Antropoceno tiene  tendencia  a  la  hipertrofia  y  es  propenso  a  la  burocracia;  la  revuelta necesita  otras  formas  de  acción  y  otras  historias  de  consuelo,  inspiración  y efectividad; 6) […] el Antropoceno depende demasiado de lo que debería ser una  historia  de  las  relaciones  “impensable”,  es  decir,  la  antigua  teoría  del individualismo  utilitario  limitado  […];  7)  las  ciencias  del  Antropoceno  están demasiado contenidas dentro de teorías de sistemas restrictivas y de teorías evolucionistas […]; 8) Antropoceno es un término que adquiere más significado y  utilidad  entre  intelectuales  de  regiones  y  clases  adineradas.  (Haraway, 2019b, pp. 86-87). 

 

Los reparos de Haraway frente al Antropoceno residen en la posición dominante y privilegiada que tiene el Hombre en este relato como único actor que decide y dispone de todo lo que lo rodea.  En  este  sentido,  la  noción  de  Antropoceno  no  sólo  se  sitúa  en  el  marco  del excpecionalismo humano sino que de alguna manera viene a reforzarlo. Obsérvese en la cita la utilización  de  Hombre  y  Herramienta  con  mayúscula  remitiendo  a  la  noción  de  lo  humano dominante que no piensa en términos de pluralidad y diversidad de actores, sino que procede unificando a todo y todos bajo una noción genérica y homogénea. De este modo, Haraway se posiciona disputando con el excepcionalismo humano la prerrogativa de adjudicar la agencia en exclusividad a los humanos. Desde sus primeros escritos, como hemos visto, Haraway emprende una colectivización de la agencia que supone considerar a diversas entidades en tanto actores humanos y no humanos 38. Es decir, el modo de concebir la interacción no puede ser reducida a acciones humanas y sus relaciones con herramientas, instrumentos u objetos a disposición del hombre. Por el contrario, Haraway procede desplazando la primacía de lo humano, para dar lugar a una compleja trama de actores humanos y no humanos, maquínicos, orgánicos e inorgánicos.  

En la introducción que hace para la compilación The Haraway Reader en 2004, encontramos una  indicación  que  nos  permite  esclarecer  su  rechazo  a  los  relatos  condescendientes  con  la excepcionalidad humana. Allí sostiene Haraway: “De hecho, si Bruno Latour me convenció de que Nunca hemos sido modernos, creo firmemente que nunca hemos sido humanos, y mucho menos hombres” (2004, p.2)39. Aquí encontramos la clave para comprender las razones de fondo de su renuencia al Antropoceno para caracterizar nuestra era en donde el Hombre sigue siendo el amo y señor indisputado. En su lugar, Haraway propone la noción de Chthuluceno que a partir 

38 Haraway retoma en este punto a Bruno Latour, “quien insistió en el estatus social tanto de actores humanos como no-humanos” (2019a, p. 73, nota 38) a la vez que utiliza la noción de actantes de Terence Hawkes (2019a, p. 37, nota 17). 39 Quisiera señalar una dificultad en la traducción. La oración termina con “we have never been human, much less man”. El inglés utiliza “man” de modo que se trataría de que no ha habido algo así como lo humano y mucho menos el hombre. CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

de sus raíces griegas (khthón y kainos) remite a un tiempo de comienzos, de oportunidades y de legados, a la vez que a lo chthónicos (ctónico), antiguos divinidades pertenecientes a la tierra, específicamente al interior del suelo, es decir, son los dioses del inframundo que se distinguen de los deidades celestiales. Haraway advierte que los grandes monoteísmos han procurado una y otra vez exterminar los chthónicos y considera que “los escándolos de los tiempos llamados Antropoceno y Capitaloceno son las´últimas y más peligrosas de estas fuerzas exterminadoras. Vivir-con y morir-con de manera recíproca y vigorosa en el Chthuluceno puede ser una respuesta feroz a los dictados del Ántropos y el Capital” (Haraway, 2019b, p. 21). El nombre de Chthuluceno también debe parte de su nombre e inspiración a la araña Pimoa cthulhu que vive en los bosques cercanos al lugar de residencia de Haraway en California central.  

 

Haciendo un pequeño cambio en la ortografía taxonómica […], de cthulhu a chthulu, con el recién acunado nombre Pimoa chthulu, propongo un nombre para  otro  lugar  y  otro  tiempo  que  fue,  aún  es  y  podría  llegar  a  ser:  el Chthuluceno. Recuerdo que “tentáculo” viene del latín tentaculum, que significa “antena”, y de tentare, “sentir”, “intentar”. Sé que mi araña de largas patas tiene aliados bien armados. Una miríada de tentáculos será necesaria para contar la historia del Chthuluceno.  

 

El Chthuluceno nos invita a redirigir nuestra mirada desde las alturas de los cielos hacia las entrañas de la tierra, para sumergirnos en el lodazal multibichos de seres “repletos de tentáculos, antenas,  dedos,  cuerdas,  colas  de  lagarto,  patas  de  araña  y  cabellos  muy  desenmarañados” (Haraway,  2019b,  p.  20).  Nos  invita  también  a  generar  parientes  en  parentescos  raros  que problematicen los parentescos divinos y de la “familia biogenética y genealógica” (Ibídem), con compañías nuevas e inesperadas (bichos, virus, bacterias, hongos, plantas). En el Chthuluceno encontramos una miríadas de especies compañeras que se entraman en la configuración del mundo y en la cohabitación de la tierra, un mundo que ya no es exclusivamente humano en la medida que es entendido en términos naturoculturales, y una tierra que no es mero sustrato ni objeto de conocimiento sino un plexo vital de potentes historias y materialidades. En este sentido, junto  con  el  desplazamiento  del  Hombre  con  mayúsculas,  también  debemos  procurar  otras historias, otros relatos que implosionen la Historia (universal) del Hombre. Nos dice Haraway, “lo que está en juego son historias de la Historia versus historias de Gaia” (2019b, p. 76), es decir, relatos que atiendan a la tierra –remitiendo  a Gaia la diosa griega que la encarnaba– como un sistema complejo y vivo que contempla la interacción de una miríadas de entidades orgánicas e inorgánicas, humanas y no humanas40. Haraway toma de Latour la expresión “historias de Gaia”, que  también  podrían  denominarse  “geohistorias”  (2019b,  p.  74),  en  donde  desandando  las tramas  trascendentes,  lo humano  se  inscribe  con  los seres de  la  tierra en  una  confabulación multiespecie,  volviéndose  la  tierra,  incluidos  nosotros  mismos,  materia  de  preocupación  y  de 

40 Respecto de la noción de Gaia remitimos al texto “La Tierra viva, hipótesis Gaia” (Morandín Ahuerma, 2021). CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

cuidado. Las especies de compañía encuentran así su lugar entre los confinados de la tierra junto a lo relegado no sólo por su carácter de no humano sino también de inorgánico. Del Chthuluceno emergen relatos multiespecies que son bastiones de resurgimientos y florecimientos parciales.  

 

Mundo, política y narrativa  

En  la  tarea  de  permanecer  en  el  problema,  “importa  qué  pensamientos  piensan pensamientos” (Haraway, 2019b, p. 98), importa con quiénes pensamos y cómo pensamos. Sin embargo, Haraway nos advierte que “las mujeres difícilmente han sido incluidas en las patrilíneas del pensamiento, sobre todo en las patrilíneas que toman decisiones para ir a la guerra (una vez más)”  (2019b,  p.  200).  Instándonos  así  a  la  infidelidad  y  a  la  rebelión  de  la  “comprensión patriarcal”  de  la  historia  de  la  filosofía  heredada  (2019b,  p.  203).  En  lugar  de  fuentes estrictamente  filosóficas,  Haraway  despliega  su  pensamiento  en  diálogo  con  los  feminismos especulativos, la ciencia ficción, los hechos científicos y los estudios culturales y de la ciencia.  

Sin  embargo,  en  la  “Introducción”  de Seguir con el problema,  encontramos  una  presencia inesperada y que al menos hasta entonces no estaba presente en sus reflexiones: la de Hannah Arendt.  La  pensadora  judeo-alemana  aparece  entre  lxs  “compañerxs  en  el  pensamiento tentacular” junto a “colegas de los estudios de la ciencia, la antropología y la narración” (2019b, p. 25). Entre paréntesis, Haraway especifica en quiénes está pensando y menciona a Isabelle Stengers y Bruno Latour en relación con los estudios de la ciencia, a Thom van Dooren, Anna Tsing  y  Marilyn  Strathern  desde  el  campo  de  la  antropología  y  vinculadas  con  la  narración aparecen Hannah Arendt y Ursula Le Guin. En principio, podría parecer extraño o cuanto menos llamativo  situar  a  Arendt  junto  con  la  escritora  Le  Guin.  Sostenemos  en  este  sentido,  que  el abordaje de Haraway se basa en la narrativa de Le Guin, Octavia Butler y otras, pero también en tratamientos  filosóficos  de  la  narración  y  en  particular  en  la  perspectiva  arendtiana.  Nos proponemos  a  continuación  esclarecer  esta  cuestión  reconstruyendo  la  triada  pensamiento-mundo-narración.  

En  una  conversación  con  Cary  Wolfe  realizada  en  mayo  de  2014  y  publicada  en  

Manifestly Haraway        41  (2016c),  en  una  sección  titulada  “The  Chthulucene  from  Santa  Cruz” Haraway sostiene: “Quiero terminar […] con la semilla de un ‘Manifiesto Chthuluceno’” (2016c, p.  294)42,  como  también  se  lo  conoce.  El  Chthuluceno  es  un  espacio-tiempo  vinculado  a  los poderes ctónicos, a la tierra, a lo fanganoso, así como a los seres tentaculares y los artrópodos articulados  que  invitan  a  conexiones  y  composiciones  de  mezclas  enriquecidas  a  partir  de desechos, un “devenir humus” (2019b, p. 184) del que puedan despuntar florecimientos aún en territorios dañados. El Chthuluceno resurge desde abajo, desde la tierra, “sin ocuparse de esa 

41 Junto con la reedición de sus dos manifiestos: el manifiesto cíborg [1985] y el Manfiesto de las especies de compañía [2003]. 

42 La traducción me pertenece en esta y en las sucesivas menciones de este texto. CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

cosa que se llama a sí mismo Antropos” (2016c, p. 294) con su andar arrogante y su mirada hacia arriba. Precisamente cuando señala que este que mira hacia arriba no tiene idea de ir de visita, de ser amable, ni de una curiosidad sin sadismo, Haraway invoca a Vinciane Despret y a Hannah Arendt, quienes precisamente invitan a la excursión del pensamiento como práctica de visita.  

El capítulo 7 del libro en cuestión, titulado “Una práctica curiosa”, comienzo con el siguiente epígrafe de Arendt: “Pensar con una mentalidad amplia quiere decir que se entrena la propia imaginación para ir de visita” (2019b, p. 195; 2016b, p. 126). Este capítulo plantea desde el inicio un diálogo entre Despret y Arendt, en torno del pensamiento como una forma de ir de visita que implica amabilidad, receptibilidad, escucha y cuidado. El “pensador” no inquiere a  su “objeto” de estudio desde la posición altiva del saber-poder, sino que es necesario que se corra, que se descentre de su lugar de omnipotencia, para dar lugar a lo otro, para permitir escuchar y atender a la singularidad de lo que se estudia. Esto es tomarse seriamente el precepto de pensar-con que requiere de la imaginación como forma de tender un puente para aproximar lo lejano y alejar lo cercano, haciendo presente en el pensamiento a quienes ya no están (generaciones pasadas) y quienes vendrán (generaciones futuras).  

Precisamente la imaginación es quien abre esas posibilidades, esos diálogos ampliados, ese pensamiento expandido temporalmente y situado espacialmente. La imaginación permite hacer presente lo ausente y lo que todavía no es actual pero es posible, dotando de espesor a nuestro tiempo abriéndolo en sus inscripciones pasadas y en sus proyecciones. Pero no se trata solo de que  la  imaginación  permita  sumar  perspectivas  “humanas”  y  aquí  es  donde  el  diálogo  con Despret  resulta  imprescindible,  si  no  más  precisamente  que  abandonando  su  lugar  de excepcionalidad  lo  humano  se  reconozca  en  compañía,  dependencia  y  articulación  con  otras especies  compañeras  así  como  con  entidades  no  humanas,  orgánicas,  inorgánicas  y maquínicas. El ir de visita arendtiano junto con la “virtud de la amabilidad” de Despret (Haraway, 2019b, p. 196) 43 nos abre así el camino a un pensamiento situado, descentrado (del sujeto y del humano), amable, perceptivo, que permita establecer articulaciones a través de historias para generar florecimientos parciales multiespecies.  

Arendt  comienza  su  capítulo  sobre  la  acción  en La condición humana  con  frase  de  Isak Dinesen “Todas las penas pueden soportarse si las ponemos en una historia o contamos una historia sobre ellas” (2001a, p. 199). Pero ese soportar no es una complaciente resignación sino más bien una forma de habérnosla con el pasado, de afrontarlo sabiéndonos parte del mismo, para  evitar  la  arrogante  y  peligrosa  “superación  del  pasado”  [ 44  Vergangenheitsbewältigung  ]. 

43 La expresión en inglés es: “the virtue of politeness” (Haraway, 2016b, p. 127). 44 En su ensayo sobre Lessing, publicado junto al de Dinesen y otros nueve ensayos más en Hombres en tiempos de oscuridad,  Arendt  se  posiciona  en  relación  con  el  debate  en  torno  del  modo  de  enfrentarse  o  manejar  el  pasado traumático  del  nazismo  en  la  Alemania  de  fines  de  los  años  cincuenta.  El  traductor  al  español  opta  por  la  expresión “dominio del pasado” (2001b, pp. 31-32) presumiblemente recabando en que el verbo bewältigen se remonta al verbo gewältigen que proviene de Gewalt –dominio, pero también violencia–, y en este sentido, el concepto remitiría al dominio que se consigue sobre algo que previamente había ofrecido resistencia. Sin embargo, en esta traducción no se percibe que este dominio permite al mismo tiempo dejar atrás de algún modo ese pasado, y por eso la otra connotación de la expresión “mit etwas bewältigen” es precisamente superar algo. En esta doble connotación del término44, Arendt nos advierte que no es posible dominar ni superar el pasado: “Quizás eso (dominar el pasado) no pueda hacerse con ningún CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Contar historias, narrar, es una forma de trabajar ese pasado, haciendo emerger lo que la historia dominante oculta y mantiene en los márgenes. Por eso, Haraway retoma este impulso a “contar cuentos”  (2019b,  p.  71),  a  narrar  como  una  práctica  compartida  que  genera  lazos,  pero advirtiendo  que  esa  “narrar  no  puede  seguir  poniéndose  en  el  cajón  del  excepcionalismo humano” (2019b, p. 72). Así, “importa qué historias cuentan historias” y el narrar es concebido como “práctica de cuidado y pensamiento” (Haraway, 2019b, p. 69). 

Entendemos ahora esa proximidad que Haraway encuentra entre Arendt y Le Guin en 

tanto la narración es una forma de llevar con nosotros el pasado. La narrativa como bolsa que permite transportar, llevar lo que hemos sido y lo que vamos siendo. Una bolsa que es a la vez una red que anuda, conecta, refuerza pero también obra como filtro, dejando pasar aquello que no queremos cargar pero sin dejarlo atrás por completo sino trabajando con eso, volviendo a contar lo que ya ha sido contado desde otros lugares, desde otras perspectivas, con otras voces. Como  advierte  Le  Guin  no  se  trata  del  relato  de  los  grandes  héroes,  incluso  los  legendarios cazadores  de  mamuts  necesitaron  para  concretar  sus  hazañas,  que  se  recogieran  y transportaran grandes cantidades de semillas y vegetales para subsistir.  

La  narrativa  como  bolsa  recoge  las  historias  cotidianas,  pequeñas,  que  se  vuelven imperceptibles y las acecha el olvido, pero que urden prácticas compartidas y redes que remiten a otra forma de vincularse y a otro modo de entender las palabras. No son las palabras como armas sino las palabras como contenedores, como recipientes que nos permiten asir aquello que se nos escabullía y llevarlo, pasarlo, legarlo. Con Le Guin y Arendt45, procura tratar el pasado a la manera no de una herencia que se acepta, sino de un “relevo” que se toma y se continúa por un sendero propio. El motivo del “relevo” [relay] tomado de Isabelle Stengers46, atraviesa el texto de Haraway como figura al mismo tiempo de la continuidad del pasado y de sus desplazamientos. En las carreras de relevo no sólo hay un reemplazo sino que se entrega de mano en mano un testigo, por eso permiten pensar ese vínculo complejo con el pasado, donde algo persiste dando lugar a un devenir-con que lo modifica, lo recrea en una continuidad-discontinua, que se somete al peso del legado ni se empeña infructuosamente en desentenderse del pasado.  

 

Despret  […]  presta  atención  a  cómo  las  prácticas  –la  narrativa  activada– pueden estar del lado de lo que llamo ‘continuidad’, es decir, nutrir, inventar, descubrir o improvisar de alguna manera formas de vivir y morir bien de manera recíproca  en  los  tejidos  de  una  tierra    cuya  misma  habitabilidad  está amenazada. Muchos tipos de fracasos de la continuidad desmoronan formas de vida en estos tiempos de avalanchas de extinciones, exterminios, guerras, extracciones  y  genocidios.  Muchos  tipos  de  ausencia,  o  de  ausencia 

pasado, pero ciertamente no con el pasado de la Alemania de Hitler. Lo mejor que puede lograrse es saber con precisión qué fue, soportar ese conocimiento y luego aguardar y ver qué resulta de este conocimiento y del hecho de soportarlo” (2001b, p. 30). 

45 Frente al Pensamiento con mayúscula, Haraway despliega así un pensar con entendido como práctica vinculada a la imaginación para heredar y contar de nuevo las historias.  

46 “Relaying a War Machine?” es el texto citado por Haraway (2019b, p. 64). CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

amenazada, deben llevarse al terreno de la respons-habilidad continua, no en lo  abstracto,  sino  en  una  práctica  cultivada  narrada  de  manera  modesta. (Haraway, 2019b, p. 204). 

 

La narrativa como modalidad de pensamiento constituye así una práctica compartida, que supone un modo de vincularse con el pasado, una escucha y un cuidado de los otros humanos y  no  humanos,  pasados,  presentes  y  futuros.  Una  práctica  que  requiere  cierta  amabilidad, curiosidad y atención como cuando vamos de visita y nos disponemos a leer, ver y sentir en los gestos, las palabras, la mirada de quien nos recibe con hospitalidad. Asimismo, la narración se encuentra siempre situada en un espacio y un tiempo, en  subjetividades concretas y encarnadas, que  viven  en  determinadas  condiciones  y  circunstancias.  Por  eso  el  pensamiento  narrativo detenta  una  materialidad  que  lo  previene  de  las  abstracciones  genéricas  tan  usuales  en  la filosofía. El pensar narrativo47 es así una “práctica curiosa” en la que afrontamos en compañía de otros los acontecimientos del mundo y de nuestra época, y delineamos “posibilidad de otras maneras de hacer algo que quizás sea ‘mejor’” (Haraway, 2019b, p. 202). De modo que el narrar no sólo es una forma de pensamiento sino que también constituye una manera de responder a las exigencia del presente y de forjar otros mundos posibles.  

Por último, permítanme volver a otra sintonía en la que Haraway coloca a Arendt y que permite resignificar y potencia su pensamiento intempestivamente.  

 

Hannah Arendt y Virginia Wolf entendieron la alta apuesta que supone entrenar la  mente  y  la  imaginación  para  ir  de  visita,  para  aventurarse  fuera  de  los senderos trillados para encontrar parientes inesperados, no natales, y entablar conversaciones,  proponer  y  responder  preguntas  interesantes,  proponer  en conjunto  algo  imprevisto,  asumir  las  obligaciones  no  pedidas  por  haberse encontrado. Eso es lo que he llamado cultivar la respons-habilidad. Ir de visita no es una práctica heroica, armar un alboroto no al Revolución, pensar unos con otros no es el Pensamiento. Abrir versiones para que las historias puedan continuar  es  tan  mundano,  tan  ligado  a  la  tierra…  Este  es  el  punto precisamente. (Haraway, 2019b, p. 201). 

 

Haraway está retomando el libro de Stengers y Despret (2014), situando a Arendt junto a Virginia Wolf con su frase “¡Tenemos que pensar!” de Tres Guineas. Recordemos que en este texto, Virginia Wolf emprende la contestación de una pregunta que le habían hecho a mediados de la década del treinta acerca de cómo era posible impedir la guerra en nombre de “la cultura y la  libertad”  (Wolf,  2020,  p.  105).  Virginia  Wolf  responde  destacando  las  exclusiones  de  las 

47  Así  como  Arendt  se  refirió  al  “pensar  poético”  de  Benjamin,  Haraway  parece  recrear  a  partir  de  su  concepción  y poniéndola en compañía de Despret, Le Guin y Virginia Wolf, entre otras, un “pensar narrativo”. CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

mujeres y su lugar marginal en la educación, en la política, en la guerra, a la vez que mostrando poco a poco la violencia y la segregación de la supuesta “libertad y cultura” que suele invocarse para hacer frente al nazismo, en este caso por parte del hombre instruido que la ha invitado a responder la pregunta. Hacia el final de su ensayo, Wolf concluye:  

 

[…] la respuesta a su pregunta ha de ser que lo mejor que podemos hacer para ayudarlo a impedir la guerra es no repetir sus palabras ni seguir sus métodos, sino buscar nuevas palabras y elaborar métodos nuevos. Podemos ayudarlo a impedir la guerra de una manera más eficaz si no nos afiliamos a su sociedad, si nos quedamos afuera, aunque en cooperación con su objetivo. (Wolf, 2020, p. 170). 

 

En “La teoría de la bolsa de transporte de la ficción”, Ursula Le Guin señala que luego de concluir  este  ensayo,  Virginia  Wolf  apuntó  en  su  cuaderno  el  encabezado  “Glosario”  para comenzar a “reinventar el inglés de acuerdo con su nuevo plan” (Le Guin, 1986, p. 2). Así, en la entrada “heroísmo” consignó “bolulismo” y en “héroe” anotó “botella”. Le Guin propone la botella como héroe, entendiéndola como un contenedor. En torno de Le Guin, Wolf y Arendt se despliega un  pensar  narrativo  que  nos  permite  volver  a  contar  nuestra historia,  transportarla  y  tomar  el relevo en una dinámica movilizadora y recreativa. Asimismo, al situar a Arendt junto con Wolf de alguna manera Haraway nos invita a la vez que a retomar su legado a subsanar cierta tendencia a la invisibilidad de las mujeres en sus propias reflexiones 48, en un movimiento crítico que permite recuperar y regenerar el potente pensamiento filosófico-político arendtiano.  

 

Consideraciones finales 

A lo largo de este capítulo, hemos procurado ofrecer una presentación de la vasta perspectiva 

de  la  pensadora  Donna  Haraway  a  través  del  recorrido  por  algunos  de  sus  escritos fundamentales. Para ello, hemos abordado dos núcleos temporales y problemáticos que ofrecen una clave de lectura posible de su obra. En primer lugar, hemos puesto en diálogo sus ensayos emblemáticos de la década del ochenta y de comienzos de los noventa, a saber, “El manfiesto cíborg” y “Las promesas de los monstruos” para pensar las dos figuras imbricadas que permiten pensar la cuestión de la subjetividad: cíborgs y monstruos. En los subapartados correspondientes a este primer período, hemos indagado en las nociones de aparato de producción corporal y de posición de sujeto cíborg. A partir de esto, delineamos la concepción política de Haraway que procede  desarticulando  su  especificidad  humana  para  situarla  en  el  marco  de  la  naturaleza social, a la vez que desmontando las premisas básicas de la concepción política moderna que 

48 Véase al respecto el texto de Seyla Benhabib: “La paria y su sombre. Sobre la invisibilidad de las mujeres en la filosofía política de Hannah Arendt” (2000, pp. 97-115). 

CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

sigue imperando hasta nuestros días (reproducción, representación, actor humano, soberanía). En consecuencia, la política emerge como un plexo de actores humanos y no humanos, que se vinculan a través de afinidades y no detentan identidades sustanciales fijas sino que dando lugar a las diferencias y singularidades habilitan una política del cruce y de la hibridación de modos de ser, de territorios y de fronteras.   

En segundo lugar, hemos abordado textos de nuestro milenio comenzando por el “Manifiesto de las especies de compañía” poniéndolo en relación con su libro Seguir con el problema. En este  marco,  la  noción  de  cíborg  resulta  desplazada,  cobrando  centralidad  la  figura  de  las especies de compañía, entendiendo más precisamente el cíborg sería un miembro específico dentro de esta familia queer más amplias de especies compañeras. Los subapartados nos han permitido  adentrarnos  en  la  caracterización  de  nuestro  tiempo  –Antropoceno,  Capitaloceno  y Chthuluceno– y en la relevancia de las narrativas para la política, en tanto práctica de legar y entramar sentidos compartido, y también para un pensamiento mundano capaz de responder a los desafíos del presente. En este contexto, la filosofía misma resulta revisitada y emerge a través de  la  perspectiva  arendtiana  disputando  y  abriendo  nuevas  vías  frente  a  la  patrilínea  de  la tradición  dominante.  Esperamos  que  este  recorrido  por  la  obra  de  Haraway  constituya  una invitación y aún más una incitación a transitar por cuenta propia un pensamiento imprescindible para afrontar y pensar las urgencias de unos tiemposo que se avizoran oscuros.   

 

Sección de apoyo didáctico 

Bibliografía básica recomendada 

Haraway, D. J. (1995). Manifiesto para cíborgs: ciencia, tecnología y feminismo socialista a fines 

del siglo XX. En Ciencia, cíborgs y mujeres. La reinvención de la naturaleza (pp. 251-312). 

Trad. M. Talens. Madrid: Cátedra. 

Haraway, D. J. (2016). Manifiesto de las especies de compañía. Trad. I. Mellén. Bilbao: Sans 

Soleil, pp. 9-72. 

Haraway,  D.  J.  (2019).  Las  promesas  de  los  monstruos:  una  política  regenerativa  para  los 

inadaptados/able  otros.  En Las promesas de los monstruos. Ensayos sobre ciencia, 

naturaleza y otros inadaptables  (pp.  27-123).  Trad.  J.  Fernández  Gonzalo.  Salamanca: 

Holobionte. 

Haraway, D. J. (2019). Seguir con el problema. Generar parentesco en el Chthuluceno. Trad. H. 

Torres. Bilbao: Consoni, pp. 19-30. 

CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Bibliografía  complementaria 

Araiza Díaz, V. (2020). El pensamiento crítico de Donna Haraway: complejidad, ecofeminismo y 

cosmopolítica. Península, XV(2), 147-164. 

Baena, F. (2004). Donna Haraway. De la representación a la articulación. Trama y fondo, 14, 

109-116. 

Di Pego, A. (2021). Más acá del posthumanismo y de lo posthumano. Seguir con el problema en 

compañía  de  Donna  Haraway  (pp.  192-201).  En  Adrián  Bertorello  y  Noelia  Billi  (Eds.), 

Políticas, tradiciones y  metodología de la Antropología Filosófica,    (pp.  192-201).  Buenos 

Aires: RAGIF. 

Martini, F. M. (2019). Ensayos ecofeministas del nuevo milenio: la perspectiva situada de Donna 

Haraway. Ágora UNLaR, 4(9), 246-252. 

Peña, C. N. (2020). La sociolingüistica en el entramado del Chthuluceno ¿Cuál es el lenguaje 

necesario para un mundo compost-ista? Heterocronías. Feminismos y epistemologías del sur, 

2(1), 70-86. 

 

Sitios web con material suplementario 

Entrevista a Donna Haraway sobre Seguir con el problema (2019) 

https://www.youtube.com/watch?v=XXaUPJ6HU3w

Conversación entre Donna Haraway y Helen Torres en torno de Seguir con el problema (2020) 

https://www.youtube.com/watch?v=-WN6SYkjQSs

Película documental - Donna Haraway: Cuentos para la supervivencia terrenal

https://lalulula.tv/cine/100076/donna-haraway-cuentos-para-la-supervivencia-terrenal

Conversaciones  con  Donna  Haraway:  cómo  sobrevivir  en  (y  con)  la  Tierra,  suplemento  Soy, 

Página 12 (2020) https://www.pagina12.com.ar/261215-conversaciones-con-donna-haraway-

como-sobrevivir-en-y-con-la




CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Guía de actividades 

 Haraway, D. J. (2019). Las promesas de los monstruos: una política regenerativa para los inadaptados/able otros. En Las promesas de los monstruos. Ensayos sobre ciencia, naturaleza y otros inadaptables  (pp.  27-123).  Trad.  J.  Fernández  Gonzalo.  Salamanca:  Holobionte.  Una traducción de Elena Casado se encuentra publicada y disponible online en la revista Política y Sociedad,                      1999,                      30,                      121-163: https://revistas.ucm.es/index.php/POSO/article/view/POSO9999130121A

 

1 - ¿De qué modo entiende Haraway la “teoría” y que efectos tiene esta aproximación en relación con la concepción de la naturaleza?  

2  -  ¿Cómo  se  caracteriza  el  artefactualismo  diferencial/opositivo  respecto  del  productivismo imperante  en  cuanto  a  la  concepción  de  la  ciencia,  la  posición  de  lo  humano  y  los  actores implicados? 

3 - ¿En qué consiste la localización de los otros inapropiados/bles en la denominada “posición sujeto cíborg”?  

4 - ¿Cómo pueden diferenciarse los intereses amodernos respecto de los modernos y de los posmodernos?  

5 - ¿En qué consiste la política semiótica de la representación y qué otra forma de pensar la política y a los actores y actantes sustenta Haraway? 

6 - ¿Qué papel juega la identidad, la afinidad y las diferencias en las articulaciones y coaliciones de la política regenerativa? 

7 - ¿Cómo operan el discurso sobre el sistema inmunitario y la industria del entrenamiento en tanto aparatos de producción corporal? 

8  -  ¿Qué  monstruos  prometedores  encuentra  Haraway  que  pueden  hacer  frente  a  esa concepción  del  cuerpo  como  un  yo  auto-defendido  de  forma  personal,  cultural  y  nacional? Explique sus efectos. 

9 - ¿En qué consistiría un mundo articulado inspirado en los invertebrados segmentados y qué papel desempeña el discurso? 

10 - ¿De qué manera la SF puede ayudarnos a movernos en los territorios del espacio virtual? 




CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Referencias bibliográficas 

Arendt, H. (2001a). La condición humana. Trad. R. Gil Novales. Barcelona: Paidós. 

Arendt, H. (2001b). Hombres en tiempos de oscuridad. Trad. C. Ferrari y A. Serrano de Haro. 

Barcelona: Gedisa. 

Baena, F. (2004). Donna Haraway. De la representación a la articulación. Trama y fondo, 14, 

109-116. 

Benhabib, S. (2000). La paria y su sombra. Sobre la invisibilidad de las mujeres en la filosofía 

política de Hannah Arendt. En Fina Birulés (Comp.), Hannah Arendt. El orgullo de pensar. 

Barcelona: Gedisa. 

Di Pego, A. (2021). Más acá del posthumanismo y de lo posthumano. Seguir con el problema en 

compañía de Donna Haraway. En Adrián Bertorello y Noelia Billi (Eds.), Políticas, tradiciones 

y  metodología de la Antropología Filosófica (pp. 192-201). Buenos Aires: RAGIF. 

Haraway, D. J. (1995). Manifiesto para cíborgs: ciencia, tecnología y feminismo socialista a fines 

del siglo XX. En Ciencia, cíborgs y mujeres. La reinvención de la naturaleza (pp. 251-312). 

Trad. M. Talens. Madrid: Cátedra. 

Haraway, D. J. (1999). Las promesas de los monstruos: Una política regeneradora para otros 

inapropiados/bles. Política y Sociedad. Trad. E. Casado. 30, 121-163. 

Haraway, D. J. (2004): The Haraway Reader. New York: Routledge. 

Haraway, D. J. (2016a). Manifiesto de las especies de compañía. Trad. I. Mellén. Bilbao: Sans 

Soleil. 

Haraway, D. J. (2016b). Staying with the Trouble. Making Kin in the Chthlucene. Durham/London: 

Duke University Press.

Haraway, D. J. (2016c). Manifestly Haraway. Minneapolis: University of  Minnesota Press. 

Haraway, D. J. (2019a): Las promesas de los monstruos. Ensayos sobre ciencia, naturaleza y 

otros inadaptables. Trad. J. Fernández Gonzalo. Salamanca: Holobionte. 

Haraway, D. J. (2019b). Seguir con el problema. Generar parentesco en el Chthuluceno. Trad. 

H. Torres. Bilbao: Consoni.  

Latour, B. (2007). Nunca fuimos modernos. Ensayo de antropología simétrica. Trad. V. Goldstein. 

Buenos Aires: Siglo XXI. 

Le  Guin,  U.  K.  (1986).  The  Carrier  Bag  Theory  of  Fiction.  Disponible  en: 

https://theanarchistlibrary.org/library/ursula-k-le-guin-the-carrier-bag-theory-of-fiction.pdf

Morandín  Ahuerma,  I.  (2021).  La  Tierra  viva,  hipótesis  Gaia. Nexos.  Disponible  en:  

https://medioambiente.nexos.com.mx/la-tierra-viva-hipotesis-gaia/ CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Stengers, I. y Despret, V. (2014). Women Who Make a Fuss: The Unfaithful Daughters of Virginia 

Wolf. Trad. A. Knutson. Minneapolis: Univocal Publishing. 

Wolf, V. (2020). Tres guineas. Trad. L. García. Buenos Aires: Ediciones Godot. 




CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

 

CAPÍTULO 6 

La esperanza de un sujeto a media luz, figuras de 

lo indomable en el ensayo sobre Kafka de 

Benjamin: hacia una teoría de lo humano-no-

humano 

Juan Cruz del Arco 

 

La  concepción  ilustrada  de  lo  humano  como  modelo  sistematizado  de  reconocimiento  y producción de subjetividad se presenta como coincidente con el ascenso de poderes inmorales, las prácticas de injusticia social y la etapa límite que nos encontramos viviendo designada con el nombre  de  Antropoceno49.  La  situación  de  catástrofe  inminente  actual,  junto  a  los  grandes progresos  científicos  y  los  intereses  de  la  economía  globalizada  producen  una  crisis  en  la concepción de lo humano generando un descentramiento del Hombre, nos encontramos viviendo una  condición  posthumana50  (Braidotti,  2015).  De  esta  manera  nos  proponemos  repensar  la subjetividad ya que es una noción clave para reconfigurar nuestra relación con el mundo, lxs otrxs, los animales, los otros tecnológicos, la política, nuestras relaciones en general, etc. Estas nuevas  subjetividades51  que  se  revelan  como  transversales  nos  exigen  un  trabajo  de extrañamiento y desfamiliarización con el fin de abrir alternativas creativas, para ello jugará un rol importante la imaginación de nuevas figuraciones. Es por esto que nos proponemos en el primer apartado hacer un recorrido por la crisis de lo humano y su relación con la subjetividad, y las posibilidades de reconfiguración de la misma, para pasar luego, en el segundo apartado, a una  propuesta  afirmativa  de  un  sujeto  larvario  siguiendo  la  descripción  de  Benjamin  de  los “personajes  de  la  esperanza”  en  los  ensayos  sobre  Franz  Kafka  y  la  figura  de  la  larva principalmente desde el axolotl. En el tercer apartado realizaremos, siguiendo el cuento “Axolotl” 

49 El término Antropoceno se ha creado para designar las repercusiones que tienen en el clima y la biodiversidad tanto la  rápida  acumulación  de  gases  de  efecto  de  invernadero  como  los  daños  irreversibles  ocasionados  por  el  consumo excesivo de recursos naturales. El vocablo también se utiliza para designar una nueva época geológica. El término fue creado en un principio por el biólogo estadounidense Eugene F. Stoermer, este vocablo lo popularizó a principios del decenio de 2000 el holandés Paul Crutzen, premio Nobel de Química, para designar la época en la que las actividades del  hombre  empezaron  a  provocar  cambios  biológicos  y  geofísicos  a  escala  mundial.  Ambos  científicos  habían comprobado que esas mutaciones habían alterado el relativo equilibrio en que se mantenía el sistema terrestre desde los comienzos de la época holocena, esto es, desde 11.700 años atrás. Stoermer y Crutzen propusieron que el punto de arranque de la nueva época fuera el año 1784, cuando el perfeccionamiento de la máquina de vapor por el británico James Watt abrió paso a la Revolución Industrial y la utilización de energías fósiles. 50 Se trata de una descentralización de lo humano, hay una explosión del concepto de humano, que no indica un simple prefijo arbitrario, sino que conlleva una inflexión en “nuestro modo de conceptualizar la característica fundamental de referencia  común  para  nuestra  especie,  nuestra  política  y  nuestra  relación  con  los  demás  habitantes  del  planeta” (Braidotti, 2015, p. 8). 

51 Modalidad disruptiva de sujeto: no sujetado, no sustancial, ni esencial, ni permanente, ni atemporal. CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

de Cortázar, una caracterización del axolotl y los ensayos benjaminianos rastreando semejanzas y  retroalimentaciones.  Luego  trabajaremos  sobre  la  teoría  evolutiva  del  humano  neoténico inspirada en el axolotl y las consecuencias que acarrea esto para la subjetividad. Finalmente, en el  último  apartado,  exploraremos  las  potencialidades  políticas  de  esta  reconfiguración  de  la subjetividad en el camino hacia una teoría de lo humano-no-humano. 

 

Crisis de lo humano, en búsqueda de nuevas figuraciones 

¿De qué manera se inscribe el poder en el cuerpo individual y social? No solo se nos revela el poder mediante la oposición del mundo a la voluntad, característica restrictiva del poder que forma parte de los discursos de derecha, ligada a una idea individualista y liberal de la libertad. El poder se hace presente, y quisiera decir más enfáticamente, en cuanto potentia, es decir, en cuanto fuerza productiva. Esta fuerza actúa sin lugar a dudas en el nivel material, pero también lo  hace  mediante  representaciones  teoréticas  y  culturales,  mediante  narrativas  político-normativas y en modelos sociales de reconocimiento (Braidotti, 2015, p. 32). ¿Cómo combatir esta fuerza difusa, compleja y productiva? Está bien, tal vez deberíamos preguntarnos primero por  qué  combatirla,  pero  parece  que  el  contexto  actual  de  catástrofe  inminente  (ambiental, sanitaria,  económica,  nuclear,  etc.),  está  lo  suficientemente  patente  para  poder  pasar directamente a cómo combatir la potentia que nos ha llevado a este momento de reducción de todas las especies vivientes al mismo grado de vulnerabilidad, la vida misma se ve amenazada. La concepción esencial del poder que nos ha llevado a la situación actual está relacionada con la idea de qué es lo humano. Es esta idea ilustrada de lo humano entendida como sujeto racional, centrado en un ego cerrado, autodeterminado y autónomo, separado de la naturaleza, que es ciudadano y propietario, que contrata de forma individual y funda el derecho, moral, perfectible, que  avanza  teleológicamente.  Es  esta  misma  concepción  arraigada  detrás  de  la  capacidad productiva del poder lo que debemos combatir. 

El humanismo, como modelo sistematizado de reconocimiento y producción de subjetividad actúa como convención normativa que reglamenta e instrumenta las prácticas de exclusión y discriminación (Braidotti, 2015, pp. 31,32). Implica una dialéctica entre el ego y el otro, entre la identidad  y  la  alteridad,  en  un  sentido  negativo:  el  sujeto  será  aquel  de  conciencia  racional, universal y de una ética autoimpuesta; mientras que su alteridad será la contraparte negativa, especular, inferior, sexualizada, racializada y naturalizada (Braidotti, 2015, p. 22). Concentrarse en la subjetividad, entonces, se revela como un movimiento necesario para enfrentarse a esta concepción  esencial  del  poder  y  porque  nos  permite  combatir  esta  fuerza  difusa,  compleja  y productiva,  ya  que  desde  la  cuestión  de  la  subjetividad  podemos  unir  problemáticas  que parecieran  estar  desperdigadas  en  diversos  ámbitos,  tales  como  normas,  valores,  vínculos comunitarios, pertenencias sociales, gobernanza política, etc., todo esto requiere de una noción de sujeto (Braidotti, 2015, p. 47). 

CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Actualmente, siguiendo a Braidotti (2015, p. 8), la concepción humanista de lo humano está en  crisis  debido  principalmente  a  dos  fenómenos:  los  grandes  progresos  científicos  y  los intereses particulares de la economía globalizada. Esta última, con su estructura tecnocientífica del  capitalismo  avanzado  producen  una  mercantilización  de  todo  lo  vivo  a  partir  del  control científico  (principalmente  biomolecular)  y  semiótico-técnico mainstream  de  toda  la  vida  tanto humana como no-humana. El verdadero capital de hoy son los bancos de datos de informaciones biogenéticas neuronales y mediáticas sobre los individuos. Esta transformación de la vida o zoe52 (materia inteligente humana y no-humana) en un bien de consumo matiza la distinción entre las distintas especies desde el mismo momento en que todas son aprovechadas para el beneficio económico  global.  Semillas,  plantas,  animales,  bacterias,  humanos,  todo  cae  bajo  la  lógica inagotable  de  consumo,  reagrupando  a  todas  las  especies  bajo  el  imperativo  del  mercado, amenazando  la  sostenibilidad  del  planeta  mediante  sus  excesos  y  transformando  a  la subjetividad  en  un  ego  relacional  y  extendido.  En  este  sentido,  se  da  no  sólo  una  inflexión posthumana, sino también postantropocéntrica (Ibídem, pp. 62-65). 

No  sólo  hay  una  inflexión  posthumana  y  postantropocéntrica  negativa,  es  decir,  desde  la inscripción  de  toda  la  vida  en  la  economía  de  mercado  de  intercambios  globales,  que  la mercantiliza  con  el  mismo  grado  de  intensidad  y  disponibilidad,  esfumando  todas  las  otras diferencias entre las especies, en un movimiento zoe-igualitario (Braidotti, 2015, p. 73). Sino que también,  mediante  los  grandes  progresos  científicos,  hemos  comprendido  que  la  capacidad relacional  del  sujeto  posthumano,  no  se  reduce  al  interior  de  la  especie,  se  da  un  proceso interactivo y sin conclusiones entre el mundo biótico, abiótico y sus medios asociados, eliminando el binarismo entre bios (vida políticamente cualificada) y zoe (mera vida o nuda vida) (ibídem, p. 63).  Los  avances  en  antropología,  primatología,  paleontología  y  los estudios en ciencia y tecnología53  aportan  de  manera  significativa  a  esta  inflexión.  Podemos  nombrar  a  Frans  de Waal54, quien a partir de sus estudios con primates no humanos descubre la importancia de la empatía como forma de comunicación emocional, permitiendo reapropiar la comunicación como instrumento de la evolución al identificar en las emociones, más que en la razón, la bóveda de la conciencia, y desarrollando un naturalismo hermenéutico que se aleja del constructivismo social 

52 “Los griegos no disponían de una palabra para expresar […] la palabra vida. Se servían de dos términos, semántica y morfológicamente distintos […]: zoe, que expresaba el simple hecho de vivir, común a todos los seres vivos (animales, hombres o dioses) y bios, que indicaba la forma […] de vivir propia de un individuo o un grupo. Cuando […] Aristóteles […] distingue la vida contemplativa (bios theoretikós) de la vida de placer (bios apolaustikós) y de la vida política (bios politikós), [jamás] habría podido utilizar […] el término zoe […] por el simple hecho de que […] no se trataba en modo alguno de la simple vida natural, sino de una vida cualificada” (Agamben, 2010, p. 9). En el presente trabajo la distinción zoe-bios se matizará a partir del vitalismo materialista spinozeano, la materia es entendida como una, guiada por el deseo de autoexpresión y ontológicamente libre, desde esta perspectiva no hay ninguna instancia trascendental que establezca la diferencia entre bios y zoe. 

53 Los science and technology studies han emergido en los años 70’ y 80’ como un distinguido campo interdisciplinario que se ocupa de la inseparabilidad existente entre las prácticas y estructuras sociales y la ciencia y la tecnología. La idea constitutiva es la comprensión de que el contenido de la ciencia y la ingeniería (hechos científicos, tecnología, artefactos) está abierto al análisis social y no es el simple resultado de una forma privilegiada de conocimiento sobre la naturaleza. Ver más en: https://www.sciencedirect.com/science/article/pii/B9780080970868030646. 54  Frans  de  Waal  es  un  renombrado  primatólogo  y  etólogo  nacido  en  los  Países  Bajos  en  1948.  Es  profesor  del comportamiento de los primates en el departamento de psicología de la Universidad de Emory y director del Living Links Center, adscrito al Yerkes National Reserch Center de Atlanta. Es autor de títulos de enorme éxito, como El mono que llevamos dentro, La edad de la empatía o El bonobo y los diez mandamientos. Sus investigaciones se centran en el comportamiento social de los primates: la resolución de conflictos, la cooperación y el rechazo a la desigualdad. Frans de Waal es miembro de la Academia Americana de las Ciencias y de la Real Academia holandesa de las Artes y las Ciencias. En 2007 la revista Time lo incluyó en la lista de las cien personalidades más influyentes del planeta. CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

(Braidotti, 2015, pp. 78,79). También los estudios del biólogo Kinji Imanishi 55 quien plantea que los  seres  vivos  no  se  enfrentan  a  un  ambiente  externo,  sino  que  estarían  implicados  en  un proceso de co-evolución, de evolución mutua, subjetivizando el ambiente y ambientalizando al sujeto. Para Imanishi toda la sociedad biótica tiene una subjetividad, alejándose de una teoría de la evolución binaria y mecánica de azar o necesidad (Zilio, 2022, p. 99). Nos acercamos así a un continuum naturaleza-cultura en una estructura encarnada por la subjetividad extendida. 

Otro cambio del contexto contemporáneo que pone en crisis la noción de lo humano y aporta a la inflexión posthumana y postantropocéntrica es el resquebrajamiento de la distinción entre humanos  y  circuitos  tecnológicos.  La  proximidad  e  interconexión  con  el  otro  tecnológico  ha llegado a niveles sin precedentes, produciendo un deslizamiento de las líneas que demarcan lo orgánico  de  lo  inorgánico,  lo  original  de  lo  manufacturado,  la  carne  del  metal,  los  sistemas nerviosos  orgánicos  de  los  circuitos  electrónicos.  Las  actuales  tecnologías  de  información  y comunicación  exteriorizan  y  duplican  el  sistema  nervioso  humano  provocando  cambios  en  el campo de las percepciones. Nos hemos convertido en cuerpos biomediados, en ciborgs. No nos referimos, por ciborgs, únicamente a los cuerpos high tech del campo militar o de atletas elite y celebridades, sino también a las masas anónimas del proletariado digital que nutre la economía global tecnológica. Los programas de reconocimiento facial, el                           56 mapping , el deep learning, están al  servicio  de  un  capitalismo  avanzado  y  tecnocientífico  de  vigilancia.  Coproducimos  nuestra vigilancia  permanente,  cámaras  de  vigilancia,  externalización  cognitiva  en  aparatos  digitales accesibles para las grandes empresas tecnológicas y de recolección de datos, dependencia de los likes, puntos de “crédito social” chino57, la lógica de la vigilancia se apoya en la supuesta garantía  de  nuestra  seguridad  y  la  eficiencia  y  libertad  de  elegir  en  el  contexto  actual  de mercantilización generalizada (Zilio, 2022, p. 23). El sujeto actual se funde en un medioambiente planetario tecnológicamente modificado, intensificando el continuum naturaleza-cultura. 

En el contexto de la crisis de lo humano y las inflexiones posthumanas y postantropocéntricas, Braidotti va a proponer un nuevo sujeto complejo, relacional, caracterizado por la encarnación, la sexualidad, la afectividad, la empatía y el deseo (2015, p. 32). Esta aproximación posthumana y postantropocéntrica al sujeto nos exige mayores esfuerzos de nuestra imaginación, tenemos que visualizar una subjetividad que engloba agentes no-humanos, es decir, no es prerrogativa exclusiva del anthropos, no está ligada a la razón trascendental, es independiente de la dialéctica del reconocimiento y debe basarse en la inmanencia de las relaciones. El sujeto será una entidad transversal que comprenda lo humano, los animales, la tierra y los artefactos tecnológicos en su 

55 Kinji Imanishi (6 de enero de 1902 – 15 de junio de 1992) fue un biólogo japonés que hizo importantes aportes al comportamiento animal, la biología teórica y la antropología. Fue el fundador del Instituto de Investigación de Primates en la Universidad de Kioto. Junto con Junichiro Itani es considerado uno de los fundadores de la primatología japonesa. Fue el primero, en la década de 1950, en hablar de cultura animal o biocultura. Su propuesta epistemológica anticipó numerosos conceptos que hoy son centrales en la biosemiótica. Dichos aportes pudieran constituir en el futuro fórmula e inspiración para el desarrollo y despliegue de la inteligencia artificial en la Noosfera. La palabra "imanishismo" fue usada en el índice temático de la revista Nature de 1985. 

56 Deep learning es un subconjunto de machine learning (que a su vez es parte de la inteligencia artificial) donde las redes neuronales, algoritmos inspirados en cómo funciona el cerebro humano, aprenden de grandes cantidades de datos. Los algoritmos de deep learning  realizan una tarea repetitiva que  ayuda  a mejorar de manera gradual el resultado  a través de ‘’deep layers’’ lo que permite el aprendizaje progresivo. Este proceso forma parte de una familia más amplia de métodos de machine learning basados en redes neuronales. 57 El sistema de “crédito social”, desarrollado por el gobierno chino, evalúa, recompensa y castiga a empresas e individuos y se nutre de herramientas de vigilancia y análisis de datos. CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

conjunto.  Y  todo  esto  debe  ser  articulado  en  un  lenguaje  comprensible,  un  lenguaje postantropocéntrico con un nuevo vocabulario y nuevas figuraciones (Braidotti, 2015, p. 83). El alejamiento del Hombre desde el descentramiento postantropocéntrico nos exige un trabajo de extrañamiento  y  reposicionamiento  radicales.  Debemos  realizar  una  desfamiliarización,  una desidentificación, una pérdida de los hábitos familiares del pensamiento y la representación con el fin de abrir alternativas creativas. Este camino estratégico político basado en un método de desfamiliarización  ya  fue  iniciado  por  las  teorías  feministas  y  postcoloniales  mediante  la desidentificación  de  valores  familiares  y  normativos  como  la  institución  dominante cisheteropatriarcal  y  su  producción  de  la  masculinidad  y  la  feminidad  con  sus  asimetrías  y relaciones  de  subordinación  y  dominio  entre  ambas.  Esta  desfamiliarización  implica  flujos  de devenir  abiertos,  interrelacionales,  multisexuados  y  transespecie  mediante  la  interacción  con otros (Braidotti, 2015, p. 89).  

Este ejercicio de desfamiliarización, de creatividad y búsqueda de nuevas figuraciones, nos exige abrir nuestra imaginación, expandirla, recuperarla en su capacidad y relación productiva con la realidad dada. La imaginación, entendida lingüísticamente tiene la potencia de producir, incrementar, transformar, deformar la realidad. Debemos restaurar la imaginación en cuanto es articuladora de lo posible, de lo que no está pensado. La imaginación, así, es capaz de desafiar el  presunto  orden  de  lo  real  y  establecer  otros  regímenes  de  inteligibilidad.  Imaginar  nuevas figuraciones es lo que hace Donna Haraway en Seguir con el problema (2019, p. 61) cuando piensa-con la araña Primoa cthulhu para proponer un lugar otro, un tiempo otro “que fue, aún es y podría llegar a ser: el Chthuluceno. La tierra del Chthuluceno, nos dice Haraway, es simpoiética, no  autopoiética58.  Los  sistemas  simpoiéticos  son  producidos  de  forma  colectiva,  sin  límites espaciales  o  temporales  autodefinidos,  son  evolutivos  y  poseen  la  potencia  para  cambios sorprendentes, a diferencia de los mundos autopoiéticos que son autónomos, autoproducidos, con  claros  límites  espaciales  y  temporales,  controlados  centralmente,  homeostáticos  y predecibles, no es un modelo lo suficientemente bueno para mundos vivos agonizantes y sus criaturas, nos desencamina por senderos letales (Haraway, 2019, pp. 63-64). 

Siguiendo  a  estas  teóricas  feministas  y  posthumanas,  nos  proponemos  explorar  desde  la narración  y  la  imaginación  nuevas  figuraciones  en  un  proceso  de  desidentificación,  de extrañamiento del mundo. Como indica Vinciane Despret en ¿Qué dirían los animales… si les hiciéramos las preguntas correctas? (2018), quien realiza un juego entre la proposición hegeliana “la finalidad del conocimiento es despojar al mundo objetivo de su extrañeza, y hacer que nos sintamos en el más como en casa” y la teoría del “mundo circundante” [Umwelt] de Jakob von Uexküll59, y siguiendo a ésta va a invertir dicha proposición: “la teoría del Umwelt tendría como 

58 Para Platón la poiesis se establece como “toda causa que haga pasar cualquier cosa del no-ser al ser” (1988a, p. 252-205b), es decir, toda actividad que permita la “producción” de algo desde su condición de no-existencia hacia la presencia. En la antigüedad clásica, este sentido amplio de la palabra poiesis abarcó diversas posibilidades del hacer productivo, como  las  actividades  del  artista,  del  artesano  o  la  simple  fabricación  de  algo,  pero  también  todo  lo  que,  de  manera espontánea, la naturaleza trae a la presencia. 

59 Jacob Von Uexküll (1864-1944) fue un biólogo y filósofo estonio de origen alemán cuya obra se ubica durante la primera mitad del siglo XX. Fue profesor de la Universidad de Hamburgo, ampliamente conocido en el campo de la zoología, sus contribuciones  fueron  decisivas  para  el  desarrollo  de  la  investigación  del  comportamiento  animal  y  se  le  reconocen grandes aportes en el campo de la ecología. Sus trabajos fueron celebrados por sus contemporáneos Cassier, Heidegger, Husserl, Ortega y Gasset, luego por Merleau-Ponty, Canguilhem, Deleuze, Lacan, Sloterdijk, Agamben, Latour. CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

finalidad despojar al mundo objetivo de su familiaridad y hacernos sentir en él un poco menos como en casa” (Despret, 2018, p. 175). Pienso-con Benjamin, Kafka, Cortazar, entre otrxs para delinear figuraciones que desplieguen la posibilidad de reconfigurar la subjetividad. 

 

La esperanza de un sujeto larvario 

Gracias a Max Brod conocemos una conversación de Kafka “cuyo punto de partida era […] la decadencia de la humanidad”, allí describe al mundo como “un mal humor de Dios, un día malo” y  donde,  tras  la  pregunta  de  Max  Brod:  “¿habría  esperanza  fuera  de  él,  fuera  de  esta  forma fenoménica que es lo que nosotros conocemos?”, Kafka sonríe y responde: “Sin duda habría muchísima esperanza, la habría, pero no para nosotros” (2009, p. 14).  

Para Benjamin esta esperanza es para aquellos seres de la obra kafkiana que escapan de la familia, que están “inacabados”, “a media luz”, que se mueven entre los otros círculos de figuras, que  “no  han  salido  por  completo  del  seno  materno  de  la  naturaleza”,  que  ocupan  la  menor cantidad  de  espacio  posible  (como  un  “gran  ovillo”)  (2009,  p.  15).  Estos  seres  [ayudantes, estudiantes, mensajeros, locos], arrojarían luz, según el ensayo benjaminiano, a una ley en este mundo de criaturas:  

Ninguna  [criatura]  tiene  fijo  su  lugar,  ni  un  contorno  fijo  inconfundible:  todas estan cayendo o ascendiendo; todas se intercambian con su enemigo o bien con su vecino; todas han consumado por entero su tiempo y, sin embargo, aún son inmaduras; todas ellas se encuentran hondamente agotadas, aunque sólo se encuentren al principio de una aún larga vida (Benjamin, 2009, p. 15). 

La  descripción  de  estos  seres  infatigables  y  receptáculos  de  la  esperanza  oscila  nuestro pensamiento  hacia  otros  seres  que  son  figura  de  lo  ingobernable,  de  lo  inapropiable,  de  lo indecidible, de lo que se resiste a todas las capturas e influjos: la larva. Este organismo acechante como un espectro, anfibio, es decir, ni acuático ni terrestre, que o bien flota o bien se arrastra, ya blando ya viscoso, que adora la oscuridad y ha hecho de la tierra su incubadora y nodriza antes de transformarse en un ser alado y alcanzar los cielos, permitió, mediante la observación de una larva particular, el axolotl, la introducción del relato de un Hombre “neoténico”60. 

“En la mitología azteca, el hermano gemelo de Quetzalcóatl, Xólotl, se transformó en axolotl para  escapar  de  la  muerte”  (Zilio,  2022,  p.  77).  Representado  como  un  ser  deforme  (como Odradek o la forma que toman las cosas en el olvido) y jorobado (como el hombrecillo de la 

 

60 La neotenia (del griego neo-, ‘joven’, y teinein, ‘extenderse’) es uno de los procesos de heterocronía que se caracteriza por  la  conservación  del  estado  juvenil  en  el  organismo  adulto  en  comparación  con  su  ancestro  u  organismos cercanamente  emparentados,  debido  a  un  retraso  pronunciado  del  ritmo  de  desarrollo  corporal  en  relación  con  el desarrollo  de  las  células  germinales  y  órganos  reproductores,  que  se  lleva  a  cabo  normalmente.  Es  un  fenómeno estudiado en el campo de la biología del desarrollo. El primero en utilizar el término neotenia fue Julius Kollmann en 1885 (Bogin, 1999). 

CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

canción infantil o el gesto más habitual en Kafka, de cargar un peso unido al olvido), “y armado con un hacha, es el protector de los seres asociados a él: los gemelos, pero también de los seres que se consideran monstruosos, como los albinos, los inválidos o incluso el célebre perro sin pelo mexicano” (Ibídem), y podríamos agregar en ésta lista al cordero-gato de Kafka: 

Su supuesta fealdad llevó a que se le considerara como ‘el más imperfecto, el más degradado de todos los anfibios’, ya sea como un ‘fracaso metamórfico’ o como una ‘regresión evolutiva’, debido a su fijación en el estado larvario. La función  principal  de  esta  divinidad  proteiforme,  por  consiguiente,  era acompañar al sol cada noche hasta el inframundo, así como al alma (teyolia) de los muertos hasta el Mictlan (el territorio de los muertos) (Zilio, 2022, p. 77).

De la misma manera en que Xólotl se movía entre la vida y la muerte, los ayudantes son mensajeros, como Bernabé en “El Castillo” (1986), que se mueven entre los otros círculos de figuras. Así, la larva se nos presenta como símbolo de lo inacabado, lo imperfecto, lo monstruoso, lo feo, lo liminal o la muerte, y nos invita al relato de un continuum entre la vida y la muerte, lo animado y lo inanimado, el ser y el no ser, a una lógica del ni-ni (Zilio, 2022, p. 77). 

Con estas figuras, ayudantes, mensajeros, locos y estudiantes de Kafka, y el axolotl, como representantes de una fuerza fundamental cuyo viento sopla desde la muerte, un viento que nos desvía y nos hace retroceder hacia el pasado, nos proponemos explorar la posibilidad de un sujeto larvario,  siempre  en  formación,  capaz  de  enfrentarse  a  los  sistemas  de  dominación  y vigilancia,  al  marco  cultural  de  lo  humano  que  limita  nuestro  reconocimiento  de  lxs  otrxs (comunidad lgbt, personas con diversidad funcional, mujeres, etnias no-blancas, personas de clase baja, etc.). Estas figuras son tomadas como punto de acceso a la justicia, este sujeto se erige como esperanza arrojando la carga de la culpa montada sobre la espalda haciéndonos hundir la cabeza contra el pecho. Para este sujeto “no hay identidad durable”, sino que ella “se desliza, huye, tras una multitud de máscaras” (Zilio, 2022, p. 112). Su metamorfosis funciona como “metáfora de la complejidad identitaria” (Ibídem) que deviene en su relación de copresencia y alianza con diferentes esferas del ser. Para el sujeto larvario no hay identidad “asimilable ni fijada por las normas” (Ibídem). “Es el entre-dos como identidad, pero también es una figura de lo indomable, lo indomesticable y las experiencias marginales” (Ibídem). 

 

Mareo en tierra firme, la caída  

De  la  misma  manera  en  que  Cortázar  (2022)  realiza  el  camino  de  humano  a  axolotl, intentaremos  caminar,  con  los  ayudantes  y  otras  figuras  de  la  esperanza  en  el  ensayo benjaminiano como guía, del sujeto humano al sujeto larvario, pero de la misma manera en que se dice que caminar es una manera controlada de caer. La caída a la que hacemos referencia es aquella de la pirámide en cuya cúspide se instaló el hombre blanco occidental, la pirámide CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

debe caer para que podamos recuperar un lugar entre las criaturas y abolir el mundo del mito con sus órdenes y jerarquías. El nuevo equilibrio que podemos encontrar en la caída, es el de los ayudantes de Kafka, un equilibrio entre la vida nocturna y la vida diurna, a “media luz” como Benjamin describe la vida de estos ayudantes (2009, p. 15), vida que se perfilará en adelante desde lo bajo y lo ordinario, y no de las alturas luminosas del espíritu. 

Bajo y ordinario, pantanoso, es el mundo de las novelas de Kafka, allí “la creatura aparece en el nivel que Bachofen llama ‘hetaírico61’” (Benjamin, 2009, p. 30). Este suelo cenagoso contiene en sus profundidades dicho nivel, el cual está presente aun mediante el olvido, se encuentra enterrado. Por eso, cuando algún personaje tiene que decirle algo a K, “lo hace de pasada, como si él debiera ya saberlo desde tiempo atrás”, como si sólo le pidieran que recordara (ibídem, p. 31). Es mediante nuevas experiencias que profundicen en dicho suelo, que vayan más allá de la experiencia media y superficial del burgués que podremos dar con este nivel. Kafka, nos dice Benjamin, tenía mucha experiencia, la cuál era descrita por él como ‘un mareo en tierra firme’, una experiencia oscilante como si camináramos en un pantano. De este suelo ascienden también las figuras femeninas de Kafka, como Leni o Frieda62                                     63 (ibídem, p. 30-31), y Odradek quien vive en los suelos del desván, la escalera, los pasillos y el vestíbulo: “los suelos son el lugar de los trastos desechados, olvidados” (ibídem, p. 33). 

En este suelo se encuentra también el axolotl de Cortázar, en el “húmedo y oscuro edificio de los  acuarios”,  allí  donde  los  axolotl se amontonan “en  el  mezquino  y  angosto  (sólo  yo  puedo saber cuán angosto y mezquino) piso de piedra y musgo” (2022, p. 140). No solo se encuentran en este suelo pantanoso del olvido, sino que como animal es receptáculo de lo olvidado, el animal no  es  la  meta  pero  sin  ellos,  sin  los  animales,  no  podemos  avanzar,  nuestro  cuerpo  es  la extrañeza más olvidada y estamos vinculados con el axolotl, nos une algo infinitamente perdido y distante (Benjamin, 2009, p. 32). Esta extrañeza del cuerpo es descrita por Benjamin mediante una  leyenda  talmúdica,  la  cual  nos  habla  de  una  princesa  desterrada,  alejada  de  sus compatriotas y viviendo en un pueblo cuya lengua no comprende, un día la princesa recibe una carta de su prometido quien iba hacia ella, “y el rabino nos dice que ese prometido es el Mesías, la princesa es el alma y el pueblo en el que se encuentra sola y desterrada sin duda es el cuerpo” (Benjamin, 2009, p. 25). Este pueblo es como el pueblo que se encuentra al pie de la montaña del Castillo de Kafka donde vive K64. El ser humano vive en su cuerpo como K en el pueblo: “el cuerpo  le  es  hostil  y  se  le  escapa.  Puede  suceder  que  una  mañana,  cuando  el  hombre  se despierte, se haya convertido en un insecto” (Benjamin, 2009, p. 25-26). El axolotl, como larva 

61 Johann Jakob Bachofen (1815-1887) denomina como “hetáirico” a un nivel de la existencia de un tiempo remoto, a un mundo primitivo. Este abogado y arqueólogo suizo se había abocado a investigar un sistema jurídico primitivo basado en la autoridad de las madres: un “derecho materno” (Muterrecht) que, según el autor, pertenecía a las fases arcaicas de la historia de la humanidad. 

62 Se refiera a personajes de El Castillo. 

63 Se refiere al personaje de “Las preocupaciones de un padre de familia”. El personaje es descrito por Kafka como un carrete de hilo con forma de estrella, cuyos hilos se encuentran enredados, mezclados, anudados y los hay de varios colores y varios tipos; a su vez de la estrella sale un palito perpendicular al que se le agrega otro en ángulo recto. (Kafka, 2013, p. 212). Pueden leerlo online en: https://iesbolivar-cba.infd.edu.ar/sitio/wp-content/uploads/2020/10/Franz-Kafka.-Las-preocupaciones-de-un-padre-de-familia-1919.pdf (última consulta 29/11/2022). 64 K es un agrimensor que acude a un castillo que ha reclamado sus servicios, pero resulta que es tan impenetrable la fortaleza como desconocido su cometido. La historia se complica con personajes y aparece la confusión: en realidad, como  informan  al  protagonista,  su  llamada  obedece  a  un  error  y  no  le  reclamaban.  A  partir  de  ahí  K  vivirá  en  lo inconcebible (Kafka, 1986). 

CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

instaura  un  reino  de  inquietante  extrañeza.  Las  larvas  con  su  ley  de  aparición  y  muerte contradicen  nuestra  existencia,  los  hombres  mueren,  son  envueltos  en  un  sudario,  luego  se transforman en aquella alimaña de la tierra que los fagocita; en cambio la larva, primero es una alimaña que se arrastra en la tierra, más luego se envolverá en su crisálida y, más tarde, volará libre como espléndido imago (Zilio, 2022, p. 42). Por eso la larva es figura femenina, como las figuras kafkianas que ascienden del suelo pantanoso. 

La larva, representada por el axolotl, también nos remite al reino de las criaturas de Benjamin (2008ª, p. 90), que incluye a todos los seres vivos, desde lo inanimado hasta los humanos, y que rompe con la división que la filosofía introdujo entre humanos, animales y lo inanimado. Nuestro cuerpo,  la  extrañeza  más  olvidada,  recupera  así  aquello  que  en  virtud  de  su  carácter  animal había sido separado de la humanidad:  

En Benjamin, lo humano se presenta inmerso en el mundo de las criaturas y éstas  se  encuentran  íntimamente  conectadas  ‘por  múltiples  gradaciones’ llegando incluso ‘hasta el abismo de lo inanimado’. No hay cortes ni cesuras en el reino de las criaturas (Di Pego, 2015, p. 2). 

El  axolotl  es  descrito  por  Cortázar  como  poseyendo  en  lugar  de  cabeza  una  “piedra  rosa vagamente triangular”, semejante a “una estatuilla corroída por el tiempo”, con una boca que no es más que una “fina hendidura” que apenas rasga “la piedra sin vida”; también nos dice que, a ambos lados de la cabeza, en lugar de orejas le crecen “tres ramitas rojas como de coral, una excrecencia vegetal” (2022, pp. 140-141). Animal, piedra, vegetal y, más tarde nos va a decir Cortázar,  humano,  el  axolotl  se  nos  presenta  como  paradigma  del  reino  de  las  criaturas benjaminiano. 

De todas las criaturas figuradas por Kafka, nos dice Benjamin que los animales son los que más reflexionan (2009, p. 33), y de la misma manera, Cortázar se imagina conscientes a los axolotl, esclavos de su cuerpo, condenados a un silencio abisal y a una reflexión desesperada. En sus primeros escritos sobre el lenguaje Benjamin se refiere a este silencio o mutismo de la naturaleza, la naturaleza tiene lenguaje pero no tiene voz, y Kafka, como buen narrador, es capaz de prestar atención, de escuchar, a este reino de las criaturas (Di Pego, 2017, p. 101): “en él [en Kafka],  el  pabellón  de  una  gran  oreja  se  encuentra  escuchando”  (Benjamin,  2009,  p.  17). También  Cortázar  podía  escuchar  a  los  axolotl,  con  su  mirada  de  oro  inexpresiva,  pero terriblemente  lúcida,  lo  penetraban  con  un  mensaje  “Sálvanos,  sálvanos”,  sólo  pueriles esperanzas  el  narrador  podía  transmitir.  En  ningún  animal,  el  narrador  o  Cortázar,  había encontrado una relación tan profunda consigo mismo. El axolotl se revela así como testigo de algo ¿de lo olvidado tal vez? ¿había en ellos una memoria de las edades cósmicas? Y también se presenta como juez ¿Tal vez como los funcionarios kafkianos que se hunden y vegetan en habitaciones oscuras y malolientes y que soportan el peso del mundo? No hay lugar fijo para el axolotl, ni espacial ni temporal (2022, p. 142).  CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Del humano neoténico, la metamorfosis  

Los  axoltl  son  larvas,  pero  larva  también  quiere  decir  máscara  y  fantasma.  Seres  que  se ocultan, que todavía no se presentan tal cual son, la larva es algo en potencia, como el niño que aún no es adulto. También como fantasma, la larva pertenece a una lógica del ni-ni, ni vivo ni muerto,  ni  terrestre  ni  acuático,  ni  animal  ni  planta,  ni  animal  ni  piedra,  ni  animal  ni  humano, indecidible, acechante como un espectro. Así se presenta como “inacabada”, “a media luz”, se mueve entre los otros círculos de figuras tal como los ayudantes kafkianos. La larva, “tejedora” y “escuadrón de la muerte”, “personaje de ciencia ficción o thrillers”, “figura femenina”, “colonial” y “minoritaria de la opresión” revela una porosidad de los mundos humanos, animales, vegetales, microbianos  y  abiótios  (Zilio,  2022,  p.  58).  Arroja  luz  sobre  la  ley  del  mundo  de  las  criaturas (Benjamin, 2009, p. 78). 

“Los  ojos  del  axolotl  me  decían  de  la  presencia  de una  vida  diferente,  de  otra  manera  de mirar”, esos ojos de oro del axolotl que arden con una terrible luz ¿podemos decir media luz?, miran  desde  una  “profundidad  insondable”  que  da  vértigo  (Cortázar,  2022,  p.  141),  es  la profundidad del olvido, su mirada pone en “movimiento las edades cósmicas” (Benjamin, 2009, p. 30). Este vértigo aparece en los cuentos de Kafka como en “Niños en el camino vecinal”, el cuento comienza en una hamaca y dice:  

Reventaba en el cielo un chisporroteo de pájaros. Yo los seguía con la mirada. Veía cómo de golpe subían, hasta que me parecía no ya que ellos subían sino que  yo  caía  y,  un  poco  por  debilidad,  empezaba  lentamente  a  columpiarme asiéndome con fuerza de las cuerdas (Kafka, 2013, p. 13). 

Parafraseando a Nietzsche, el axolotl como paradigma es la cuerda sobre el abismo, la cuerda entre el animal y el Übermensch, es un puente y el ocaso del humanismo (Nietzsche, 2007, p. 21). Esta otra manera de mirar también nos remite al narrador, el cual presta atención, escucha atentamente, cuida y permite manifestar otros modos, permite aflorar los susurros, aquello que resulta difícil oír, revertir el mutismo de la naturaleza, volver a mirar las cosas como si pudieran comunicarnos  algo,  concebir  otras  relaciones  con  las  cosas,  los  humanos  y  la  naturaleza, solidarizarnos con la parte destruida de la naturaleza (Di Pego, 2017, p. 101). 

Pese a esta profundidad insondable, a esta distancia de edades cósmicas en su mirada, los axolotl están cerca. A diferencia del mono y sus rasgos antropomórficos, que no hacen más que revelar nuestra distancia; la absoluta falta de semejanza entre axolotl y humanos prueba que el reconocimiento es válido, no se trata de analogías fáciles, esos ojos miran y reclaman, esos ojos indican que no se trata de animales (Cortázar, 2022, p. 142), su carácter inacabado los aleja de esas figuras kafkianas como los animales, los seres imaginarios como el cordero-gato, Odradek o Samsa65, que siguen hechizados por el discurrir de la familia y en quienes no habría esperanza. 

65 El cordero-gato es un personaje del cuento “Una cruza” de Kafka (2013, p. 468) que el personaje que relata la historia había heredado del padre. En el caso de Odradek se refiere al personaje de “Las preocupaciones de un padre de familia” CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

El axolotl, especie de salamandra albina, de apariencia infantil, pese a mantener características típicas de una larva, se mantiene como una especie autónoma que es perfectamente capaz de reproducirse, este infantilismo obstinado ha sido denominado como neotenia y dio lugar a una nueva interpretación de la evolución animal ¿Qué reflexión nos suscita la teoría de un hombre neoténico,  es  decir,  de  que  la  humanidad  haya  evolucionado  inicialmente  no  de  individuos adultos,  sino  de  primates  bebés,  que  como  el  axolotl  hayan  sido  perfectamente  capaces  de reproducirse? (Agamben, 2012, p. 28). 

No solo varias características morfológicas humanas se explicarían a partir de esta teoría, como la falta de pilosidad, la estructura de las manos y los pies, la forma auricular del oído, la posición del agujero occipital, todas características que no se corresponden con la de antropoides adultos sino con la de sus fetos (Agamben, 2012, p. 28), o explicaría con Lous Bolk y su “teoría de la fetalización”66 que el tiempo de gestación del ser humano debería ser de dieciocho meses y no de nueve, lo cual justifica la prolongación del período de maternidad y explica la blandura de nuestra cavidad craneal en el nacimiento o incluso la debilidad muscular de los bebés (Zilio, 2022, p. 72). Sino que también, esta deficiencia biológica de un animal nacido prematuramente nos  habla  de  nuestra  constitución  ontológica  de  vulnerabilidad,  nos  constituye  como  seres esencialmente inacabados (como los ayudantes kafkianos) que deben dotarse, para paliar su incompletitud, de herramientas y órganos artificiales, artefactos que a su vez nos constituyen y adquieren carácter ontológico eliminando la dicotomía naturaleza/cultura (Zilio, 2022, p. 70):  

La cuestión es que la técnica está configurando la propia subjetividad, no es que podamos usarla bien o mal, sino que tenemos que pensar en qué medida la técnica nos está convirtiendo en criaturas completamente nuevas. Esto es lo que  Benjamin  encuentra  en  Scheerbart  y  la  problemática  que  le  permiten pensar sus personajes (Di Pego, 2017, p. 108).

Este conjunto de rasgos que son transitorios en los primates y en los humanos se han vuelto definitivos nos convierten en “un eterno niño”. Lo cual nos permite explicar de una nueva forma el lenguaje y toda la tradición cultural “que, más que cualquier marca genética, caracteriza al homo  sapiens”  (Agamben,  2012,  p.  28-29).  Nos  arroja  a  la  idea  de  una  creación  ciborg  del hombre, que acaba y completa su figura: “El hombre solo es hombre –escribe Stiegler- en la medida  en  que  se  sitúa  fuera  de  sí  mismo,  en  sus  prótesis.  Antes  de  esta  exteriorización,  el hombre no existe” (Stiegler citado en Zilio, 2022, p. 72). El lenguaje, las técnicas, la cultura, el sistema simbólico, la ley, la escritura, el arte, etc., configuran al ser humano, quien al ser excluido de una naturaleza primera, ya determinada, ya conformada, se inventa una naturaleza segunda que continúa “ex utero en una ‘incubadora simbólica’” (Zilio, 2022, p. 72). 

(ver nota 15). Por último, Samsa refiere al  personaje principal de la novela La metamorfosis (Kafka, 1986), quien se despierta un día en la casa de su familia convertido en un insecto. 66 Tesis biológica propuesta en 1926 por L. Bolk en donde la fetalización de la forma del ser humano, es producida por la retardación de su desarrollo. L. Bolk, sin ser un anti evolucionista, nunca consideró, sin embargo, que la evolución fuese  un  fin,  sino  un  principio.  Sus  observaciones  etológicas  mostraron  la  cercanía  inédita  que  hay  entre  el  feto  de chimpancé y el adulto humano y comprobó que la fetalización de la estructura humana es la característica principal de la antropogénesis. El ser humano es un animal neoténico, un ser que puede reproducirse siendo aún larvario. CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Así, las técnicas afectan y transforman profundamente la sensibilidad humana. Conmocionan “nuestras maneras de percibir, sentir, habitar el mundo, transformando y amplificando nuestras sentidos  y  facultades  fisiológicas”  y  a  su  vez  participan  de  nuestra  “individuación  psíquica  y colectiva”. El modo de existencia de los objetos técnicos no es estático, pasivo, “sino plástico y evolutivo, como un organismo” (Zilio, 2022, p. 74). El ser humano como eterno infante, como axolotl, es su propia potencia, vive su propia posibilidad y se juega su función fisiológica. Mientras que  el  sujeto  humanista,  cerrado,  autónomo,  invulnerable,  obedecería  ciertas  instrucciones específicas genéticas, el neoténico infante es capaz de prestar atención ( 67  Aufmerksamkeit) a lo 

que aún no se encuentra escrito, a “las posibilidades somáticas arbitrarias y no codificadas”, se encuentra a “la escucha del ser y de la posibilidad”, abre ante sí una infinidad de mundos, se encuentra  abierto,  arrojado  ahí  fuera,  extático  (Agamben,  2012,  p.  29).  Comprender  esta dimensión  metamórfica,  ciborg  del  ser  humano  nos  invita  a  superar  las  dicotomías naturaleza/cultura,  educación/domesticación,  artificial/orgánico,  etc.,  la  metamorfosis  se  da mediante  una  coevolución  o  transindividuación  biótica  y  abiótica  a  partir  de  las  distintas interacciones y agenciamientos entre organismos, artefactos y medios. Se abre de esta manera una posible teratología de lo informe, es decir, la alteración del desarrollo por parte de factores no genéticos de algo que no tiene de por sí un contorno fijo como los personajes de la esperanza kafkianos. Pero más aún, nos insiste en el hecho de que por siempre permanecemos indefinibles para nosotros y para los demás, esta carga de realidad preindividual responde a la ley de las criaturas benjaminiana-kafkiana. 

 

Hacia la teoría de lo humano-no-humano  

Esto no significa eliminar por completo la individualidad o la agencia, el ser humano neoténico, larvario,  está  implicado  en  un  proceso  de  individuación  colectiva,  sólo  se  conforma  como individuo  mediante  la  resonancia,  la  afección  entre  múltiples  especies  vivientes  (plantas, animales, minerales y bacterias), artefactuales y de sus medios asociados. Permanece siempre como un esbozo potencial, plástico, que agencia y reconfigura flujos de vida (Zilio, 2022, pp. 76-77). Se aferra sin aferrarse a nada, ni a una identidad ni a una cosa, sólo a su potencialidad y sus posibilidades. Este sujeto larvario tiene como potencialidad política la posibilidad de escapar a la oposición entre vida políticamente cualificada de la acción heroica en el espacio público (que suele estar atada a una masculinidad que se pretende universal) y una vida de la necesidad, de lo cotidiano, de lo nimio y el cuidado (que suele ser asociada a cuerpos feminizados). Se aferra tan estrechamente a su función fisiológica que de ninguna manera podríamos pensarla fuera de lo político, el sujeto larvario se aferra tanto a este mundo y a su propio cuerpo, que a nadie le correspondería tanto como a ella la máxima de que lo personal es político. 

67 Siguiendo las precisiones de Di Pego (2015), la expresión utilizada en alemán es “Aufmerksamkeit schenken”, la cual puede  traducirse  como  “dedicar  atención”  y  que  está  compuesta  por  el  verbo  “schenken”  que  significa  regalar,  es pertinente resaltar que la atención es un “don”, algo que se ofrece sin esperar nada a cambio (Di Pego, 2015, p. 3). CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Este aferrarse responde a la propuesta de Bruno Latour 68 que, siguiendo a las ecofeministas, sugiere que necesitamos sustituir nuestra identidad moderna por una identidad vinculada a la tierra, a la cual llama Earthbound. Su llamado apunta a explorar un devenir-con intersubjetivo. De la misma manera en que Donna Haraway, tomando de Beth Dempters la palabra simpoiesis, propone que el mundo se configura mediante un sistema simpoiético, mediante un hacerse-con, de  acoplamientos  constantes  de  ingestión,  ingurgitación,  parasitismo,  contaminación, complicidad  y  no  desde  la  interacción  de  individuos  autopiéticos,  de  unidades  autónomas “autoproducidas”,  autodefinidas  que  tienden  a  ser  centralmente  controladas,  homeostáticas  y predecibles (Zilio, 2022, pp. 57-58). 

El entramado en red, la coexistencia, la contaminación están en el fundamento de la ecología que hace mundo. Mantener lo contrario, mantener al sujeto humanista, individualista, autónomo y cerrado, como lo hacen la ideología neoliberal, el darwinismo social o las políticas inmunitarias con su obsesión por la seguridad, es poner a los individuos unos contra otros, y al mundo contra sí mismo (Zilio, 2022, p. 90). Debemos seguir la ley de las criaturas presentada por Benjamin en el  ensayo  sobre  Kafka,  para  ya  no  separar  la  naturaleza  de  la  cultura,  el  genoma  de  la herramienta, lo orgánico de lo tecnológico, lo salvaje de lo doméstico, lo humano del entorno, sino para reincorporarnos al reino de las criaturas, solidarizarnos con la naturaleza destruida y establecer una nueva relación con la técnica (Benjamin, 1991b, p. 1106).  

Frente a posiciones de extrema derecha, políticas fascistas, soberanistas, populistas, racistas o xenófobas, que apuestan por una homogeneidad mortífera, que afirman un estridente retorno a la identidad nacional y levantan cada vez más muros y fronteras, las larvas designan a los indeseables, representan a inmigrantes ilegales, diversidades de género y sexuales, enfermxs, discapacitadxs, pobres, clandestinxs o migrantes de todo el mundo. Todas estas personas sin tierra, sin propiedad, nómadas de cuerpo y espíritu, desestabilizan los marcos dominantes que definen  lo  humano,  desestabilizan  al  mundo  mítico  de  órdenes  y  jerarquías,  desafían  una organización de la vida y el trabajo en la comunidad humana que resulta incomprensible y se revela como destino. Esta organización está claramente en los proyectos de construcción “más difíciles e incomprensibles cuyo modelo venerable trata Kafka en ‘La construcción de la muralla China’” (Benjamin, 2009, p. 21).  

Estas  identidades  son  definidas  por  Pierre  Montebello,  siguiendo  el  modelo  de  la  materia oscura de los físicos, como ontología oscura, esta denominación correspondería a aquella parte faltante de las ciencias del ser:  

Allí  se  encuentran  ‘todos  esos  seres  invisibles,  sin  peso,  sin  masa,  sin gravedad, todas esas existencias menores, aminoradas, insignificantes, todos esos  modos  de  ser  vacilantes,  fluctuantes,  en  el  borde  de  la  existencia, 

68  Reconocido  por  sus  trabajos  y  su  actividad  docente  en  el  campo  de  los  estudios  de  la  ciencia,  la  tecnología  y  la sociedad (CTS), y por ser uno de los fundadores de la teoría del actor-red, Bruno Latour fue  profesor emérito asociado en el Médialab y en el programa en artes políticas (SPEAP) de «Sciences Po» de París. También  impartió clases en la London  School  of  Economics  y  en  el  Departamento  de  Historia  de  la  Ciencia  de  la  Universidad  de  Harvard.  Su investigación se centra en la dicotomía entre naturaleza y sociedad. Escribió y editó más de veinte libros, entre los que destacan Nunca fuimos modernos (Siglo XXI, 1993), La vida en el laboratorio (Alianza, 1995), La esperanza de Pandora (Gedisa, 2001) o los más recientes Cara a cara con el planeta (Siglo XXI, 2017) o Dónde aterrizar (Taurus, 2018). CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

fantasmáticos,  crepusculares,  todas  esas  maneras  de  vivir  y  de  ser  viviente que nunca se toman en cuenta’ (Montebello citado en Zilio, 2022, p. 92).

Ontología oscura le cabría a esos seres deformes como Odradek y los animales de Kafka, pero también a los ayudantes, fluctuantes, fantasmáticos, crepusculares. Allí, en dicha ontología, se oyen las voces inaudibles (y sin duda son voces que Kafka escucha) y se percibe aquello que une a la masa de los vivientes y los no vivientes, los híbridos (como el cordero-gato kafkiano), los disonantes y los artefactos. Más que una ontología ampliada a los “no-humanos”, expresión que  produce  una  posición  neocolonial  del  Ser  al  designar  al  otro  en  términos  de  negatividad respecto de un nosotros, se trata de seguir la línea de una ampliación de las maneras de ser, es decir, las maneras de experimentar, de sentir, de darle sentido e importancia a las cosas; hacer existir otros modos de atención, volverse capaces de conceder atención (Aufmerksamkeit) a lo que no está escrito, a aquello que no se encuentra codificado, conceder escucha al ser y las posibilidades, abrir una infinidad de mundos; se trata de ir hacia una teoría de lo humano-no-humano (Zilio, 2022, pp. 92-93).  

 

Consideraciones finales 

 

La condición posthumana actual se presenta como consecuencia de la crisis del humanismo ilustrado que se hace patente a partir de los grandes progresos científicos y los intereses de la economía  globalizada.  Esto  comporta  una  serie  de  inflexiones  (posthumana, postantropocéntrica, etc.) que nos invitan a una descentralización del Hombre y del anthropos, exigiéndonos una reconfiguración de la subjetividad. El sujeto ya no será aquel de conciencia racional,  universal  y  de  una  ética  autoimpuesta,  sino  que  será  un  nuevo  sujeto  complejo, relacional, caracterizado por la encarnación, la sexualidad, la afectividad, la empatía y el deseo, englobando a agentes humanos y no-humanos, el sujeto será así una entidad transversal que comprenda lo humano, los animales, la tierra y los artefactos tecnológicos en su conjunto y por tanto también será plural y ya no el sujeto en singular. Esta reconfiguración del sujeto requiere de nuevas figuraciones y de ampliar nuestra imaginación para desafiar el presunto orden de lo real. 

Así, en el ensayo benjaminiano exploramos una de estas figuraciones en la obra kafkiana con aquellos personajes que escapan de la familia, que están “inacabados”, “a media luz”, que se mueven entre los otros círculos de figuras, que “no han salido por completo del seno materno de la naturaleza” (Benjamin, 2009, p. 15) y que ocupan la menor cantidad de espacio posible. Por otro lado, la larva se nos presenta como símbolo de lo inacabado, lo imperfecto, lo monstruoso, lo feo, lo liminal o la muerte, y nos invita al relato de un continuum entre la vida y la muerte, lo animado y lo inanimado, el ser y el no ser, a una lógica del ni-ni. Finalmente, un tipo particular de larva, el axoltl nos acercó a la teoría de un hombre neoténico, la cual nos permite explicar de una nueva forma el lenguaje y toda la tradición cultural, así como reconfigurar nuestra relación CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

con los otros organismos y los medios asociados. Nos abre a una dimensión metamórfica, ciborg, del ser humano, nos invita a superar las dicotomías naturaleza/cultura, educación/domesticación, artificial/orgánico, etc. Se abre de esta manera una posible teratología de lo informe, es decir, la alteración del desarrollo por parte de factores no genéticos de algo que no tiene de por sí un contorno  fijo,  nos  insiste  en  el  hecho  de  que  por  siempre  permanecemos  indefinibles  para nosotros  y  para  los  demás.  Desde  estas  tres  figuras  exploramos  la  posibilidad  de  un sujeto larvario, siempre en formación, capaz de enfrentarse a los sistemas de dominación y vigilancia, al marco cultural de lo humano que limita nuestro reconocimiento de lxs otrxs.   

 

Sección de apoyo didáctico 

 

Bibliografía básica recomendada 

Agamben, G. (2012): “Por una filosofía de la infancia” en Teología y lenguaje: del poder de 

Dios al juego de los niños. Traducción de Matías Raia. Buenos Aires: Las Cuarenta. Benjamin, W. (2009): “Franz Kafka: En el décimo aniversario de su muerte”, en Obras, libro II, 

vol. 2. Rolf Tiedemann y Hermann Schweppenhäuser (Eds.) con la colaboración de Theodor 

Adorno y Gershom Scholem. Traducción de Juan Barja, Féliz Duque y Fernando Guerrero. 

Madrid: Abada. 

Braidotti, R. (2015): “Introducción” en Lo Posthumano. Traducción de Juan Carlos Gentile Vitale. 

Barcelona: Gedisa. 

Cortázar, J. (2022): “Axolotl” en Final del juego. Ciudad Autónoma de Buenos Aires: Debolsillo. Kafka, F. (2013): “Niños en una calle de campo”, “Desenmascaramiento de un embaucador”, “El 

nuevo abogado”, “Las preocupaciones de un padre de familia”, “El pueblo más cercano”, “Un 

artista del hambre”, “La construcción de la muralla china” y “Una cruza” en Relatos completos. 

Traducción Francisco Zanutigh Núñez. Buenos Aires: Losada. 

 

Bibliografía complementaria 

Benjamin, Walter (1991b): “Zur Theorie des Unmenschen”, en Gesammelte Schriften, tomo II/3, 

R.Tiedemann  y  H.  Schweppenhäuser  (eds.),  Frankfurt  am  Main:  Suhrkamp,  p.  1106. 

Traducción de Anabella Di Pego: “Hacia la teoría de lo no-humano”. Benjamin, Walter (2008): El narrador. Trad. de Pablo Oyarzún Robles. Santiago de Chile: Metales 

pesados. 

CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Braidotti, R. (2015): “Posthumanismo: la vida más allá del individuo” y “Postantropocentrismo: la 

vida más allá de la especie” en Lo Posthumano. Traducción de Juan Carlos Gentile Vitale. 

Barcelona: Gedisa. 

Di Pego, Anabella (2018): ¿El retorno del narrador? Reflexiones sobre la lectura Benjaminiana 

de Kafka. Agora (Santiago de Compostela), 37 (1): 205-233. Di Pego, Anabella (2022): Hacia una política de lo no-humano (Unmensch): Walter Benjamin y 

Paul Scheerbart. Anthropology & materialism, (Número especial 2). Hannsen, B. (2013). “Los animales de Kafka según Benjamin”. Trad. D. Fernández. Paralaje, Nro 

9, pp. 295-311. 

Haraway, D. (2019): “Pensamiento tentacular. Antropoceno, Capitaloceno, Chthuluceno” y “Una 

práctica  curiosa”  en Seguir con el problema. Generar parentesco en el Chthuluceno. 

Tradducción de Helen Torres. Bilbao: Consonni 

Kafka, F. (2004): La metamorfosis y En la colonia penitenciaria. La Plata: Terramar. Kafka, Franz (1986): “El Castillo” en Obras completas. Colección Summa Literaria, 6, 18 y 26. 

Kafka, Franz 1883-1924. Seix Barral. Barcelona. 

Kafka, F. (2013): “Deseo de convertirse en indio”, “Ante la ley”, “Josefine, la cantante, o el pueblo 

de los ratones”, “El cazador Gracchus”, “La verdad sobre Sancho Panza” y “El silencio de las 

sirenas” en Relatos completos. Traducción Francisco Zanutigh Núñez. Buenos Aires: Losada. Scheerbart,  Paul  (2014): Lesabéndio. Una novela de asteroides,  trad.  de  Ana  Alguacil, 

Barcelona, Ediciones Traspiés. 

Zilio, M. (2022): “La ficción de la autonomía”, “LARVA. Soy una criatura de barro”, “Homo Larva”, 

“Política inmunitaria y política de la hospitalidad” y “¿El parásito que luego estoy si(gui)endo?” 

en El libro de las larvas: cómo nos convertimos en nuestras presas. Traducción de Andrés 

Abril. Ciudad Autónoma de Buenos Aires: Cactus. 

 

Sitios web con material suplementario 

CCCB  –  Centre  de  Cultura  Contemporània  de  Barcelona  –  Braidotti,  ficha,  contenidos  y 

publicaciones: https://www.cccb.org/es/participantes/ficha/rosi-braidotti/221314 Michael  Haneke  (1997): Das Schloß.  Coproducción:  Österreichischer  Rundfunk  (ORF), 

Österreichischer Rundfunk (ORF), Österreichischer Rundfunk (ORF), Wega-Film. Disponible 

en: 

https://www.youtube.com/watch?v=EbjWCEBnJak&ab_channel=NuevoPeriodismoCiudadan

o

A fondo: Joaquin Soler Serrano entrevista a Julio Cortázar. Producción: TVE. Parte I disponible 

en: https://www.rtve.es/play/videos/a-fondo/julio-cortazar-i/1051583/.  Parte  II  disponible  en: 

https://www.rtve.es/play/videos/programa/entrevista-julio-cortazar-programa-fondo-

parte/1051555/

CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

European Graduate School: Judith Butler lecciones sobre Benjamin y Kafka (2011). Disponible 

en: https://egs.edu/lecture/judith-butler-benjamin-and-kafka-2011/

 

Guía de actividades 

A  partir  de  la  lectura  de  “Franz  Kafka:  en  el  décimo  aniversario  de  su  muerte”  de  Walter Benjamin, “Niños en una calle de campo” y “La construcción de la muralla china” de Kafka y la “Introducción” de Lo Posthumano de Rosi Braidotti responda:  1 - Indique la caracterización que hace Benjamin del padre en el mundo de Kafka y su relación con la culpa.  

2  -  Explicite  para  quienes  habría  esperanza  según  Benjamin,  cómo  se  relaciona  esto  con  la familia, qué características tienen estas figuras y sobre qué Ley arrojarían luz. 3 - Establezca la relación entre el cuento “La construcción de la muralla china” y el carácter de incomprensión que comporta la organización de la vida y el trabajo ¿cómo se relaciona con el destino, el orden y la jerarquía? ¿y con la leyenda talmúdica que menciona Benjamin? 4 - Explique la relación entre Odradek, el jorobado hombrecillo y el olvido en los ensayos sobre Kafka de Benjamin. 

5 - A partir del apartado “Sancho Panza” de los ensayos sobre Kafka y la lectura de “Niños en una calle de campo” ¿Cuál es la relación que establece Benjamin entre las desfiguraciones del tiempo, el olvido, los ayudantes, los estudiantes y los locos del mencionado cuento? 6 - A partir de la lectura de la “Introducción” de Lo Posthumano de Braidotti, indicar cómo se entiende lo humano a partir de la Ilustración y de su herencia ¿Qué fenómenos comportan su crisis? 

7  -  ¿En  qué  consiste  la  condición  posthumana  según  Braidotti?  ¿Cómo  se  diferencia  de  las posturas del transhumanismo? ¿Y qué relación tiene todo esto con la subjetividad? 

 

Referencias bibliográficas 

 

Agamben, G. (2010). Homo Sacer. El poder soberano y la nuda vida. Traducción A. G. Cuspinera. 

Valencia: Pre-textos. 

Agamben, G. (2012): Teología y lenguaje: del poder de Dios al juego de los niños. Traducción 

de Matías Raia. Buenos Aires: Las Cuarenta. 

Benjamin, Walter (2008): El narrador. Trad. de Pablo Oyarzún Robles. Santiago de Chile: Metales 

pesados. 

Benjamin, W. (2009): “Franz Kafka: En el décimo aniversario de su muerte”, en Obras, libro II, 

vol. 2. Rolf Tiedemann y Hermann Schweppenhäuser (Eds.) con la colaboración de Theodor CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Adorno y Gershom Scholem. Traducción de Juan Barja, Féliz Duque y Fernando Guerrero. 

Madrid: Abada. 

Benjamin, Walter (1991b): “Zur Theorie des Unmenschen”, en Gesammelte Schriften, tomo II/3, 

R.Tiedemann  y  H.  Schweppenhäuser  (eds.),  Frankfurt  am  Main:  Suhrkamp,  p.  1106. 

Traducción de Anabella Di Pego: “Hacia la teoría de lo no-humano”. Braidotti,  R.  (2015): Lo Posthumano.  Traducción  de  Juan  Carlos  Gentile  Vitale.  Barcelona: 

Gedisa. 

Bogin, B. (1999): Patterns of human growth. Cambridge: Cambridge University Press Cortázar, J. (2022): Final del juego. Ciudad Autónoma de Buenos Aires: Debolsillo. Despret,  V.  (2018): ¿Qué dirían los animales… si les hiciéramos las preguntas correctas?

Traducción de Sebastián Puente. Ciudad Autónoma de Buenos Aires: Cactus. Di Pego, A. (2015). “¿Más allá del humanismo? Walter Benjamin y la cuestión de la animalidad”. 

X Jornadas de Investigación en Filosofía, 19 al 21 de agosto de 2015, Ensenada, Argentina. 

En             Memoria             Académica.             Disponible             en: 

http://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/trab_eventos/ev.7598/ev.7598.pdf Di  Pego,  A.  (2017):  “En  el  umbral  del  post-humanismo:  Walter  Benjamin  y  el  reino  de  las 

criaturas”. Intercambios; año 2, (3), pp. 97-124. Haraway,  D.  (2019): Seguir con el problema. Generar parentesco en el Chthuluceno. 

Tradducción de Helen Torres. Bilbao: Consonni 

Kafka, Franz (1986): “El Castillo” en Obras completas. Colección Summa Literaria, 6, 18 y 26. 

Kafka, Franz 1883-1924. Seix Barral. Barcelona. 

Kafka,  F.  (2013): Relatos completos.  Traducción  Francisco  Zanutigh  Núñez.  Buenos  Aires: 

Losada. 

Nietzsche,  F.  W.  (2007): Así habló Zaratustra.  Traducido  por  Sergio  Albano.  Buenos  Aires: 

Gradifco. 

Platón (1988a): Diálogos vol.III. “Fedón”. “Banquete”. “Fedro”. Madrid: Gredos Rohracher,  H.  (2015):  “Science  and  Technology  Studies,  History  of”  en  International 

Encyclopedia of the Social & Behavioral Sciences (Second Edition), Elsevier, Pp 200-205, Zilio, M. (2022): El libro de las larvas: cómo nos convertimos en nuestras presas. Traducción de 

Andrés Abril. Ciudad Autónoma de Buenos Aires: Cactus. 




CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

 

CAPÍTULO 7 

Devenir no humano en el reino de las criaturas: 

justicia y narración en Walter Benjamin 

Nicolás Aragoita 

 

La  narración  benjaminiana  implica  una  desarticulación  de  la  concepción  clásica  del humanismo  en  al  menos  tres  sentidos:  al  tratarse  de  una  praxis  social  de  intercambiar experiencias  compartidas,  se  aleja  de  la  centralidad  del  sujeto  individual  y  sus  vivencias subjetivas; por otro lado, genera otra forma de concebir la experiencia sin quedar reducida al ámbito gnoseológico-epistemológico; finalmente, opera un corrimiento del humano como señor de la naturaleza, puesto que en “El narrador” Benjamin lo ubica en “el reino de las criaturas”, junto con los animales y lo inanimado. El narrador encarna la figura del justo y es el abogado de las criaturas, ya que en su relatos puede oírse “la voz de la naturaleza”. Este dar voz no se reduce a una acción tutelar sino, como resalta Robles Oyarzún, el cuidado: así como Kafka practicaba la atención [Aufmerksamkeit] en tanto "rezo del alma" que incluye a todas las criaturas. De allí que  el  descentramiento  de  lo  humano  aparece  como  una  posible  apertura  hacia  el posthumanismo.  Por  ello,  en  el  primer  apartado  analizaremos  los  desplazamientos  de  la narración en Walter Benjamin, su posibilidad de reconfiguración tras la crisis de la experiencia y la figura del narrador en tanto justo. En el segundo apartado abordaremos con mayor profundidad el vínculo del narrador con las criaturas a partir de los ensayos de Benjamin sobre Franz Kafka, la animalidad y el rol de la atención. En el último apartado, finalmente, desarrollaremos la teoría de lo no-humano [Unsmench] a través de los escritos de Paul Scheerbart, su relación con la técnica y la naturaleza.    

 

La experiencia benjaminiana y sus desplazamientos

La experiencia en los términos en que Benjamin la concibe opera una serie de rupturas con la forma de entender el concepto mismo de experiencia y al humanismo propio de la modernidad. El primer tópico clásico que desarticula la experiencia benjaminiana radica en su corrimiento del sujeto individual y de las vivencias subjetivas que le son propias. Benjamin inicia “Experiencia y pobreza” [1933] con el diagnóstico de que en la modernidad la cotización de la experiencia ha bajado. Se está refiriendo a un tipo de experiencia concreta, la cual puede entenderse como la sabiduría de la vida, que es transmitida de generación en generación a través de fábulas, relatos CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

orales, proverbios, etc. (Amengual, 2008, p. 42). Entre las razones que influyen en la caída de la experiencia, pueden reconocerse los cambios de vida resultantes del auge y acumulación de las masas en las urbes modernas: las grandes ciudades, con su vasta cantidad de pasajes y ritmos frenéticos,  están  caracterizadas  por  las  vivencias  del shock  y  los  estímulos  constantes  que imposibilitan la elaboración de experiencias compartidas.

En  segundo  lugar,  la  experiencia  deja  de  estar  reducida  exclusivamente  al  ámbito gnoseológico-epistemológico  y  puede  concebirse  como  un  fenómeno  social:  ya  que  esta experiencia que circula junto con la propia vida siempre es compartida y refiere a un sentido elaborado socialmente, y en ello se contrapone a la mera vivencia que alude a lo singular y lo episódico, a diferencia de la experiencia que busca lo siempre igual y plural (Benjamin, 2015, p. 6). De manera que este concepto de experiencia está íntimamente vinculado con la narración, ya que ella es entendida como una praxis artesanal de intercambiar experiencias socialmente. Por lo tanto, Benjamin está aludiendo a una práctica comunitaria, propia de la tradición oral y del intercambio  realizado  de  boca  en  boca,  cuyo  mejor  exponente  refiere  al  ejercicio  de  contar  historias oralmente. El narrador tiene una relación artesanal con aquello que narra, dado que la materia prima es tomada de su propia vida y la contrapone de manera dialéctica a la vida del oyente, quien es un narrador en potencia, de modo que en esta práctica compartida del narrar se elabora la experiencia.  

A este respecto, la centralidad del hombre individual queda desplazada mediante la narración entendida como una práctica social de elaborar e intercambiar experiencias. Los relatos orales propios de la narración son una fuente de sabiduría capaz de ser transmitida, esto es así a causa de la capacidad que tiene el narrador para dar consejo. Sin embargo, el consejo del narrador no se reduce a una verdad acabado, sino que “es menos la respuesta a una pregunta como una propuesta  concerniente  a  la  continuación  de  una  historia”  (Benjamin,  2008a,  p.  64)  y  esta actualización de la narración es posible en la medida en que una persona está dispuesta a un consejo cuando deja hablar a su situación, generando una experiencia conjunta.

A partir de las características que Benjamin atribuye a la narración tradicional, se destaca su diferencia con la novela moderna: esta última, la cual está sujeta al libro y cuyo origen no se halla en  la  oralidad,  nace  de  la  soledad  del  escritor  y  tiene  como  finalidad  la  práctica  de  lectura individual. En Contar es escuchar Ursula K. Le Guin69 establece con claridad esta distinción: “La lectura silenciosa es una actividad implacablemente privada, que mientras dura aparta el lector física y psíquicamente de quienes lo rodean. La interpretación oral es una poderosa fuerza de cohesión […]” (2004, p. 187). A la vez que no posee consejos para compartir porque sólo puede ofrecer las vivencias subjetivas del autor y presenta situaciones existenciales comunes para el lector: “En medio de la plenitud de la vida, y mediante la representación de esta plenitud, la novela 

69 Ursula Kroeber Le Guin (Berkeley, California; 21 de octubre de 1929-Portland, Oregón; 22 de enero de 2018) fue una ensayista, poeta  y escritora estadounidense. Abocada a los géneros de  fantasía  y ciencia ficción, su obra plantea el desarrollo de narraciones no dominantes, el vínculo con la naturaleza y la especulación sobre formas de humanidad diferentes  atravesadas  por  el  desarrollo  técnico.  Entre  sus  principales  obras  se  encuentran La mano izquierda de la oscuridad [1969], Los desposeídos [1974] y El nombre del mundo es bosque [1976]. CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

notifica  la  profunda  perplejidad  del  viviente”  (Benjamin,  2008a,  p.  65).  Esta  diferencia  con  la novela moderna se manifiesta con mayor fuerza en las novelas de formación, que pese a sus intentos  de  otorgar  enseñanzas  resultan  en  la  exacerbación  del  sujeto  individual  y  por  tanto carecen de la sabiduría propia de la narración. Por otro lado, la narración halla el otro extremo de  su  oposición  en  la  información,  la  cual  se  basa  completamente  en  las  vivencias,  que  se despliega en la prensa como la nueva forma de comunicación predilecta de la burguesía a partir de los avances del capitalismo. La información busca la verificación y, por lo tanto, se imponen de  manera  prioritaria  las  explicaciones  concretas;  aquí  lo  que  prima  es  la  transmisión  de  un significado cerrado. En la narración, en cambio, no se está sujeto a la explicación y el narrador puede  detallar  minuciosamente  cada  aspecto  de  lo  maravilloso,  lo  que  permite  abrir  una pluralidad de interpretaciones.

Incluso  cuando  la  experiencia  de  los  individuos  se  encuentra  modificada  en  su  estructura (Benjamin, 2008b, p. 208), y que esta caída de la experiencia tenga como correlato una crisis de la  narración,  aún  es  posible  elaborar  esa  experiencia  fragmentada,  devenida  en  vivencia subjetiva, recuperando elementos épicos de la narración oral aunque se encuentre desprovista de su carácter artesanal. Como destaca Anabella Di Pego (2015), la interpretación dominante sostiene  que  en  Benjamin  se  produce el  fin  de  la  narración,  fundamentalmente  a  partir  de  la afirmación  del  propio  autor  al  comienzo  de  su  ensayo  sobre  Leskov  (2008a,  p.  60).  Di  Pego señala que esta interpretación es asumida por Robles Oyarzún en su introducción (2008, p. 9) y que  Adorno,  en  la  carta  que  envía  a  Benjamin  el  6  de  septiembre  de  1936  en  relación  a  “El narrador”, afirma que la narración ya no es posible (Adorno, 2011, p. 147) adjudicando también a Benjamin esta clausura del arte de narrar. Sin embargo, a partir de los “Borradores sobre novela y narración” de Benjamin, da cuenta cómo allí el autor delinea la posibilidad de que la narración pueda perdurar, pero no en su forma clásica sino en formas experimentales y descaradas. De manera  que,  pese  a  la  lectura  dominante  sobre  el  fin  de  la  narración,  hay  otra    corriente interpretativa que permite pensar en una reconfiguración de la misma, así no sea la narración tradicional con su carácter artesanal y su transmisión oral: “Aunque ésta se extinga, procura al mismo  tiempo  delinear  la  manera  en  que  sería  posible  recuperar  una  forma  transfigurada  de narración que permita dar cuenta de la moderna fragmentación de la experiencia” (Di Pego, 2015, p. 4).

De allí la importancia de que el narrador urbano, arquetipo de narrador que Benjamin ve surgir en el nuevo contexto –tal como Baudelaire, Proust, Leskov, Kafka 70, etc.–, retome el papel de la memoria  involuntaria  proustiana  que  conforma  la  experiencia  al  conjugar  nuestro  pasado individual, permitiendo emerger a lo olvidado a través de la libre asociación, haciendo que la experiencia resulte compartida al vincularse con la tradición y la memoria. Por lo tanto, es posible 

 

70  Respecto  a  la  caracterización  de  Kafka  como  un  narrador  urbano  en  los  términos  en  que  Benjamin  entiende  este arquetipo,  se  recomienda  la  lectura  del  trabajo  de  Anabella  Di  Pego  “¿El  retorno  del  narrador?  Reflexiones  sobre  la lectura Benjaminiana de Kafka” (2018). 

CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

aún  desarticular  el  “aislamiento  insensible”71  al  que  los  individuos  son  sometidos  por  la sobrecarga de estímulos que terminan por priorizar las vivencias individuales.   

El problema de tal estado de aislamiento es que atenta contra la posibilidad colectiva de la narración: “Necesitamos hablar juntos, estando el hablante y el oyente aquí y ahora. Lo sabemos, lo sentimos. Cuando eso no ocurre, sentimos la ausencia. El habla nos conecta de una manera directa y vital porque ante todo es un proceso físico, corporal” (Le Guin, 2004, p. 182). Si tenemos en cuenta que este aislamiento sensorial impide a los individuos verse o escucharse aunque estén frente a frente, con el solo propósito de proteger su organismo de la cantidad constante de estímulos, se compromete uno de los rasgos característicos de la narración: la capacidad de estar a la escucha. La disposición del aburrimiento, tan unido a las tareas manuales, termina por desaparecer y con ella la comunidad de quienes tienen el oído alerta; ya que el arte de narrar implica  poder  volver  a  narrar  las  historias  que  se  escuchan  (Benjamin,  2008a,  p.  71).  A  este respecto destaca Di Pego:

 

En su ensayo, Benjamin analiza especialmente la tradición de la narración oral y escrita de cuentos (Märchen), que supone una dialéctica entre el narrador y la escucha de los oyentes o de los lectores, por lo que se encuentra inmersa en una práctica social y abre posibilidades de recreación del sentido cada vez que se actualiza la narración (2015, p. 4).

 

El elemento de la escucha es fundamental para pensar el tercer desplazamiento que opera la narración benjaminana en relación al humanismo tradicional, en tanto implica una ruptura de la dinámica  que  el  humano  sostiene  con  la  naturaleza,  y  el  lugar  de  privilegio  que  le  otorga  su posición de amo y señor frente a los demás seres vivos e inanimados. De allí la importancia que Benjamin atribuye a Leskov, a su entendimiento del espíritu del cuento y a la caracterización de sus personajes: “todos ellos, que encarnan la sabiduría, la bondad, el consuelo del mundo, se apiñan alrededor del que narra” (Benjamin, 2008a, p. 88). Estas criaturas que se hallan en los relatos de Leskov son los justos, y este vínculo de la narración con la justicia aparece con mayor fuerza en el relato “Figura”, donde quien narra cuenta que su madre era incapaz de hacer daño a criatura alguna y por ello no comía carne ni pescado, porque había criado a esos animales como hijos propios; así mismo, tampoco podía comer carne en casa de vecinos porque conocía a esos animales y no podía comerse a sus conocidos, lo cual siempre resultaba en reproches del padre del narrador. La referencia benjaminiana a este cuento es sumamente importante ya que  caracteriza  la  justicia  ligada  a  la  madre,  donde  el  justo  “adquiere  un  fondo  maternal” (Benjamin,  2008a,  p.  89).  De  modo  que  el  justo,  quien  es  el  abogado  de  las  criaturas  y  su encarnación suprema, está atravesado por la Imago de madre.

 

71 Benjamin toma este término de una cita de Engels en “La situación de la clase obrera en Inglaterra” [1845]. CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

En  la  introducción  que  escribe  sobre  “El  narrador”,  retomando  la  afirmación  benjaminiana respecto a que el narrador es la figura donde el justo se encuentra consigo mismo, Oyarzún se pregunta qué justicia puede traer una narración (2008, p. 47)72. A este respecto, la narración implica  un  cuidado  respecto  a  la  naturaleza  y  a  sus  diversas  manifestaciones.  Esto  se  debe precisamente a que la narración da cuenta del acaecer de lo singular, por lo que puede hablarse de una “justicia de lo nimio” (Oyarzún, 2008, p. 49). Dada la importancia que Benjamin otorga a lo  nimio,  al  detalle  propio  de  la  narración  tradicional,  es  que  asimila  esta  praxis  social  a  la crónica73. Anteriormente hemos anticipado que el narrador es el abogado de las criaturas y su encarnación suprema: criatura es el humano, los animales y todo ser vivo (plantas, hongos, etc.), pero también lo inanimado en “su íntima singularidad que es, a la vez, su imborrable alteridad” (Oyarzún, 2008, p. 49). Que el narrador sea el abogado de las criaturas no implica una actitud de venganza ni de tutelaje, ya que no hay juicio ni dictamen, no se juzga a la criatura; sino que se  le  otorga un  espacio  nuevo,  el  del  lenguaje,  para  que  ella pueda  dar cuenta  de su  propia singularidad (Oyarzún, 2008, p. 50). De esta manera Benjamin dice que “No existe evento, tanto en la naturaleza viva como en la inanimada, que no tenga, de alguna forma, participación en el lenguaje,  ya  que  está  en  la  naturaleza  de  todas  ellas  comunicar  su  contenido  espiritual” (Benjamin, 1991a, p. 59).

Puede notarse que el humano no se encuentra separado del resto de los seres vivos, sino que el reino de las criaturas se encuentra conectado por múltiples gradaciones: desde los seres humanos  y  los  animales  hasta  llegar  incluso  al  abismo  de  lo  inanimado.  Así  mismo,  aclara Benjamin, todo el mundo de las criaturas “no se profiere a través de la voz humana” (2008a, p. 90) sino que en los relatos del narrador se deja oír “La voz de la naturaleza”, expresión que el autor toma de un cuento homónimo de Leskov.  En este relato, un pequeño funcionario llamado Fillip Fillipovich insiste para poder hospedar a un mariscal de campo que se encuentra de paso por su pueblo. El mariscal cree haber conocido previamente a su anfitrión, pero no logra recordar quién  es  y  en  virtud de  qué  ocasión;  de  modo  que  ante  los  interrogantes  del  huésped,  el funcionario se niega a decírselo él mismo y en cambio le promete que “La voz de la naturaleza no  dejará  de  hablarle  audiblemente  algún  día”  (Benjamin,  2008a,  p.  90).  Antes  de  partir,  el mariscal le otorga a su anfitrión el permiso públicamente solicitado por el funcionario de hacer sonar “la voz de la naturaleza”, entonces la mujer del anfitrión le acerca un gran cuerno de caza y, cuando el funcionario lo hace resonar, el mariscal exclama que ahora puede reconocer que su anfitrión era el músico del regimiento de cazadores, a quien había encargado la tarea de vigilar a un funcionario de intendencia deshonesto.

Respecto a la posibilidad de oír “La voz de la naturaleza” y el papel de la percepción auditiva, es importante una aclaración sobre el concepto de atención: siguiendo las precisiones de Di Pego 

72 Teniendo en cuenta que Oyarzún considera que “El narrador” es “un ensayo de dikailogía, de teoría de la justicia” (2008, pp. 46-47). 

73 Benjamin distingue el proceder del historiador del cronista; en tanto el primero está obligado a explicar los sucesos de los que se ocupa, mientras que el cronista clásico -cuyo origen se halla en los cronistas medievales- se desembarazó de la  necesidad  de  explicar  acontecimientos  a  causa  de  la  condición  inescrutable  del  plan  divino,  y  se  limitaban  a  la interpretación sin que fuera preciso el encadenamiento de los acontecimientos en una gran relato. Para Benjamin, en el narrador subsiste la figura de cronista de la Edad Media, pero secularizada.   CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

(2016), la expresión utilizada en alemán es Aufmerksamkeit schenken, la cual puede traducirse como “dedicar atención” y que está compuesta por el verbo schenken que significa regalar, es pertinente resaltar que la atención es un “don”, algo que se ofrece sin esperar nada a cambio (Di Pego, 2016, p. 3). No es casual que también haya una expresión Gehör schenken que se traduce como  prestar  atención  a  alguien,  proviniendo  el Gehör  de  oído  y  vinculado  a  la  percepción auditiva. Por tanto, la justicia del narrador implica la capacidad de dejar oír, de prestar atención, a  todas  las  criaturas;  tal  como  Benjamin  explicita  en  el  ensayo  sobre  Kafka  que  escribe  con motivo del décimo aniversario de su muerte: “si Kafka no rezaba (cosa que no sabemos), sí era propio  de  él  eso  que  denomina  Malebranche  ‘oración  natural  del  alma’:  la atención [Aufmerksamkeit]. Y en ella introdujo, como los santos en sus oraciones, a todas las criaturas” (Obras II/2, p. 35). De manera que Kafka, en tanto narrador urbano que despliega sus relatos de manera escrita, mantiene aún un vínculo profundo con la escucha.

Como hemos anticipado, el reino de las criaturas no se agota en los seres vivos sino que, estando  conectado  por  múltiples  gradaciones,  abarca  también  el  espectro  de  lo  inanimado. Retomando el ensayo sobre Leskov, Benjamin se refiere a la historia “La alejandrita” que trata sobre una piedra, el piropo, con la cual el narrador puede dilucidar la suerte del zar Alejandro II. A pesar de que lo pétreo pertenece al estrato más bajo de las criaturas, para el narrador está inmediatamente  conectado  con  el  superior.  En  ello  radica  la  mística  del  narrador,  quien  al penetrar atentamente en el reino de las criaturas y oír su voz puede vincularse inmediatamente con las diferentes gradaciones del reino, desarticulando la división clásica de oposición entre lo humano y lo no humano.

 

La animalidad en Kafka

Al  volver  al  estudio  de  Benjamin  sobre  Kafka,  quisiéramos  remitirnos  al  tratamiento  de  la animalidad en los escritos del narrador checo: Benjamin destaca cómo para Kafka los animales son el receptáculo del olvido y que “nunca se cansara de sonsacar a los animales lo olvidado” (                          74 Obras II/2,  p.  32).  Aquello  que  está  olvidado  no  refiere  a  algo  individual,  sino  que  se entremezcla con lo olvidado común del pasado y en “este receptáculo del olvido va saliendo a la luz el mundo intermedio de los relatos de Kafka” (Obras II/2, p. 32). Sin embargo, la forma en la que se presenta el olvido en la cotidianidad es la distorsión75. Odradek, la criatura que aparece en “Preocupaciones de un padre de familia” (Kafka, 2000, pp 291-292), es la forma distorsionada que las cosas adoptan en el olvido. Esto es así porque las novelas de Kafka remiten a un mundo 

 

74 Nos remitimos aquí al ensayo “Kafka en el décimo aniversario de su muerte” (Obras II/2, pp. 9-41). 75 El término en alemán que se utiliza es Entstellung, que suele traducirse como “deformidad”. Sin embargo, como aclara Di Pego (2016, p. 4), la connotación de deformidad no hace justicia cabalmente al sentido en que Benjamin refiere a los escritos de Kafka: podría decirse que la forma que adoptan las cosas en el olvido es que aparecen dislocadas, y es en ese sentido que el olvido se presenta distorsionado o desfigurado en la cotidianidad. CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

pantanoso en el que el lugar de las criaturas es el nivel “hetáirico”, llamado así por Bachofen 76, pero “que ese nivel haya caído en el olvido no significa que no llegue hasta el presente. Más bien está presente ediante dicho olvido” (Obras II/2, p. 30). Odradek es la manifestación del olvido como distorsión [Entstellung], aquel ser informe que parece ser un carrete de hilo, pero que al mismo tiempo no puede identificarse completamente como tal y que habita en los desvanes, en la escalera y en los pasillos. De manera que:

 

Distorsionado  el  insecto,  del  que  sabemos  demasiado  bien  que  es  el  que representa a Gregor Samsa; distorsionado ese animal enorme, mitad cordero, mitad gato, para el que tal vez ‘el cuchillo del carnicero equivaldría a liberación’. Estos personajes de las obras de Kafka se encuentran ligados, por una larga serie  de  figuras,  con  el  prototipo  de  la  distorsión,  que  es  concretamente  el jorobado (Obras II/2, p. 34)77.

 

El arquetipo del jorobado aparece frecuentemente en Benjamin: se halla presente en Infancia en Berlín hacia 1900, precisamente en la entrada “el hombrecito jorobado” (2016, pp. 2001-2002), donde  al  referirse  a  una  vieja  canción  infantil, dice  de  este  ser  que  se  le  aparecía inadvertidamente y siempre adelantándose a sus pasos, pero que “más allá de eso no me hacía nada, este gris funcionario administrador, más que recaudar, de cualquier cosa que yo alcanzara, la parte que le tocara al olvido” (Benjamin, 2016, p. 2002). Esta figura, por supuesto, comparte varías características con Odradek: tal como su andar escurridizo y la propensión a habitar en desvanes, escaleras y en los vestíbulos; también el hecho de que no haga daño a nadie como aquella criatura inclasificable; y al igual que Odradek sobrevive generando esa preocupación en el padre de familia por la distorsión que “nadie sabe qué es” (Obras II/2, p. 33), de la misma manera sobrevive el jorobado “cuya mirada es como el relicario de las imágenes de toda una vida que el agónico ve en el tris de morir” (Oyarzún, 2017, p. 60). Por otro lado, este arquetipo del  jorobado  aparece  en  la  culpa  escrita  en  la  espalda  de  los  condenados  de  “En  la  colonia penitenciaria” (Kafka, 2000, pp. 159-184) y, así mismo, en los funcionarios que hunden su cabeza en el pecho. En una anotación de su diario el 3 de octubre de 1911, Kafka comenta cómo para sentirse más pesado, algo ventajoso para dormir, cruzaba los brazos poniendo las manos sobre su pecho al igual que un soldado que lleva mucha carga (Obras II/2, p. 34).

Respecto a la ruptura de Kafka en torno a los animales y su vínculo con los seres humanos, es relevante plantear las consideraciones sobre qué significa ser humano en sus relatos, ya que “los  animales  suelen  ser  para  el  humano,  el  ámbito  de  la  insignificancia  o  de  lo  monstruoso” (Cragnolini, 2010, p. 104), resultando ambas características inabarcables desde el plano de la 

76 Johann Jakob Bachofen (1815-1887), fue un abogado y arqueólogo suizo que investigó un sistema jurídico primitivo que se basaba en la autoridad de las madres. Este nivel “hetáirico” pertenece a las fases más arcaicas de la historia de la humanidad. 

77 Hemos reemplazado en la cita el uso de “desfiguración” o “deformidad” por “distorsión”, ya que se ajusta con mayor exactitud al término alemán, como hemos aclarado anteriormente, y así poder mantener la concordancia con el resto de las ocasiones en que se utiliza en este capítulo.  

CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

significación. Respecto a la monstruosidad hemos comentado las dislocación de las criaturas kafkianas,  que  resultan  seres  informes  para  el  ordenamiento  humano  de  lo  cotidiano:  hibridaciones  como  Odradek,  ese  otro  animal  que  posee  simultáneamente  rasgos  de  gato  y cordero, e incluso el insecto desconocido en el que deviene Gregor Samsa en La metamorfosis (Kafka,  2001)78.  La  pretensión  de  desligarse  de  lo  animal,  como  aquella  repulsión  — especialmente ligada al tacto— a los insectos originada en el hecho de que nos recuerdan a lo animal en nosotros79, termina por desaparecer y resultar vana: en “El deseo de ser  un indio” (Kafka,  2000,  p.  45) la  distinción  entre  el  jinete  y  su  caballo  acaba  por  diluirse  durante  la cabalgata. Así mismo, Benjamin comenta que para Kafka lo más indeterminable eran los gestos (Obras II/2, p. 20), y es que en la gestualidad se hace presente en nuestro cuerpo lo animal, lo extraño, y no es casual que Kafka llamara “lo animal” a la tos que surgía de su interior (Obras II/2, p. 33). Esta ruptura de las fronteras entre lo animal y lo humano se hacen patentes en el hecho  de  que  el  lector  puede  inconscientemente  pensar  en  los  personajes  de  Kafka  como humanos y sorprenderse cuando se revela que se trata de un animal o una criatura híbrida.

Respecto al plano de la insignificancia, ser humano implica que determinadas fuerzas, ciertas voces, deben ser acalladas y excluidas del ámbito del sentido organizado en torno al lenguaje propiamente humano (Cragnolini, 2010, p. 105). De modo que lo animal carece de voz, se le sustrae  tal  posibilidad  porque  no  posee  un  habla  humana.  Nuevamente  remitiendo  a  la metamorfosis de Samsa, su distorsión lo expulsa del sentido humano y su forma de comunicación queda reducida a silbidos, soplos y demás sonidos comprendidos como animales. De manera que  si  tenemos  en  cuenta  la  interpretación  de  Oyarzún  –presente  ya  en  la  introducción  que escribe al ensayo sobre Leskov– de que el texto de Benjamin sobre narración no es meramente un trabajo de crítica literaria, sino que allí se despliega una teoría de la justicia, podemos retomar la vinculación entre narración y justicia para reafirmar que la justicia del narrador, su papel como abogado de las criaturas, es dejar oír todas aquellas voces que han sido acalladas y olvidadas bajo la pretensión de marcar divisiones claras entre los humanos y los demás estratos del reino de las criaturas. En este sentido, el narrador tiene una tarea salvífica al brindar atención a lo nimio.

Por otro lado, es necesario hacer una precisión: hemos aclarado que el narrador, en tanto el justo, está atravesado por la imagen de la madre, cuestión que puede verse no sólo en el ensayo 

78 Es importante aclarar que en muchas traducciones al español de Die Verwandlung (1995) se ha optado por nombrar el resultado de esa metamorfosis como una Cucaracha. Sin embargo, en el relato original el nuevo estado de Gregor es denominado simplemente como Insecto y cuando Kafka describe algunos aspectos físicos de la criatura no remiten a una especie concreta, sino que resulta extraña, dislocada, incluso para las categorías conocidas de insectos. Así, al inicio del relato encontramos: “Als Gregor Samsa eines Morgens aus unruhigen Träumen erwachte, fand er sich in seinem Bett zu  einem ungeheueren Ungeziefer verwandelt”  (Kafka,  1995,  p.  3.  La  cursiva  me  pertenece),  donde  el  sustantivo Ungeziefer puede traducirse como insecto, alimaña, bicho; mientras que es acompañado por ungeheuer que refiere a la monstruosidad y enormidad de dicha criatura inclasificable. 

79 En “Un médico rural” (Kafka, 2000, pp. 222-227) el muchacho enfermo muestra una herida en el lado derecho de su cuerpo, próxima a su cadera, que está cubierta de gusanos. La descripción de Kafka sobre los diferentes matices de la herida, la variedad en los colores de las distintas profundidades del corte y su grado de descomposición, seguida de la descripción de los insectos acaba por eliminar la posibilidad de distinguir dónde acaba el cuerpo humano y comienzan los gusanos. No es casual, por otro lado, que los insectos aparezcan invadiendo el interior del enfermo, dado que lo que en ellos nos causa rechazo se debe a que su viscosidad  y forma se asemejan a nuestro interior, del que no somos conscientes en todo momento. 

CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

sobre Leskov, sino que también el vínculo entre narración y madre aparece reiteradamente en la obra de Benjamin. En el apartado “Fiebre” de Infancia en Berlín hacia 1900 podemos leer:

 

A  cambio,  sentía  antojo  de  historias.  La  fuerte  corriente  que  las  colmaba atravesaba  el  cuerpo  y  se  llevaba  consigo  todo  lo  enfermo,  como  si  fueran despojos  flotantes.  El  dolor  era  un  dique  que  solo  al  principio  resistía  a  la narración; más tarde, cuando el relato se fortalecía, el dolor era socavado y acarreado  al  abismo  del  olvido.  Las  caricias  allanaban  el  curso  de  esta corriente. Me gustaban porque en la mano de mi madre fluían murmurantes las historias que luego podía escuchar de su boca. En ellas salía a la luz lo poco que llegué a saber de mi ascendencia (Benjamin, 2016, pp. 163-164).

 

En este apartado queda en evidencia la relación entre las narraciones maternas, el pasado y el vínculo con los gestos corporales. A este respecto, Di Pego señala que la astucia de Kafka como narrador implica su capacidad de mostrar en el sinsentido de la vida cotidiana la posibilidad de su misma redención (Di Pego, 2020, p. 3). Para ello, es sumamente importante la narración materna: “La aproximación de Benjamin a la figura de la madre a través del pasado  constituye una manera de mostrar lo distorsionado 80 [Entstellung] y a la vez encontrar los destellos para su refiguración [zurechstellen], siendo esta tarea eminentemente redentora (Di Pego, 2020, p. 3). En  este  sentido,  permite  aflorar  lo  indeterminado,  lo  que  no  tiene  forma,  lo  extraño  que permanecía oculto (Di Pego, 2020, p. 5). Así mismo, Di Pego evidencia el vínculo entre narración y  curación,  tal  como  puede  verse  en  el  apartado  “Fiebre”,  donde  en  esa  actividad  de  contar historias que involucra la boca, pero también las manos, las caricias y los relatos de antepasados se ejerce un poder curativo que acaba arrastrando el dolor al “pozo del olvido” (Di Pego, 2020, p. 4).   

Por el contrario, la figura del padre está vinculada a la ley y al derecho, puesto que cómo explicita en su ensayo sobre Kafka el mundo de los padres y el mundo de los funcionarios son el mismo: “El padre castiga. Pues la culpa lo atrae como a los funcionarios judiciales” (Obras II/2, p. 11). El padre, quien consume hasta el derecho de existir del hijo, es la encarnación dominante de  lo  humano  y  quien  gobierna  la  estructura  de  la  familia,  allí  donde  la  culpa  se  reproduce. Atendiendo al paralelismo entre la familia y el mundo de los funcionarios, Benjamin aclara que en el mundo de Kafka la belleza surge de los lugares más insospechados, como es el caso de los acusados. No es la culpa o el castigo lo que los vuelve bellos, sino que sólo puede deberse al procedimiento que se inicia contra ellos que “se les queda adherido” (Obras II/2, p. 14). Así, lo fundamental de estas circunstancias, tal como se ve en El proceso [1925], es que carece de toda esperanza para los acusados, aún si ellos albergan alguna.

 

80 Nuevamente, reemplazamos “desfigurado” en la cita de Di Pego por “distorsionado” para mantener la coherencia del capítulo.  

CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Sin embargo, en una conversación que Max Brod sostuvo con Kafka respecto a la situación de Europa y la decadencia de la humanidad, encontramos un indicio de dónde puede hallarse la esperanza. En ella, contra la declaración de Brod acerca de la interpretación del mundo como gnosis y la imagen de Dios como un demiurgo maligno, Kafka manifiesta que sólo somos un mal humor de Dios y que “Sin duda habría muchísima esperanza, la habría, pero no para nosotros” (Obras II/2, p. 14). No hay esperanza para quienes no pueden escapar del seno de la familia y de  la  culpa:  los  humanos,  pero  tampoco  los  animales.  Estos  últimos  se  encuentran  en  las historias  de  Kafka  atados  a  la  estructura  familiar:  Gregor  Samsa  se  despierta  convertido  en insecto  en  la  casa  de  sus  padres  y  Odradek  es  la  preocupación  justamente  de  un  padre  de familia,  cuestión  que  se  acentúa  bajo  la  certeza  de  que  el  primero  le  sobrevivirá.  Los  únicos personajes  que  logran  escapar  de  esta  reproducción  son  los  “ayudantes”81,  quienes  ya  no pertenecen por completo a ninguno de los otros grupos pero que, sin embargo, no resultan ajenos a ellos y se mueven entre unos y otros, al igual que los mensajeros:

 

Lo  que  de  un  modo  amable  va  saliendo  a  la  luz  en  la  actuación  de  dichos mensajeros  es,  de  forma  lúgubre  y  pesada,  ley  en  todo  este  mundo  de creaturas. Ninguna tiene fija su lugar, ni un contorno fijo, inconfundible. Todas están cayendo o ascendiendo; todas se intercambian con su enemigo o bien con su vecino; todas han consumado por entero su tiempo y, sin embargo, aún son inmaduras; todas ellas se encuentran hondamente agotadas, aunque se encuentren al principio de una aún larga vida. (Obras II/2: 15)

 

Tal  vez  por  ello  Benjamin  afirma  que  en  Kafka  los  animales  no  son  la  meta,  pero  que  es imposible avanzar sin ellos (Obras II/2, p. 33). Los ayudantes de K que actúan como niños, que parecen entorpecer más que socorrerlo y que mantienen una forma y temporalidad indefinidas, pertenecen a un grupo de figuras (en el que también se encuentra el estudiante de “América” y el bandido de “Desenmascaramiento de un timador”) que “aún no han salido por completo del seno materno de la naturaleza” (Obras II/2, p. 15).

 

81 Se trata de personajes de El castillo [1926] a quienes se les encarga la tarea de asistir a K, cuando este llega a la aldea como el nuevo agrimensor. 

CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Sobre Lesabéndio de Paul Scheerbart: habitantes y narraciones 

no humanas  

La  importancia  de  Paul  Scheerbart  (Alemania,  1863-1915)  fue  fundamental  para  el pensamiento  Benjaminiano.  Scheerbart  se  desempeñó  como  literato,  poeta,  dramaturgo, dibujante  y  aspirante  a  inventor.  Sus  obras  incursionaban  en  la  fantasía  y  la  ciencia  ficción, distanciándose  del  naturalismo  de  la  época,  teniendo  una  gran  influencia  en  la  corriente  del expresionismo y en el movimiento dadaísta. Su escrito más conocido es La arquitectura de cristal [1914] en el que defendió al cristal como material sustituto del ladrillo para la construcción, junto a  su  reconocida  obra  de  ficción  que  analizaremos  a  continuación.  Como  explicita  Di  Pego82 (2022, p. 25), en dos reseñas sobre la novela Lesabéndio. Una novela de asteroides (2014) (la primera escrita entre 1917 y 1919; la segunda entre 1919 y 1920, lamentablemente extraviada) y un artículo redactado entre 1939 y 1940, además de recurrentes menciones en otros escritos como “Experiencia y pobreza” y el ensayo sobre Karl Kraus83, se deja patente el impacto que tuvo Scheerbart en el pensamiento benjaminiano.

Lesabéndio  narra  la  vida  de  los  habitantes  de  un  asteroide  llamado  Pallas;  estos  seres carecen de sexo y de forma determinada, y su existencia comienza al ser encontrados dentro de cascaras de nuez en las profundidades de Pallas. Así mismo, sus nombres propios surgen de los sonidos iniciales que emiten al ver la luz por primera vez: Labu, Sofanti, Lesabéndio, etc. Puede notarse inmediatamente en la descripción de estos seres que no se trata de criaturas que puedan catalogarse como humanas y, precisamente, la novela cuenta con ilustraciones de Alfred Kubin  donde “se procura mostrar  todo ese  mundo  de  criaturas sin  forma  acabada” (Di  Pego, 2017b, p. 7). El asteroide Pallas posee dos cráteres conectados mediante un túnel, uno en el extremo  norte  y  otro  en  el  extremo  sur,  en  los  cuales  residen  sus  habitantes.  En  “Sobre Scheerbart”84  Benjamin  plantea  que  si  bien  los  pallasianos se  dedicaban  a  embellecer  su asteroide mediante construcciones de cristal y materiales similares, el destino del astro y sus criaturas cambiará con la llegada de Lesabéndio, quien propone elevar una torre en uno de los extremos que “conectará el tronco del asteroide con su parte capital, que, con la forma de una nube luminosa, planea encima de él” (Obras II/2, p. 242).

Esto  modificará,  en  primer  lugar,  el  destino  de  sus  habitantes:  mientras  que  antes  de  la construcción de la torre los pallasianos concluían su existencia disolviéndose sin sufrimiento en algún joven, a partir de este suceso comenzaran a experimentar el dolor, siendo Lesabéndio el primero que —como medida de éxito para su obra— debe disolverse agónicamente en el astro; en  segundo  lugar,  este  acontecimiento  modificará  a  Pallas  mismo,  ya  que  la  disolución  de 

82 Se recomienda el siguiente texto de Di Pego “Lo Unmensch en Paul Scheerbart y el rechazo del humanismo” (2017b), que también utilizaremos en este apartado. 

83 Karl Kraus (Gitschin, 1874-Viena, 1936) fue un escritor y periodista austríaco, considerado como el crítico satírico y mordaz por excelencia de la Viena de comienzos del siglo XX. Fundó el periódico “La antorcha” [Die Fackel] en 1899, que redactó desde 1911 hasta 1935. 

84 La reseña “Sobre Scheerbart” se encuentra traducida en Obras II/2 pp. 240-243. Al mencionar dichas páginas de este volumen, estaremos remitiendo a esta reseña. 

CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Lesabéndio en el cuerpo del astro le otorgará una nueva vida y cambiará su rumbo, dirigiéndose a sus astros hermanos para formar un anillo de asteroides que circunden el sol.

Benjamin resalta que el mayor acierto de Scheerbart fue defender la causa de la creación ante los humanos a través de los astros (Di Pego, 2017b, p. 5); si bien explicita que, en referencia a Kafka, ya se podía encontrar la defensa de esta causa en los animales, “que un poeta haga de los astros los portavoces de la creación da testimonio de un sentimiento muy potente” (Obras II/2, p. 242), no en vano la obra se subtitula “Una novela de asteroides”. Recordemos que en las distintas gradaciones del reino de las criaturas, a las cuales el narrador deja oír su voz, también se halla el espectro de lo inanimado: hemos resaltado que en el relato “La Alejandrita” de Leskov hay una conexión inmediata con el estrato inferior de lo pétreo “al revelarnos que las piedras todavía tienen algo para decirnos” (Di Pego, 2017b, p. 5) y, por tanto, Scheerbart va en la misma dirección de Leskov al dejar oír la voz de los astros, su vínculos con los pallasianos y con los demás cuerpos celestes, como la voz de la creación.

Es importante dar cuenta de la forma en que los pallasianos se alimentan y el contraste con la vida en la Tierra: mientras que los habitantes de Pallas se alimentan al rozar su cuerpo con hongos para absorberlos mediante los poros de su piel, se sienten horrorizados por la forma de alimentarse  de  los  terrícolas.  En  una  conversación  que  Lesabéndio  sostiene  con  Biba,  un pallasiano anciano interesado en cuestiones filosóficas, el primero cuenta al segundo sobre un libro escrito por un habitante de Pallas que vivió durante un periodo en la Tierra. Lesabéndio procede a describir con horror cómo los terrícolas se alimentaban por la boca hasta llenar su estómago y que lo peor era que mataban a otros seres vivos, desmembrándolos en pedazos para ingerirlos. Tenemos aquí un paralelo con el relato “Figura” de Leskov, donde el cuidado a la criatura de la madre implica la incapacidad de hacer daño a ningún animal, a causa del vínculo maternal que sostenía con todos ellos. Lesabéndio aclara que “Los humanos no sólo acaban con los seres vivos menos inteligentes de la corteza terrestre, también se mataban entre ellos […] se abalanzaban unos sobre otros en enormes hordas, usando armas de fuego y afiladas piezas de hierro para provocarse las más espantosas heridas” (Scheerbart, 2014, p. 13). El terror de Biba sólo  encuentra  un  poco  de  consuelo  cuando  Lesabéndio  le  explica  que,  al  igual  que  los habitantes de Pallas, los terrícolas también se interesan por los astros, pese a las limitaciones de sus instrumentos. 

Por  otro  lado,  debemos  destacar  el  vínculo  de  los  pallasianos  con  la  naturaleza  y  con  la técnica: hemos mencionado que la existencia de los habitantes comienza en las entrañas de su asteroide y que a la vez lo inanimado en su mayor proporción —los astros— son el testimonio de la creación; y sin embargo, esta atención a las criaturas no constituye una división tajante respecto a la técnica. Por el contrario, la composición maleable de los cuerpos pallasianos implica una modificación de la relación con la técnica que genera la posibilidad de una nueva humanidad y, por ello, sus corporalidades resultan variables de acuerdo a los procesos de adaptación (Di Pego, 2017b, p. 7): pueden desplegar alas para volar o tornar sus ojos en telescopios para cubrir largar distancias, como así también cuentan con la capacidad de generar más brazos para las CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

tareas manuales. En este sentido, Benjamin en “Experiencia y pobreza” explicita la diferencia del papel de la técnica en la obra de Scheerbart con otros escritores de la época; si las obras de Julio Verne hacen de los avances tecnológicos un instrumento para que hombres de la burguesía puedan  satisfacer  sus  deseos  exploratorios,  sin  ser  en  absoluto  modificados  por  la  técnica, Scheerbart está interesado por descubrir “en qué criaturas completamente nuevas, dignas sin duda alguna de estudio y amor, han convertido nuestros telescopios, nuestros aviones y nuestros cohetes a los seres humanos anteriores” (Obras II/1, p. 219).

De manera que la solidaridad con las criaturas no es un proceso ajeno a la técnica: “Por eso todas las actividades de los pallasianos se centraban en ampliar el astro Pallas, reconstruirlo, especialmente para cambiar sus paisajes y hacer de él un astro más grandioso y extraordinario” (Scheerbart,  2014,  p.  16).  Por  lo  tanto,  el  trabajo  de  los  residentes  de  Pallas  sobre  las reparaciones de su astro y su embellecimiento se realizan mediante construcciones de acero (principalmente  un  material  irrompible  descubierto  en  el  interior  de  su  astro,  llamado  acero kaddimohn) y pieles artificiales elaboradas mediante el trabajo sobre las rocas; sin embargo, es importante  señalar  que  los  pallasianos  no  pueden  generar  fuego  por  la  composición  de  la atmósfera  de  su  astro,  lo  que  les  impide  la  fabricación  de  explosivos  con  los  cuales  podrían extraer  más  materiales  del  interior  de  su  hogar.  Esto,  además  de  ser  una  dificultad  para  la construcción  de  la  torre  de  Lesabéndio  y  otros  proyectos,  también  constituye  una  ventaja: “Nosotros tenemos que valorar mucho nuestro astro precisamente porque no nos permite destruir ninguna de sus partes. Si pudiéramos hacerlo, entonces deberíamos aceptar que esas partes no mantuvieron sus formas acabadas e íntegras” (Scheerbart, 2014, p. 44). Esto implica una clara diferencia con las armas de fuego que los habitantes de la Tierra utilizan para la guerra y muestra que el vínculo de los pallasianos con su astro es tal que no pueden someterlo ni tampoco tienen la posibilidad de someterse unos a otros.

Como Benjamin deja en evidencia en la reseña “Paul Scheerbart: «Lesabéndio»”85, la nueva conexión de Pallas con sus astros hermanos que le insufla un nuevo ritmo de vida ocurre a través de la construcción de una torre industrial planificada por Lesábendio, de modo que la novela presenta “a los fenómenos más puros e inequívocos de la técnica la imagen utópica de un mundo espiritual y consciente de astros” (Obras II/2, p. 228). No se puede, entonces, prescindir de la técnica  en  pos  de  una  reconciliación  con  la  naturaleza  como  si  se  tratase  de  una  elección polarizada, sino de desmontar la relación de dominio y explotación sobre la naturaleza mediante un uso no instrumental de la técnica:

 

La obra del poeta está toda impregnada por una idea que no podía ser más extraña  a  las  que  dominaban  por  entonces.  Y  esta  idea  (mejor  quizá:  esta imagen) era la de una humanidad que se pone a la altura de su técnica, y que se sirve de ésta de manera humana. Scheerbart pensaba que la realización de esta  idea  tiene  dos  condiciones  esenciales:  que  los  hombres  abandonen  la 

85 Esta reseña traducida se encuentra en Obras II/2, pp. 226-228. CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

opinión  baja  y  grosera  de  que  están  llamados  a  ‘explotar’  las  fuerzas  de  la naturaleza, y que, por el contrario, se convenzan de que la técnica, al liberar a los humanos, liberará fraternalmente a la creación (Obras II/2: 241).

 

Hay en Scheerbart, al igual que en Fourier86, no solo una burla a la humanidad actual sino también “una fe indestructible en una humanidad futura” (Obras II/2, p. 243). Pero ¿qué es esta humanidad futura? En “Experiencia y pobreza” Benjamin afirma que la pobreza de experiencia en  la  que  se  encuentra  la  humanidad  en  la  época  moderna  da  lugar  a  una  “nueva  forma  de barbarie” (Di Pego, 2017b, p. 3). Pero esta barbarie resulta positiva en tanto lleva a la humanidad a  empezar  de  nuevo,  desde  el  comienzo,  y  a  tener  que  arreglarse  con  poco,  mirando  hacia adelante ya que “entre los grandes creadores siempre ha habido los implacables que han hecho tabla rasa” (Obras II/1, p. 218). Benjamin ubica a Scheerbart junto con Klee y Loos, quienes “se apartan  de  la  imagen  propia  del  hombre  tradicional,  siempre  solemne  y  noble,  adornado  con todas las diversas ofrendas del pasado, para dirigirse por su parte el contemporáneo desnudo que, gritando como un recién nacido, se encuentra en los sucios pañales de esta época” (Obras II/1, p. 219).

La  idea  de  esta  nueva  barbarie  resulta  esclarecedora  si  nos  remitimos  a  la  crítica  a  este humanismo  clásico  que  Benjamin  despliega  en  su  ensayo  sobre  Karl  Kraus87,  en  pos  de  la deshumanización y la conformación del humanismo real que Marx propone en La cuestión judía. Como plantea Di Pego, en contraposición al humanismo clásico o  el Bildungshumanismus — humanismo  de  formación—  Benjamin  utiliza  los  conceptos  de Entsmenschung —proceso  de deshumanización— y Unmensch —no humano— (Di Pego, 2017b, p. 3). De ahí que este proceso de deshumanización que conduce a un humanismo real, en contraposición al humanismo clásico, se manifiesta para Kraus en el niño que alza su rostro contra los ídolos del ciudadano modelo (Obras II/1, p. 373). Frente a esta humanidad que se precipita hacia la destrucción, podemos ver que:

 

Por eso el monstruo se encuentra ante nosotros como mensajero del más real humanismo […] Como mezcla de niño y antropófago ahora se encuentra su vencedor ante él: pero no es un ser humano nuevo, más bien un monstruo, un ángel nuevo (Obras II/1, p. 376).

 

Es preciso aclarar en qué sentido el texto se refiere a “monstruo”, en “Hacia una política de lo no-humano  (Unmensch):  Walter  Benjamin  y  Paul  Scheerbart”  Di  Pego  analiza  las  diferentes 

86 François Marie Charles Fourier (Francia, 1772-1837) fue filósofo y economista, teórico del llamado “socialismo utópico”. Crítico de la economía capitalista de su época, como así también del liberalismo, el proceso de industrialización y la concepción de la familia burguesa basada en la monogamia y el matrimonio. Teorizó sobre un sistema de “falansterios”, células básicas en las que vivirían falanges formadas por 1.620 hombres, que operarían en forma de cooperativas en las que se repartirían los beneficios de forma equitativa y justa. 

87 Nos referimos al ensayo “Karl Kraus” (Obras II/1, pp. 363-376), de modo que cuando las referencias de este volumen remitan a estas páginas se tratará de este escrito. 

CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

acepciones  del  término  alemán Unmensch, cuya  traducción  literal  es  no-humano,  pero  en  la traducción al español pueden encontrarse otras acepciones tales como “monstruo” (por la que se ha optado en la traducción de las Obras de Benjamin), “bestia” o “bárbaro”. El problema es que la palabra en alemán Unmensch referido como “monstruo” no detenta necesariamente las características negativas que son propias del español (tales como deformidad, desviación, etc.), y tampoco poseen el sentido peyorativo que se le atribuye a “bestia” en español (Di Pego, 2020, p.  2),  en  tanto  una  contraposición  tajante  de  lo  estrictamente  animal  con  lo  concebido  como humanidad, por ejemplo. Por otro lado, “bárbaro” remite a la idea de una nueva barbarie que se encuentra presente en “Experiencia y pobreza”, pero allí Benjamin afirma el sentido positivo de esta barbarie, de manera que aun así sería incompatible con las connotaciones negativas del término  en  español.  Por  lo  tanto,  siguiendo  las  consideraciones  de  Di  Pego,  utilizaremos  la expresión literal no-humano [Unmensch] para evitar los sentido negativos que son propios de la traducción.

De allí que en sus notas “Hacia la teoría de lo no-humano” [Zur Theorie des Unmeschen]88 sobre Karl Kraus, Benjamin explicita que “El no-humano [Unmensch] es la superación del hombre mítico (y por ende un ángel). Él se ha solidarizado con la parte destruida de la naturaleza. Así como el antiguo concepto de criatura se fundaba en el amor […] el nuevo concepto de criatura correspondiente al no-humano [Unmensch] se funda en el devorar” (Benjamin, 1991b, p. 1106). Aquí podemos encontrar nuevamente la inserción del ser humano en el mundo de las criaturas, cuyo vínculo se hallaba fundado en el amor, y al entramado de múltiples gradaciones del reino de las criaturas que incluye a los animales, pero también al espectro de lo inanimado que hemos esbozado  en  los  relatos  de  Leskov,  de  Kafka  y  también  en  la  obra  de  Scheerbart:  desde  la aparente insignificancia de una piedra en el relato “La alejandrita” hasta la inmensidad de los astros en Lesabendio (Di Pego, 2017b, p. 5), cuyas voces el narrador deja oír. Por otro lado, el nuevo  vínculo  del  no-humano  [Unmensch]  se  funda  en  el  devorar:  la  superación  del  hombre mítico,  del  humanismo  clásico,  implica  la  fagocitación  de  la  cultura  y  del  hombre  tradicional, generando  esta  nueva  barbarie  positiva  que  se  explicita  en  “Experiencia  y  pobreza”.  Por  ello resulta  una  mezcla  de  niño  y  antropófago  que  no  concluye  en  un  humano  nuevo,  sino  en  el Unmensch. Como destaca Di Pego:

 

El  devorar  implica  la  aniquilación  total  del  objeto  para  la  satisfacción  de  las “necesidades”  humanas,  y  al  mismo  tiempo  supone  cierto  consumo desenfrenado e insaciable […] Así, el devorar avanza arrasando a la naturaleza y con ella a los animales, reducidos a objeto de dominio y de consumo para la alimentación, a la vez que aniquila a su paso a la cultura (Di Pego, 2022, p. 6).

 

88 Utilizamos aquí la traducción realizada por Anabella Di Pego de las notas presentes en Gesammelte Schriften II. El fragmento “Hacia la teoría de lo no-humano” traducido se encuentra consignado íntegramente en su artículo “Hacia una política de lo no-humano (Unmensch): Walter Benjamin y Paul Scheerbart” (2022). CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Así  mismo  la  superación  del  hombre  mítico  no  implica  una  superación  idealista,  sino materialista:  la  cual  sólo  puede  efectuarse  mediante  la  solidarización  de  la  criatura  con  la naturaleza destruida, esto es posible a través de una nueva relación con la técnica (Benjamin, 1991b, p. 1106). Aquí debemos remitirnos nuevamente a los comentarios de Benjamin sobre Lesabéndio que esbozamos anteriormente; en este vínculo de los pallasianos con su astro y el rol que ocupa la técnica en la configuración de las criaturas y de su hogar, donde queda claro que  la  solidaridad  con  la  naturaleza  conlleva  desmontar  la  relación  de  explotación  que  el humanismo tradicional ha operado sobre ella al utilizar la técnica como un mero instrumento “sino advirtiendo que la misma a penetrado hasta las entrañas del hombre mismo transformando su existencia” (Di Pego, 2017b, p. 7). En cambio, esa nueva relación con lo no humano necesita de una  unión  con  la  técnica  que  supere  el  fetichismo  creador  clásico:  “el  trabajo  encargado, controlado,  cuyos  modelos  son  el  trabajo  político  y  el  trabajo  técnico,  solamente  produce suciedad y desechos, desgasta lo creado […] el europeo medio no ha sido capaz de unificar su vida con la técnica, porque se aferra al fetiche de la creatividad” (Obras II/1, p. 375-376).

Le Guin en su ensayo “La teoría de ficción como bolsa de transporte” [The carrier bag theory of fiction 89 ] (1986) plantea la posibilidad de elaborar un relato diferente que se aleje del mito de violencia y dominación del Hombre: “La ficción encarnando este mito será, y ha sido, triunfal (el hombre conquista la tierra, el espacio, los aliens, la muerte, el futuro, etc.) y trágica (apocalipsis, holocausto,  antes  o  ahora)”  (Le  Guin,  1986,  p.  4).  Se  trataría,  entonces,  de  desarticular  la concepción  progresiva  del  relato  “tecno-heroico”  de  conquista  para  redefinir  a  la  técnica  y  la ciencia como una bolsa de transporte cultural, que contempla una relación diferente con la propia tecnología y la naturaleza, y no ya como un arma de dominación que garantice la supremacía del hombre frente al resto de las criaturas.

Por tanto, la superación materialista del hombre tradicional requiere dejar de concebir a la técnica  como  un  instrumento,  ya  sea  en  términos  positivos  o  negativos,  al  servicio  de  la explotación de la naturaleza, sino reconocer que la técnica genera modificaciones en nosotros que hacen imposible reconocernos en las categorías del humanismo clásico: lo que implica una “ruptura antropológica” (Di Pego, 2017b, p. 7). De aquí que resulte tan relevante el análisis de los habitantes de Pallas, en tanto los seres que pueblan ese asteroide llevan una existencia tan permeada por la técnica que es prácticamente imposible diferenciar sus componentes orgánicos de los inorgánicos. De la misma manera, no puede pensarse en Pallas como una entidad natural que debe ser cuidada o explotada, ni tampoco puede considerarse un astro que contiene más componentes  artificiales  que  naturales  por  el  trabajo  de  sus  habitantes;  contrariamente,  la composición  del  asteroide  no  puede  reducirse  a  un  binomio  de  opuestos  entre  naturaleza  y técnica,  dado  que  la  relación  con  sus  habitantes  ha  modificado  la  configuración  de  ambos desarticulando esa dicotomía:

89 Utilizamos aquí la traducción realizada por Juan Cruz del Arco, estudiante de Filosofía (FaHCE-UNLP) e integrante del Grupo de Estudio de Pensamiento Alemán Contemporáneo coordinado por Anabella Di Pego. La traducción se realizó en  el  marco  del seminario  "Narración,  especulación  y  crítica  en Walter  Benjamin,  Hannah  Arendt  y  Donna  Haraway" dictado por Di Pego en 2021. Disponible en https://filosofiacontemporaneaunlp.blogspot.com CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

 

Tiene  que  ver  con  repensar  la  relación  de  dominio  y  explotación  de  la naturaleza,  y  así  como  se  pensó  que  la  técnica  liberaría  a  los  hombres,  se trataría  ahora  más  precisamente  de  liberar  a  la  creación,  a  la  criatura,  del dominio del hombre (Di Pego, 2017a, p. 111).

La obra de Scheerbart nos permite, entonces, pensar otro tipo de vínculo entre naturaleza y técnica: La posibilidad de contar historias que presten atención a voces no humanas —animales, inanimadas y no masculinas— y desarticulen la concepción de la técnica como un instrumento de explotación progresiva, para entender su carácter constitutivo de lo humano, a la vez que da cuenta cómo las personas pueden relacionarse con todo lo demás, ubicando “al Hombre donde pertenece, en su lugar en el esquema de las cosas” (Le Guin, 1986, p. 5). Esto es, en el reino de las criaturas.

 

Consideraciones finales

La narración benjaminiana en tanto opera un desplazamiento del humanismo clásico permite ubicar al ser humano en el reino de las criaturas y posibilita la emergencia de voces que han sido silenciadas por la concepción clásica de lo humano, a través de la atención [Aufmerksmakeit]. Como  establece  Di  Pego,  esto  es  así  incluso  en  el  contexto  de  la  modernidad  donde  la experiencia  de  los  individuos  ha  sido  modificada  y  puede  plantearse  el  fin  de  la  narración tradicional; pero manteniendo la posibilidad de su reconfiguración en el arquetipo del narrador urbano.

Por  tanto,  la  teoría  benjaminiana  de  lo  no-humano  implica  una  reconsideración  de  la concepción de lo humano: en primer lugar, detenta un carácter destructivo hacia el humanismo clásico, desarticulando la pretensión de demarcar una división polarizada con la naturaleza y su relación  de  dominio  con  la  misma.  Por  otro  lado,  esta  difuminación  de  los  límites  entre  los humanos y los demás seres vivos, al insertar a los primeros en el reino de las criaturas, implica un  trabajo  constructivo:  la  justicia  del  narrador  como  aquel  que  presta  atención  a  lo  nimio, remitiendo a lo olvidado, lo distorsionado y lo monstruoso en su análisis de los escritos de Leskov, Kafka y Scheerbart permite pensar el advenimiento de un nuevo humanismo. Así, el no-humano [Unmensch] se presenta como una figura cuyo vínculo no meramente instrumental con la técnica y ajeno a la explotación de la naturaleza, es capaz de elaborar una nueva forma de experiencia, al dar cuenta del despliegue de otros relatos que no se inserten en la lógica de dominación.

CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Sección de apoyo didáctico 

 

Bibliografía básica recomendada

Benjamin, Walter (2007): “Experiencia y pobreza”, en Obras, libro II, vol. 1, R. Tiedemann, y H. 

Schweppenhäuser (eds.) con la colaboración de T. Adorno y G. Scholem, trad. de Juan Barja, 

Féliz Duque y Fernando Guerrero, Madrid, Abada, pp. 216-222.

Benjamin, Walter (2008): El narrador. Trad. de Pablo Oyarzún Robles. Santiago de Chile: Metales 

pesados.

Le Guin, Ursula K. (1986): “La teoría de ficción como bolsa de transporte”. Trad. de Juan Cruz 

del  Arco.  Disponible  en  el  blog  de  la  Cátedra  de  Filosofía  Contemporánea: 

https://filosofiacontemporaneaunlp.blogspot.com

Oyarzún  Robles,  Pablo  (2008):  “Introducción”.  En  Walter  Benjamin, El narrador.  Santiago  de 

Chile: Metales pesados, pp. 7-52.

 

Bibliografía complementaria

Amengual, Gabriel (2008): “Pérdida de la experiencia y ruptura de la tradición. La experiencia en 

el pensamiento de Walter Benjamin”, en Amengual, G., Cabot, M. y Vermal J. (eds.), Ruptura 

de la tradición. Estudios sobre Walter Benjamin y Martin Heidegger, Madrid, Trotta, pp. 29-

60. 

Benjamin,  Walter  (2007):  “Karl  Kraus”,  en Obras,  libro  II,  vol.  1,  R.  Tiedemann,  y  H. 

Schweppenhäuser (eds.) con la colaboración de T. Adorno y G. Scholem, trad. de Juan Barja, 

Féliz Duque y Fernando Guerrero, Madrid, Abada, pp. 363-376.

Benjamin, Walter (2007): “Franz Kafka. En el décimo aniversario de su muerte”, en Obras, Libro 

II, vol. 1, Rolf Tiedemann y Hermann Schweppenhäuser (eds.) con la colaboración de Theodor 

Adorno y Gershom Scholem, trad. de Juan Barja, Féliz Duque y Fernando Guerrero, Madrid, 

Abada, pp. 9-41.

Benjamin,  Walter  (2009):  “Paul  Scheerbart:  «Lesabéndio»”,  en Obras, Libro  II,  vol.  2,  Rolf 

Tiedemann y Hermann Schweppenhäuser (eds.) con la colaboración de Theodor Adorno y 

Gershom Scholem, trad. de Juan Barja, Féliz Duque y Fernando Guerrero, Madrid, Abada, 

pp. 226-228.

Benjamin,  Walter  (2009):  “Sobre  Scheerbart”,  en Obras, Libro  II,  vol.  2,  Rolf  Tiedemann  y 

Hermann  Schweppenhäuser  (eds.)  con  la  colaboración  de  Theodor  Adorno  y  Gershom 

Scholem, trad. de Juan Barja, Féliz Duque y Fernando Guerrero, Madrid, Abada, pp. 240-243. CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Buck-Morss,  Susan  (2014):  Walter  Benjamin,  escritor  revolucionario.  –  1a  Ed.  –  Ciudad 

Autónoma de Buenos Aires, La Marca Editora.

Cragnolini,  Mónica  (2010):  “Los  animales  kafkianos.  El  murmullo  de  lo  anónimo”.  En  AA.VV., 

Kafka: preindividual, impersonal, biopolítico. Buenos Aires: La Cebra, pp. 99-120.

Di Pego, Anabella. (2017): En el umbral del post-humanismo: Walter Benjamin y el reino. Jornada 

Filosofía y Humanismo en el siglo XX, 5 de agosto de 2016, Bernal. EN: Intercambios. La letra 

del Encuentro, 2017. Pp. 97-124.

Di Pego, Anabella (2018): ¿El retorno del narrador? Reflexiones sobre la lectura Benjaminiana 

de Kafka. Agora (Santiago de Compostela), 37 (1): 205-233.

Di Pego, Anabella (2022): Hacia una política de lo no-humano (Unmensch): Walter Benjamin y 

Paul Scheerbart. Anthropology & materialism, (Número especial 2).

Kafka,  Franz  (2000):  Cuentos completos.  Clásicos  N°4.  Trad.  José  Rafael  Hernández  Arias. 

Valdemar. Madrid. “El deseo de ser un indio” (p. 45), “En la colonia penitenciaria” (pp. 159-

184), “Un médico rural” (pp. 222-227), “Preocupaciones de un padre de familia” (pp 291-292).

Kafka,  Franz  (2001): La metamorfosis. Pehuén  ediciones.  Chile.  Disponible  en: 

https://libroschorcha.files.wordpress.com/2018/03/la-metamorfosis-franz-kafka.pdf.

Scheerbart,  Paul  (2014): Lesabéndio. Una novela de asteroides,  trad.  de  Ana  Alguacil, 

Barcelona, Ediciones Traspiés.

 

Sitios web con material suplementario

Arwen,  Curry  (2018): Los mundos de Ursula K. Le Guin. Grasshopper  Film.  Disponible  en 

Amazon Prime Video y Filmin.

Atlas     Walter     Benjamin     del      Círculo     de     Bellas     Artes     de     Madrid: 

https://cbamadrid.es/benjamin/index.php

Kafka,           Franz.           Cuentos completos edición         digital: 

https://www.academia.edu/27750690/Franz_Kafka_Cuentos_completos

Walter Benjamin. Constelaciones. Círculo de Bellas Artes de Madrid:

https://www.youtube.com/watch?v=noW-

600oTsk&ab_channel=C%C3%ADrculodeBellasArtes

Wenders, Win (1986): El cielo sobre Berlín. Coproducción Alemania del Oeste (RFA)-Francia; 

Road      Movies      Filmproduktion,      Argos      Films.       Disponible      online: CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

https://www.youtube.com/watch?v=HKuKJOvx_4A&t=3739s&ab_channel=EduardoG%C3%

B3ngora

Welles, Orson (1962): The trial. Coproducción Francia-Italia-Alemania. Disponible online: 

https://www.dailymotion.com/video/x6mofjm

 

Guía de actividades

A partir de la lectura de “La teoría de ficción como bolsa de transporte” de Ursula K. Le Guin,  “Hacia  la  teoría  de  teoría  de  lo  no-humano”  y  “El  narrador” de  Walter  Benjamin  (los  tres disponibles     en     el     blog     de     la     Cátedra     de     Filosofía     Contemporánea: https://filosofiacontemporaneaunlp.blogspot.com), responda: 

 

1. Explicite las principales causas del diagnóstico benjaminiano de la crisis de la narración en El narrador.

2. ¿Cómo define Benjamin la práctica de la narración? ¿Cuáles son sus principales diferencias con la novela moderna y con la prensa?

3. Analice la relación entre narración como praxis artesanal, el aburrimiento y la capacidad de la escucha.

4. Reconstruya el vínculo entre la justicia del narrador y el reino de las criaturas.

5. ¿Cómo se vincula, a partir de los relatos de Leskov a los que Benjamin recurre, la figura de la madre con las demás criaturas?

6.  Establezca  las  similitudes  entre  la  justicia  del  narrador  y  la  elaboración  de  otro  relato  que plantea Ursula K. Le Guin en “La teoría de la ficción como bolsa de transporte”.

7. A partir de la caracterización del no-humano (Unmensch) en “Hacia la teoría de lo no-humano” de Walter Benjamin, desarrolle su vínculo con las criaturas y la técnica.




CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Referencias bibliográficas

 

Adorno,  Gretel  y  Benjamin,  Walter  (2011): Correspondencia  1930-1940.  Trad.  de  Mariana 

Dimópulos. Buenos Aires: Eterna cadencia.

Amengual, Gabriel (2008): “Pérdida de la experiencia y ruptura de la tradición. La experiencia en 

el pensamiento de Walter Benjamin”, en Amengual, G., Cabot, M. y Vermal J. (eds.), Ruptura 

de la tradición. Estudios sobre Walter Benjamin y Martin Heidegger, Madrid, Trotta, pp. 29-

60.

Benjamin, Walter (1991a): “Sobre el lenguaje en general y el lenguaje de los humanos”. En Para 

una crítica de la violencia y otros ensayos, Iluminaciones IV.  Introducción  y  selección  de 

Eduardo Subirats. Traducción de Roberto Blatt. Madrid: Taurus.

Benjamin, Walter (1991b): “Zur Theorie des Unmenschen”, en Gesammelte Schriften, tomo II/3, 

R.Tiedemann  y  H.  Schweppenhäuser  (eds.),  Frankfurt  am  Main:  Suhrkamp,  p.  1106. 

Traducción de Anabella Di Pego: “Hacia la teoría de lo no-humano”.

Benjamin, Walter (2007): Obras, Libro II, vol. 1, Rolf Tiedemann y Hermann Schweppenhäuser 

(eds.) con la colaboración de Theodor Adorno y Gershom Scholem, trad. de Juan Barja, Féliz 

Duque y Fernando Guerrero, Madrid, Abada.

Benjamin,  Walter  (2008a): El narrador.  Trad.  de  Pablo  Oyarzún  Robles.  Santiago  de  Chile: 

Metales pesados.

Benjamin, Walter (2008b): “Sobre algunos motivos en Baudelaire” [1939], en Obras, libro I, vol. 

2,  Rolf  Tiedemann  y  Hermann  Schweppenhäuser  (eds.)  con  la  colaboración  de  Theodor 

Adorno y Gershom Scholem, trad. de Juan Barja, Féliz Duque y Fernando Guerrero, Madrid, 

Abada, pp. 206-259.

Benjamin, Walter (2009): Obras, Libro II, vol. 2, Rolf Tiedemann y Hermann Schweppenhäuser 

(eds.) con la colaboración de Theodor Adorno y Gershom Scholem, trad. de Juan Barja, Féliz 

Duque y Fernando Guerrero, Madrid, Abada.

Benjamin, Walter (2016): Infancia en Berlín hacia 1900. Ciudad autónoma de Buenos Aires, El 

Cuenco de Plata.

Buck-Morss,  Susan  (2014): Walter Benjamin, escritor revolucionario.  –  1a  Ed.  –  Ciudad 

Autónoma de Buenos Aires, La Marca Editora.

Cragnolini,  Mónica  (2010):  “Los  animales  kafkianos.  El  murmullo  de  lo  anónimo”.  En  AA.VV., 

Kafka: preindividual, impersonal, biopolítico. Buenos Aires: La Cebra, pp. 99-120. CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Di Pego, Anabella (2015): La ambivalencia de la narración en Walter Benjamin. EN: F. Naishtat, 

E. G. Gallegos, y Z. Yébenes, (Eds.). Ráfagas de dirección múltiple : Abordajes de Walter 

Benjamin. México: Universidad Autónoma Metropolitana, Unidad Cuajimalpa. pp. 137-163.

Di  Pego,  Anabella  (2016): ¿Más allá del humanismo? Walter Benjamin y la cuestión de la 

animalidad. X Jornadas de Investigación del Departamento de Filosofía FaHCE-UNLP, 19 al 

21  de  agosto  de  2015,  Ensenada,  Argentina.  EN:  Actas  X  Jornadas  (2015).  Ensenada: 

Universidad  Nacional  de  La  Plata.  Facultad  de  Humanidades  y  Ciencias  de  la  Educación. 

Departamento de Filosofía.

Di  Pego,  Anabella.  (2017a):  En  el  umbral  del  post-humanismo:  Walter  Benjamin  y  el  reino. 

Jornada Filosofía y Humanismo en el siglo XX, 5 de agosto de 2016, Bernal. EN: Intercambios. 

La letra del Encuentro, 2017. Pp. 97-124.

Di Pego, Anabella (2017b): Lo Unmensch en Paul Scheerbart y el rechazo del humanismo. XI 

Jornadas de Investigación del Departamento de Filosofía FaHCE-UNLP, 8 al 11 de agosto de 

2017,  Ensenada,  Argentina.  EN:  Actas  publicadas.  La  Plata:  Universidad  Nacional  de  La 

Plata. Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educación. Departamento de Filosofía.

Di Pego, Anabella (2018): El retorno del narrador? Reflexiones sobre la lectura Benjaminiana de 

Kafka. Agora (Santiago de Compostela), 37 (1) : 205-233.

Di Pego, Anabella (2020): Política de lo no humano, crítica de la familia y refiguraciones sobre la 

madre.  III  Jornada  Walter  Benjamin,  5,  9,  16,  23  y  30  de  noviembre  de  2020,  Ensenada, 

Argentina. Historia y materialismo antropológico. EN: Actas publicadas. Ensenada: Centro de 

Investigaciones en Filosofía.

Di Pego, Anabella (2022): Hacia una política de lo no-humano (Unmensch): Walter Benjamin y 

Paul Scheerbart. Anthropology & materialism, (Número especial 2).

Kafka,  Franz  (2000):  Cuentos completos.  Clásicos  N°4.  Trad.  José  Rafael  Hernández  Arias. 

Valdemar. Madrid.

Kafka, Franz (2001): La metamorfosis. Pehuén ediciones. Chile.

Kafka, Franz (2017): Die Verwandlung. in: Reclams Universalbibliothek Nr. 9900, Stuttgart 2001, 

S. 5.

Le Guin, Ursula K. (1986): “La teoría de ficción como bolsa de transporte”. Trad. de Juan Cruz 

del  Arco.  Disponible  en  el  blog  de  la  Cátedra  de  Filosofía  Contemporánea: 

https://filosofiacontemporaneaunlp.blogspot.com

Le Guin, Ursula K. (2004): Contar es escuchar. Trad. de Martin Schifino. Editorial digital: Titivillus.

Scheerbart,  Paul  (2014): Lesabéndio. Una novela de asteroides,  trad.  de  Ana  Alguacil, 

Barcelona, Ediciones Traspiés.

CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Oyarzún  Robles,  Pablo  (2008):  “Introducción”.  En  Walter  Benjamin, El narrador.  Santiago  de 

Chile: Metales pesados, pp. 7-52.

Oyarzún  Robles,  (2017):  “Benjamin,  Lichtenberg,  la  joroba  y  los  añicos”.  Disponible  en 

https://repositorio.uchile.cl/handle/2250/148129




CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

 

CAPÍTULO 8 

Lo humano en los escritos de Heidegger: de la 

finitud a los límites de la metafísica 

María Paula Viglione  

 

Introducción 

¿Qué es aquello que hace de lo humano, lo humano en cuanto tal? Esta pregunta constituye el hilo conductor del presente capítulo, cuyo objetivo es analizar el problema de lo humano en tres momentos diferentes del corpus de Martin Heidegger. Las diversas denominaciones que van desde la vida fáctica, el Dasein o la ex-sistencia como modo humano de ser, forman parte de las articulaciones heideggerianas en torno a la pregunta por aquello que es la humanidad. En lo que sigue, examinaremos esta cuestión tomando como punto de partida algunos de los escritos que anteceden a Ser y tiempo [1927], pasando por Los conceptos fundamentales de la metafísica [1929-1930] hasta llegar a Carta sobre el humanismo [1947]. El problema de la relación originaria que el sujeto establece con el mundo, la finitud de la existencia, el tiempo como nexo entre el Dasein y el ser, así como el viraje de las ontología fundamental a la destrucción del lenguaje de la  metafísica,  constituyen  los  principales  lineamientos  del  pensamiento  de  Heidegger  que trabajaremos a lo largo de este capítulo. 

 

Lo humano como vida, finitud y apertura

El  problema  de  lo  humano  constituye  el  centro  de  las  reflexiones  del  joven  Heidegger, principalmente desde comienzos de 1920 hasta su obra fundamental Ser y tiempo. Si bien sus primeros trabajos académicos se inscriben en una línea neokantiana y giran en torno a la lógica y la filosofía del lenguaje, su crítica inicial al psicologismo deja entrever que la cuestión del ser humano  se  cuela  en  las  entrelíneas  de  sus  textos  tempranos.  A  partir  del  alejamiento  de Heidegger  de  la  influencia  neokantiana  y  de  sus  primeros  contactos  con  la  fenomenología husserliana, aparece el problema de la vida como materia principal de sus reflexiones. En este contexto, opera un giro histórico en su pensamiento que se da simultáneamente al ingreso de sus  consideraciones  sobre  el  ser  humano.  Este  giro  ya  se  anuncia  de  modo  implícito  en  las CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

conclusiones  que  añade  a  su  escrito  de  habilitación, La doctrina de las categorías y de la significación de Duns Scoto [1915-1916]. Allí Heidegger plantea lo siguiente: la óptica de la lógica a partir de la cual analiza las categorías y el problema del significado se torna impotente si no se inserta en el marco histórico de la experiencia del sujeto. Sobre esta base, una de las tareas pendientes que deja el escrito consiste en ampliar la base de la teoría del significado y referir a la incidencia cualitativa que tiene el “flujo de la vivencia” del ser humano en la significación del lenguaje (1978, p. 409).  

El problema de la vida histórica del sujeto, planteado programáticamente en este epílogo, es retomado por Heidegger en el curso del semestre de posguerra de 1919, La idea de la filosofía y el problema de la concepción del mundo.  Este  escrito  inicia  el  período  de  las  lecciones tempranas  de  Friburgo  –que  constituyen  una  parte  fundamental  del  núcleo  primario  de Ser y tiempo– y puede interpretarse como signo del distanciamiento de Heidegger de su formación temprana, así como del desplazamiento embrionario hacia la vida fáctica en los inicios de 1920.90 El  planteo  incipiente  de  la  “analítica  existencial” se retrotrae  aquí  al  proyecto de  una “ciencia originaria” que busca aprehender de modo pre-teórico las manifestaciones de la vida. Siguiendo la formulación de Ideas I [1913] de Husserl, la ciencia originaria se funda en el “principio de los principios” de la fenomenología: “todo lo que se da originariamente en la «intuición» [...] hay que tomarlo simplemente como se da” (2005, p. 132). De acuerdo con la lectura de Heidegger, si este metaprincipio es de naturaleza no teorética, es porque consiste en la “intención originaria de la auténtica vida” (2005, p. 133). 

El carácter originario de esta ciencia se comprende en oposición a la dimensión derivada de las  ciencias  particulares,  cuyo  proceder  teorético  cosifica  el  darse  inmediato  de  la  vida  en  el mundo. En este sentido, no se trata de la vida en un sentido biológico ni antropológico, sino de las manifestaciones fenomenológicas de la vida implicadas en el trato del sujeto con el mundo. Heidegger describe esta vivencia a partir de la conocida expresión “mundea” [es weltet], la cual es indicativa de un fenómeno pre-reflexivo de la vida que se torna inaccesible por medio de un método teórico-objetivante. Desde esta perspectiva, todo intento de conceptualizar o aprehender teóricamente la relación originaria que el sujeto experimenta con el mundo provoca “un triple movimiento  de  designificación  [Entdeutung],  de  deshistorización  [Entgeschichtlichung]  y  de desmundanización [Entweltlichung] de la vida” que culminan en su propia privación [Entlebung] (Escudero, 2009, p. 73).  

Esta distinción entre la apropiación originaria de la vida y su privación teorética también se encuentra  presente  en  sus  reflexiones  sobre  la  relación  entre  lo  humano  y  lo  histórico.  Las lecciones impartidas en el semestre de invierno 1920-1921, Introducción a la fenomenología de la religión, buscan aprehender el fenómeno de la vida fáctica a partir de la experiencia histórica que experimentan los cristianos frente a la llegada mesiánica. Heidegger comienza este curso con una crítica a las filosofías de la historia  –desde Dilthey y Simmel hasta Spengler, Windelband 

90  Gadamer sitúa en estas lecciones el comienzo de lo que llama “el giro [Kehre] antes del giro” en el pensamiento de Heidegger. A  partir  de  ello,  el  autor  pone  en  cuestión  la  distinción  entre  el  “Heidegger  I”  y  el  “Heidegger  II”  que  “ha  sido  casi  oficialmente  sancionada como dogma”, en particular debido al libro de William John Richardson Heidegger: Through Phenomenology to Thought [1963] (Gadamer, 1994, p. 25‐26).  

CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

y Rickert– que convierten la vida histórica en objeto de conocimiento, reduciendo la riqueza del encuentro del sujeto fáctico con el mundo al “contexto falso” del paradigma cientificista (2005, p. 81). 

La  comprensión  heideggeriana  de  lo  humano  como  “experiencia  de  la  vida  fáctica”  busca revertir el desarraigo histórico de la subjetividad moderna, el cual alcanza su máxima expresión en el sujeto trascendental kantiano o en el espíritu absoluto hegeliano. Desde la óptica moderna, el ser humano se constituye como esquema formal a priori o como mero instrumento de la astucia de la razón, pagando el precio de su vaciamiento empírico-fáctico. Al renunciar explícitamente a nombrar lo humano en términos de “sujeto” o “conciencia”, Heidegger busca no sólo interpretar críticamente la comprensión abstracta del ser humano que ha realizado la tradición filosófica, sino  advertir  que  la  existencia  humana  siempre  se  comprende  a  partir  de  su  inserción  en  un mundo histórico.  

La noción temprana de “vida fáctica” es reemplazada luego por el intraducible término Dasein, entendido como la constitución ontológica del ser humano que se caracteriza por su apertura [                                                                                                             91 Da ] al ser [ Sein ] y por la capacidad de interrogarse por su sentido. El Dasein indica, así, la idea de que el ser humano está abierto a sí mismo, al mundo y a los demás seres humanos. En sus lecciones Ontología. Hermenéutica de la facticidad [1923], el Dasein es examinado desde su condición fáctica y su estar arrojado al mundo, alcanzando ya su definición como el modo de ser propio de la existencia humana.  

Posteriormente,  Heidegger  desplaza  el  eje  de  la  facticidad  al  problema  del  tiempo  como indicador fundamental de la condición finita del ser humano. Como veremos en lo que sigue, en tanto el tiempo implica la salida de sí del Dasein, consuma el intento heideggeriano de subvertir la idea de una identidad constitutiva del sujeto. A partir de 1924, tanto en la conferencia como en el tratado, titulados El concepto de tiempo, el problema del tiempo pasa a ser el articulador de la comprensión de lo humano. Allí Heidegger sentencia: “el Dasein es el tiempo” o, más bien, él “es la temporeidad” [Zeitlichkeit] (2003, p. 58). 

En el proyecto fundamental de Ser y tiempo [1927], Heidegger se propone “la elaboración concreta de la pregunta por el sentido del «ser»”, a partir de “la interpretación del tiempo como horizonte de posibilidad para toda comprensión del ser en general” (2014, p. 21). Sobre esta base, el esquema del tratado consiste en partir del Dasein —como ente ejemplar que comprende el ser— para luego arribar al tiempo como nexo de comprensión de la cuestión del ser. Si el recorrido Dasein-tiempo-ser  se  presenta  como  una  “meta  provisional”,  se  debe  a  que Ser y tiempo sólo examina el primer trayecto, del Dasein al tiempo, sin analizar el recorrido que va del 

 

91  Heidegger ya se vale del término Dasein para hablar del ente que se interroga por el propio ser en el documento conocido como  Informe Natorp, cuyo título original es Interpretaciones fenomenológicas sobre Aristóteles (Indicación de la situación hermenéutica).  Se trata del informe académico que Heidegger redacta en el otoño de 1922 para postularse como profesor extraordinario a las  plazas vacantes de la Universidad de Marburgo y la Universidad de Gotinga. La carta que Paul Natorp envía a Husserl elogiando el  informe de Heidegger le valdrá, hacia junio de 1923, su nombramiento oficial como profesor extraordinario para ocupar la cátedra  que Nicolai Hartmann dejaba vacante en Marburgo. Su traslado se realizará recién en el invierno de 1923‐1924, iniciando así el  fructífero período de las lecciones de Marburgo. 

CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

tiempo  al  ser.  En  términos  específicos,  la  obra  desarrolla  la  primera  de  las  dos  partes estructuralmente prefijadas, y de ella sólo dos de las tres secciones previstas. 92

La apuesta fundamental de Heidegger consiste en establecer una relación íntima entre el ser y el tiempo, lo cual implica que toda ontología se mueve siempre en un horizonte temporal. El hecho de que la filosofía occidental haya comprendido el ser a partir del tiempo se constata en la ontología antigua: en su determinación como parousía o como ousía, el sentido del ser queda supeditado  a  la  “presencia”  [Anwesenheit]  y  comprendido  bajo  el  horizonte  temporal  del “presente”. Heidegger no pretende permanecer en esta constatación, sino repetir explícitamente la pregunta por el ser, esto es, replantear de manera radical la cuestión directriz de la filosofía. Esta búsqueda abandona la orientación unilateral del ser como el ente que está-ahí presente [Vorhandenheit; Vorhandensein] para atender al evento del darse mismo [es gibt] que adviene con  la  apertura  de  la  existencia  humana.  De  este  modo,  elucidar  el  sentido  temporal  del  ser implica  una  investigación  ontológica  “concreta”,  cuyo  punto  de  partida  será  aquel  ente  que comprende  el  ser:  el Dasein.  Éste  no  sólo  posee  una  “primacía  óntico-ontológica”,  sino  que incluso es “el ente que en su ser se comporta ya siempre en relación a aquello por lo que en esta pregunta se cuestiona” (2014, p. 35, §4). 

Interrogar  previamente  respecto  del  ser  del Dasein  será  la  tarea  de  una  “ontología fundamental” que Heidegger denomina “analítica existencial”. Este análisis pretende renunciar a los presupuestos esencialistas para dejar que el Dasein se muestre “tal como es inmediata y regularmente,  en  su  cotidianidad  media”  (2014,  p.  38,  §5).  El  punto  de  partida  de  este  ser cotidiano  del Dasein  es  el  estar-en-el-mundo  [In-der-Welt-sein].  A  partir  de  este  concepto, Heidegger señala la co-pertenencia originaria de Dasein y mundo, esto es, el hecho de que el Dasein se encuentra siempre inserto en un mundo y abierto a su urdimbre de significaciones. En este  punto,  es  importante advertir  que  el  estar-en-el-mundo  del Dasein  implica  compartir  ese mundo con otros, es decir, la subjetividad está implicada en y por la intersubjetividad.  

De acuerdo con Heidegger, la convivencia con otros forma parte de la existencia cotidiana del Dasein y se inscribe en la modalidad del “uno” [man], esto es, en el modo de existir impersonal, colectivo  y  anónimo,  donde  lo  propio  queda  absorbido  en  el  plano  común  de  aquello  que, simultáneamente,  pertenece  a  todos  y  a  ninguno.  Si  la  existencia  impersonal  del  “uno”  es caracterizada como “impropia” es porque el Dasein se entrega a posibilidades de ser que no fueron asumidas desde su sí-mismo, sino que siguen la imposición del medio público. Esta caída 

 

92  Heidegger explicita el plan de la obra en el parágrafo 8: la primera parte pretende examinar “la interpretación del Dasein por la  temporeidad [Zeitlichkeit] y la explicación del tiempo como horizonte trascendental de la pregunta por el ser” (2014, p. 59, §8). Ella  comprende tres secciones: (1) la etapa preparatoria del análisis existencial del Dasein, (2) “Dasein y temporeidad” y (3) “Tiempo y  ser”. Por otro lado, la segunda parte consiste en “los rasgos fundamentales de una destrucción fenomenológica de la historia de la  ontología al hilo de la problemática de la temporariedad [Temporalität]” (ibid.). Esta destrucción se efectúa de “modo triple” en las  filosofías de Kant, Descartes y Aristóteles como momentos fundamentales de la historia de la ontología. Ser y tiempo sólo concreta  las primeras dos secciones de la primera parte, esto es, “la interpretación del Dasein por la temporeidad”. Inmediatamente después  de la publicación de esta obra, en el curso titulado Los problemas fundamentales de la fenomenología [1927], Heidegger avanza en  el plan de Ser y tiempo. Ya desde el comienzo, estas lecciones se definen como “una nueva elaboración de la tercera sección de la  primera  parte  de Ser  y  tiempo”,  es  decir,  “Tiempo  y  ser”  (2000,  p.  25,  §1).  Heidegger  desarrolla  allí  no  sólo  el  concepto  de  temporariedad [Temporalität] como tiempo del ser, sino que también expone las concepciones kantiana y aristotélica del tiempo,  de  modo  que  este  curso  podría  inscribirse  en  la  segunda  parte  de  Ser  y  tiempo  destinada  a  la  destrucción  de  la  historia  de  la  ontología. 

CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

del Dasein en el mundo público es una inclinación a la que siempre está propenso, ya que forma parte  de  su  constitución  ontológica  y  de  la  estructura  del  “estar-con”  [Mit-sein];  el Dasein  no puede no recaer en el “uno”. No obstante, es a partir de esta caída en lo impersonal que cada Dasein debe comenzar a encontrarse él mismo.  

Partiendo  del  concepto  fundamental  del  estar-en-el-mundo,  Heidegger  desarrolla  los caracteres  ontológicos  fundamentales  del Dasein  en  cuanto  “proyecto  arrojado”:  la «existencialidad» [Existenzialität], la «facticidad» [Faktizität] y la «caída» [Verfallen]. Todos estos caracteres poseen una naturaleza relacional e interdependiente que encuentra su articulación en el «cuidado» [Sorge] como “totalidad existencial del todo estructural ontológico del Dasein” (2014, p. 210, §41). Es con la interpretación del cuidado como el modo propio y fundamental del estar-en-el-mundo del Dasein que Ser y tiempo culmina la “analítica existencial”. 

La segunda sección de la obra abandona el terreno impropio del Dasein cotidiano para arribar al escenario de su poder-ser más propio, esto es, al problema de la temporeidad. En este marco, Heidegger desarrolla el modo en que todas y cada una de las estructuras ontológicas del Dasein –expuestas en la analítica– tienen su fundamento en la temporeidad.  

El punto de partida para exponer el sentido temporal del hombre consiste en el fenómeno de la muerte como elemento constitutivo del Dasein. La finitud aparece, así, como la característica central  del  universo  heideggeriano  de  lo  humano.  Desde  esta  perspectiva,  el  problema  de  la muerte no es abordado en términos fisiológicos, sino ontológico-existenciales. Según Heidegger, la muerte no constituye una instancia final de la vida, un punto de llegada o un momento definitivo único,  sino  la  posibilidad  más  extrema,  inminente,  indeterminada  y  cierta  que  acompaña  al Dasein  de  modo  incesante  en  su  existencia.  Esta  idea  de  la  muerte  como  existencial  es expresada  en  el  “estar  vuelto  hacia  la  muerte”  [Sein zum Tode].  En  este  punto,  podríamos introducir el problema latente de la diferencia entre los seres vivientes humanos y no humanos, cuestión que retomaremos en el próximo apartado. Según Heidegger, el “estar vuelto hacia la muerte” indica la posibilidad íntima que acompaña al ser humano de dejar de ser y ante la cual se anticipa. Las plantas y los animales, por el contrario, no pueden anticiparse a la muerte ni se relacionan con ella como una posibilidad esperada o temida, sino que simplemente les adviene como acabamiento de su vida.   

El fenómeno del “adelantarse” [vorlaufen] hasta la muerte se constituye como el momento central  donde  el Dasein  alcanza  la  resolución,  esto  es,  comprende  no  sólo  su  apertura  sino también la posibilidad de su clausura. El acto resolutorio implica que el Dasein asume su finitud: el “ser-fundamento de una nihilidad” (2014, p. 300, §58). Ello remite, por un lado, a la condición fáctica de arrojado del Dasein, que debe asumir, existiendo, el ser-fundamento en sí de su poder-ser.  Por  el  otro,  refiere  a su carácter  proyectivo,  ya que  el ser-libre  del Dasein  implica existir conforme a una posibilidad elegida y no otra. De este modo, tomar responsabilidad por esta doble condición de proyecto arrojado permite al Dasein comprenderse desde su poder-ser más propio y alcanzar así su resolución. 

El punto fundamental sobre el cual debemos insistir es el siguiente: si el Dasein es tiempo, es porque su modo de ser es finito y caduco, es decir, indica el hecho de que el ser humano nace, CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

existe,  decide  y  muere.  El  vínculo  entre  muerte  y  finitud  es  indicativo  del  carácter  inacabado [unabgeschlossen] del ser del Dasein, pero no en el sentido de que su acabamiento o su muerte es la parte que viene a completarlo en cuanto totalidad. No es la muerte sino la temporeidad la que  indica el  carácter  total  del  ser  del Dasein  y  fundamenta  todo  el  complejo  estructural  que constituye ontológicamente la existencia humana. 

De acuerdo con Heidegger, el ser del Dasein es la temporeidad. Sin embargo, no se trata del tiempo en su comprensión tradicional, esto es, como el despliegue secuencial y diacrónico desde el pasado hacia el presente y proyectado hacia el futuro, sino en la interrupción de esta sucesión en pos de un entrecruzamiento de los tres éxtasis temporales. El tiempo originario del Dasein es definido como “lo ἐκζηαηικόν por excelencia”: “temporeidad es el originario «fuera de sí», en y por sí mismo” (2014, p. 344, §65). De esta manera, el tiempo no es pensado como algo que primero es y luego sale de sí, sino que la estructura extática de la temporeidad indica que, en su temporización, el tiempo sale de sí a través del presente, el haber-sido y el futuro. En efecto, la temporeidad  heideggeriana  se  construye  a  partir  de  la  unidad  de  los  tres  éxtasis  como modalidades entrelazadas y co-originarias de la existencia del Dasein. Así, a la par que el tiempo heideggeriano  funda  y  posibilita  las  estructuras  ontológicas  del  sujeto,  su  estructura  extático-horizontal consiste en un constante estar fuera de sí del Dasein que rompe con toda identidad que no incorpora la diferencia, pues se torna imposible concebir el tiempo o el sujeto desde una mismidad reclusiva. Dicho positivamente, la temporeidad permite dislocar el lugar identitario del sujeto. 

En razón de lo expuesto, la comprensión de lo humano en Ser y tiempo consiste en el juego entre la salida de sí y el retorno al sí mismo propio que caracteriza ontológicamente al Dasein: la finitud, la naturaleza caduca y temporal de la existencia constituye el signo heideggeriano de la humanidad. 

 

Lo humano y lo animal 

 

Hacia una crítica de la antropología 

Heidegger vuelve sobre el problema del Dasein finito en su curso titulado Kant y el problema de la metafísica [1929]. A partir de una reinterpretación de la Crítica de la razón pura, el curso busca  demostrar  que  la  idea  de  la  finitud  humana  constituye  el  centro  de  la  fundamentación kantiana de la metafísica. Heidegger inicia estas lecciones con la pregunta “¿qué es el hombre?”. A partir de ella, busca delimitar de entrada su “ontología fundamental” —en tanto metafísica del Dasein— de toda antropología, incluso de la filosófica. Partiendo de la definición kantiana de la metafísica como “disposición natural” [Naturanlage] del ser humano, se deriva, en primer lugar, que el problema de la finitud de la razón se halla en el centro de la primera Crítica. En segundo CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

lugar, Heidegger busca situar el origen del conocimiento humano en la “unidad originaria” de la sensibilidad  y  el  entendimiento,  esto  es,  en  la  imaginación  trascendental.  Proyectando  los lineamientos  de Ser y tiempo,  la  hermenéutica  heideggeriana  consiste  en  demostrar  que  la imaginación trascendental es el tiempo originario, de modo que la fundamentación kantiana de la metafísica tiene su fundamento esencial en el tiempo.  

Heidegger  reconoce  los  límites  de  esta  interpretación.  Sin  embargo,  los  presenta  bajo  la etiqueta de un “retroceso” [zurückweichen] kantiano: en el pasaje de la primera a la segunda edición de la Crítica, Kant despoja a la imaginación pura de su autonomía y de su naturaleza trascendental  para  subyugarla  a  una  función  del  entendimiento,  retrocediendo  así  ante  el fundamento que había establecido. De esta manera, si el paso inicial de Kant haría “saltar la plataforma de la razón”, era preciso dejar de lado “su radicalismo” para evitar el derrumbe del predominio de la lógica en la metafísica (1996, p. 204, §45). Según Heidegger, la fundamentación [Grund-legung] kantiana de la metafísica se repliega para evitar su caída en el abismo [Ab-grund], esto  es,  retrocede  ante  el  hecho  de  que  toda  fundamentación  carece,  en  sí  misma,  de fundamento.  

Este retroceso kantiano piensa la subjetividad siguiendo los lineamientos de la antropología y la psicología tradicionales. El carácter empírico de la antropología de Kant impide, de acuerdo con Heidegger, poner en el centro de la pregunta el elemento trascendental de la subjetividad. En este marco, el curso insiste en diferenciar el Dasein del sujeto y la analítica existencial de toda  antropología,  no  sólo  de  la  empírica,  sino  también  de  la  filosófica.  Según  la  lectura heideggeriana, la antropología filosófica atiende a la naturaleza esencial del hombre y abarca otros dominios que le permiten delimitar la especie humana frente a otros seres vivientes como el animal y la planta. En su pretensión de investigar acerca de una región específica del ente humano,  “la antropología filosófica  se convierte,  pues,  en  una  ontología  regional  del  hombre, coordinada con las otras ontologías, que se reparten con ella el dominio total del ente” (1996, p. 178, §37). En razón de ello, Heidegger sentencia que la “ontología fundamental” precede a todas las ontologías regionales, incluida la antropología filosófica.93

 

La pobreza del animal versus la configuración humana de mundo 

Unos meses después de dictar el curso sobre Kant, la comparación del ser humano con otros seres vivientes no humanos —como el animal o la planta— vuelve a ser motivo de reflexión de Heidegger. En Los conceptos fundamentales de la metafísica. Mundo, finitud, soledad, dictado en  el semestre  de  invierno  de  1929-1930  en  Friburgo,  se elabora  una  triple  tesis  que  resulta 

 

93  Heidegger vuelve sobre esta cuestión en su disputa en Davos con Cassirer, incluida como “apéndice” a la edición de  Kant y el  problema de la metafísica (1996, pp. 208‐226). 

CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

central para la investigación sobre lo humano: “la piedra es sin mundo [weltlos], el animal es pobre  de  mundo  [weltarm],  el  hombre  configura  mundo  [weltbildend]”  (2007,  p.  225,  §42). Dejando  de  lado  la  piedra  —en  tanto  no-viviente,  carece  de  una  relación  con  el  mundo circundante—, Heidegger se dedica a reflexionar en qué consiste lo que denomina la “esencia de la animalidad del animal” y la “esencia de la humanidad del hombre” a partir de la relación que cada viviente establece con el mundo, entendido éste como “accesibilidad de lo ente” (2007, p. 228, §43). 

En primer lugar, Heidegger se hace eco de las reflexiones biológico-zoológicas de Jakob von Uexküll y de su concepto elemental de Umwelt, que refiere a la idea del “mundo circundante” o “medio ambiente” propio de los animales. En este marco, queda claro que la idea de “pobreza de mundo” no niega que el animal se relacione con el mundo, pero los límites de acceder a él y a lo ente se tornan más estrechos. Dentro del exhaustivo análisis que Heidegger dedica a este problema, quisiéramos destacar dos puntos. En primer lugar, el animal sólo puede adoptar una conducta  [benehmen],  pero  no  puede  comportarse  u  obrar  del  modo  en  que  lo  hace  el  ser humano.  A  partir  de  ello,  el  modo  de  ser  esencial  del  animal  es  definido  en  términos  de “perturbamiento” [Benommenheit], es decir, el animal “está absorbido” [Hingenommenheit] por su ambiente y sólo se conduce en él de modo instintivo, pero carece de la posibilidad de “percibir algo en tanto que algo”. Heidegger presenta el siguiente ejemplo: el impulso fundamental de la abeja de buscar comida y luego regresar a su colmena no implica una percepción de ello en tanto que lugar de alimento o en tanto que retorno a su hogar, sino que se trata de un comportarse instintivo del animal. El perturbamiento como “esencial estar sustraída toda percepción de algo en tanto que algo” y “estar absorbido por…” no consiste en un “hechizamiento del animal, sino que este perturbamiento posibilita y traza un campo propio de juego de la conducta (...) hacia los impulsos” (2007, p. 301, §59). 

En segundo lugar, Heidegger explica la relación particular que el animal establece con los entes que lo circundan: en el perturbamiento, lo ente no se le manifiesta como tal al animal, es decir, lo ente no le está abierto pero, precisamente por ello, tampoco le está cerrado. De allí que el filósofo afirme “que el perturbamiento sea la esencia de la animalidad significa: El animal no está en cuanto tal en una manifestabilidad de lo ente [Offenbarkeit von Seiendem]. Ni lo que se da en llamar su medio circundante ni él mismo están manifestados en tanto que ente” (Ibid.). La particularidad del animal consiste, entonces, en que se encuentra en una constante oscilación entre sí mismo y su medio circundante, sin poder experimentarlos en tanto que entes.  

Ahora bien, ello no niega la apertura del ambiente para el animal, aun cuando se trate de una apertura  sin  manifestación  de  lo  ente.  La  particular  apertura  del  animal  es  desarrollada  por Heidegger  en  torno  a  su  noción  del  “desinhibidor”  [das Enthemmende];  éste  refiere  a  las capacidades y motivaciones que desinhiben al animal y forman parte de su conducta en el medio circundante. Esta apertura del  animal habilita un “tener” [haben] que le es esencial y sólo en razón de esta posesión también puede ser pobre. En consideración de ello, Heidegger ubica al animal en el lugar intermedio que se juega entre la posesión y pobreza, la tenencia y la carencia: CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

aun cuando el animal carece de mundo, tiene “lo desinhibidor” que, sin embargo, no se le revela como ente.  

Resulta llamativo que este curso dedique tres capítulos enteros al problema de la animalidad, en contraste con el único y último capítulo que le dedica a la configuración humana de mundo. Señalemos, en lo que sigue, algunos puntos fundamentales de este recorrido. Heidegger indica que,  a  diferencia  de  la  conducta  del  animal,  el  ser  humano  adopta  un  “comportamiento” [verhalten]  y  actúa  en  el  mundo  circundante,  lo  cual  implica  no  sólo  tener  el  carácter  del  “sí mismo” o el estatuto de persona, sino la posibilidad de acceder a la revelación de lo ente en cuanto tal. En este marco, el autor subraya lo siguiente: la referencia formal al “algo en tanto que algo” es aquello que, en contraste con el animal, se le manifiesta al ser humano en su trato con el  mundo  y  le  permite  tener  experiencias  con  él.  En  consecuencia,  el  mundo  configurado  y habitado  por  el  hombre  es  definido  como  “manifestabilidad  de  lo  ente  en  cuanto  tal  en  su conjunto” (2007, p. 414, §74).  

Heidegger llega a esta definición de mundo luego de un análisis exhaustivo del problema del logos.  De  acuerdo  con  su  argumentación,  el  camino  del logos  al  mundo  permite  poner  al descubierto la operación de la metafísica tradicional que, basada en los cimientos del logos y la ratio,  desplaza  y  oculta  el  problema  del  mundo.  La  referencia  de  Heidegger  a  lo  ente  “en  su conjunto” en su nueva definición de mundo no es casual, sino que atiende a lo ente desde su manifestación pre-lógica, es decir, desde aquello que posibilita al logos en cuanto tal y remite a la forma originaria en que lo ente sale a su encuentro con la existencia humana. 

Si bien no aparece explicitado como tal, Heidegger regresa aquí a la idea de Ser y tiempo de que  el  encuentro  del  sujeto  con  el  mundo  presupone  una  estructura  lingüística  previa  de significación.  El  ejemplo  esbozado  en  esta  obra  de  que  nunca  oímos  primeramente  ruidos  o meros sonidos, sino la motocicleta, el pájaro carpintero que golpea, el fuego crepitante, ya que el Dasein  –en  cuanto  está-en-el-mundo–  se  encuentra  siempre  inmerso  en  un  todo  de significaciones, refiere a la “significatividad” [Bedeutsamkeit] como horizonte previo de sentido del Dasein  desde  el  cual  pre-comprende  los  entes  mundanos  (2014,  p.  182,  §34).  Esta experiencia  hermenéutica  del Dasein  con  el  mundo  forma  parte  de  su  apertura,  la  cual  está constituida  co-originariamente  por  los  siguientes  existenciales:  la  “disposición  afectiva” [Befindlichkeit], el “comprender” [Verstehen] y el “habla” [Rede]. 

Regresando sobre el curso del semestre de 1929-1930, Heidegger sentencia que “el hombre, en la esencia y en el fundamento de su existencia, es configurador de mundo” (2007, p. 418, §75).  Esta  afirmación  parte  de  la siguiente  constatación:  la  existencia  y  el  mundo  no  pueden concebirse separadamente, sino que existe una relación íntima entre el “acontecer fundamental de  la  existencia”  y  el  “acontecer  del  mundo”.  Los  tres  momentos  esenciales  que  articulan  la configuración humana de mundo son: la “vinculatoriedad” [Verbindlichkeit], el “completamiento” [Ergänzung] y el “descubrimiento del ser de lo ente” [Enthüllung des Seins des Seienden]. Estos caracteres se dan de forma unitaria en la relación del ser humano con el mundo y se encuentran completamente  ausentes  en  el  caso  del  animal.  El  mundo,  en  tanto  es  concebido  y CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

experimentado por el hombre como acontecer, es denominado por Heidegger en términos de “imperar el mundo” [walten der Welt].  

Aquí se torna explícita una crítica fundamental al planteo heideggeriano: la idea de imperar, reinar o gobernar el mundo supone una relación de apropiación del ser humano respecto de lo existente.  Dicho  en  otros  términos,  si  el  mundo  sólo  se  le  presenta  al  ser  humano  bajo  la categoría de gobierno, de propiedad o disposición, se establece una jerarquía ontológica que ubica  a  la  humanidad  en  el  lugar  de  soberano  o  propietario  de  la  naturaleza  y  de  los  otros existentes, como si estos últimos sólo son en tanto están disponibles en y para el servicio del hombre. Aun cuando Heidegger intenta, por momentos, distanciarse de esta postura, lo cierto es que se trata de una consecuencia política inscripta sintomáticamente en la triple tesis del curso.   

En síntesis, la diferencia tematizada por Heidegger en estas lecciones radica en el vínculo que el ser humano y el animal establecen con el mundo: mientras la relación de lo humano con el mundo es configuradora, la del animal es carente. En efecto, el animal es pobre de mundo porque a éste último le pertenece la manifestabilidad de lo ente, lo cual sólo se torna posible en la capacidad formadora del hombre. Así, aunque lo ente está abierto para el animal, no le es accesible  en  cuanto  tal.  De  acuerdo  con  la  lectura  heideggeriana,  la  disponibilidad  y  la configuración del mundo constituyen un patrimonio exclusivo de la humanidad. 

En Lo abierto. El hombre y el animal [2002], Giorgio Agamben problematiza la relación que establece Heidegger entre los seres vivientes humanos y no humanos. Además de recuperar la triple tesis sobre la piedra, el animal y el hombre expuesta en Los conceptos fundamentales de la metafísica, Agamben da un paso más. En primer lugar, se detiene en lo que denomina “la paradoja del animal”. El hecho de que el animal esté, simultáneamente, abierto y no abierto indica que  el  perturbamiento  expresa  “una  apertura  más  intensa  y  envolvente  que  cualquier conocimiento humano” y, a la vez, cierra al animal en “una opacidad integral” (Agamben, 2016, p. 111). 

A  partir  de  este  “estar abierto en un no-develamiento”  del  animal,  Agamben  recupera  los diferentes fragmentos del curso que, más que distanciar lo humano de lo animal, los acercan. En su  estudio  sobre  el  hombre  como  configurador  del  mundo,  Heidegger  vuelve  sobre  su investigación  inicial  sobre  el  “aburrimiento  profundo”  como  el  “temple  de  ánimo  fundamental”  [Grundstimmung]  de  la  existencia  humana.  Allí  advierte  que,  si  bien  existe  una  “proximidad inmediata” [nächste Nähe] entre el perturbamiento del animal y el aburrimiento del hombre, el “abismo” infranqueable que separa la animalidad de la humanidad sólo se torna comprensible por medio de su contraste (2007, p. 340, §67). Recuperando esta reflexión, Agamben interpreta que el aburrimiento como Stimmung fundamental podría operar como punto de unión entre la apertura humana al mundo y la apertura animal al desinhibidor: 

 

(...)  el  aburrimiento  ilumina  la  proximidad  inesperada  entre  el Dasein  y  el animal. El Dasein, aburriéndose, está consignado (ausgeliefert) a algo que le CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

rehuye, exactamente como el animal, en su perturbamiento —traducido aquí como “aturdimiento”—, está expuesto (hinausgesetzt) en un no revelado. (...) Ambos están, en su gesto más propio, abiertos a una clausura, integralmente consignados a algo que obstinadamente se sustrae (Agamben, 2016, pp. 122-123). 

 

El  punto  productivo  de  esta  hermenéutica  se  manifiesta  cuando  Agamben  conduce  esta reflexión al plano de la política y al contexto del Parménides, el curso dictado por Heidegger en el  semestre  de  invierno  1943-1943.  Luego  de  una  interpretación  de  este  escrito,  Agamben concluye que, si la posibilidad de la política se juega en esta idea de una apertura en la clausura que aproxima lo humano a lo animal, de una manifestación de lo ente en aquello no revelado, entonces  el  “conflicto  político  originario”  consiste  en  el  “conflicto  entre  la  humanidad  y  la animalidad del hombre” (2016, p. 136). 

 

Lo humano como límite metafísico: contra el humanismo 

La comprensión heideggeriana de lo humano que desarrollamos en los apartados anteriores es sometida a una crítica fundamental en Carta sobre el humanismo. Se trata de una versión de la carta que Heidegger escribe a Jean Beaufret el 10 de noviembre de 1946, revisada para su edición y publicada por primera vez a comienzos de 1947.94 Son múltiples las razones que dan cuenta de la importancia de este documento, no sólo en lo que respecta al corpus heideggeriano, sino también en lo que concierne a la filosofía del siglo XX. Por una parte, esta carta constituye el retorno de Heidegger al escenario filosófico después de la Segunda Guerra Mundial y de su controvertida participación nacionalsocialista como Rector de la Universidad de Friburgo en el período 1933-1934, tras la llegada de Hitler a la cancillería del        95 Reich .

Asimismo, Heidegger formula por primera vez aquí la idea de la Kehre en su pensamiento, esto es, de un “giro” o “inversión” de la ontología fundamental de Ser y tiempo hacia el pensar el ser como Ereignis. En palabras de Heidegger: “ese otro pensar que abandona la subjetividad” no pudo abordarse en Ser y tiempo debido a la falta de la tercera sección de la primera parte “Tiempo y ser”. Esta sección fue retenida “porque el pensar no fue capaz de expresar ese giro [Kehre] con un decir de suficiente alcance ni tampoco consiguió superar esa dificultad con ayuda 

94  La mediación de Beaufret también tiene como corolario la influencia decisiva que Heidegger tendrá en Francia a partir de la década  de 1950. Si bien su recepción se inicia con la lectura de Sartre de Ser y tiempo, posteriormente la obra heideggeriana será recuperada  por autores como Lacan, Foucault y Derrida en la línea del pensamiento posthumanista y postmetafísico.   95  En el contexto en que escribe esta carta, Heidegger daba cuenta de su membresía en el NSDAP y de su participación nazi como  Rector ante la comisión de la Universidad de Friburgo que llevaba a cabo una “depuración” política del cuerpo docente después de  1945. 

CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

del lenguaje de la metafísica” (2006, p. 34). En consecuencia, si el reproche a Ser y tiempo se sitúa en el problema de la subjetividad y del lenguaje de la metafísica, el intento heideggeriano en este escrito consiste en dirigir una crítica destructiva contra ambos lineamientos.  

No es casual que Heidegger sitúe el inicio de este giro sobre su pensamiento en el año 1936, tal y como lo consigna en la nota al pie que abre la edición de la Carta de 1949. Además de escribir por estos años Aportes a la filosofía. Acerca del evento [1936-1938], Heidegger dedica una serie de reflexiones críticas de Ser y tiempo, donde su intento de diferenciar el Dasein del sujeto y la analítica existencial de la antropología se muestra impotente. Al revisar los diarios escritos entre 1931 y 1938, se reconoce que la amenaza subjetivista de la analítica existencial es el peligro de toda antropología: “¿Qué otra cosa es la antropología más que la glorificación y la consolidación del hombre como sujeto, la glorificación y la consolidación de lo dado como el centro de referencia para todo lo dado?” (Heidegger, 2015, p. 385). 

Esta cuestión es recuperada y profundizada en la Carta, aunque el rótulo de “subjetivismo” o “antropología”  es  desplazado  hacia  la  etiqueta  de  “humanismo”.  El  planteo  general  de  este documento  puede  circunscribirse  al  siguiente  punto:  desmontar  el  humanismo  y  los  modos tradicionales de comprensión de lo humano implica, simultáneamente, abandonar el lenguaje de la metafísica. De acuerdo con Heidegger, la tradición filosófica —aquí “filosofía” es equiparable a  “metafísica”—  comprende  el  hombre  como  “animal  racional”,  valiéndose  del  lenguaje  de  la lógica y la gramática de la metafísica. En contraposición, Heidegger redefine el ser humano en términos de “ex-sistencia” [Ek-sistenz] y a partir de su relación con el ser, a la par que pondera un lenguaje más originario, donde su acercamiento al ámbito de la poesía permite desvanecer la dimensión  instrumental,  representativa  y  comunicativa  del  lenguaje  tradicional.  Este  doble movimiento  de  destrucción-construcción  de  lo  humano  y  del  lenguaje  se  inscribe  en  una oposición estructural entre la “metafísica” y lo que Heidegger denomina “pensar”. Las diferencias entre ambos las podemos ilustrar con el siguiente cuadro: 




CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Movimiento destructivo: Metafísica          Movimiento constructivo: Pensar 

Comprende el ser a partir de lo ente             Piensa el ser desde el ser 

Se  funda  en  la  diferencia  entre  teoría Es  anterior  a  la  diferencia  entre  teoría  y (reflexión  conceptual)  y  praxis  (efectividad  y  praxis: es un pensar libre porque deja ser 

utilidad de los resultados)                         al ser 

Se  concibe  como  pensamiento  teórico No busca resultados ni efectos prácticos o basado en la relación sujeto-objeto  visibles:  su  simplicidad  es  un  “hacer 

insignificante” 

Lenguaje lógico, enunciativo, representativo y Lenguaje poético y simple que no expresa conceptual  nada:  el  lenguaje  como  “casa  del  ser”  y 

“morada del hombre” 

Ascenso del ser humano a homo animalis y Descenso a la pobreza del homo humanus “señor de lo ente”                                como “pastor del ser” 

 

Esta diferencia estructural entre la “metafísica” y el “pensar” atraviesa toda la argumentación de la Carta. Mientras la primera comprende el ser a partir de lo ente, tecnifica el conocimiento en términos  de  sujeto-objeto  y  abandona  el  ser  como  elemento  del  pensamiento,  el  pensar heideggeriano no busca producir un efecto o una utilidad, así como tampoco aspira a devenir ciencia, sino que pretende recuperar el ser a partir de su íntima relación con el ser humano.  

Luego  de  esta  introducción  general,  recuperemos  alguno  de  los  puntos  principales  de  la argumentación  de  Heidegger.  El  tema  clave  del  humanismo  es  desarrollado  a  partir  de  dos grandes concepciones, una de índole histórica y otra filosófica, que articulan la comprensión del ser humano a lo largo del pensamiento occidental. La primera de ellas es definida por Heidegger como  un  “meditar  y  cuidarse  de  que  el  hombre  sea  humano  en  lugar  de  no-humano [unmenschlich],  «inhumano»  [inhuman],  esto  es,  ajeno  a  su  esencia”,  ya  que  la  esencia  del hombre es identificada aquí con la humanidad (2006, p. 21).  

Esta primera manifestación histórica del humanismo se da en la república romana, época en la que el término humanitas aparece por primera vez como materia de reflexión y aspiración. Aquí  el homo humanus  es  concebido  en  oposición  al homo barbarus,  donde  la  categoría  de humanidad sólo le cabe al romano en contraposición al no-romano. Heidegger repara en el hecho de que este “primer humanismo” surge del encuentro de Roma con la cultura de la Grecia tardía. En consideración de ello, el romano sólo adquiere humanidad una vez que combina su virtud CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

republicana con la paideia griega, es decir, eleva su espíritu con la educación filosófica y artística enseñada en los espacios de erudición romana. Este humanismo luego reaparece y se expande a lo largo de Europa: en el Renacimiento italiano de los siglos XIV y XV —donde la etiqueta de lo bárbaro le cabe ahora a la escolástica medieval— y posteriormente en la Alemania del siglo XVIII de la mano de Winckelmann, Goethe y Schiller. Esta expresión histórica del humanismo es identificada, insiste Heidegger, con sitio en la Antigüedad y como “revivificación de lo griego” (2006, p. 22).  

La  segunda  concepción  de  lo  humano  obedece  más  bien  a  una  acepción  filosófica  del humanismo: “el esfuerzo por que el hombre se torne libre para su humanidad y encuentre en ella su dignidad”, siendo los conceptos de “libertad” y “naturaleza” los que articulan las variaciones de este humanismo (2006, p. 23). Además de identificar al cristianismo y las filosofías de Marx y de Sartre con esta concepción, Heidegger formula una de las críticas más fuertes al humanismo filosófico: 

 

Todo humanismo se basa en una metafísica, excepto cuando se convierte él mismo en el fundamento de tal metafísica. Toda determinación de la esencia del hombre, que, sabiéndolo o no, presupone ya la interpretación de lo ente sin plantear la pregunta por la verdad del ser es metafísica. Por eso, y en concreto desde la perspectiva del modo en que se determina la esencia del hombre, lo particular  y  propio  de  toda  metafísica  se  revela  en  el  hecho  de  que  es «humanista». En consecuencia, todo humanismo sigue siendo metafísico. A la hora de determinar la humanidad del ser humano, el humanismo no sólo no pregunta por la relación del ser con el ser humano, sino que hasta impide esa pregunta,  puesto  que  no  la  conoce  ni  la  entiende  en  razón  de  su  origen metafísico (2006, p. 23-24).  

 

Con esta sentencia se torna claro el rechazo heideggeriano al humanismo. En la medida en que tiene su base en la metafísica, el humanismo niega la diferencia ontológica entre el ser y el ente, esto es, comprende el ser como ente y a partir de una objetivación que tiene origen en la subjetivación  de  lo  humano.  Dicho  en  otros  términos,  el  humanismo  reproduce  todas  las carencias lingüísticas y reflexivas de la metafísica que indicamos con anterioridad. Ahora bien, ¿cuál  es  la  concepción  metafísica  del  ser  humano?  Todos  los  humanismos,  de  acuerdo  con Heidegger, presuponen la definición del ser humano como animal rationale. Esta interpretación es desmontada desde una doble perspectiva: por un lado, el concepto de animal plantea una interpretación biologicista de la vida basada en la comprensión de lo ente como zoé y physis; por el otro, y aun cuando se intente concebir a la ratio como determinación propia del hombre, esta idea de la razón parte de una comprensión de lo ente y no del ser.  

Heidegger regresa aquí a su curso del semestre 1929-1930 que expusimos en el apartado anterior y recupera, desde otra perspectiva, el problema de la animalidad. La definición metafísica CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

del  hombre  como  “animal  racional”  no  sólo  busca  determinar  lo  humano  a  partir  de  un presupuesto anticipado de lo animal, sino que reduce la esencia del hombre a un ser vivo más entre otros, distinto de las plantas, los animales y Dios. En consecuencia, Heidegger advierte que la metafísica y, por ende, todo humanismo, concibe el ser humano a partir de la animalitas y no en función de su humanitas. 

En contraposición a esta interpretación metafísica, el escrito elabora otra concepción de lo humano  atendiendo  a  su  relación  con  el  ser.  Desde  la  óptica  del  “pensar”,  la  determinación esencial  del  hombre  consiste  en  la  “ex-sistencia”  [Ek-sistenz]  como  modo  humano  de  ser. Heidegger advierte que esta Ek-sistenz no es entendida en su acepción tradicional, esto es, a partir de la oposición entre la existencia como “realidad efectiva” y la esencia como “posibilidad”. Además de distanciar su definición de lo humano de la metafísica de Kant, Hegel y Nietzsche, el autor recupera la reflexión de Ser y tiempo del “aquí” [Da] del Dasein como ser arrojado, así como también la idea de la estructura extática como juego entre el adentro y el afuera del sujeto, esto es, como un estar dentro - estando fuera. Heidegger sostiene que “el hombre se presenta de tal modo que es el «aquí», es decir, el claro del ser”, donde “este «ser» [Sein] del aquí [Da], y solo él, tiene el rasgo fundamental de la ex-sistencia, es decir, del extático estar dentro de la verdad del ser” (2006, p. 30). Esta explicación busca insistir en la íntima relación entre el ser y el hombre. El ser sólo se abre y se torna claro para el hombre en tanto Dasein, a la par que la ex-sistencia refiere a la dialéctica del adentro y del afuera que rompe con toda identidad del sujeto y tiene su origen en el claroscuro del ser, su revelación y ocultamiento, el darse y el negarse a sí mismo. 

El intento heideggeriano de recuperar el vínculo de lo humano con el ser aparece, una vez más, en oposición al “desterramiento” [Heimatlosigkeit] —en el sentido de la pérdida de la patria como hogar— que sufre el ser con la metafísica. En este contexto, aparece por primera vez la crítica de Heidegger a la técnica como producto moderno del dominio de la subjetividad sobre la naturaleza, esto es, del ser humano como propietario del mundo que dispone de él acorde a su voluntad. A diferencia del “imperar el mundo” de las lecciones del semestre de 1929-1930, aquí se afirma: “El hombre no es el señor de lo ente. El hombre es el pastor del ser” (2006, p. 57). 

Un último punto que merece nuestra atención podría expresarse en los siguientes términos: posicionarse contra todo humanismo no implica —insiste Heidegger— adoptar una defensa de lo  inhumano.  El  lenguaje  metafísico  de  la  lógica  y  sus  estructuras  de  pensamiento  son  las responsables  de  derivar  que,  al  negar  el  humanismo,  sólo  queda  la  alternativa  de  afirmar  la “inhumanidad”  [Unmenschlichkeit].  El  escrito  profundiza  en  esta  crítica  a  la  gramática  de  la metafísica, articulada en torno a un sistema de oposiciones que tecnifican el pensamiento y lo conducen a un callejón sin salida. Este lenguaje oculta su verdadero fundamento: la ratio como determinación esencial de lo humano frente a los otros vivientes.  CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Consideraciones finales 

 

A lo largo de este recorrido, hemos reflexionado en torno a las diferentes comprensiones de lo  humano  que  atraviesan  algunos  de  los  escritos  de  Heidegger.  A  raíz  de  ello,  podríamos articular  este  análisis  en  tres  aproximaciones  a  lo  humano  que  corren  paralelamente  a  los desplazamientos de la obra heideggeriana.  

En primer lugar, desarrollamos la concepción del ser humano como vida fáctica y experiencia histórica, para luego reparar en el viraje hacia el fenómeno existencial de la facticidad y el estar arrojado al mundo como indicadores de la finitud humana. En este marco, advertimos que la perspectiva  ontológica  sobre  el  hombre  ingresa  en  Heidegger  con  la  apropiación  del  término Dasein, que indica no sólo la apertura de lo humano al ser y la capacidad de interrogarse por su sentido, sino también la apertura del hombre a sí mismo, a los otros y al mundo. El fenómeno de la muerte y de la existencia finita permitieron, por un lado, tramar la relación entre el Dasein como proyecto arrojado y su modo de ser en la temporeidad; por el otro, dar cuenta de que el tiempo constituye el eje vertebrador del vínculo propiamente heideggeriano entre el Dasein y el ser.  

El  segundo  momento  de  nuestra  exposición  se  sitúo  en  la  crítica  de  Heidegger  a  toda antropología y en su alejamiento paulatino de la ontología fundamental de Ser y tiempo. Aquí introducimos el problema de la animalidad en contraste con la comprensión heideggeriana de la humanidad. La “pobreza de mundo” del animal y la “configuración de mundo” del ser humano dejaron entrever lo siguiente: la debilidad política de la interpretación heideggeriana consiste en reproducir la centralidad del sujeto moderno frente a los otros existentes, ya que vuelve a ubicar al  ser  humano  en  una  jerarquía  ontológica  que  lo  convierte  en  el  soberano  que  dispone  del mundo a su voluntad. Pese a ello, encontramos otra clave de interpretación de este problema en Giorgio Agamben, quién intenta recuperar más bien los puntos de acercamiento entre lo humano y lo animal en las entrelíneas de los escritos heideggerianos. 

Por último, reconstruimos los lineamientos principales de la Carta sobre el humanismo, donde Heidegger busca destruir la comprensión tradicional del ser humano como “animal racional”, a la par  que  hace  responsable  al  lenguaje  de  la  metafísica  de  concebir  lo  humano  a  partir  de  la animalitas  y  no  de  su humanitas.  En  efecto,  en  este  apartado  insistimos  en  que,  desde  la perspectiva de Heidegger, la crítica al humanismo se torna inseparable de la crítica al lenguaje filosófico, ya que ambos tienen su origen en la metafísica. En contraste, expusimos la propuesta del “pensar” heideggeriano, la definición de la “ex-sistencia” como modo humano de ser y su recuperación del nexo entre el “ahí” del Dasein y el ser.  

A la luz de este recorrido, podríamos decir que el aporte de Heidegger consiste en poner al descubierto que el problema de lo humano constituye el eje vertebral de los límites políticos del pensamiento filosófico. Más que el movimiento constructivo de su propuesta, la riqueza de su obra se ubica en el movimiento destructivo y en los modos argumentativos en que somete los CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

fundamentos de la metafísica occidental a una crítica radical. En otras palabras, el pensamiento de Heidegger habilita la posibilidad de arremeter contra sí mismo, pues la destrucción de las premisas humanistas también alcanza la definición heideggeriana de la existencia humana como sitio privilegiado de la manifestación del ser.   

 

Sección de apoyo didáctico 

 

Bibliografía básica recomendada 

Heidegger, M. (2006). Carta sobre el humanismo. Trad. de Helena Cortes y Arturo Leyte. Madrid: 

Alianza. 

Heidegger, M. (2014). Ser y tiempo (§9 a §13). Trad. de Jorge Eduardo Rivera. Madrid: Trotta.

 

Bibliografía complementaria 

Dastur, F. (2006). Heidegger y la cuestión del tiempo. Trad. de Lisabeth V. Ruiz Moreno. Buenos 

Aires: Ediciones Del Signo.  

Escudero,  J.  A.  (2008). El programa filosófico del joven Heidegger. Introducción, notas 

aclaratorias y glosario terminológico sobre el tratado El concepto de tiempo.  Barcelona: 

Herder.  

Kisiel, T. (1993). The Genesis of Heidegger’s Being and Time. Berkeley/Los Angeles/London: 

University of California Press. 

Kisiel, T. y Van Buren, J. (eds.) (1994). Reading Heidegger from the Start. Essays in his Earliest 

Thought. Albany: State University of New York Press. 

Gadamer, H-G. (2002). Los caminos de Heidegger. Trad. de Angela Ackermann Pilári. Barcelona: 

Herder. 

Ott,  H.  (1992). Martin Heidegger. En camino hacia su biografía.  Trad.  de  Helena  Cortés 

Gabaudan. Madrid: Alianza.  

Pöggeler, O. (1993). El camino del pensar de Martin Heidegger. Trad. de Félix Duque. Madrid: 

Alianza. 

Vattimo, G. (1998). Introducción a Heidegger. Barcelona: Gedisa. CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Sitios web con material suplementario  

 

Documental  subtitulado  “Martin  Heidegger.  Humano,  demasiado  humano”  (1999): 

https://www.youtube.com/watch?v=zVu0sMt0FrQ&ab_channel=GastonCampo

Fragmento subtitulado de una entrevista a Heidegger sobre el hombre, la ciencia y la técnica: 

https://www.youtube.com/watch?v=xe-GxfRS1ss&ab_channel=Caverna

Entrevista       a       Jorge       Eduardo       Rivera      sobre       Ser y tiempo:  

https://www.youtube.com/watch?v=tPdIv0nR9Pw&ab_channel=DanielFreudenbergArias

Sitio  web  de  la  Biblioteca  de  la  Universidad  de  Freiburg:   https://www.ub.uni-

freiburg.de/index.php?id=3908

Sitio  web  con  bibliografía  de  Heidegger  en  distintos  idiomas,  principalmente  en  inglés: 

http://www.beyng.com/ereignis.html

Sitio web de la Sociedad Martin Heidegger de Meßkirch: https://www.heidegger-gesellschaft.de/

Sitio web de la Sociedad Iberoamericana de Estudios Heideggerianos (SIEH) que cuenta con 

diversos  recursos  bibliográficos,  archivos,  enlaces  de  interés  e  información  sobre  eventos 

académicos, entre otros materiales: https://www.sociedadheidegger.org/

Sitio  web  del  Grupo  de  Estudios  Heideggerianos  de  la  Universitat  Autònoma  de  Barcelona: 

https://grupsderecerca.uab.cat/ceh/

Sitio web del Círculo de Heidegger con sede en la Universidad de Boston, con acceso a diversos 

materiales,  recursos  bibliográficos  e  información  sobre  eventos  académicos: 

https://heidegger-circle.org/

Sitio web del Círculo Latinoamericano de Fenomenología: https://clafen.org/

Sitio  web  de Differenz. Revista internacional de estudios heideggerianos y sus derivas 

contemporáneas,  editada  por  el  Centro  de  Estudios  Heideggerianos  de  la  Universidad  de 

Sevilla: https://revistascientificas.us.es/index.php/Differenz

Sitio  web  de Alea. Revista Internacional de Fenomenología y Hermenéutica,  editada  por  la 

Universitat de Barcelona: http://revista-alea.blogspot.com/




CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Guía de actividades

1 - Reconstruya las principales características de lo humano en los escritos que anteceden a Ser y tiempo. 

2 - ¿Qué lugar ocupa el Dasein en el contexto de la tesis principal de Ser y tiempo? 

3 - ¿Cuál es la relación que establece Heidegger entre la muerte y el tiempo? 

4 - ¿Por qué, según Heidegger, la ontología fundamental antecede a la antropología filosófica? 

5 - Explicite las diferencias principales que establece Heidegger entre el animal y el hombre. 

6 - Reconstruya las razones que conducen a Heidegger al rechazo de todo humanismo. A partir de ello, ¿cómo redefine el autor el concepto de lo humano?  

 

Referencias bibliográficas 

Agamben, G. (2016). Lo abierto. El hombre y el animal. Buenos Aires: Adriana Hidalgo. 

Escudero,  J.  A.  (2009). El lenguaje filosófico de Heidegger. Diccionario filosófico 1912-1927. 

Barcelona: Herder.  

Gadamer, H-G. (1994). Martin Heidegger's One Path. En T. Kisiel y J. Van Buren (eds.), Reading 

Heidegger from the Start. Essays in his Earliest Thought (pp. 19-34). Albany: State University 

of New York Press. 

Heidegger,  M.  (1978).  Die  Kategorien-  und  Bedeutungslehre  des  Duns  Scotus.  En  Friedrich-

Wilhelm  von  Herrmann  (ed.), Gesamtausgabe 1  (189-412).  Frankfurt  am  Main:  Vittorio 

Klostermann. 

Heidegger, M. (1996). Kant y el problema de la metafísica. Trad. de Gred Ibscher Roth. México: 

Fondo de Cultura Económica. 

Heidegger, M. (2000). Los problemas fundamentales de la fenomenología. Trad. de Juan José 

García Norro. Madrid: Trotta.  

Heidegger,  M.  (2003). El concepto de tiempo.  Trad.  de  Raúl  Gabás  Pallás  y  Jesús  Adrián 

Escudero. Madrid: Minima Trotta.  

Heidegger, M. (2005). La idea de la filosofía y el problema de la concepción del mundo. Trad. y 

notas de Jesús Adrián Escudero. Barcelona: Herder. 

Heidegger, M. (2006). Carta sobre el humanismo. Trad. de Helena Cortes y Arturo Leyte. Madrid: 

Alianza. 

CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Heidegger, M. (2007). Los conceptos fundamentales de la metafísica. Mundo, finitud, soledad. 

Trad. de Alberto Ciria. Madrid: Alianza. 

Heidegger, M. (2014). Ser y tiempo. Trad. de Jorge Eduardo Rivera. Madrid: Trotta. 

Heidegger, M. (2015). Cuadernos negros (1931-1938). Reflexiones II-VI. Trad. de Alberto Ciria 

Cosculluela. Madrid: Trotta.  




CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

 

TERCERA PARTE 

 

 




CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

 

CAPÍTULO 9  

Luce Irigaray y Judith Butler: encuentros 

materiales más-que-humanos en el Chthuluceno

Ariel Martínez 

 

Introducción

Donna  Haraway  (2019)  afirma  que  vivimos  en  tiempos  confusos,  turbios  y  problemáticos. Señala  la  acuciante  tarea  de  volvernos  capaces  de  estar  verdaderamente  presentes  y  dar respuesta de manera recíproca al problema de habitar una tierra herida y vulnerable. Asimismo evoca  a  los chthónicos,  criaturas  enredadas  en  una  fabulación  especulativa  que,  tal  como interpreto, alegorizan un atributo ontológico de todo cuerpo vivo y, por lo tanto, abierto ante la posibilidad de daño. En palabras de Haraway, los chthónicos señalan “la condición de ser bichos mortales  entrelazados  en  miríadas  de  configuraciones  inacabadas”  (p.  20).  En  esta  vía,  las sinuosidades de su escritura cultivan una justicia multiespecie figurada mediante la complejidad del juego de cuerdas –un “devenir-con de manera recíproca en relevos sorprendentes” (p. 22). Cultivar  parentescos  raros  es  una  posibilidad  en  tiempos  del Chthuluceno.  Por  este  motivo, imagino un juego de cuerdas, en cierto sentido multiespecie, entre Luce Irigaray y Judith Butler96 –pensadoras tradicionalmente segmentadas por los ordenamientos canónicos y maniqueos a los que suele ser sometida la teoría feminista–. 

Este  trabajo  se  propone  tensar  las  cuerdas  de  dos  aportes  capitales  dentro  de  la  teoría feminista. Por un lado, la preocupación de Irigaray con respecto a la degradación ontológica de la  potencia  gestacional  de  la  materia.  Por  otro  lado,  el  giro  ético  de  Butler  en  torno  a  la precariedad  y  la  vulnerabilidad  del  cuerpo  como  condición  ontológico  de  nuestra  existencia indefectiblemente material. En cualquier caso, nos enfrentamos al carácter ek-stático de la vida material de los cuerpos, pues, para ambas autoras, todo cuerpo viviente se constituye a partir de otro/s irreductiblemente diferente/s. En este juego de cuerdas, el planteo buleriano afirma que nuestra  existencia  material  siempre  está  abierta  al  otro/s  y,  por  lo  tanto,  que  los  vínculos  de interdependencia son necesarios para la vida. Desde otro ángulo, la pluma irigarayana permite concebir la multiplicidad y la heterogeneidad ontológicas de los cuerpos (intra e inter-especies), 

 

96 Para el diálogo entre ambas pensadoras sigo las huellas de Emily Parker (2021), quien afirma que Butler reescribe la diferencia  sexual  como  precariedad.  Asimismo  tomo  distancia  de  su  lectura  convencional  sobre  el  pensamiento  de Irigaray, demasiado ceñido a las claves de lectura hegemonizadas por el feminismo posestructuralista angloamericano de finales del siglo XX. 

CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

nunca  coincidentes  entre  sí.  Esto  arrastra  al  planteo  butleriano  hacia  la  noción  de interdependencia  multiespecie  y  hacia  la  necesidad  de  reconocer  las  fuerzas  mundanas  y materiales  (más-que-humanas)  que  nos  constituyen.  Asumir  nuestra  dependencia  con  otros cuerpos múltiples permite incrustar, tanto fluida como conflictivamente, las preocupaciones de Haraway en el marco de una genealogía feminista maliciosamente dispersada, así como dilucidar los complejos anudamientos entre los registros ontológico y político frecuentes en la escritura de Haraway. 

 

Chthuluceno  

En  el  contexto  de  un  mundo  asediado  por  urgencias  desesperadas,  Haraway  realiza  un llamado  a  entablar  parentescos  con  otros.  El Chthuluceno  –forma  de  nominar  nuestras circunstancias, entre el abrazo poético de la metáfora y la bravura contundente de la materia, sin fe ciega e irreflexiva y sin desesperanza apocalíptica, “un tipo de espaciotiempo para aprender a seguir con el problema de aprender a vivir y morir con respons-habilidad en una tierra dañada” (Haraway, 2019, p. 20)– nos exige repensar nuestros vínculos con las criaturas multiespecie de la tierra, incluidos los humanos. Todos los seres de la tierra debemos asumir de forma recíproca la tarea de enfrentar los tiempos confusos que constituyen nuestro denso presente. Se trata de “generar parientes en líneas de conexión ingeniosas” en tanto “bichos mortales entrelazados en miríadas de configuraciones inacabadas de lugares, tiempos, materias, significados” (Haraway, 2019, p. 19, 20). Ante el gesto de espiritualización y abstracción del Homos que mira el cielo, Haraway  apela  a  figuraciones  especulativas  que  reconducen  nuestra  mirada  hacia  el  barro mundano. Somos, y estamos enredados con, Chthónicos, esto es: 

seres  de  la  tierra  [que]  retozan  en  un  humus  multibichos  […]  Los  seres chthónicos  no  están  a  salvo  […]  no  pertenecen  a  nadie;  se  retuercen,  se deleitan y crecen profusamente con formas variadas y nombres diversos en las aguas, los aires y los lugares de la tierra. Hacen  y deshacen; son hechos y desechos. Son quienes son […] Vivir-con y morir-con de manera recíproca y vigorosa en el Chthuluceno puede ser una respuesta feroz a los dictados del Ántropos y el Capital [y sus intentos de] exterminar a los chthónicos (Haraway, 2019, p. 20, 21). 

La  autora  apela  a  un  juego  de  cuerdas  con  especies  compañeras,  “terrícolas  mortales  en densa copresencia” (Haraway, 2019, p. 24). Un hacer-con otros irrumpe como vía para generar parentescos raros. Las figuras de cuerdas ofrecen configuraciones emergentes e inéditas que nos  recuerdan  que  hacer  algo  con  el  daño  de  la  materialidad  mundana  en  la  que  estamos incrustados supone que CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

nos  necesitamos  recíprocamente  en  colaboraciones  y  combinaciones inesperadas,  en  pilas  de  compost  caliente.  Devenimos-con  de  manera recíproca  o  no  devenimos  en.  Este  tipo  de  semiótica  material  es  siempre situada, en algún lugar y no absoluto en ningún lugar, enredada y mundana. A solas, desde nuestras maneras distintivas de experiencia y pericia, sabemos a la vez demasiado y demasiado poco (Haraway, 2019, p. 24). 

El relato de Haraway sobre el Chthuluceno comporta una carga ética notable. Invocando a los chthónicos –entidades antiguas, elementos, bichos, fuerzas de lo profundo de la tierra, seres diversos,  vivos,  muertos y  otros,  humanos  y  no  humanos–  Haraway  nos  pide  que  prestemos atención a un mundo vivo y dinámico. El término Chthuluceno es claramente un esfuerzo por conmover  las  formas  humanas  de  dar  sentido  al  mundo,  existentes  e  incluso  posibles.  Los chthónicos,  como  la  Tierra  misma,  suelen  ser  radicalmente  inhumanos  en  sus  fuerzas,  sus escalas  temporales  y  espaciales.  Por  este  motivo  Haraway  se  interesa  en  estas  figuras monstruosas, pues junto a ellas podríamos aprender a ver otras posibilidades: un giro hacia lo que es, hacia el barro, no el cielo, hacia el mundo y sus mundos. El Chthuluceno, a diferencia del Antropoceno, no comienza en ningún momento histórico particular que podamos identificar. A criterio de la autora, Antropoceno y Capitaloceno no son espaciotiempos en sí mismos, más bien constituyen eventos que instalan discontinuidades y límites abruptos entre eras geológicas. Si bien es cierto que, por el contrario, el Chthuluceno señala un espaciotiempo más amplio y más antiguo que cualquiera de aquellas categorías geológicas, también constituye una posibilidad mucho más frágil e incierta. Haraway enfatiza que el Chthuluceno es ahora mismo y también un aún por venir, es un otro lugar que ha sido, que todavía es y un posible porvenir. Esta negación a habitar un marco de referencia totalizar, demasiado humano, se traduce en la tensión suscitada entre un sentido expansivo del Chthuluceno, ya aquí en la realidad de la tierra radicalmente más-que-humana, y un sentido más humilde, tan sólo una posibilidad. Haraway afirma: 

necesitamos  un  nombre  para  las  potencias  y  los  poderes  sinchthónicos continuos y dinámicos de los que las personas somos parte, y en cuyo interior está en riesgo la continuidad. Quizás, sólo quizás, y sólo con un compromiso y un trabajo y un juego colaborativos profundos con otros terranos, será posible el  reconocimiento  de  ricos  ensamblajes  multiespecies  que  incluyen  a  las personas. Llamo a todo esto Chthuluceno –pasado, presente y lo que aún está por venir (Haraway, 2019, p. 155-156). 

El Chthuluceno supone un enredo entre temporalidades chthónicas. Entre ellas  irrumpe la exigencia ética de un futuro frágil y posible. Pero los chthónicos nos exceden, en tiempos tanto lógicos  como  cronológicos,  por  este  motivo  somos  saboteadores  con  un  poder  limitado  para destruir  el  mundo,  y  los chthónicos  perdurarán  de  varias  formas.  Sin  embargo,  perdurar  no significa salir ileso. En el seno del Chthuluceno, la Tierra es vulnerable en tanto son vulnerables las conexiones con la Tierra y, junto a ellas, las posibilidades de la continuidad de innumerables formas específicas de vida, humanas y no humanas. CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

El Chthuluceno nos coloca frente a la Tierra desde un ángulo que nos permite reconocer un momento  presente  de  destrucción  dentro  de  una  historia  más  larga  y  radicalmente  más-que-humana.  Haraway  entiende  que  Antropoceno  y  Capitaloceno  construyen  escenas  de  nuestro tiempo que atraen la atención hacia la destrucción en sus diversas formas. En palabras de la autora:  “tanto  el  Antropoceno  como  el  Capitaloceno  se  prestan  demasiado  rápidamente  al cinismo, el derrotismo y a profecías autocumplidas y autocomplacientes, como el discurso del ‘game over’, demasiado tarde” (Haraway, 2019, p. 95). Sin desconocer esta destrucción efectiva, Haraway pone de relieve los procesos de la vida en sus ricos y complejos enredos simbiógenos. En esta dirección, la autora pone en cuestión el tabique ontológico que nos separa del mundo y de su miríada de expresiones semiótico-materiales. Por ejemplo, en alusión a los arrecifes de coral, nos dice: 

Encontrarse  con  configuraciones  de  mundo  más-que-humanas,  alteridades totalmente diferentes, como los arrecifes de coral –con todo lo que necesitan para la continuidad de la vida y la muerte de su miríada de bichos– es también encontrarse  con  el  conocimiento  de  que  al  menos  250  millones  de  seres humanos dependen hoy directamente de una integridad continuada de estos holobiomas para poder a su vez, vivir y morir bien de manera continuada. La diversidad  de  los  corales  y  de  las  personas  y  pueblos  está  en  riesgo,  y  de manera recíproca. El florecimiento será cultivado como una respons-habilidad multiespecies, sin la arrogancia de los seres celestiales y sus acólitos; de lo contrario,  la  terra  biodiversa  estallará  en  algo  muy  limoso,  como  cualquier sistema adaptativo complejo demasiado estresado, al límite de su capacidad para absorber insulto tras insulto (Haraway, 2019, p. 96). 

Ante  este  amasijo  de  alteridades  totalmente  diferentes  que  componen  este  mundo  no-nosotros,  más-que-humano,  Haraway  alienta  y  practica  una  narración  atenta,  historias entendidas  como  tecnologías  de  mundos  con  el  potencial  de  respons-habilidad  viral, “transportando significados y materiales […] con el fin de infectar procesos y prácticas que aún puedan encender sobre terra epidemias de recuperación multiespecie y hasta de florecimiento, en tiempos y lugares corrientes” (Haraway, 2019, p. 176-177). Estas historias, necesariamente abiertas, afirman que “las especies compañeras se infectan mutuamente todo el rato [y que] las obligaciones corporalmente éticas y políticas son infecciosas” (Haraway, 2019, p. 177). Estas historias  no  tienen  un  elenco  fijo  ni  estable  de  personajes,  ni  una  simple  moraleja  o  un  final definitivo,  más  bien  operan  como  aperturas  hacia  otras  historias,  otras  posibilidades  para aprender a ver y hacerse responsable. Haraway se compromete ética y políticamente con “los perturbadores  y  exigentes  detalles  de  las  buenas  historias  que  no  saben cómo  terminar.  Las buenas historias buscan en pasados ricos el sustento de presentes sólidos, con el fin de que continúe la historia para quienes vendrán más adelante” (Haraway, 2019, p. 193). 

En momentos donde se entrelazan de formas cada vez más abigarradas patrones crecientes de  cambio  climático,  extinción,  explotación  y  destrucción  de  nuestro  mundo, seguir con el problema alienta el esfuerzo ético-político prioritario de sintonizar con “los sentidos, […] con la CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

materia consciente, la semiótica material [y con] los terrícolas mortales en densa copresencia” (Haraway, 2019, p, 24). En The Human Planet, Simon Lewis y Mark Maslin (2018) señalan que el impacto del Ántropos en la tierra produjo transformaciones sustanciales en la superficie de la tierra  y  en  la  composición  de  la  atmosfera.  La  expansión  imperialista  de  Europa  modificó  la distribución  de  la  población  humana  y  más-que-humana.  Las  redes  de  comercio  global  entre varios  continentes  produjeron  un  tráfico  colombino  masivo  de  humanos,  animales,  plantas  y bacterias  que  hasta  ese  entonces  proliferaban  en  geolocalizaciones  específicas.  Este movimiento  intercontinental  inusitado  inauguró  el  tráfico  de  incontables  especies  que contribuyeron  a  una  rápida,  continua  y  radical  reorganización  material  homogeneizante  de  la biota terrestre sin precedentes geológicos.  

El  ímpetu  de  dominio  del  Ántropos  sometió  al  planeta  a  un  proceso  de  homogeneización material  sostenido  en  la  ruptura  de  vínculos  multiespecie  particulares  de  diferentes  nichos ecológicos del planeta. Así, el mundo asistió a una manifestación paroxística de lo que Irigaray identifica  como  la  consolidación  de  un  Logos  fálico  y  pretendidamente  desencarnado  que, siguiendo los rieles del lenguaje, logra abstraerse de la denostada materialidad del mundo. El FaLogos duplica representacionalmente al mundo y, así, fagocita la potencia gestacional de la materia  bajo  la  clausura  de  la  lógica  de  lo  Uno  y  lo  Mismo.  El  así  denominado  Antropoceno constituye un rostro a gran escala de FaLogocentrismo. La exaltación del Logos y de la potencia creadora de sus Ideas requiere del dominio de la naturaleza. La vida material es arrastrada fuera de los límites de lo Humano y la potencia gestacional de las fuerzas mundanas queda trocada en superficie inerte a ser explorada, conquistada y explotada. En esta dirección, Suely Rolnik (2019)  prefiere  la  noción  de  antropo-falo-ego-logocentrismo  que  aquí  retenemos  como AntropoFaLogos y su violencia simbólica que reduce la Diferencia a lo Uno.  

La  advertencia  irigarayana  del  voraz  ímpetu  simbólico  del  AntropoFaLogocentrismo  por reducir  lo  múltiple  y  heterogéneo  a  lo  Mismo,  expone  consecuencias  materiales  claras.  La homogeneización desplegada no sólo se opone a cultivar la pertenencia viviente que anida en lo Otro no reductible a lo Uno –aquella alteridad radical e inasimilable al mundo hecho de palabras– , sino que también destruye los lazos de interdependencia, labrados de forma inmanente, entre cuerpos. El carácter pretendidamente desencarnado del Logos se coloca por fuera de la dinámica de  interdependencia  que  sostiene  la  vida.  Lejos  de  tejer  alianzas  de  interdependencias necesarias para la vida material, el Logos devora al mundo. En su producción reciente, Butler (2010)  se  aproxima  al  estado  de  situación  del  mundo  tal  como  suele  ser  presentado  bajo  el término Antropoceno. La autora enfatiza el impacto de ciertas políticas en la trama colectiva y plural  de  aquellas  relaciones  materiales  que  nos  constituyen.  Butler  ofrece  la  noción  de precaridad  para  dar  cuenta  de  aquella  “condición  políticamente  inducida  en  la  que  ciertas poblaciones [compuesta por cuerpos múltiples y heterogéneos, humanos y más-que-humanos] están diferencialmente más expuestas a los daños, la violencia y la muerte” (Butler, 2010, p. 46, el contenido de los corchetes me pertenece).  

Existimos en el seno de un conjunto de relaciones materiales entre cuerpos que exceden lo Humano. En este sentido, aquí propondremos que la diferencia ontológica que postula Irigaray CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

es ocasión para la articulación de una política que reconozca aquella condición ontológica que Butler  denomina  precariedad.  Los  vínculos  de  interdependencia  a  los  que  Butler  alude  –en vinculación con la precariedad de la materialidad de los cuerpos– puede ser amplificada a partir de la noción de naturaleza que Irigaray entiende como un mundo material y heterogéneo cuya irreductibilidad  a  lo  Uno  debe  ser  preservada  colectivamente.  Esta  diferencia  irigarayana, radicalmente  Otra  respecto  a  los  constructos  lingüísticos  AntropoFaLogocéntricos,  es recuperada por Emily Parker (2021) mediante la noción de diferencia elemental, la cual permite, desde su punto de vista, pone en primer plano la dependencia y la heterogeneidad como atributos ontológicos  de  la  materialidad  vibrante  de  los  cuerpos  (Bennett,  2010).  La  preocupaciones butlerianas en torno a la vulnerabilidad y precariedad de los cuerpos, a la luz de la diferencia elemental irigarayana configura una forma de aproximarnos la exhortación de Haraway de seguir con el problema de la violencia que múltiples cuerpos humanos y más-que-humanos sufren a partir de la aniquilación de sus lazos de interdependencia material.  

En este sentido, lo que sigue es un intento de apelar a la potencia y al alcance de parte de las  herramientas  feministas  con  las  que  contamos,  aún  aquellas  que  se  presentan  como inconexas y fragmentarias. Conectar y tensar la alteridad (tanto conceptual entre pensadoras aparentemente disímiles como multiespecie, entre tantos otros registros donde opera la falsa diferencia  sembrada  por  la  lógica  de  lo  Mismo)  mediante  un  juego  de  cuerdas  nos  permitirá robustecer  la  mirada  de  Haraway  con  aportes  feministas  preexistentes.  La  potencia  de  las conexiones entre los aportes de Butler e Irigaray se tensa productivamente como un modesto y pequeño  aporte  para seguir con el problema,  para  fabular  especulativamente,  para  enredar jugadores multiespecies a lo largo y ancho de la diferencia elemental. Algo es claro, tanto para Irigaray como Butler “importa con qué formas de vivir y morir echamos suertes” (Haraway, 2019, p. 95). El pensamiento tentacular que florece en el Chthuluceno nos recuerda que 

Importa  no  solo  para  los  seres  humanos,  sino  también  para  todo  el resto de bichos de las taxonomías que hemos sometido a exterminios, extinciones,  genocidios  y  perspectivas  sin  futuro.  Nos  guste  o  no, estamos  en  el  juego  de  figuras  de  cuerdas  de  los  cuidados,  con configuraciones de mundo precarias que se han vuelto terriblemente más precarias por el hombre (Haraway, 2019, p. 95). 

“¡Tenemos que pensar!” (Haraway, 2019, p. 98). ¿Seremos capaces? 

 

Naturaleza como alteridad radical 

A  la  lectora  atenta  de Especulo de la otra mujer  le  resultará  curioso  que  Irigaray  sea frecuentemente considerada representante de un feminismo que abraza la diferencia sexual en términos esencialistas. A pesar de que la pensadora insiste en que la diferencia sexual exige un CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

abordaje poético, un lenguaje dinámico y fluido capaz de expresar la diferencia siempre abierta a  la  posibilidad  de  transformación  y  cambio,  el  canon  feminista  se  empeña  por  hacer  del pensamiento irigarayano el epítome de la ontologización del sexo como fundamento necesario de la identidad mujer.  

Parece inevitable el hecho de que Irigaray, y sus ideas en torno a la diferencia sexual, no tengan otro destino más que la etiqueta de esencialismo en el marco del pensamiento feminismo norteamericano de los años’90. El impacto de Michel Foucault en las teorías feministas y en las políticas  de  identidad  norteamericanas  durante  los  años  ’80  conformó  un  posestructuralismo hiperconstruccionista de cuño lingüístico que rechazó de plano cualquier definición de Mujer. Así, negar la existencia de cualquier tipo de fundamento necesario de las identidades subjetivas se anudó  con  el  poder  omnímodo,  adjudicado  al  lenguaje,  de  (de)construir  aquellos  sustratos ontológicos y sustanciales (la materia, el cuerpo, la naturaleza) en los que enraízan, como efecto discursivo, todo concepto de Mujer. El segmento temprano de la producción teórica de Butler (2007, 2008) constituye el clímax de este posicionamiento teórico, para el cual el alcance del poder  productivo  y  deconstruccionista  de  los  discursos  que  no  reconoce  otro  límite  que  sus juegos de resignificación lingüística.  

A inicios de los años ’90, el pensamiento de Butler constituyó un punto de ataque a cualquier noción de sujeto anclada en esencias. Este rechazo encontró anclaje en la afirmación de que los sujetos  están  construidos  por  discursos  sociales,  prácticas  culturales  o  juegos  del  lenguaje (Alcoff,  2001).  En  este  contexto  intelectual,  Irigaray  fue  considerada  rápidamente  como  una representante privilegiada del esencialismo debido a que ofrece una noción de diferencia sexual que no transcurre por los rieles del lenguaje. Resulta claro que Irigaray no puede considerarse una  representante  de  este  tipo  de  construccionismo  discursivo.  También  resulta  claro  que, habida cuenta de la restrictiva grilla que tensa construccionismo (socio-discursivo) y esencialismo (biológico), Irigaray deviene esencialista debido a su insistente propuesta de imponer un límite ontológico al lenguaje. Diana Fuss (1990) afirma que el análisis angloamericano en torno a la relación entre lo social y lo natural polariza las posturas constructivistas y esencialistas, en cuyo seno conceptos como ontología, materialidad y naturaleza se consideran esencialistas. Nos dice: 

los argumentos esencialistas recurren con frecuencia a una ontología que se encuentra fuera de la esfera de la influencia cultural y el cambio histórico. Se supone  que  ‘varón’  y  ‘mujer’,  por  tomar  un  ejemplo,  son  objetos ontológicamente estables, signos coherentes que derivan su coherencia de su inmutabilidad y previsibilidad (Fuss, 1990, p. 3). 

Cuando el espesor del pensamiento irigarayano se topa con esta matriz analítica (presente de manera prístina en los argumentos tempranos de Butler) la simplificación de sus ideas es inmediata,  la  postulación  de  una  diferencia  que  alude  a  un  registro  ontológico  se  trueca  en esencia y, por lo tanto, su propuesta teórica y política se vuelve peligrosa dado que la diferencia sexual se traduce en la existencia natural de dos cuerpos que, nos dice Butler, no pueden sino CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

auspiciar  de  fundamentos  necesarios  que  proyectan  lineal  y  causalmente,  con  el  respaldo normativo de la matriz heterosexual, el género y el deseo. 

Butler coloca todo en la cuenta del lenguaje, aboga por la producción de sexo a través de un proceso de citación e iteración en el que se reiteran las normas sociales preexistentes. No llama la  atención  que  la  pensadora  norteamericana  considere  la  naturaleza  como  un  artefacto discursivo que obtura permanentemente abordajes históricos y críticos tendientes a identificar cadenas  de  citas  y  reiteraciones  que  conducen  a  la  articulación  del  actual  orden  de  cosas. Cuando Butler critica los marcos binarios a partir de los cuales se aporta inteligibilidad al sexo, rechaza toda postura metafísica que apele a una idea de naturaleza como realidad objetiva y no condicionada por normas históricas y culturales. Nuevamente, Irigaray se vuelve representante de  un  pensamiento  que  refuerza  un  binario  estricto  afincado  como  consecuencia  del  sexo biológico y naturalmente dimórfico.  

La noción de diferencia sexual irigarayana es considerada reduccionista o esencialista dentro de la teoría crítica social porque se homologa con la noción de sexo biológico, entendido como un conjunto de propiedades fijas, dimórficas y determinadas. El cuerpo sexualmente dimórfico irrumpe  como  una  entidad  invariable  cuyo  ser  lo  incrusta  en  una  clasificación  natural  ya establecida. Cada entidad corpórea aloja una identidad sexual natural cuya esencia lo desgarra de toda trama relacional respecto de otros. Aquí nos interesa señalar que esta identificación de Irigaray con el esencialismo es espuria. Las herramientas analíticas butlerianas homologan la noción irigarayana de diferencia sexual con el dimorfismo sexual naturalizado que subyace al constructo sistema sexo/género que  ella  misma  desmonta.  Tampoco  llama  la  atención  las reacciones  adversas  al  trabajo  de  Irigaray,  y  las  acusaciones  de  esencialismo  que  se  le presentan, pues es un indicativo de la profundidad del desafío que plantea. Como quedará en claro más adelante, cuando Irigaray alude a la diferencia sexual no apela a una identidad natural contenida en un dato biológico, más bien postula un registro no reductible al lenguaje –ante el cual  la  lógica  representacionalista  de  lo  Mismo  encuentra  un  límite–,  es  decir,  una  alteridad radical que desconoce cualquier forma de identidad única e idéntica a sí misma. 

Desde inicios del siglo XXI, las teorías feministas son testigo de un interés renovado en la materialidad. Afortunadamente, el campo del feminismo cuenta con pensadoras embarcadas en un interés ontológico por la potencia y actividad de la materia. Tal es el caso de Rosi Braidotti (2005), pensadora decidida a reivindicar el pensamiento feminista continental sin rendirse ante el diagnostico de esencialismo realizado por el posestructuralismo angloamericano, adjudicado a todo interés por el cuerpo, la materia, la naturaleza o, en términos generales, a todo abordaje que reconozca los límites del discurso, el lenguaje, la significación, el significado, el significante y la hermenéutica. Entre otras cuestiones, Braidotti permite ubicar la propuesta ontológica de Irigaray  en  torno  a  la  diferencia  sexual  como  un  eslabón  feminista,  tanto  crucial  como  mal comprendido, de los nuevos materialismos feministas contemporáneos. Como destacamos, la hegemonía de las miradas angloamericanas en torno al lenguaje y a la materialidad dentro del feminismo trueca en esencialista cualquier interés por la materialidad y la naturaleza que afirme los límites del lenguaje. Para Butler, señalar los límites del lenguaje supone respaldar un registro CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

extra-discursivo, pre-lingüístico o pre-cultural inmediatamente homologado a un sustancialismo ontológico. Por tanto, para Butler, y para el construccionismo lingüístico angloamericano, no es posible aludir ontológicamente a la materialidad o a la naturaleza sin que ello suponga caer en la  trampa  discursiva  que  producen  normativamente  la  materialidad  y  la  naturaleza  como clausura, esencia, sustancia y fundamento. 

A  diferencia  de  Butler,  Irigaray  se  aleja  del  lenguaje  por  considerarlo  intrínsecamente falogocéntrico. No hay cambio posible en la repetición o la iterabilidad de los juegos del lenguaje, puesto que la significación recicla indefectiblemente lo Mismo. Aún más, el ímpetu del lenguaje por clausurar y totalizar el significado es leído por Irigaray como un intento de anular la diferencia, esto  es:  lo  radicalmente  ajeno  con  respecto  al  lenguaje.  Como  parte  de  las  estrategias  de obliteración  de  la  alteridad  radical  con  respecto  a  lo  Uno,  el  orden  simbólico  produce representacionalmente  (in)diferencias  como  reflejo  degradado  de  lo  Mismo  –mujer, materia, naturaleza. Así la propuesta ontológica de Irigaray es compleja dado que postula una ajenidad radical que se agita en el centro de las representaciones mujer, materia, naturaleza –y cualquier otro término mediante el cual el lenguaje intenta representar lo Otro–. Si la hechura de la otredad es representacional y, por los tanto, falogocéntrica, Irigaray se interesa por lo Otro de lo Otro, aquello imposible de ser positivizado en los términos con los que el lenguaje nos puebla. Aún más,  la  postura  filosófica  de  Irigaray  afirma  que  la  doctrina  existente  sobre  la  naturaleza constituye la decantación de una tradición metafísica que degrada ontológicamente a la materia. Para Irigaray, el lenguaje falogocentrado es incapaz de confrontar la alteridad radical por la que transcurre la materia. 

Si  las  ideas  tempranas  de  Butler  dificultan  la  posibilidad  de  imaginar  un  interés  por  la naturaleza,  la  materia  y  la  ontología  que  no  se  rinda  ante  el  esencialismo,  el  determinismo biológico o el realismo ingenuo, Irigaray nos muestra la factibilidad del proyecto de recuperar la ontología  (no  sustancialista)  como  una  herramienta  teórica  y  política  importante.  Lejos  del esencialismo, Irigaray ofrece claves especulativas para pensar de otro modo la naturaleza, la diferencia  sexual,  la  materialidad  y  el  cuerpo.  Del  mismo  modo  en  que  Braidotti  alude  a  un materialismo  ontológico  que  cartografía  los  ejes  de  poder  y  la  desigualdad  producida políticamente, Irigaray apela al dualismo de la diferencia sexual en los mismos términos en que el falogocentrismo los ha presentado histórica, política y socialmente.  

Lejos  de  negar  la  naturaleza  y  la  materia,  Irigaray  afirma  que  el  lenguaje  falogocentrado produce  conceptos  abstractos  respecto  de  aquellas.  Así,  la  autora  se  niega  a  ceder  ante  la pretensión de capturar la naturaleza y la materia en la mismidad de los significados. En este sentido, Irigaray se propone imaginar una naturaleza no pre-dada, fija o unificada. La naturaleza irigarayana  no  es  ontológicamente  reductible  a  lo  Uno.  Esto  implica  una  crítica  de  aquellas nociones de materia delimitada por unidades ontológicas cuyos límites funda la clausura de una identidad que encierra una esencia pétrea, inmutable y determinante. La tradición metafísica de Platón  en  adelante  se  ha  encargado  de  cincelar  aquella  “Unidad, totalidad, entidad, de lo que/quien se sustrae a cualquier conjunción” (Irigaray, 2007, p. 281). Esto sólo ha asido posible a partir de exclusiones no reconocidas y desmentidas mediante la apelación a la representación. CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Sólo el espejo plano, y su reflejo multiplicado de lo Mismo, permiten la totalización y el cierre lingüístico donde descansan las nociones de unidad, identidad y clausura ontológica.  

El  carácter  falogocéntrico  de  las  exclusiones  que  la  clausura  lingüística  exige  sofoca  y degrada ontológicamente la potencia gestacional de la materia. Así, la naturaleza y la materia es figurada lo femenino. La fuerza múltiple e indeterminada de aquello indomeñable por el lenguaje es capturado representacionalmente como sustrato inesencial, fijo e inmutable. La abstracción y la espiritualización trascendente del Logos sólo es capaz de mantener su unidad a partir de la elisión  de  la agencia  de  la  materia.  Devenida  mero  sub-jectum,  la  materia –a  la  cual  Irigaray entiende como condición indispensable por la cual la entidad viviente se retiene, se mantiene y se  transforma  a  sí  misma–  enfrenta  a  la  identidad  y  la  unidad  lingüística  con  “los  riesgos  de desaparición en ‘el infinito’, de movimientos incontrolables en ‘el vacío’ (Irigaray, 2007, p. 150). El  imperio  falogocentrado  de  lo  Uno  y  su  lógica  representacional  de  lo  Mismo  niegan  la posibilidad de una ontología no sustancial, no anclada en la identidad, esto es, una ontología que reconozca  la  existencia  intrínseca  de  aquella  diferencia  radicalmente  ajena  al  registro  de  la representación.  

Irigaray esgrime, de forma subyacente, un materialismo ontológico no esencialista como vía para cuestionar, confrontar y socavar el representacionalismo especular propio del pensamiento occidental. Aquella diferencia no reductible a la grilla representacionalista de lo Mismo, es decir, aquella alteridad radical que perturba la lógica del significado, proporciona la base material para la existencia. La infección de los conceptos falogocentrados no sólo se arroga la capacidad de gestar vida a partir de la luz de las ideas, sino que también divide el mundo en objetos inertes e idénticos a sí mismos. Cuando Irigaray alude a la naturaleza no refiere a unidades sustanciales. El  lenguaje  falogocentrado  no  agota  la  naturaleza,  por  tanto  es  preciso  ética  y  políticamente discutir y redefinir lo que concebimos como natural frente a las apropiaciones abstractas que limitan  el  alcance  de  la  materialidad  de  la  materia. Para  Irigaray,  le  lenguaje  produce  una duplicación  degradada  e  inerte  de  la  naturaleza,  despojándola  de  su  relación  con  el  mundo viviente. Esta naturaleza abstracta, desgarrada y artificial se encuentra sostenida por el lenguaje y sus “estructuras lógicas fundadas en particular sobre el principios de identidad y semejanza, […] sobre la definición de una segunda naturaleza cuyos polos ya no son el día y la noche, las estaciones, las edades de la vida, sino […] la oscilación de lo verdadero a lo falso” (Irigaray, 2002, p. 47). 

Esta naturaleza artificial basada en abstracciones y oposiciones binarias oculta la potencia, multiplicidad y las variaciones dinámicas, abiertas e indeterminadas de la materia. Alejar la idea de diferencia de lo Uno como parámetro de referencia, desplazarla de los sentidos de ruptura, brecha  y  oposición,  nos  traslada  hacia  una  concepción  de  alteridad  radical  que  permite  al pensamiento  avanzar  más  allá  de  nociones  de  fijeza,  materia  fáctica  e  inerte  y  agencia exclusivamente  humana.  Irigaray  aporta  un  registro  ontológico,  no  sustancialista,  donde  la naturaleza  es  alteridad  no  circunscrita  ni  limitada  por  los  conceptos,  hechos  y  seres representacionales que pueblan el concepto de naturaleza. Así, ante las nociones de unidad e identidad labras lingüísticamente, la naturaleza como alteridad radical es la vía para reconfigurar CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

la herencia conceptual con la que el FaLogos justifica su pretensión de totalización, expansión, dominio,  explotación  y  exterminio. La  naturaleza  como  alteridad  radical  hiere  lo  Uno.  Así,  el pensamiento debe explicar qué significa y cómo es posible la negociación con una existencia ante cuya contingencia los constructos conceptuales demasiado humanos se derrumban. 

Superar  el  dominio  de  lo  Uno  a  través  de  invocar  lo  radicalmente  ajeno  a  lo  Mismo,  lo imposible de ser nominado mediante el lenguaje, implica admitir que ninguna naturaleza puede pretender corresponder a la totalidad de lo natural. Por tanto no existe la naturaleza como entidad singular. La naturaleza no es algo existente, sin más, fuera del lenguaje. La naturaleza como alteridad radical, opera como una negatividad que descompleta constantemente lo representado como naturaleza. La diferencia que Irigaray propone –imposible de ser fagocitada por el ímpetu falogocéntrico– no es aquella fundada en la exclusión y en el valor oposicional que la estructura del  lenguaje  requiere  para  fundar  la  positividad  de  sus  términos.  La  diferencia  a  la  que  nos referimos debe ser entendida en términos relacionales, pues lo radicalmente ajeno a la lógica de lo Uno configura la base material de un mundo interconectado en una dinámica jamás clausurada ni determinada por la sustancialidad de lo Mismo. Por tanto, sostenemos, la diferencia irigarayana da cuenta de una naturaleza no poblada de entidades individuales, permanentes y fijas, sino relacionales.  

El  propósito  de  sembrar  mundos  en  lo  múltiple  no  se  encuentra  al  margen  del  horizonte feminista  trazado  a  fines  del  siglo  XX  por  Irigaray.  La  densidad  ontológica  de  la  escritura irigarayana constituye, sin dudas, una historia especulativa que puede ayudarnos a seguir con el problema en este presente complejo e incierto. Desde la iridiscencia que Haraway nos propone, Irigaray  deviene  una  narradora  creativa  sobre  cómo  y  por  qué  nuestro  mundo  se  derrumba dramáticamente,  pero  también  sobre  cómo  otros  mundos  podrían  emerger  de  otra  manera. Parafraseando  a  Haraway,  Irigaray  es  una  pieza  central  en  la  búsqueda  de  la  “fuerza  de involucrar al mundo en el tipo de prácticas de pensamiento imposibles para herederos de [lo Uno y lo Mismo]”. (Haraway, 2019, p. 69). De algún modo, Irigaray con enfrenta con “el lugar de los seres  humanos  en  una  ‘naturaleza’  rebelde  […],  caracterizada  por  contingencias  radicales  y dependencias terrenales” (Jones & Parker, 2017, p. 5). Si consideramos la diferencia elemental irigarayana,  

los seres humanos no serían vistos como una especie homogeneizada ni como el  centro  exclusivo  del  mundo  […].  El  proyecto  de  transformación  de  las relaciones  con  la  tierra  no  se  emprendería  en  aras  de  la  supervivencia (humana) a toda costa, ni para la redención moral de la humanidad, sino para afirmar  la  multiplicidad  y  las  dependencias  asimétricas  que  constituyen  las vidas mundanas humanas y no humanas, así como la imprevisibilidad que deja sus futuros abiertos e indeterminados (Jones & Parker, 2017, p. 5). 

Los feminismos, como Irigaray y Butler, configuran una serie de intervenciones modestas pero contundentes  en  sitios  cruciales,  historias  sintonizadas  con  sus  herencias  y  sus  muchas posibilidades.  El  pensamiento  de  Haraway  no  sólo  permite  proyectar  un  horizonte  donde  se CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

reconocen los límites de lo humano –no sin responsabilizarlo–, sino también establecer puentes entre pensadoras feministas en cuyo (des)encuentro la diferencia trabaja productivamente en la producción  de  una  comunidad  política  sostenida  en  el  juego  múltiple  de  la  alteridad  radical respecto de un modelo único Antropo-FaLogocentrado.  

Recordemos el problema, “hemos provocado [una] brutal mutación que amenaza presentes y futuros vivibles para humanos y no humanos” (Haraway, 2019, p. 79). Aún así, “otro mundo no solo  es  urgentemente  necesario,  sino  también  posible”  (Haraway,  2019,  p.  89).  ¿Seremos capaces de “inventar nuevas prácticas de imaginación, resistencia, revuelta, reparación y duelo, así como de vivir y morir bien”? (Haraway, 2019, p. 89). 

 

Cuerpos precarios 

Como se ha señalado, es conocido el gesto posestructuralista que asume Butler en El género en disputa al diagnosticar el mal del esencialismo a todo marco teórico que, si no niega, al menos sospecha de la trama discursiva del mundo. Este primer segmento de la producción teórica de Butler proyecta a Irigaray como defensora de una noción esencialista de la diferencia sexual. Actualmente,  un  arco  considerable  de  intelectuales  pertenecientes  al  campo  del  feminismo  – menores  desde  el  punto  de  vista  del  canon  feminista  y  de  poca  circulación  en  el  ámbito académico local– se han esforzado por socavar esta identificación espuria entre la diferencia irigarayana y cualquier forma de esencialismo. La proliferación de los así denominados nuevos materialismos feministas ofrecen claves epistemológicas y ontológicas a partir de las cuales es posible,  no  sin  problemas  argumentativos,  rescatar  a  Irigaray  del  esencialismo  biológico  y encontrar en ella el espesor ontológico, no fundacionalista, que anida en su noción de diferencia.  

Nuevamente, el registro irigarayano por donde transcurre la materialidad, a la que alude en su  complejo  estilo  de  escritura,  señala  el  carácter  vivo  de  este  mundo  no  reductible  a  la pretensión de dominio, clausura, homogeneización y unificación del FaLogos. Como no puede ser de otra forma, la naturaleza irigarayana no es reflejo degradado de lo Uno sino un entramado de elementos y cuerpos interdependientes, heterogéneos y plurales. La materia allí implicada es heterogénea  entre  y  dentro  de  cuerpos  humanos  y  más-que-humanos.  Irigaray  postula  esta materia  (heterogénea)  como  lo  otro  de  lo  Otro,  por  tanto  no  subsumible  a  las  mediaciones simbólicas que construyen aquella diferencia lingüísticamente representable. En esta dirección, la  materia  irigarayana  se  anuda  con  una  concepción  ontológica  de  la  diferencia  que  debe entenderse como una alteridad radical que frustra todo intento de fagocitar lo ajeno en la lógica falogocéntrica de lo Mismo97. 

97  La  lectura  de  la  diferencia  sexual  postulada  por  Irigaray  en  términos  de  alteridad  radical  ha  sido  trabajada  y profundizada en otros sitios (Martínez, 2021a, 2021b). Asimismo también se ha explorado una interpretación del registro ontológico en el que circula la esta diferencia elemental (Parker, 2021) en términos de negatividad, en tanto presencia ajena e imposible de ser capturada por la positividad de los términos lingüísticos. Esta interpretación resulta resonante con  la  advertencia  de  Haraway  en  relación  con  la  imposibilidad  del  Ántropos  –y  su  ímpetu  FaLogocentrado  de homogeneizar  y  borrar  la  diferencia  elemental  a  partir  de  la  clausura  de  los  significados–  de  registrar  el  mundo. Considerando los aportes de Irigaray en el decir de Haraway, la lógica representacionalista de lo Mismo “los espacios CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Es curiosa, y poco conocida, la forma en que Butler se reconecta con la obra de Irigaray en Deshacer el género. Allí, reconoce su deuda con el planteo irigarayano en torno a la diferencia sexual, señala que esta noción no debe ser rechazada sino repensada y multiplicada. Butler logra captar el registro ontológico de la diferencia que Irigaray propone en tanto que alteridad radical. Afirma:  

Irigaray aclara que la diferencia sexual no es un hecho, no es un cimiento de ningún tipo, y tampoco la ineludible presencia de lo ‘real’ […] Por el contrario, es una pregunta [que] no está asentada ni resuelta, permanece como aquello que  todavía  no  se  ha  formulado,  o  no  se  ha  formulado  nunca  en  términos asertivos. Su presencia no presupone la forma de los hechos ni las estructuras, sino que persiste como aquello que no hace pensar, aquello que no está del todo explicado y que no puede explicarse del todo (Butler, 2006a, p. 251). 

Si  en El género en disputa  todo  aquello  irreductible  a  la  significación  abonaba  posturas esencialistas y fundacionalistas que cobran la forma de determinismo biológico, en Deshacer el género Butler  alude  a  Irigaray  debido  a  que  “su  invocación  a  la  diferencia  sexual  no  es fundacional”  (p.  252).  Incluso  parece  reconocer  el  carácter  no  sustancial  de  la  diferencia irigarayana cuando logra identificarla con aquellas fuerzas que ponen un límite al lenguaje. En sus  términos,  “[la  diferencia  sexual]  es  algo  que  no  puede  ser  del  todo  expuesto,  que desestructura la gramática de la afirmación y que persiste […] como algo a lo que interrogar” (p. 253).  Por  tanto,  la  diferencia  sexual  no  puede  ser  capturada  plenamente  por  los  significados lingüísticos, tampoco refiere a un sustrato esencial y biológico extra-discursivo determinado y determinante. Más bien, reconoce, “el registro ontológico de la diferencia sexual es sumamente difícil de determinar” (p. 263), pues 

la diferencia sexual no puede reducirse ni a la biología, ni a la cultura, ni a la construcción  social  […],  nunca  viene  totalmente  dada,  ni  está  totalmente construida,  sino  que  es  ambas  cosas  de  una  forma  parcial  […],  es  el  lugar donde se plantea y se replantea la pregunta de la relación entre lo biológico y lo  cultural  […]  ¿podríamos  decir  que  no  es  una  cosa,  ni  un  hecho,  no  una preocupación,  sino  más  bien  la  exigencia  de  rearticulación  que  nunca desaparece del todo, pero que tampoco aparece del todo? (Butler, 2006a, p. 263). 

Iniciado el siglo XXI, la reconsideración de Butler en torno a la noción de diferencia sexual irigarayana da cuenta de un giro ético vinculado con la preocupación del lugar de la materialidad del cuerpo como condición ontológica de lo humano en función de los efectos de la violencia. 

 

ahuecados [por la presencia de la alteridad radical] están llenos de evaluaciones de información, determinaciones sobre quienes son amigos o enemigos […]. La negatividad, el ahuecamiento de esta positividad, está ausente, un asombroso abandono del pensar” (Haraway, 2019, p. 68).

CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Butler acude a la vulnerabilidad como una forma de caracterizar la vida humana 98. Butler (2006b) se interroga por las condiciones que hacen “que una vida valga la pena” (p. 46). Para dar cuenta de ello, localiza la vulnerabilidad y la precariedad como una condición ontológica vinculada con el carácter material de nuestra vida corporal. Nuestra indefectible vida en comunidad nos entrama con otros y sus potenciales o efectivas formas de violencia, pues algunas vidas son consideradas irreales y, consecuentemente, sustraídas de las estructuras que garantizan la interdependencia corporal. En palabras de Butler:  

cada uno de nosotros se constituye políticamente en virtud de la vulnerabilidad social de nuestros cuerpos –como lugar de deseo y de vulnerabilidad física, como  lugar  público  de  afirmación  y  de  exposición–.  La  pérdida  y  la vulnerabilidad parecen ser la consecuencia de nuestros cuerpos socialmente constituidos, sujetos a otros, amenazados por la pérdida, expuestos a otros y susceptibles de violencia a causa de esta exposición (Butler, 2006b, p. 46). 

Si la vida humana es fundamentalmente precaria debido a nuestra interdependencia social, entonces somos vulnerables porque estamos sujetos a la posibilidad de perder las conexiones, los lazos y vínculos materiales que sostienen la vida. La vulnerabilidad corporal y, por tanto, la interdependencia compartida permiten “elaborar en forma compleja el sentido de una comunidad política, comenzando por poner en primer plano […] nuestra dependencia fundamental y nuestra responsabilidad  ética”  (p.  49).  Butler  se  preocupa  por  anudar  la  ineludible  interdependencia corporal  con  la  “responsabilidad  colectiva  por  las  vidas  físicas  de  los  otros”  (p.  56)  y  la responsabilidad de exponer y corregir “las formas radicalmente desiguales de distribución global de la vulnerabilidad física” (p. 56). 

El giro ético del pensamiento butleriano bien podría interpretarse como un giro ontológico y material no esencialista que, como tal, permite un cruce productivo consonante con la lectura propuesta  en  torno  al  pensamiento  de  Irigaray.  El  concepto  de  precariedad  ofrece  un  prisma político que no desconoce el registro ontológico en el que circula la diferencia irigarayana. Los aportes de Irigaray en torno a la diferencia permiten exorcizar productivamente los fantasmas de una  base  universal  para  un  nuevo  humanismo  que  sobrevuelan  la  propuesta  de  Butler.  La precariedad  de  los  cuerpos  que  evoca  Butler  no  incluye  la  interdependencia  material  con entornos no humanos. Aún así, nuestra lectura expande su noción de comunidad hacia aquellas formas de vida más-que-humanas99. La propia Butler señala “las demandas que nos impone el hecho de vivir en un mundo de seres por definición físicamente dependientes unos de otros, físicamente vulnerables” (p. 53). Es desde allí que imagina “otra forma de comunidad […] en la 

 

98 La noción de vulnerabilidad pertenece a Adriana Cavarero (2000, 2009). La filósofa italiana aboga por una ontología altruista del ser humano, el cual se constituye en una exposición irremediable e inherentemente corpórea ante los demás. Debido  a  que  el  cuerpo  es  el  lugar  de  esta  exposición,  la  ontología  relacional  de  Cavarero  pone  en  primer  plano  la materialidad de la vulnerabilidad encarnada. Así, la noción de precariedad de Butler (2010) parte de la vulnerabilidad en la búsqueda de una ontología corporal de exposición ante el otro (Murphy, 2011). 99 Aunque desde otro ángulo, Micaela Anzoátegui (2017) ha puesto en marcha aplicaciones no antropocéntricas de la noción  butleriana  de  precariedad.  Asimismo  ha  expandido  hacia  tal  dirección  las  reflexiones  de  Butler  en  torno  a  la violencia e invisibilización de las existencias-otras de animales no humanos, ambientes naturales y ecosistemas. CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

que sólo nos parecemos por […] una condición común a todos que no puede ser pensada sin diferencias” (p. 53).  

Por un lado, Butler alude a la precariedad material de los cuerpos como rasgo ontológico en el  cual  se  sostiene  la  posibilidad  de  articular  una  comunidad  política  basada  en  la interdependencia  y  en  las  diferencias.  Por  otro  lado,  Irigaray  ofrece  una  noción  de  diferencia radical con respecto al lenguaje que permite amplificar, más allá de los límites de lo humano, la pluralidad  y  heterogeneidad  de  cuerpos  materiales  que  Butler  considera  en  su  noción  de vulnerabilidad,  interdependencia  y  precariedad.  Si  Butler  aporta  espesor  ético-político  en  la construcción de una comunidad que responsabiliza lo humano a la hora de rendir cuentas por el daño  del  mundo,  Irigaray  aporta  el  compromiso  de  articular  arreglos  de  dependencia  entre cuerpos  radicalmente  diferentes,  humanos  y  más-que-humanos,  evitando  la  incorporación antropofágica  del  FaLogos  –en  cuyas  fauces  la  heterogeneidad  y  multiplicidad  de  la  materia queda  reducida  discursivamente  a  lo  Uno  y  lo  Mismo–.100  En  sintonía  con  los  planteos  de Haraway,  el  ser  humano  –homogeneizado  por  la  lógica  de  lo  Uno  sobre  la  que  cabalga  el Ántropos– es  

incapaz de volver presente para sí aquello que estaba ausente, aquello que no era él, lo que el mundo es en su simple mismidad no unívoca, lo que se reclama como  inherente  a  lo  que  uno  no  es.  Aquí  hay  alguien  que  no  puede  ser  un caminante, que no se puede enredar, que no puede rastrear las líneas de vivir y  morir,  que  no  puede  cultivar  la  respons-habilidad,  que  no  puede  hacer presente  para  sí  aquello  que  está  haciendo,  que  no  puede  vivir  en consecuencia  ni  con  las  consecuencias,  que  no  puede  hacer  compost (Haraway, 2019, p. 67). 

Irigaray (1991) afirma una ontología relacional en cuyo seno la materialidad fluida de todo cuerpo  surge  en  relación  con  otros  y  con  el  entorno.  La  contracara  de  su  preocupación  por socavar la lógica representacionalista de lo Uno es el intento de enfatizar la co-creación de los cuerpos.  Como  ya  señalamos,  esto  la  conduce  al  reconocimiento  de  la  alteridad  radical irreductible a lo Uno. Los intentos del AntropoFaLogos de negar o reprimir este carácter relacional para afirmarse a sí mismo como absolutamente independiente, sólido y discreto, constituyen una forma  de  violencia  tendiente  a  suprimir  la  irreductible  ajenidad  de  la  multiplicidad  y heterogeneidad de la materia, y, al mismo tiempo, borra las raíces mundanas que nos incrustan de plano en el entorno material necesario para la vida.  

En  varios  segmentos  de  su  pensamiento,  Irigaray  enfatiza  insistentemente  la  pretensión desencarnada del AntropoFaLogos de volar muy por encima del mundo, negándose a reconocer su propia raigambre material. Aún más, la autora afirma que la fuerza del falogocentrismo se 

100  Rachel  Jones  y Emily  Parker  (2017)  enlazan  explícitamente  la  lógica  de  lo  Uno  irigarayana  con  los  efectos violentamente  homogeneizadores  del  Antropoceno.  Las  autoras  apelan  a  la  idea  de  multiplicidad  elemental  para contrarrestar ontológicamente la homogeneización discursiva y sus efectos materiales. En la misma línea que el carácter ex-statico al que todo cuerpo se ve sometido en su registro material, la pluralidad, la heterogeneidad y la multiplicidad no refiere  a  la  diferencia  de  cuerpos  entre  sí,  sino  a  la  diferencia  de  todo  cuerpo  respecto  de  sí  mismo.  La  diferencia elemental supone heterogeneidad, multiplicidad y pluralidad no empíricas, sino ontológicamente elementales. CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

deriva de la sangre de las criaturas terrestres, pues compartir la vida del otro sin robar los bienes del otro es un umbral que el AntropoFaLogos se niega a cruzar. Su modo de dominación es el saqueo, un violento devorar al otro y sus bienes para reducirlo a su propia sustancia (Irigaray, 1991).  Esto  equivale  a  una  feroz  aniquilación  de  la  diferencia,  una  imposibilidad  de  concebir diferentes  cuerpos,  múltiples,  humanos  y  más-que-humanos.  Esta  negativa  a  reconocer  la diferencia,  como  alteridad  radical  con  respecto  a  lo  Mismo,  constituye  una  negación  de  la materialidad fluida que entrama al mundo.  

Butler (2006b) vincula la violencia con una distribución jerárquica de las condiciones sociales que  maximizan  la  vulnerabilidad  de  algunos  cuerpos.  La  vulnerabilidad  de  toda  vida  corporal configura una base ética desde la cual es posible cifrar este tipo de exposiciones diferenciales como violencia. Esta violencia se anuda abigarradamente con el ímpetu AntropoFaLogocéntrico de negar las raíces materiales y corpóreas de la existencia. La denostación ontológica de la vida material opera como negación de la precariedad en tanto rasgo ontológico de los cuerpos. Sobre la negación de la vulnerabilidad se construye una distribución diferencial de la dependencia. La eficacia del AntropoFaLogocentrismo no sólo cabalga sobre los intentos constantes por erradicar el registro material de la diferencia mediante la clausura representacional, sino sobre la negación del modo rotundo en que la materialidad nos atraviesa. Sin embargo, el rasgo ontológico de la vulnerabilidad  se  distribuye  políticamente  de  manera  desigual  y  sólo  algunas  formas  de existencia  cuentan  con  los  privilegios  que  permiten  habitar  la  ficción  de  una  vida  abstracta  y desencarnada  que,  como  tal,  abraza  la  autonomía  en  detrimento  de  lazos  de  dependencia material con otros y con el mundo. En Cuerpos aliados y lucha política, Butler (2017) advierte la exhortación creciente dirigida a toda persona, “incluso a las más desvalidas, a hacerse cargo de su vida sin depender […] de nadie más”. Se trata, señala la autora, de “una guerra contra la idea de interdependencia” (p. 72) y de intentos por negar las cualidades colectivas y plurales.  

Sobre  estos  rechazos  violentos  de  la  alteridad  radical  y  de  la  precariedad  –vectores ontológicos  involucrados  políticamente  en  la  vida  colectiva  y  material–  cabalga  el AntropoFaLogos y su dominación y explotación de los recursos terrenales. La noción irigarayana de diferencia constituye un esfuerzo por multiplicar la heterogeneidad de los cuerpos, y evitar borrar la alteridad de unos respecto de otros. La irreductibilidad de la diferencia se desliza por el mismo registro en el que anida la vulnerabilidad a la que nos expone la materialidad de nuestro cuerpo. La precariedad nos sumerge en la relacionalidad y la interdependencia. Butler afirma que “el  cuerpo  tiene  una  dimensión  invariablemente  pública”  (Butler,  2006b,  p.  52).  La  existencia corpórea implica, indefectiblemente, estar disponible y expuesto ante Otros irreductibles a mí. Enfatizar la irreductibilidad del Otro, por tanto, anuda interdependencia y diferencia como dos caras de la misma moneda. Afirmar que ningún cuerpo está completamente separado de otros cuerpos  no  supone  el  colapso  en  una  identidad  absoluta  con  lo  Otro  –lo  cual  implicaría  ser fagocitado por lo Uno y lo Mismo. Aún más, en ocasión de reflexionar sobre el modo en que “la versión liberal de la ontología humana” (Butler, 2006b, p. 51) se derrumba ante la experiencia de una  pérdida  repentina  de  los  lazos  que  sostienen  la  existencia  material,  Butler  advierte  que ciertos afectos, como la pasión, la pena y la ira, “nos arranca[n] de nosotros mismos” (Butler, CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

2006b, p. 51). Por tanto, el registro ontológico en que Irigaray resitúa la diferencia –en términos de  alteridad  radical  con  respecto  a  la  lógica  AntropoFaLogocéntrica  de  lo  Mismo–  también atraviesa la propia existencia material del cuerpo. Todo cuerpo es Otro para sí mismo, irreductible con  respecto  a  sí  mismo  y,  por  tanto,  nunca  coincidente  plenamente  consigo  mismo.  Butler señala el “lazo original, esa forma original por la que existimos, como cuerpo, fuera de nosotros y  para  otros”  (Butler,  2006b,  p.  54)  como  condición  de  la  comunidad  en  función  de  la interdependencia. 

Butler  sugiere  que  ciertos  afectos  nos  arrojan  fuera  de  nosotros  mismos.  Butler  vincula  el carácter ex-stático con la vulnerabilidad de la vida corporal. Ex-stasis significa “estar afuera de uno mismo […] estar fuera de sí de rabia o de dolor” (Butler, 2006b, p. 50). LA autora afirma que: 

[El] lenguaje […] no les hace justicia a la pasión, a la pena y a la ira –a todo aquello que nos arranca de nosotros mismos, nos liga a otros, nos transporta, nos  desintegra,  nos  involucra  en  vidas  que  no  son  las  nuestras, irreversiblemente, si es que no fatalmente–. No es fácil entender el modo como se forja una comunidad política a partir de tales lazos. […] Esta disposición de nosotros por afuera de nosotros parece ser una consecuencia de la vida del cuerpo, de su vulnerabilidad y su exposición (Butler, 2006b, p. 51). 

Butler señala que el afecto penoso propio del duelo “permite elaborar en forma compleja el sentido  de  una  comunidad  política,  comenzando  por  poner  en  primer  plano  los  lazos  que cualquier teoría sobre nuestra dependencia fundamental y nuestra responsabilidad ética necesita pensar” (Butler, 2006b, p. 48-49). En esta dirección, Haraway (2019) afirma que “ni la capacidad ni  la  práctica  del  duelo  son  especialidades  humanas”  (p.  71).  También  afirma  que  “el  duelo genuino debería abrirnos a una conciencia de nuestra dependencia de y nuestras relaciones con estas innumerables alteridades” (Haraway, 2019, p. 71).  

Desde el prisma desde el cual Irigaray forja su noción de diferencia como alteridad radical, también podemos arrastrar la ex-stasis corporal hacia el registro ontológico y amplificarla hacia sus aspectos materiales y más-que-humanos. Desde allí, el cuerpo no es una copia al carbón de lo Mismo, por tanto nunca es completa y materialmente coincidente con otro o consigo mismo. Sus  enredos  constitutivos  con  otros  cuerpos  son,  también,  enredos  con  cuerpos  más-que-humanos que lo colocan en continuidad ontológica y material con el mundo. Cada cuerpo es un emergente  contingente  de  las  relaciones  con  otros  cuerpos  múltiples  y  heterogéneos.  Este carácter colectivo, extendido más allá de lo humano, consolida y enriquece la mirada butleriana en  torno  a  la  vulnerabilidad  y  a  la  precariedad.  Las relaciones  entre  cuerpos  heterogéneos y múltiples (en el sentido de que ningún cuerpo es idéntico a ningún otro ni a sí mismo).  

El  abordaje  de  la  precariedad  como  ontología  del  cuerpo  materialmente  ex-stático  y, consecuentemente, heterogéneo y múltiple, constituye un límite insoslayable de lo humano y del lenguaje en sus intentos de comprender, mensurar y dominar alteridad radical de los procesos materiales mediante los cuales la vida deviene. Las miradas en torno al cuerpo de Butler –alejada de su temprano hiperconstruccionismo lingüístico– y de Irigaray –alejada de cualquier forma de CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

esencialismo– se anudan en un registro ontológico que excede taxonomías discursivas a partir de las cuales los cuerpos son clasificados a partir de pretendidas uniformidades empíricas. Así, la  diferencia  radicalmente  ajena  de  Irigaray  se  cruza  con  la  vulnerabilidad  y  la  precariedad propuestas  por  Butler  para  señalar  la  potente  proliferación  de  una  heterogeneidad  corporal incapaz  de  ser  ordenada  por  la  violencia  homogeneizante  de  aquellos  marcos  normativos mediante los cuales el AntropoFaLogos abstrae y ordena al mundo.  

Entonces,  el  carácter  ex-stático  de  la  materialidad  del  cuerpo  hace  de  éste  un  lugar  de pluralidad, multiplicidad y heterogeneidad. La ontología no fundacionalista sobre la que cabalgan los  cuerpos  nos  permite  pensar  en  la  vulnerabilidad  compartida  y  en  su  irreductibilidad  con respecto a lo Mismo. La condición ontológica que aquí ponderamos excede la diferencia sexual esencializada  como  estrategia  para  aglutinar  cuerpos  a  partir  de  marcadores  somáticos empíricos.  En  un  juego  de  cuerdas  con  Irigaray,  Butler  (2010)  afirma  invocar  una  “ontología corporal que implique repensar la precariedad, la vulnerabilidad, la lesión, la interdependencia, la exposición, la persistencia y el deseo corporal, el trabajo y las reinvenciones del lenguaje y la pertenencia social” (p. 15). Esa ontología corporal se afirma en condiciones materiales de vida que nos superan en tanto humanos. La negación de la precariedad es la negación de nosotros como seres vivos, y ¿cómo entender esta negación violenta sino como la voraz abstracción del AntropoFaLogos  mediante  la  clausura  reprentacionalista  que  degrada  la  base  material  de  la vida? Es preciso recordar al respecto que “la desrealización del Otro quiere decir que no está ni vivo ni muerto, sino en una interminable condición de espectro” (Butler, 2006b, p. 60). Por tanto, negar la precariedad supone la desrealización de la raigambre material de los cuerpos, de la dinámica de lo vivo y de nuestros vínculos de interdependencia con otros cuerpos humanos y más-que- humanos.  

¿Seremos  capaces  de  herir  lo  Uno,  de  afectarnos  con  la  diferencia  elemental  que  nos constituye  y  de  comprender  que  “estamos  dentro  y  somos  parte  de  esta  tela  del  deshacer?” (Haraway, 2019, p. 71). 

 

Reflexiones finales: chthónicos en juego de cuerdas 

El trabajo de Haraway ofrece un tipo de construccionismo posfundacionalista que retiene la agencia y la responsabilidad humana sin descuidar la materialidad de la vida más-que-humana. Estas  complejas  convivencias  conceptuales  son  las  que  aniquilan  cualquier  forma  de monocultivos  teóricos  y  gestan  la  posibilidad  de  re-encontrar  la  multiplicidad,  pluralidad  y heterogeneidad de cuerpos multiespecies. Aún más, Haraway habilita una zona liminar en la que es  factible  el  encuentro  de  aquello  que  parece  inconciliable,  entre  tantos  otros,  aquí  nos  ha interesado  tensar  en  juego  de  cuerdas  a  Butler  e  Irigaray.  Haraway  permite  recuperar herramientas  múltiples  de  los  feminismos.  El Chthuluceno  no  desconoce  el  horizonte  ético-político gestado por el encuentro de múltiples cuerpos diferentes, vulnerables y vulnerados.  CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

El registro ontológico no fundacionalista mediante el cual Irigaray y Butler se aproximan a la materialidad de los cuerpos, múltiples y plurales, configura una vía de acceso privilegiada para aproximarnos  a  los chthónicos  a  los  que  refiere  Haraway.  Estos  complejos  seres  corren  por debajo, por encima y a través de nosotros. Derrumban las distinciones empíricas y morfológicas que  apelan  a  una  materialidad  del  cuerpo  que  pulula  por  fuera  del  lenguaje.  Susurran multiplicidad de vida corporal que desborda el lenguaje, lo frustra y lo incluye. Los chthónicos no se interrogan por propiedades físicas capaces de fundamentar identidades fijas y estables, y sus conexiones y su relacionalidad se tensa con la cristalización de las propiedades materiales. Los chthónicos son formas de vida irreductibles aunque enredadas en mutua dependencia. Como pluralidad de cuerpos, habitan el mundo y son la trama del mundo, pues saben que “estar vivo es estar ya conectado con la vida en sí misma, no solo con la vida que me excede, sino con la que va más allá de mi condición humana; y nadie puede vivir sin esta conexión a la vida biológica que  excede  el  ámbito  de  lo  animal  humano”  (Butler,  2017,  p.  49).  Los chthónicos se  agitan dinámica y fluidamente en el carácter plural del conjunto de cuerpos más-que-humanos del que la vida humana es absolutamente dependiente, allí donde la vertiente ontológica de la diferencia irigarayana y las preocupaciones butlerianas en torno a la política se anudan en el Chthuluceno que Haraway explora.  

Al inicio, hemos señalado el modo en que Haraway enfatiza los tiempos confusos, turbios y problemáticos  que  involucran  nuestras  formas  de  vida.  Frecuentemente  conocemos  bajo  la denominación de Antropoceno a estos “tiempos de urgencia para todas las especies, incluidos los humanos: tiempos de muertes y extinciones masivas; de avalanchas de desastres” (Haraway, 2019, p. 66). El Chthuluceno supone conocer y cultivar la capacidad de respons-habilidad frente a la vulnerabilidad compartida por todas las formas de vida, siempre al borde de la pérdida y siempre bajo amenaza. Sin embargo, la cuerda de la vulnerabilidad y de la precariedad que Butler tensa  en  un  juego  de  cuerdas chthónico no  debe  asimilarse  a  las  miradas  apocalípticas  que envuelven al Antropoceno. La cuerda de la diferencia irreductible que tensa Irigaray invade el imperio representacionalista del AntropoFaLogos y, así, la precariedad butleriana se amplifica hacia  toda  forma  de  vida.  Irigaray  nos  señala  el  modo  en  que  a  través  de  aquella  trama discursivamente  labrada  se  cuela,  inevitablemente,  una  naturaleza  que  nos  implica  en  un nosotros  compuesto  por  una  heterogeneidad  de  cuerpos  interdependendientes.  Tanto  para Irigaray como para Butler, la interdependencia es una característica de la vida material de de los cuerpos.  Ambas  autoras  permiten  afirmar  una  noción  ontológica  de  diferencia  desde  la  cual florece  una  pluralidad  corporal  más-que-humana  estrechamente  interconectados,  aunque  no fagocitados por lo Uno. Estos cuerpos plurales, más-que-humanos, multiespecie, son los que irrumpen  en  las  fabulaciones  especulativas  de  Haraway  como  monstruos chthónicos tentaculares. Ellos nos colocan frente a  

los poderes chthónicos de Terra [que] inoculan sus tejidos por todas partes […]. Una miríada de tentáculos será necesaria para contar la historia del Chthuluceno. […] Los seres  tentaculares  crean  sujeciones  y  separaciones,  cortes  y  nudos;  crean  una CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

diferencia; tejen senderos y consecuencias, pero no determinismos; son abiertos y a la vez anudados (Harway, 2019, p. 61). 

En los confines de Chthuluceno, Irigaray y Butler abonan las pilas de compost caliente, ese humus multibichos que la narrativa especulativa de Haraway nos ofrece. La escritura feminista de  ambas  contribuye,  sin  duda,  a  “cultivar  respons-habilidad,  en  pasión  y  acción,  apego  y desapego”  (Haraway,  2019,  p.  65).  El  cruce  entre  las  producciones  de  ambas  pensadoras sostiene un “trabajo con figuras de cuerdas como tropo teórico, una manera de pensar-con un sinfín  de  colegas,  enhebrando,  fieltrando,  enredando,  rastreando  y  clasificando  de  manera simpoiética” (Haraway, 2019, p. 62). Ambas se encuentran en el horizonte ético-político integrado en el juego de cuerdas –en cuyos enredos constitutivos participamos– mediante el cual Haraway nos  recuerda  que  “el  patrón  está  en  nuestras  manos”  (Haraway,  2019,  p.  65)  y  que  “pensar debemos” (Haraway, 2019, p. 65). 

Hasta aquí hemos ofrecido claves irigarayanas en torno a la diferencia elemental –entendida como alteridad radical–, y hemos alentado la posibilidad de expandir la noción de precariedad hacia  la  multiplicidad  en  formas  que  pluralizan,  más  allá  de  lo  humano,  aquello  que  Butler entiende  por  cuerpo. Si,  tal  como  señalamos,  la  noción  de  diferencia  de  Irigaray  se  propone denunciar  la  sofocación  de  la  vida  material  del  cuerpo  y  su  multiplicidad  elemental  (Jones  & Parker, 2017), Butler, por su parte, nos permite repensar cabalmente aquellas consideraciones en términos de violencia política. Butler nos conmina a enfrentar el requerimiento ético-político de rastrear el modo injusto en que se niega aquella característica fundamental de la vida corporal antes  señalada:  la  apertura  de  los  cuerpos  a  otros  cuerpos  irreductiblemente  diferentes.  Aún más,  Butler  señala  que  esta  disponibilidad  o  relacionalidad  necesaria  con  otros  es  lo  que posibilita –y es la beta ontológica a partir de la cual extraen su fuerza– los modos específicos de violencia que se infligen sobre aquellas formas de vida que no se tornan inteligibles de acuerdo a los marcos normativos AntropoFaLogocéntricos que distribuyen el reconocimiento.  

Entonces, entrecruzar la diferencia sexual irigarayana con la precariedad butleriana permite incrustar apreciaciones matizadas sobre la violencia política, y el lugar mismo de lo político, en un  trasfondo  de  consideraciones  ontológicas  que  señalan  la  potencia  productiva  de  aquellas fuerzas materiales no reductibles a lo humano. Al mismo tiempo, las preocupaciones butlerianas sobre el carácter colectivo de la vida material de los cuerpos alojan fluidamente la afirmación sobre  la  interdependencia,  bajo  la  forma  de  una  red  más  amplia  de  relaciones  político-ontológicas,  que  involucran  formas  de  existencias  humanas  y  más-que-humanas,  vivas  y  no vivas. Después de todo, Haraway nos recuerda que se trata de  

sobrevivir de  manera colaborativa […] Necesitamos esta  habilidad  para  vivir entre ruinas. No es este un anhelo de salvación, ni ningún otro tipo de política optimista;  tampoco  se  trata  de  un  quietismo  cínico  ante  la  profundidad  del problema.  [Se  trata  de]  un  compromiso  con  un  vivir  y  morir  con  respons-habilidad    en  inesperada  compañía.  Este  tipo  de  vivir  y  morir  goza  de  las CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

mejores oportunidades para cultivar condiciones para la continuidad (Haraway, 2019, p. 70). 

Tensar  la  precariedad  butleriana  con  la  noción  de  diferencia  irigarayana  permite  abrir  el análisis a la multiplicidad de cuerpos, aún más, nos empuja a pensar la forma en que, debido a nuestra  existencia  material,  la  diferencia  nos  atraviesa  por  nuestra  pertenencia  mundana.  La diferencia irigarayana nos recuerda que somos la tierra, la materia que continua, incansable y fallidamente  intentamos  plasmar  en  imágenes  y  palabras  para  dominarla.  Así,  la  diferencia elemental irigarayana actúa como un límite para el modo en que el Ántropos amenaza la vida. Irigaray  nos  propone  atender  a  la  potencia  de  la  materia  y,  desde  allí,  socavar  los  intentos AntropoFaLogocéntricos de encubrir la fecundidad y la multiplicidad de una naturaleza procesual y en continuo devenir, en la que participan aquellas fuerzas que nos constituyen y de las cuales formamos parte. Esta diferencia elemental, ontológica, alude a un mundo vibrante no reductible a lo humano, compuesto por cuerpos múltiples que inevitablemente fallan en ser copias unos de otros, incluso de sí mismos. 

Haraway (2019) nos recuerda que “lo que caracteriza a las vidas y muertes de todos los bichos terranos  es  la  precariedad”  (p.  69).  También  nos  enfrenta  con  el  imperioso  propósito  de reconcebir nuestro modo de habitar la tierra y con la necesidad de cultivar formas heterogéneas de vida colectiva más-que-humana.  

Los chthónicos nos invitan a tensar las cuerdas.  

El patrón está en nuestras manos.  

Pensar debemos. 

¿Seremos capaces? 

 

Sección de apoyo didáctico 

 

Bibliografía complementaria 

Neimanis, A. & Loewen Walker, R. (2014). Weathering: Climate Change and the ‘Thick Time’ of 

Transcorporeality. Hypatia, 29(3), p. 558-575. Stacy,  A.  (2016). Exposed: Environmental Politics and Pleasures in Posthuman.  University  of 

Minnesota Press. 

Warren, S. (2018). Haraway's Dream of an Ek-Centric Anthropos: Finding Virtuous Humility in the 

Age of a Dying Earth. October 18, 10(2), p. 109-127. CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Guía de actividades 

1-  Identifique  la  problemática  ético-política  a  la  que  alude  Donna  Haraway.  Seleccione  al menos dos figuraciones que la autora propone para desarrollar su perspectiva sobre el asunto. 

2- Identifique la concepción de naturaleza que el autor le adjudica a Luce Irigaray. ¿En qué aspectos tal concepción puede contribuir seguir con el problema planteado por Haraway? ¿En qué aspectos tal concepción se aleja de tal problema? 

3- Identifique la concepción butleriana en torno a la vulnerabilidad como base para una nueva comunidad política.  ¿En qué aspectos tal concepción puede contribuir seguir con el problema planteado por Haraway? ¿En qué aspectos tal concepción se aleja de tal problema? 

4- Clarifique a qué se refiere el autor cuando plantea la posibilidad de pensar a Luce Irigaray y Judith Butler vinculadas mediante un juego de cuerdas? 

 

Referencias bibliográficas 

Alcoff, L. (2001). Feminismo cultural versus posestructuralismo: la crisis de la identidad en la 

teoría feminista. En M. Navarro & C. R. Stimpson (Comps.). Nuevas direcciones (pp. 65-106). 

Buenos Aires: FCE. 

Anzoátegui,  M.  (2017).  Vida  precaria  y  duelo:  Reapropiaciones  para  un  abordaje  no-

antropocéntrico de Judith Butler. En A. Martínez, M.L. Femenías & R. Casale (Comps.). Judith 

Butler fuera de sí: Espectros, diálogos y referentes polémicos  (pp.  139-157). 

Rosario: Prohistoria. 

Bennett, J. (2010). Vibrant matter: A political ecology of things. Duke University Press. Braidotti, R. (2005). Metamorfosis. Hacia una teoría materialista del devenir. Barcelona: Akal. Butler, J. (2006a). Deshacer el género. Buenos Aires: Paidós. Butler, J. (2006b). Vida precaria. El poder del duelo y la violencia. Buenos Aires: Paidós. Butler, J. (2007). El género en disputa. El feminismo y la subversión de la identidad. Barcelona: 

Paidós. 

Butler, J. (2008). Cuerpos que importan. Sobre los límites materiales y discursivos del “sexo”. 

Buenos Aires: Paidós. 

Butler, J. (2010). Marcos de guerra. Las vidas lloradas. Paidós. Butler, J. (2017). Cuerpos aliados y lucha política. Hacia una teoría performativa de la asamblea. 

Barcelona: Paidós. 

Cavarero, A. (2000). Relating narratives: Storytelling and selfhood. New York: Routledge. Cavarero, A. (2009). Horrorismo: Nombrando la violencia contemporánea. Barcelona: Anthropos. Fuss, D. (1990). Essentially Speaking. Feminism, Nature and Difference. London: Routledge. Haraway,  D.  (2019). Seguir con el problema. Generar parentesco en el Chthuluceno.  Bilbao: 

Consonni. 

CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Irigaray, L. (1991). Marine Lover of Friedrich Nietzsche. New York: Columbia University Press.  Irigaray, L. (2002). Between East and West. From Singularity to Community. Columbia University 

Press. 

Irigaray, L. (2007). Espéculo de la otra mujer. Madrid: Akal. Jones, R. & Parker, E. (2017). The Anthropocene and Elemental Multiplicity. English Language 

Notes, 55(1), p. 61-69. 

Lewis, S. & Maslin, M. (2018). The Human Planet, How We Created the Anthropocene. London: 

Pelican. 

Martínez, A. (2021a). La ontología acuosa de Luce Irigaray. Aportes para un nuevo materialismo 

hidrofeminista. Zona Franca, Revista de estudios de género, 29, p. 16-45.  Martínez, A. (2021b). El  materialismo no esencialista de Luce  Irigaray: una mirada renovada 

sobre la diferencia sexual. Faces de Eva, 46, p. 65-82.  Murphy, A. (2011). Corporeal Vulnerability and the New Humanism. Hypatia, 26(3), p. 575-590. Parker, E. (2021). Elemental Difference and the Climate of the Body. Oxford University Press.  Rolnik, S. (2019). Esferas de la insurrección: apuntes para descolonizar el inconsciente. Buenos 

Aires: Tinta Limón. 




CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

 

CAPÍTULO 10  

Cuerpo, afecto y performatividad en la 

experiencia drag 

Guillermo Suzzi 

 

El presente capítulo se propone conjugar y entrelazar elementos de los estudios queer, los estudios sobre afecto y el psicoanálisis. Con atención al panorama académico reciente y sus debates, esta intersección teórica intenta delinear un prisma teórico en torno al cuerpo desde un ensamble  de  piezas  heterogéneas  procedentes  desde  una  multiplicidad  de  referencias.  Se destaca  la  relevancia  de  la  dimensión  experiencial-vivencial  de  la  subjetividad  desde  la perspectiva de la performatividad de sexo-género, el punto de vista de los afectos y la producción psíquica  del  Yo.  Para  ello,  se  toma  como  punto  de  partida  conceptualizaciones  sobre  la experiencia  corporal  en  el  arte  performático drag.  Luego,  se  presentan  coordenadas  de  un posible  cruce  entre  estudios  queer  y  estudios  sobre  afecto,  de  las  cuales  se  extraen contribuciones que gravitan en torno a la ontología corporal y la noción de performatividad. Más adelante,  se  recuperan  aportes  de  cuño  psicoanalítico  que  abordan  el  lugar  de  la  vivencia corporal en la articulación psíquica del Yo. Finalmente, se intenta dar cuenta de las posibles vías de encuentro que nos ofrecen los puntos de vistas considerados.  

 

La potencia corporal drag

El  género  escénico  del drag  goza  actualmente  de  la  mayor  popularidad  alcanzada  en  su historia. Simultáneamente, la figura de la drag queen se ha instalado como parte del imaginario compartido de buena parte de nuestras comunidades occidentales. Asimismo, tal como ocurre en el contexto norteamericano, en el plano local proliferan los certámenes y exhibiciones drag, lo que tiene como resultado un paulatino abandono del carácter underground, marginal y anti-institucional aparejado al aumento la visibilidad y el prestigio de esta forma de arte performático. 

En  un  plano teórico,  es  frecuente  la  referencia  al  abordaje  que  Judith  Butler  (2002;  2007) realizó sobre la temática. Sus reflexiones atribuyen a la figura de la drag queen la capacidad de poner  en  marcha  parodias  de  género  con  un  potencial  disruptivo,  una  forma  de  resistencia subversiva ante las estructuras de poder propias de la matriz de inteligibilidad heterosexual y las expectativas  culturales  heteronormativas.  Según  Butler,  el drag  expone  al  género  como  un código cultural que puede ser imitado. El drag “es subversivo por cuanto se refleja en la estructura CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

imitativa mediante la cual se produce el género hegemónico y por cuanto desafía la pretensión a la naturalidad y originalidad de  la heterosexualidad” (Butler, 2002, p. 185). En  esta dirección, Butler encuentra en el drag una vía para poner de relieve la naturalización del género bajo marcos de inteligibilidad que permanecen ocultos. Se trata de la performatividad y la estructura imitativa del género puesta bajo evidencia en un dispositivo escénico fundado en la parodia.   

Por otra parte, el drag no se reduce a las actuaciones drag queens y las múltiples imitaciones paródicas de la feminidad que abarca. El drag kinging puede entenderse como una puesta en acto de la masculinidad en la tradición de drag como género teatral. Aunque menos popular que el drag queen, también existe un poblado universo figurativo propio de este espectro artístico-escénico.  Al  respecto,  por  ejemplo,  Jack  Halberstam  ofrece  una  suerte  de  taxonomía  de  las masculinidades  femeninas  dentro  de  la  propia  cultura drag king  que  incluye  desde  la femme pretender  hasta  la butch realness  así  como  otras  numerosas  masculinidades  femeninas diferentes e híbridas (Halberstam, 1998). Sin embargo, resultan potentes los aportes de Julie Hanson  (2008),  quien,  antes  que  en  la  escena  político-cultural drag king,  se  centra  en  la experiencia del                                                          101 drag kinging tal y como resulta para quienes lo practican. En dicha experiencia, como parte de la dinámica de cualquier actuación drag, resulta crucial la tensión entre el sexo del intérprete y el género que se representa. Este aspecto, así como ocurre con el drag queen, ha sido destacado por la tradición que entiende al drag king como una práctica que produce una respuesta simbólica desafiante hacia los discursos sobre los cuerpos femeninos.  

Hanson busca especular sobre los efectos encarnados102 de la experiencia del drag kinging. Allí  la  tensión  entre el  sexo  del  intérprete  y  el  género  representado  conforma una  plataforma sobre la que se producen alteraciones e intercambios imprevistos que involucran al cuerpo, la vestimenta, el personaje drag king y al Yo. En particular, Hanson destaca que quienes practican el drag kinging suelen describir sus efectos como positivos, empoderantes, afirmativos, eróticos y sexuales. Además, destaca que siempre se habla de tales efectos como creados y articulados a través de la actuación corporal y la experiencia del cuerpo. Para la autora, el hecho de que estos efectos a menudo se realicen y se sientan sobre todo a nivel corporal, sugiere que el drag kinging tiene efectos transformadores en la medida en que puede proporcionar un conocimiento diferente  o  alternativo  del  Yo  encarnado,  así  como  un  sentido  alternativo  de  la  corporalidad. Desde allí,  Hanson  amplía  la  idea  de  que  el drag kinging promueve  la  corporalidad como un proceso continuo y cambiante de devenires capaces de reinscribir y transformar la materia del cuerpo.  

Hanson se pregunta por los elementos que conforman este yo encarnado. Como no puede ser de otro modo, esta existencia encarnada, o la productividad de ese embodiment, debe estar 

101 El énfasis de Hanson es colocado en la performance corporal personal y en la experiencia encarnada del drag kinging antes que en la producción y comunicación de mensajes sobre efectos socioculturales más amplios en torno, por ejemplo, a los gestos políticos involucrados en la utilización vestimenta ‘masculina’ o la exposición de atributos connotados como masculinos por parte de mujeres y/o disidencias. Aun así, la autora admite que “cualquier ‘conocimiento’ corporal obtenido a través de los efectos corporales del drag kinging por parte de las mujeres que lo practican siempre está, de alguna manera,  influenciado  por  o  interpretado  a  través  de  los  significados  y  valores  sociales,  culturales  y  personales predominantes de ese cuerpo como cuerpo ‘sexuado’” (Hanson, 2007, p. 124).  102 En idioma inglés, Hanson se utiliza las expresiones embodied effects, drag king embodiment y acts of embodiment. En el caso de su forma sustantiva, se opta aquí por la traducción del término embodied como encarnado, mientras que bajo su forma verbal se utiliza la versión castellanizada del término embodiment.  CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

vinculada de alguna forma con las cadenas de significación que construyen y sostienen cualquier orden social. Cualquier modo de llegar a ser, nos dice, “está ligado a su propio ‘sistema de reglas’, no sólo a las ‘leyes de la naturaleza’ o de la ‘física’, sino también a las socioculturales, a las reglas de simbolización y significación” (Hanson, 2008, p. 139). Por lo tanto, el embodiment drag king debe comprenderse bajo el umbral de la dimensión simbólica-sociocultural.  

Sin embargo, advierte Hanson, el embodiment drag king no puede definirse o interpretarse simplemente  como  una  respuesta  pasivo-agresiva  o  reactiva  a  las  construcciones,  los significados sociales y las representaciones predominantes del cuerpo femenino. Aún más, el embodiment drag king  podría  ser  visto  como  un  tipo  específico  de  cuerpo  autoformado  que resulta de un compromiso productivo, más que pasivo, con esas construcciones, significados y representaciones.  De  este  modo,  el embodiment drag king  puede  verse  como  una  forma  de ‘invención’ corporal que afecta –produce efectos– las formas en que el cuerpo está regulado o normalizado.  

De  este  modo  performar  como drag king  puede  significar  encarnar  los  propios  deseos  e identificaciones con la masculinidad, sintiendo esos deseos e identificaciones a nivel corporal, y también  materializando  y  reinterpretando  esos  efectos  como  excesivos  respecto  de  las restricciones socioculturales prevalecientes del cuerpo femenino. Esto no quiere decir que los drag kings,  a  diferencia  de  otrxs,  estén  de  alguna  manera  por  encima  o  más  allá  de  las construcciones y limitaciones socioculturales que regulan y marcan los cuerpos femeninos. Sin embargo, al mismo tiempo que los efectos encarnados del drag kinging pueden ser mediados a través  de  estos  sistemas  socioculturales  de  creencias,  también  se  experimentan  y  encarnan como algo que va más allá, o excede, las restricciones que estos sistemas de creencias imponen a los cuerpos y deseos. Tal exceso puede entenderse como una forma de alteridad articulada en la propia consecución de las restricciones socioculturales que, mientras se despliega de acuerdo con ellas –ya que restringen y permiten simultáneamente la participación y la experiencia de esta alteridad–  también  tiene  el  potencial  de  reinscribir  radicalmente  las  disposiciones  corporales existentes. 

Esta mirada sugiere que puede tener lugar una simultánea desposesión y reapropiación del cuerpo entre quienes experimentan el embodiment drag king. La utilización activa de los guiones socioculturales disponibles –en este caso, las restricciones que predican sobre la corporalidad femenina–  puede,  de  hecho,  permitir  que  los  cuerpos/sujetxs  femeninos  individuales  se imaginen, se conviertan y se reconozcan a sí mismxs como algo radicalmente ‘diferente’, aunque a través del ‘mismo’ cuerpo/ser.   

A través de su experiencia de embodiment drag king, lxs performers drag kings recuerdan y encarnan activamente esas limitaciones dando lugar a sorprendentes, diferentes y nuevos límites o disposiciones corporales. Tales delimitaciones corporales emergentes son simultáneamente experimentadas  y  corporizadas  de  modo  tal  que  logran  cobrar  valor  al  tiempo  que  se materializan103.  

103 Al igual que numerosas académicas que ponen en consideración la relevancia teórica y política de la materialidad del cuerpo, Hanson apela a la expresión comes to matter, la cual alberga polisémicamente al menos dos sentidos. Por un lado, en idioma inglés, matter puede entenderse como relativo a la importancia (comes to matter se traduce como ‘llega CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

T eoría queer y giro afectivo 

Los estudios queer poseen desde hace décadas un lugar protagónico en el campo académico occidental. Tras la tematización del género y la sexualidad, sus desarrollos se ocupan de abordar las  relaciones  entre  identidad,  cuerpo,  deseo,  sexualidad,  poder  y  subjetividad,  entre  otras posibles categorías centrales. A menudo, el campo de la teoría queer se integra por un conjunto de producciones de origen angloamericano fuertemente referenciado, no siempre explícitamente, en  los  feminismos  continentales  y  la  filosofía  posestructuralista  francesa.  Especialmente,  se destaca  el  papel  central  de  la  figura  y  el  pensamiento  que  Michel  Foucault  adquiere  en  el abordaje del género y la sexualidad realizados por Judith Butler. 

Por otra parte, los estudios sobre afecto, en el marco del giro afectivo, refieren al movimiento inaugurado a mediados de los años ‘90 que coloca el interés en el estudio, justamente, de los afectos y las emociones. En algunos casos, su atención se dirige al cuerpo y, en especial, a la ontología del cuerpo (Clough & Halley, 2007). Esto ha llevado a que el giro afectivo sea asociado con los nuevos materialismos, aunque cabe señalar que poseen genealogías específicas104. Aun así,  ambas  corrientes  teóricas  se  preocupan  por  la  ontología  del  cuerpo  y,  en  esa  dirección, rechazan el privilegio de los aspectos lingüísticos y discursivos por sobre otras dimensiones – materiales  o  afectivas.  Tanto  los  nuevos  materialismos  como  las  producciones  teóricas  que forman  parte  del  giro  afectivo  suelen  tomar  como  antagonista  principal  al  giro  lingüístico  y  al construccionismo social (Macón, Solana & Vacarezza, 2021). Por su parte, estas dos etiquetas suelen atribuirse a la teoría queer en su vertiente butleriana. Es decir que, de manera frecuente, la perspectiva de Butler es objeto de críticas que señalan la sobrestimación de la importancia del lenguaje y una desacreditación de la materia por parte de las teorías que privilegian el análisis discursivo y cultural. Asimismo, se afirma que se debe abandonar el estudio de la materia, los afectos y el cuerpo bajo la esfera exclusiva de las representaciones lingüísticas y los efectos del discurso. Por el contrario, la dimensión afectiva y material debe ser considerada en su dinamismo propio y su capacidad de auto-creación, que excede y resiste la acción de las normas culturales.  

Estas consideraciones bien caben a la vertiente del giro afectivo que recupera la filosofía de Baruch Spinoza a la luz del pensamiento de Gilles Deleuze. Esta, como no puede ser de otra manera, comprende a los afectos como la capacidad de los cuerpos de afectar y ser afectados, un entre propio de la interinidad (in-between-ness) emergente de las fuerzas de encuentro. En palabras de Melissa Gregg y Gregory Seigworth (2010): 

en su forma más antropomórfica, es el nombre que damos a esas fuerzas -fuerzas  viscerales  que  están  por  debajo,  junto  o,  en  general,  al  margen  del conocimiento  consciente,  fuerzas  vitales  que  insisten  más  allá  de  las 

a importar’ o ‘logra importar, tener valor’). Por otro lado, matter puede referirse a la materia (comes to matter se traduce como ‘se materializa’, ‘se hace materia’). 

104 Si bien el giro afectivo incluye referencias a la materia, así como los nuevos materialismos incluyen referencias a los afectos, cada corriente teórica posee coordenadas de intereses y perspectivas singulares que impiden superponer ambos campos. Para una mayor profundización sobre el terreno especifico de los nuevos materialismos véase, por ejemplo, Coole & Frost (2010).

CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

emociones- que pueden servir para impulsarnos hacia el movimiento, hacia el pensamiento y la extensión, que pueden igualmente suspendernos (como si estuvieran en punto muerto) a través de una acumulación apenas registrada de  relaciones  de  fuerza,  o  que  pueden  incluso  dejarnos  abrumados  por  la aparente  intratabilidad  del  mundo.  De  hecho,  el  afecto  es  una  prueba persistente de la inmersión continua del cuerpo en las obstinaciones y ritmos del mundo, sus rechazos y sus invitaciones (Gregg & Seigworth, 2010, p. 1). 

 

El cuerpo virtual  

Las  fuerzas  viscerales  de  las  que  hablan  Gregg  y  Seigworth  insisten  más  allá  de  las emociones.  En  esta  línea,  el  trabajo  de  Brian  Massumi  (1995,  2002),  también  bajo  el  prisma spinoziano-deleuziano,  promueve  la  asociación  de  la  idea  de  afecto  a  la  inmediatez  y  la  no codificación, mientras las emociones se comprenden como experiencias codificadas del afecto al interior de un espacio cultural. Así, los aportes Massumi que postulan la autonomía del afecto con respecto al discurso constituyen piezas centrales e inaugurales del giro afectivo al tiempo que contienen una crítica a las perspectivas discursivistas. Tal autonomía de los afectos refiere a  la  apertura  (openness)  y  la  potencia  para  la  novedad  que  traen  consigo.  En  palabras  de Massumi: 

La autonomía del afecto es su participación en lo virtual. Su autonomía es su apertura. El afecto es autónomo en la medida en que escapa al confinamiento en  el  cuerpo  particular  cuya  vitalidad,  o  potencial  de  intención,  es.  Las percepciones  y  cogniciones  formadas,  cualificadas  y  situadas,  que  cumplen funciones de conexión o bloqueo real, son la captura y el cierre del afecto. La emoción es la expresión más intensa (más traccionada) de esa captación -y del hecho de que algo siempre y de nuevo se ha escapado. Algo permanece sin actualizar, inseparable pero inasimilable a cualquier perspectiva particular y funcionalmente anclada (Massumi, 2002, p. 35). 

Para Massumi, entonces, la apertura y autonomía del afecto supone siempre un exceso o resto  sin  el  cual  el  universo  no  tendría  potencial,  sería  pura  entropía,  muerte.  Las  cosas estructuradas, realmente existentes, viven en y a través de lo que las envuelve. La aparición del afecto,  su  fuga,  se  encuentra  así  expresada  en  emociones.  La  fuga  del  afecto  puede  ser percibida, junto a las percepciones que son su captura. Esta percepción lateral puede ser puntual, localizada en un acontecimiento. Por ejemplo, indica Massumi, en la comprensión repentina de que la felicidad y la tristeza son algo más que lo que son. Cuando es puntual, suele describirse en términos negativos, típicamente como una forma de shock. En cambio, cuando la continuidad de  la  fuga  afectiva  se  expresa  con  palabras,  tiende  a  adquirir  connotaciones  positivas.  Para Massumi se trata nada más y nada menos que de la percepción de la propia vitalidad, la vivacidad y  la  capacidad  de  cambio  del  mundo  (changeability).  Tal  sensación  de  vitalidad  es  una CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

autopercepción  continua  y  no  consciente,  que  puede  ser  entendida  también  como  una autorreflexión inconsciente o una autorreferencialidad vivida. Para analizar el afecto, se debe percibir esta autopercepción. Nombrarla y tomar conciencia de ella permite analizar eficazmente el afecto siempre y cuando se encuentre un vocabulario para aquello que es imperceptible pero cuya huida de la percepción no puede dejar de ser percibida, mientras uno esté vivo.  

De este modo, Massumi construye una fórmula que indica que, si bien los afectos pueden volverse emociones por medio del lenguaje, quedará siempre un “resto autónomo que nunca será consciente” (Massumi 2002, p. 30). Tal exceso es llamado afecto. El afecto, entonces, debe ‘escapar del confinamiento’, pues la relacionalidad a la que la apertura expone es un exceso de pertenencia.  La  relacionalidad  no  puede  explicarse  por  las  propiedades  objetivas  de  los elementos en juego, considerados como elementos discretos. Tampoco puede reducirse a las interacciones que podrían predecirse lógicamente según esas propiedades. Para Massumi, la realidad  de  los  acontecimientos  relacionales  autoorganizados  en  la  naturaleza  requiere  una noción  ampliada  de  la  causalidad.  Además  de  las  causas  lineales  clásicas,  que  operan localmente  en  las  conexiones  de  parte  a  parte  entre  ingredientes  discretos,  hay  causas relacionales que operan directamente en la unión de los ingredientes en su unidad dinámica. 

Desde allí, Massumi nos propone vincular al cuerpo con la noción deleuziana de lo virtual: 

Esto requiere una reelaboración de cómo pensamos sobre el cuerpo. Algo que sucede  demasiado  rápido  para  haber  sucedido,  en  realidad,  es  virtual.  El cuerpo  es  tan  inmediatamente  virtual  como  real.  Lo  virtual,  la  multitud apremiante  de  incipientes  y  tendencias,  es  un  ámbito  de  política.  En  lo potencial es donde el futuro se combina, sin mediación, con la pasión, donde los afueras se pliegan y la tristeza es feliz […]. Lo virtual es una paradoja vivida donde coexisten, se unen y se conectan lo que son los opuestos normandos; donde  lo  que  no  se  puede  experimentar  no  puede  sino  sentirse,  aunque reducido y contenido. Porque de la multitud apremiante surgirá una acción o expresión individual registrado conscientemente. Uno ‘quiere’ que emerja, que sea calificado, que tome un significado sociolingüístico, que entre en circuitos lineales de acción-lectura, que se convierta en un contenido de la propia vida a fuerza de inhibición (Massumi, 2002, p. 31). 

 

La performatividad revisitada 

La performatividad de género propuesta por Butler (2007) ha logrado un impacto académico de grandes proporciones. No solo debido a la provocativa definición del género como un acto, sino por las numerosas derivas onto-epistemológicas en la comprensión del cuerpo y la identidad. Articulada a la teoría de los actos de habla de Austin, la performatividad butleriana refiere a una reiteración  forzada  de  normas  que  constituyen  al  sujetx  (Butler,  2002).  El  cuerpo  adquiere existencia  y  deviene  inteligible  simultáneamente  a  partir  de  la  imposición  de  una  morfología CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

normativa  que  modela  sus  límites.  Junto  con  Derrida,  Butler  insiste  en  que  los  actos convencionales  son  actos  citacionales  en  tanto  repiten  una  fórmula  codificada.  De  forma concomitante, los actos performativos toman su fuerza de su carácter citacional, de la invocación a un sistema de fórmulas y convenciones que los habilitan, es decir, de su iterabilidad. En este sentido, el sujetx de la enunciación en un acto performativo nunca es soberano de sus palabras ni sus intenciones.  

Por otra parte, en sintonía con otras voces académicas como Sara Ahmed (2010) o Lauren Berlant (2011), el trabajo de Eve Kosofky Sedgwick (1995; 2003) ofrece vínculos entre el giro afectivo  y  los  estudios  queer.  Así,  cobra  forma  una  segunda  vertiente  dentro  de  los  estudios sobre afecto –de mayor afinidad con la teoría queer–, que no sostiene la distinción entre afectos y emociones trazada por Massumi, minimizando o cuestionando su pertinencia o utilidad. Antes bien, su interés se deposita sobre la utilización de las herramientas teóricas del giro afectivo en la  búsqueda  de  diálogos  críticos  con  las  posturas  posestructuralistas  a  la  hora  de  abordar nociones como cuerpo, acción o sujetx. 

Sedgwick presenta una crítica a la utilización de la teoría del poder de Foucault en el seno de la teoría queer y considera que la promesa imposible de la teoría de la sexualidad de Foucault es la identificación de formas de la sexualidad más allá de la hipótesis represiva. Es claro que Sedgwick no descarta los potenciales teóricos de la tradición postestructuralista, sin embargo, a diferencia de la corriente mayoritaria en el espectro teórico queer, se preocupa por la tendencia marcadamente  foucaultiana  en  la  producción  de  conocimiento.  De  acuerdo  con  la  autora,  la paranoia  postestructuralista  desarrollada  bajo  el  umbral  foucaultiano  queer  permanece  a  la espera del descubrimiento de huellas ocultas de la opresión, cuyo resultado es el sostenimiento de la división binaria entre lo reprimido y lo liberado. Al concebir la sexualidad, o bien estamos ante  aquello  reprimido  o  bien  ante  aquello  liberado.  Al  poner  al  descubierto  la  opresión,  lo reprimido puede liberarse. Sedgwick encuentra la salida a esta dinámica binaria en los afectos. Pues su interés no se halla en lograr establecer tal carácter necesariamente reprimido o liberado de la sexualidad y sus componentes, sino poner de relieve que en su realización contingente estas dos posiciones no resultan estáticas ni se presentan de manera pura.  

Es la performatividad de los afectos el elemento clave a la hora de vincular los postulados posestructuralistas queer con el interés sobre los afectos en su faz material-corporal. Sedgwick cuestiona  el  hecho  de  que  los  modelos  explicativos  posestructuralistas  presupongan  “una estrecha correlación entre el alejamiento respecto de cualquier fundamentación biológica y el potencial para hacer justicia a la diferencia (individual, histórica y transcultural), a lo contingente, a la fuerza de lo performativo y a la posibilidad del cambio” (Sedgwick & Frank 2003, p. 93). Tal preocupación  por  escapar  a  los  compartimentos  estancos  del  debate  esencialismo-construccionismo  –configurados  por  la  propia  teoría  queer  en  la  que  se  inscribe  su  trabajo– parecen  conducir  a  Sedgwick  hacia  considerar  al  afecto  como  la  capacidad  de  afectar  y  ser afectado. El tocar105 es aquello que permite captar tal interfaz:  

105 Sedgwick se vale del término en inglés touching, entre cuyas acepciones se encuentra ‘ser conmovedor, afectar’ y ‘tocar, hacer contacto’. Tal elección terminológica parece responder a la intención de reunir los dos sentidos referidos aquí.  

CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

 

tocar  es  siempre  ya  querer  llegar  a  alguien,  acariciar,  levantar,  conectar  o envolver y, siempre también entender a otra gente o a las fuerzas naturales que efectivamente han hecho lo mismo antes que nosotros, aunque solo sea porque  dichas  personas  han  fabricado  los  objetos  dándoles  su  textura (Sedgwick, 2003, p. 14). 

El tocar testimonia literal y metafóricamente la capacidad de afectar el mundo. Asimismo, los afectos son performativos en el sentido de que producen efectos al realizarse. Tocar es afectar, transformar  performativamente  la  realidad.  Esta  interpretación  de  la  performatividad, vehiculizada en la noción de tacto, involucra la dimensión temporal de un modo diferente y pone de relieve interrogantes en torno a la pasividad y la agencia:  

Tener siempre en cuenta la textura no solo consiste en pensar, en preguntar o en  saber  cómo  es,  ni  tan  siquiera  en  cómo  nos  afecta.  La  percepción  de  la textura siempre incluye  otras dos cuestiones: ¿cómo se convirtió en eso'?  y ¿qué puedo hacer con ella? (Sedgwick, 2003, p. 13). 

Desde  el  punto  de  vista  que  nos  presenta  Sedgwick  podríamos  decir  que  el  interés  por diferentes  formas  del  lenguaje  performativo  representa  una  salida  de  la  filiación queer/deconstructiva,  dominada  por  el  impulso  gramatical  promovido  por  Butler  y  Jacques Derrida  bajo  el  proyecto  epistemológico  del  antiesencialismo.  En  términos  de  la  autora,  esto implica tomar distancia del proyecto deconstructivo que analiza fenómenos aparentemente no lingüísticos en términos rigurosamente lingüísticos. Con ello se hace alusión particularmente a Butler y su análisis de estilos corporales-gestuales específicos como una forma de enunciación performativa. Asimismo, cabe detenernos en aquello que pretende señalar Sedgwick: 

aspectos  de  la  experiencia  y  de  la  realidad  que  no  se  presentan  en  forma propositiva ni tan siquiera en forma verbal junto a otros que sí lo hacen, en vez de  dar  por  bueno  un  supuesto  sentido  común  que  requiere  una  estricta separación  entre  los  dos  aspectos  y  que,  en  realidad,  implica  otorgar  un privilegio ontológico al primero (Sedgwick, 2003, p. 8).  

Estos aportes nos ofrecen otro punto de apoyo a la hora de reflexionar críticamente sobre el lingüisticismo –que Sedgwick vincula a una mala o incompleta interpretación de Foucault. En definitiva,  se  trata  de  advertir  el  riesgo  de  invertir  prioridades  substituyendo  los  aspectos  no verbales  de  la  realidad  a  la  tutela  de  lo  lingüístico  Para  la  autora  constituye  un  propósito  no abonar a una mirada que atribuya privilegio ontológico a lo lingüístico y que cuestiona la propia división rígida entre lo verbal y lo no verbal. Tal límite entre palabras y cosas, nos advierte, se modifica constantemente y no logra articularse definitivamente. CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Kaja Silverman y el Yo corporal  

Resulta potente incorporar a nuestro recorrido elementos psicoanalíticos visitados a la luz de un  interés  por  el  cuerpo  y  sus  sensaciones,  experiencias  y  procesos  vivenciales.  En  esta dirección, Kaja Silverman (1996) se interroga sobre el sentido de la afirmación de Freud en la que sostiene que el Yo es “ante todo, un yo corporal; no es meramente una entidad superficial, sino que es él mismo la proyección de una superficie” (Freud, 1923, p. 27). El estadio del espejo conceptualizado  por  Jacques  Lacan  permite  delinear  un  escenario  en  el  que  el  Yo  adquiere existencia en el momento en que, por primera vez, el sujetx infantil logra aprehender la imagen de su cuerpo en una superficie reflejante. El Yo, de este modo, inaugurado en esa operación, es la refracción de esa imagen, la representación de una representación corporal fundada en una imagen ficticia y exterior al sujetx. Otredad y mismidad se combinan en la imagen en la que el niñx  encuentra  por  primera  vez  su  propio sí.  El  estadio  del  espejo  constituye  una méconnaissance –término  en  idioma  francés  que  no  sólo  designa  desconocimiento,  sino  el surgimiento  de  algo  conocido  aunque  ilusorio  de  manera  concomitante–,  ya  que  el  sujetx  se identifica con lo que no es. Asimismo, al encontrar en el espejo su propia imagen de modo literal se constituye el prototipo especular del sujetx, cuyo papel resulta crucial en la formación inicial del Yo. De acuerdo con Silverman “Lacan sugiere que la reflexión corpórea del sujeto constituye el límite o la frontera dentro de la que puede ocurrir la identificación” (Silverman, 1996, p. 19).   

La idea de la imagen especular como límite que no se puede cruzar conduce a Silverman a la  elaboración  de  lo  que  denomina  principio  del  cuerpo  igual-a-sí.  La  exploración  teórica  del estadio del espejo lacaniano le permite cuestionar nociones de “un sujeto perpetuamente móvil, capaz de un amplio espectro de identificaciones corporales contradictorias” (Silverman, 1996, p. 20).  

Bajo la lectura de Silverman Yo y cuerpo pueden considerarse términos intercambiables. El Yo es corporal. La producción del Yo corporal involucra a la imagen visual. La experiencia de ser ‘unx mismx’ depende de la integración de la imago visual con un Yo propioceptivo o sensacional, forjado  en  las  vivencias  y  sensaciones  propias  de  ser  un  cuerpo.  Cuando  aquélla  parece unificada con éste, el sujetx experimenta un ‘todo-junto’ que se pierde cuando estos dos cuerpos se separan.   

Asimismo, Lacan ofrece el concepto de pantalla para comprender la alteridad y el carácter ficticio de la imagen con la que el niñx se identifica. Si la noción de reflejo especular indica que esta imagen se parece al niñx y atestigua la simultánea contigüidad espacial del niñx, el concepto de la pantalla no implica tal motivación icónica o indicial. La pantalla es caracterizada por Lacan como opaca o no-reflectante. En este sentido, no existe conexión existencial entre ella y el sujetx que se define por ella, ni ningún vínculo analógico necesario. De acuerdo con Silverman, 

Lacan diferencia nítidamente entre la mirada y la mirada del sujeto, y confiere la  autoridad  visual  no  a  la  mirada,  sino  a  la mirada. Por  eso  sugiere  que  lo CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

determinante para cada uno de nosotros no es cómo nos vemos o nos gustaría vernos, sino cómo nos percibe la mirada cultural (Silverman, 1996, p. 21) 

De este modo, Silverman infiere que no es posible elegir cómo somos vistos, ni existen modos siempre para crear una nueva pantalla. Nos encontramos frente a la exterioridad y el carácter culturalmente construido de las imágenes a través de las cuales el sujetx asume una identidad visual. Se trata de transformaciones en un plano colectivo. Sin embargo, en un plano individual es  posible  producir  sustituciones  en  las  imágenes  a  través  de  las  cuales  somos convencionalmente  vistos,  así  como  deformaciones  o  re-semantizaciones  sobre  la  imagen normativa.  

Silverman propone entender la pantalla como “el repertorio de representaciones por medio de las cuales nuestra cultura se figura todas esas numerosas variedades de la ‘diferencia’ en las que la identidad social se inscribe” (Silverman, 1996, p. 28). Por otra parte, la identificación propia del  estadio  del  espejo  produce  gratificación  narcisista.  Este  momento,  caracterizado  como narcisismo primario, no puede permanecer en el tiempo. Lacan advierte sobre la imposibilidad de mantener indefinidamente una identificación con la idealidad. Con respecto a ello, la ruptura del alineamiento imaginario entre el sujetx y su imagen idealizadora trae aparejada la experiencia de la fragmentación y la desintegración corporal. Lacan se refiere a la fantasía del cuerpo en trozos y pedazos. De este modo, mientras la fantasía de la desintegración corporal imposibilita alcanzar  una  imagen  ideal,  el  imaginario  alineamiento  exitoso  con  una  imagen  trae  consigo totalidad y unidad. Para Lacan, tal totalidad y unidad, cuya captación produce júbilo, dependen de la coherencia compositiva de la imagen reflejada, la cual presenta un fuerte contraste con la incapacidad motora del niñx de ante el espejo. Silverman, en cambio, propone que la experiencia de júbilo ante la totalidad y la unidad al identificarse con una representación visual responde a la integración temporal de la imago visual con el Yo sensacional antes que al marco del espejo real o metafórico. Asimismo, dicha integración es posible no sólo en virtud del sostén que provee la mirada, sino cuando la imago visual parece irradiar idealidad y se percibe como deseable. 

Silverman agrega que la fantasía del cuerpo en pedazos no es otra cosa que la aprehensión de la heterogeneidad del Yo corporal ligado de manera inextricable a la aspiración de totalidad y unidad. Al respecto, nos dice, Lacan ha sugerido que son “la perturbación y la discordia orgánicas las que incitan al niño a buscar la forma de la imagen total del cuerpo” (Silverman, 1996, p. 31). Por su parte, Silverman considera que, de manera inversa, la primacía cultural de la noción de un Yo corporal coherente lo que resulta en tal aprehensión distópica de la multiplicidad corpórea.  

Silverman se pregunta sobre la relación entre la pantalla y lo que denomina cuerpo literal –un cuerpo independiente de las imágenes visuales. La pantalla no refleja ni sigue lógicamente de este cuerpo literal. Asimismo, para lograr una imaginaria unidad corporal la imago visual debe ser exterior, tal como el reflejo especular original descrito por Henri Wallon y luego por Lacan. El Yo  logra  consolidarse  idiopáticamente  asimilando  las  coordenadas  corpóreas  del  otro  a  las suyas:  devorando  la  otredad  corporal.  En  otras  palabras,  “el  ego ‘coherente’  se  mantiene subsiguientemente repudiando todo lo que no puede engullir: negándose a vivir en y gracias a CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

corporeidades ajenas. A esto es a lo que en lo sucesivo me referiré como el principio del ‘cuerpo igual-a-sí’” (Silverman, 1996, p. 32). 

Este principio no respalda la primacía de la imago visual aislada, sino que pone énfasis en la función a la que sirve cuando se integra estrechamente con el Yo propioceptivo. Se trata de una insistencia en la igualdad a sí. El sujetx se adhiere a aquellas imágenes que puede incorporar fácilmente  y  rechaza  aquellas  que  se  muestran  separadas  de  su  cuerpo  propioceptivo  o sensacional.  Solo  las  representaciones  que  proveen  una  imagen  idealizada  de  sí  logran  tal adherencia.  El  sujetx  solo  puede  experimentar  la  identidad  consigo  mismo  a  través  de  tales imágenes. El principio del cuerpo igual-a-sí puede realizarse en virtud de la normatividad que enlaza al sujetx con las imágenes idealizantes de la mirada. Dicho de otro modo, “sólo con tal imagen  puede  el  sujetx  experimentar  que  él  mismo  es,  al  menos  momentánea  y placenteramente, idéntico” (Silverman, 1996, p. 35).  

 

Intersección de perspectivas 

Como hemos señalado, Hanson propone que el embodiment drag king constituye una forma de invención  corporal  que  afecta  o  produce  una  diferencia  sobre  las  formas  normativamente reguladas. Dicho efecto encarnado, propio de la experiencia escénica del drag king, no es otra cosa que un desafío hacia el principio del cuerpo igual-a-sí que Silverman pone de relieve. ¿Es posible pensar la integración de la imago visual y el cuerpo propioceptivo o sensacional en la experiencia  del embodiment drag king?  Todo  indica  que  podemos  postular  al  menos  dos operaciones. Por un lado, la interrupción del principio del cuerpo igual-a-sí que el embodiment drag king trae consigo. Al experimentar esta forma de existencia e invención corporal novedosa, el sujetx, inevitablemente, debe traspasar las fronteras de la imago visual que articula el Yo de manera coherente y estable. Por otro lado, la colocación en primer plano del Yo corporal en su faz propioceptiva o sensacional. La interrupción del principio del cuerpo igual-a-sí supone una fisura en la integración de la imagen idealizante de la mirada y el cuerpo propioceptivo. Emerge así una ocasión privilegiada para la irrupción de la vivencia en/del cuerpo y los procesos que articulan la experiencia corporal.  

Asimismo, tal como señala la propia teórica norteamericana, del modo en que nos suelen enseñar las localizaciones subjetivas en mayor grado de coincidencia con la norma, si un sujetx aparece  alineado  normativamente  con  la  imagen  idealizante  que  le  confiere  un  estatus privilegiado  gestará  renuencia  a  la  alineación  imaginaria  con  imágenes  que  amenacen  la coherencia y el carácter ideal del su Yo corporal. El sujetx normativo –todo sujetx inteligible– rechaza  cruzar  la  frontera  que  traza  la  diferencia,  pues  allí  deja  de  ser.  Esta  subjetividad normativa puede negarse por completo a tales identificaciones que convocan ajenidad, como también es posible que ponga en marcha tales identificaciones solo sobre la base de un modelo identificatorio idiopático incorporativo o asimilativo. Así, a modo de un disfraz a semejanza del Yo corporal del otro, este tipo de identificación sortea el peligro que conlleva cruzar el umbral de CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

la diferencia y pone a resguardo la coherencia y la unidad del propio Yo corporal, aquel gestado en la exitosa integración entre las imágenes idealizantes –la imago visual- y el Yo sensacional. Tal conexión trae consigo el júbilo descrito por Lacan en El estadio del espejo, y tiene lugar solo a instancias de la mirada cultural, inextricablemente anudada a la combinación imaginaria entre las  imágenes  idealizadoras  y  los  cuerpos  sensacionales.  El embodiment drag king  debe entenderse entonces como un emergente potencial de la práctica escénica del drag king. Parece lícito  imaginarlo  más  como  una  vivencia  intermitente  o  una  experiencia  siempre  parcial  y evanescente antes que como una nueva versión del Yo corporal a la que se llega y en la que es posible detenerse. No es otra cosa que una toma de contacto –tocar, en términos de Sedgwick– con la heterogeneidad del Yo corporal, cuya idiosincrasia evade cualquier permanencia.   

Así,  la  simultánea  desposesión  y  reapropiación  del  cuerpo  a  la  que  la  experiencia  del embodiment drag king puede dar lugar según Hanson adquiere ahora otra dimensión, pues alude a la escena psíquica del Yo. Si con Hanson entendíamos que el drag kinging posibilitaba que cuerpos/sujetxs femeninos se imaginen, se conviertan y se reconozcan a sí mismxs como algo radicalmente diferente, aunque a través del mismo cuerpo/ser, ahora podemos considerar que tal diferencia se halla en el núcleo de la identidad del Yo. La precariedad de la coherencia del Yo corporal que advierte Silverman se explica porque el Yo está compuesto de elementos dispares. Existe un dislocamiento entre la imago visual y el cuerpo propioceptivo. Por otra parte, la imagen de sí mismo del sujetx, despojada de sus elementos propioceptivos, adquiera un carácter de ajenidad,  pues  se  reduce  a  su  estatuto  de  figura  del  campo  visual.  ¿Qué  de  ello  aloja  el embodiment drag king, connotado por Hanson bajo términos positivos, de empoderamiento y afirmación? 

Después de todo, el embodiment drag king no es el resultado de llamar la atención sobre las perspectivas sociales y personales de la feminidad que restringen o limitan los cuerpos y deseos femeninos, y de resistirse a ellas, para llegar a otro cuerpo. Tampoco es una simple actuación que se procesa y encarna en oposición a un cuerpo pasado –ni se trata de intentar ser un hombre. De acuerdo con Hanson, el embodiment drag king corpo-realiza deseos femeninos personales e identificaciones con la masculinidad, al tiempo que negocia e impugna las construcciones que dictan lo que es un cuerpo femenino normativo. En este sentido, el embodiment drag king no es otra cosa que un devenir singular y autodirigido, un devenir que se evoca en el cuerpo y a través de él. Sin embargo, no se trata de una nueva versión del sujetx en detrimento de una anterior que es abandonada, pues 

los  devenires  anteriores  se  borran  de  forma  incompleta  y  siguen  siendo visibles, creando las resistencias contra y a través de las cuales el impacto, los efectos y el carácter distintivo de la encarnación drag king cobran sentido para el individuo (Hanson, 2007, p. 145). 

Silverman, por su parte, nos advierte que la identidad del cuerpo consigo mismo resguarda al sujetx  tras  sus  límites  identificatorios.  La  vivencia  y  el  flujo  de  actividad  que  constantemente emana  del  registro  propioceptivo  o  sensacional  del  cuerpo  no  puede  permanecer  libre  de CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

ataduras. Es el plano de la imago visual el que confina el reconocimiento que el sujetx hace de sí a las figuras que ofrece la pantalla sociocultural. Con Butler, como vimos, el cuerpo se articula y deviene inteligible a través de la reiteración forzada de normas y bajo el constreñimiento de un ideal normativo. Dicho proceso puede entenderse como la puesta en forma de la identificación con lo mismo de la que nos habla Silverman, cuya eficacia depende del carácter idealizante –y, concomitantemente  normativo–  que  poseen  ciertas  imágenes  articuladas  por  la mirada  y protagonistas de la inauguración del Yo. El drag king embodiment, en tanto exceso y emergencia de alteridad, nos indica una dirección ontológica capaz de herir esta eficacia normativa.   

También hemos señalado que, al menos desde el campo de los estudios sobre afecto, resulta relevante considerar un registro corporal no reductible al dominio discursivo. En este sentido, el cuerpo virtual de Massumi aloja un carácter abierto y potencial. En cierta medida, nos dice, el cuerpo  es  invisible  aun  cuando  sucede,  tal  como  lo  es  lo  virtual.  Asimismo,  resulta  tan inmediatamente  abstracto  como  concreto.  Posee  una  dimensión  incorpórea,  aunque perfectamente real, de potencial apremiante y, en tanto virtual, está dotado de una estructura temporal diferente, en la que pasado y futuro se unen sin la mediación del presente, articulados a través de una causalidad recursiva diferente. Se trata de “lo virtual como la cresta en un reino liminal de emergencia, donde las acciones y expresiones medio actualizadas surgen como olas en un mar al que la mayoría apenas regresa” (Massumi, 2002, p. 31). Tal plano de emergencia puede entenderse próximo a nuestro registro propioceptivo, cuyas intensidades hemos vinculado al embodiment drag king  en  su  faz  creadora  y  abierta  a  la  novedad.  La  capacidad  del drag kinging,  destacada  por  Hanson,  de  afectar  la  consecución  de  las  normas  corporales,  puede leerse a la luz de una noción de afecto ligada a lo virtual. En otras palabras, la invención corporal propia del embodiment drag king puede ser entendida como aquella captación intermitente de lo virtual  que  sugiere  Massumi.  Lo  virtual  se  presenta  en  todas  las  facetas  de  la  realidad,  sin embrago, solo podemos captarlo tenue e indiciariamente, de forma siempre parcial e incompleta. El embodiment drag king  puede  configurar  un  medio  para  tocar  o  alcanzar  efímeramente  la dimensión  virtual  del  cuerpo,  dislocada  indefectiblemente  de  nuestro  acervo  identificatorio, nuestro  Yo  constreñido  bajo  ideales  normativos  discursivos  y  nuestro  cuerpo  reducido  a  una representación captada especularmente por imágenes delimitadas de antemano en una pantalla cultural.  

La  performatividad  butleriana  puede  ser  explorada  a  la  luz  de  estas  formulaciones.  En particular, como hemos señalado, se torna posible reflexionar sobre la dilución de la ontología corporal  bajo  un  representacionalismo  extremo  adjudicada  a  esta  perspectiva.  En  efecto,  la intención de impronta foucaultiana de Butler de desterrar de la esfera del sujetx todo término ahistórico, sustancial y natural que opere como fundamento conduce sus elaboraciones hacia un cuerpo  materializado  exclusivamente  a  partir  de  arreglos  de  poder  que  discurren  en  el  plano discursivo. En otra dirección, el acto performativo de tocar y afectar que pone de relieve Sedgwick expone otra dimensión de la performatividad. Los afectos no necesariamente deben remitirnos a un  registro  ontológicamente  escindido  del  plano  normativo.  Antes  bien  es  posible  considerar vinculaciones  y  anudamientos  complejos  entre  estas  esferas,  capaces  de  sortear  los CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

compartimentos estancos del debate esencialismo/construccionismo. Poner en consideración los afectos,  la  faz  propioceptiva  del  cuerpo  o  inclusive  la  materia  corporal  no  conduce necesariamente  al  naturalismo  o  el  universalismo  contra  el  que  apunta  la  perspectiva  de  la performatividad. Por el contrario, el carácter heterogéneo, excesivo y disruptivo que adquiere la dimensión  virtual  del  cuerpo  puede  entenderse  como  una  vía  para  complejizar  y  potenciar nuestra capacidad de enfrentar y desarticular la norma. Tal vía, como hemos visto, no se funda en  la  puesta  en  marcha  de  resignificaciones  y  representaciones  antinormativas  que  buscan renegociar los términos de la propia norma, sino en la fuerza de la alteridad corporal que desgaja cualquier ideal normativo.  

 

Consideraciones finales 

Finalmente,  podemos  considerar  que  el embodiment drag king  es  el  resultado del  devenir performativo de los afectos en la ocasión que provee el drag kinging. Ahora bien, este marco de interrupción de la consecución de la norma no puede ser condición necesaria para la novedad que trae consigo la afectación vivencial. Sin dudas, existen otros escenarios posibles para el despliegue  de  la  invención  corporal  que  desnuda  y  hace  visible,  al  menos  de  manera evanescente, el carácter virtual de todo cuerpo. El género teatral del drag, por los motivos que hemos mencionado, ofrece condiciones particularmente potentes para ello. Aun así, vale la pena proseguir un camino de indagaciones que busquen herramientas tanto en el plano teórico como experiencial para hacer sitio a la dimensión vivencial del propio cuerpo y, con ella, del sujetx, el Yo y la identidad. Cada vez más, por lo tanto, la premisa de evitar el reduccionismo y la clausura de nuestras preocupaciones dentro de un marco de pensamiento único, torna indispensable la búsqueda  de  nuevas  claves  que  impriman  a  estas  categorías  sentidos  y  potencialidades novedosas. Inevitablemente, los campos disciplinares y los núcleos teóricos involucrados con este propósito son numerosos y divergentes. En razón de ello, por último, el recorrido presentado desestima cualquier pretensión de cierre o veredicto, al tiempo que busca apropiarse del carácter provisorio y parcial de toda reflexión, cuyo propósito principal no es otro que promover el abordaje de nuestra temática.  




CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Sección de apoyo didáctico 

 

Bibliografía complementaria 

Ahmed, S., & Schmitz, S. (2014). Affect/Emotion: Orientation Matters: A Conversation Between 

Sigrid Schmitz and Sara Ahmed. Freiburger Zeitschrift für Geschlechter Studien, 20 (2), 97-

108. 

Alcázar, J. (2014). Performance. Un arte del yo. Autobiografía, cuerpo e identidad. México, DF: 

Siglo Veintiuno Editores. 

Barad, K. (2007). Meeting the universe halfway. Quantum physics and the entanglement of matter 

and meaning. Duke University Press. 

Bennett, J. (2009). Vibrant matter. A Political ecology of things. Duke University Press. Butler, J. (1993b). Imitation and gender insubordination. En H. Abelove (ed.), The gay and lesbian 

studies reader. Londres: Routledge 

Cvetkovich, A. (2012). Depression: A Public Feeling. Durham: Duke University Press. Halberstam, J. (2011). The queer art of failure. In The queer art of failure. Duke University Press. Macón,  C.,  &  Solana,  M.  (Comps.)  (2015). Pretérito indefinido. Afectos y emociones en las 

aproximaciones al pasado. Buenos Aires: Título.  Martínez, A. (2018). Identidad y cuerpo en la trama dɇl sujetø sexo-generizadø. Del psicoanálisis 

norteamericano a Judith Butler. La  Plata:  Facultad  de  Humanidades  y  Ciencias  de  la 

Educación. 

Sedgwick, K. (1990). Eve Kosofsky Sedgwick. Epistemology of the Closet, Berkeley. Tomkins, Silvan. S. (1962). Affect, imagery, consciousness: Vol. I: The positive affect. New York, 

NY: Springer. 

Tomkins, Silvan. S. (1963). Affect, imagery, consciousness: Vol. II: The negative affect. New York, 

NY: Springer. 

Volcano, D. L., Halberstam, J., & Halberstam, J. (1999). The drag king book. Serpents Tail. 

 

Guía de actividades 

En función del recorrido del capítulo: 

1 - Rastrear otras formas de experiencia performática capaces de poner de relieve o traslucir la 

dimensión vivencial del cuerpo. ¿Qué géneros o estilos artísticos se muestran potentes para 

ello? 

2 - Rastrear posibles alusiones alegóricas al cuerpo en su faz sensacional y heterogénea en 

obras  o  acciones  artísticas  (puede  tratarse  de  obras  visuales,  literarias,  escénicas, 

audiovisuales,  etc.).  ¿En  qué  obras  podríamos  leer  una  evocación  a  las  sensaciones  que CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

habitan el Yo corporal y su dislocamiento con la coherencia, unidad y totalidad especular-

normativo?   

3 - Proponer una actividad o ejercicio que tenga como propósito propiciar la emergencia de la 

invención y la novedad subjetiva desde el plano corporal. ¿Qué acción podríamos poner en 

juego para buscar efectos como los que gravitan en torno al drag?  4 - ¿Qué aportes o herramientas teóricas podrían complejizar, continuar o debatir con el punto 

de vista presentado?  

 

Referencias bibliográficas

Ahmed, S. (2010). The Promise of Happiness. Duke University Press. Berlant, L. (2011). Cruel Optimism. Duke University Press. Butler,  J.  (2007). El género en disputa: el feminismo y la subversión de la identidad.  Buenos 

Aires: Paidós. 

Butler, J. (2002). Cuerpos que importan. Buenos Aires: Paidós. Clough, Patricia T., & Halley, Jean. (Eds.). (2007). The affective turn: Theorizing the social. Duke 

University Press. 

Coole,  D.,  &  Frost,  S.  (2010).  Introducing  the  new  materialisms. New materialisms: Ontology, 

agency, and politics, 1-43.

Freud, S. (1979) [1923]. El yo y el ello. En Obras Completas, Tomo XIX. Buenos Aires: Amorrortu. Gregg, M., & Seigworth, G. J. (2010). An Inventory of Shimmers. En Gregg, M., & Seigworth, G. 

J. (Eds.). The Affect Theory Reader (pp.1-25). Duke University Press. Halberstam, J. (1998). Female Masculinity. Duke University Press. Hanson, J. L. (2008). Masculinities in drag: a theoretical analysis of female masculinity (Doctoral 

dissertation).

Macón, C., Solana, M., & Vacarezza, N. L. (Eds.). (2021). Affect, Gender and Sexuality in Latin 

America. Palgrave Macmillan. 

Massumi, B. (1995). The autonomy of affect. Cultural critique, (31), 83-109. Massumi,  B.  (2002). Parables for the Virtual: Movement, Affect, Sensation.  Duke  University 

Press. 

Sedgwick, E. K. (2003). Touching Feeling. Duke University Press. Sedgwick,  E.  K.,  &  Frank,  A.  (1995).  Shame  in  the  cybernetic  fold:  Reading  Silvan 

Tomkins. Critical Inquiry, 21(2), 496-522. Silverman, K. (1996). El umbral del mundo visible. Madrid: Akal. CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

 

CAPÍTULO 11 

Materialidad y discurso: apuntes neo-

materialistas para una fuga posthumana 

Tomás Gomariz 

 

El presente capítulo parte del diagnóstico foucaultiano acerca del fin del ‘sueño antropológico’ y se interroga sobre la posibilidad de imaginarizar figuraciones alternativas a la forma-anthropos destronada.  No  se  busca  clausurar  la  reflexión  mediante  la  re-entronización  de  una  nueva categoría claramente identificable, sino introducir brevemente el espectro teórico emergente de los nuevos materialismos que ofrece herramientas potentes para propiciar una fuga de la trampa humanista  y  sus  dualismos  subyacentes.  El  escrito  ofrece  apuntes  fragmentarios  sobre  las propuestas  teórico-onto-epistemológicas  de  las  principales  referentes  del  giro  material, transversalizadas a partir de claves de lectura críticas, que resultan útiles a los fines de formular una  aproximación  post-antropocéntrica  y  post-antrópica  en  sintonía  con  los  intereses  del posthumanismo. 

Es  ampliamente  sabido  que  la  metafísica  occidental  se  ha  organizado  en  función  de dualismos  en  los  que  el  polo  inteligible  proclama  su  soberanía  ontológica  sobre  el  elemento corpóreo,  configurándose  una  tradición  de  pensamiento  fundada  en  la  relación  opositiva  y jerárquica entre la significación y la materialidad. Este pensamiento dicotomizado, que encuentra sus raíces en la antigüedad, se continúa a lo largo de la modernidad y llega a nuestros días, evidenciándose su absoluta vigencia sobre todo en aquellas perspectivas representacionalistas que enaltecen el ámbito del lenguaje (en última instancia, de la mente), y reducen, ignoran o niegan el papel de la materialidad y sus procesos. Más allá de las considerables diferencias, en los distintos dualismos que atraviesan la historia del pensamiento occidental se transparenta una recurrente degradación del aspecto material. En paralelo, tiene lugar la exaltación del elemento incorpóreo considerado como lo ‘propiamente humano’, que se abre paso a través de figuras distintas pero metonímicamente ligadas por lazos de contigüidad: alma, espíritu, razón, mente, psique, lenguaje, significación, etcétera.  

Roberto Esposito (2011) señala el papel crucial que la lógica de subordinación y exclusión del elemento corpóreo desempeña en la definición de lo que entendemos por persona (y, en última instancia, por humano). Tomando en consideración este aporte, queda claro que el movimiento de abyectización de lo material constituye una maniobra fundante que posibilita el advenimiento del  sujeto  en  cuanto  tal.  Así,  se  establece  en  el  seno  mismo  del  individuo  singular  un desdoblamiento  entre  dos  esferas:  “una,  capaz  de  razón  y  voluntad,  y  por  ende  plenamente CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

humana,  y  la  otra,  relegada  a  la  simple  materia  biológica,  asimilable  a  la  naturaleza  animal” (Esposito, 2011, p. 76). La primera esfera designa lo específicamente humano, que asegura su incontestable supremacía a través del sometimiento de la segunda. De esta forma, el elemento representacional deviene detentor de un privilegio ontológico absoluto al quedar identificado a la categoría de persona. Será persona (será sujeto, será humano) aquel en el que haya operado la cisura  fundacional  e  infranqueable  entre  mente  y  cuerpo,  por  la  cual  este  último  deviene propiedad de aquella. Cabe señalar que no se trata únicamente de una subordinación que opera en lo más íntimo del sujeto (y por la cual este se constituye), sino que se expresa asimismo en el relegamiento de toda una serie de existentes eyectados del privilegio de lo humano, que son desprovistos de agencia por su pretendida sujeción al plano material. La modalidad subjetiva propiamente humanista se funda en la demonización de la dimensión material que el ser humano se empeña en abyectizar para asegurar la primacía de su razón desencarnada. La materia, tanto viviente como no viviente, orgánica e inorgánica, biótica y abiótica, es despojada de agencia y postulada como un sustrato inerte a disposición del hombre y su ansia extractivista. El anthropos asegura su posición de superioridad ontológica enalteciendo aquel aspecto que lo distinguiría del resto de los existentes, condenados eternamente a la mazmorra de la materia, y sobre los que afirma su imperio. En un mismo movimiento, pretende desterrar todo elemento que en sí mismo patentice su continuidad ontológica con el resto de lo viviente y no viviente, y presentifique la herida narcisista que se esfuerza por suturar. 

De acuerdo con Fabián Ludueña Romandini (2012), dos son los principios que de una manera u otra centralizan al ser humano y aseguran su primacía ontológica sobre el resto de lo existente: el principio antropológico y el principio antrópico (en sus dos modalidades). El primero postula al hombre como sustrato metafísico, fundamento último de sí y de todo lo que existe. Conforme a este  principio,  el  hombre  se  emplaza  en  la  posición  alguna  vez  detentada  por  Dios  y  se autoasigna un derecho de disposición y determinación sobre todo lo existente. Esta figura de Hombre-soberano ha sido el principal blanco de críticas de un espectro de pensadores enfilados detrás  del  pensamiento  de  Nietzsche,  como  es  el  caso  de  Michel  Foucault  (1997).  En  su diagnóstico del fin del sueño antropológico, el filósofo francés advierte acerca del agotamiento de la episteme del hombre, esto es, el régimen epistémico consagrado a la exaltación del hombre como fundamento ontológico. Si bien Foucault señala la potencia que reside en la constatación de este colapso, en tanto habilita un nuevo horizonte para el pensamiento contemporáneo, su crítica comporta un marcado cariz anti-humanista al atenerse exclusivamente al análisis de las condiciones que hicieron posible al humanismo sin realizar una verdadera propuesta o contra-afirmación (Billi, 2018). 

A su vez, a pesar del cuestionamiento del principio antropológico ínsito a los diversos intentos por  ‘des-antropologizar’  a  la  filosofía  (Ludueña  Romandini,  2012),  continúa  constatándose  la operatoria de lo que se conoce como principio antrópico y que se evidencia incluso en la letra de algunos de los principales detractores del humanismo. Este principio admite dos modalidades que varían en intensidad y alcance: en primer lugar, el principio antrópico fuerte, que emplaza al hombre  no  en  el  origen  sino  en  el  fin,  en  tanto  no  lo  postula  como  sustrato  o  fundamento CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

metafísico  sino  como  meta  o  finalidad  última  de  todo  proceso  natural.  En  segundo  lugar,  el principio antrópico débil, que concibe al hombre no como fundamento ni como finalidad sino como eslabón  necesario  del  devenir  cósmico.  Si  bien  el  hombre  ya  no  constituye  el  centro  onto-teológico del cosmos, los discursos científico-filosóficos modernos y contemporáneos ceden este lugar a la vida que absorbe al ser humano y proclama una vez más su incuestionable primacía. De esta forma, el hombre vuelve a entronizarse en su posición de excepcionalidad y privilegio al quedar absorbido por un fenómeno marginal y minoritario (el de la vida) en el contexto de un universo  en  el  que  la  materia  inorgánica  y  las  formas  abióticas  son  innegablemente  las prevalentes. La vida aparece, entonces, como la finalidad de todo proceso o movimiento físico-natural,  perpetuándose  la  subordinación  de  lo  no  viviente  y  de  lo  inorgánico  que, paradójicamente, componen la mayor parte del universo. En palabras de Ludueña Romandini (2012): 

[L]a vida es una porción mínima, casi inexistente del Universo [...] El pensar que hay que explicar, al menos preferentemente, la vida que es el fenómeno más minoritario del Universo es el último gesto del antropismo. El hombre se disuelve en la Vida como modo de preservar su importancia cósmica (p. 63). 

El  primer  impulso  anti-humanista  foucaultiano  se  revela  incapaz  de  sugerir  una  figuración alternativa  que  permita  impugnar  no  sólo  el  principio  antropológico  sino  fundamentalmente  el principio  antrópico-finalista  que  continúa  dominando  nuestros  sistemas  de  pensamiento.  Sin embargo, y tal como advierte el propio Foucault, es preciso evitar la reintroducción de una nueva forma delimitada e identificable, ya que la desaparición del hombre “no prescribe una laguna que haya que llenar” (1997, p. 333) sino que anuncia la apertura de un espacio de pensamiento no constreñido por las limitaciones del humanismo. A partir de esto, se impone la decisiva tarea de articular  reflexiones  desde  principios  onto-epistemológicos  plurales  que  posibiliten  una aproximación  post-antropocéntrica  y  post-antrópica  que  no  consagre  a  la  vida  como  el organizador definitivo de lo existente. 

 

Giro material: algunas propuestas 

En  este  contexto  teórico-epistemológico,  cobra  relevancia  el  giro  material  impulsado  por disciplinas como la antropología, la filosofía de la ciencia, y los estudios de género y feministas, que da cuenta de un renovado interés por la materialidad en respuesta al agotamiento exhibido por las líneas híper-construccionistas que han dominado la escena académica desde finales del siglo  XX  (Iovino  y  Oppermann,  2018).  Estas  aproximaciones  teóricas,  a  pesar  de  haber demostrado una enorme eficacia crítica a lo largo de las últimas décadas, conspiran contra el alcance  de  sus  planteamientos  al  omitir  denodadamente  el  papel  de  la  materialidad.  Las perspectivas representacionalistas entronizan el ámbito del lenguaje y la significación, dimensión que  remite  indefectiblemente  al logos  abstracto  y  desencarnado,  y  que  –mutatis mutandis– CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

podemos  considerar  una  suerte  de  desprendimiento  secularizado  de  la  noción  de  alma.  Los esfuerzos teóricos deudores del giro lingüístico llevan la ubicuidad del discurso hasta sus últimas consecuencias y conciben a la materia como estática, inerte y pasiva. Frente a esto, el campo teórico emergente de los nuevos materialismos, o neo-materialismos, configura un prisma que posibilita retornar críticamente a las preguntas por la naturaleza y el lugar de los cuerpos en el mundo  material  (Coole  y  Frost,  2010).  En  clara  disputa  con  aquellas  perspectivas postestructuralistas que repelen toda apelación a una dimensión que no pueda ser plenamente subsumida a la lógica del discurso, los nuevos materialismos rechazan el carácter inanimado que desde la mirada construccionista se le supone a la materia y hacen hincapié, por el contrario, en su actividad y agencia. La materia deja de ser entendida como un sustrato determinado y pasa a  ser  concebida  como  dinámica  y  capaz  de  transformarse  alcanzando  nuevos  niveles  de complejidad. 

En  esta  línea,  referentes  de  los  nuevos  materialismos  como  Karen  Barad  (2007)  y  Jane Bennett (2022) abogan por una noción de materialidad activa, dinámica y agencial. Los nuevos materialismos asignan capacidades agentivas a los diversos existentes que configuran el mundo, independientemente de su carácter ‘vivo’ o ‘no vivo’ (taxonomía que, por otra parte, no hace más que reciclar la lógica antrópica que se busca desterrar desde una mirada posthumanista). De este modo, cuestionan el carácter excepcional que se autoasigna el anthropos en tanto posesor exclusivo  de  agencia.  Destronado  este  bastión  fundacional  del  pensamiento  occidental,  y desidentificándose la noción de agencia respecto de las categorías de intencionalidad, voluntad o incluso razón, el giro material reconoce agencialidad en todo lo que es y existe. Así, se asesta un  nuevo  golpe  al  narcisismo  antropológico  al  resultar  cuestionado  el  emplazamiento  del anthropos en la cima de la jerarquía ontológica, en tanto señor y soberano de un mundo sometido a su arrasadora voluntad de dominio. Esto nos habilita a interrogarnos acerca de otras formas de  ¿subjetividad?  capaces  de  impugnar  las  consideraciones  antrópicas  y  antropocéntricas propias del pensamiento occidental. 

Uno de los objetivos de los nuevos materialismos, nos dice Gill Jagger (2015), es brindar una visión superadora de los dualismos que han estructurado el pensamiento occidental y que yacen a la base de las concepciones modernas de materia y naturaleza. El propósito neo-materialista es teorizar la inter-implicación de lo material y lo discursivo, lo natural y lo cultural, el cuerpo y su construcción  social  de  modo  de  otorgar  a  la  materia  un  papel  más  activo  que  el  que históricamente  se  le  ha  conferido.  En  un  intento  de  complejizar  el  campo  de  discusiones, tradicionalmente organizado en posturas o bien realistas o bien construccionistas, Karen Barad (2007) desarrolla su noción clave de realismo agencial. Esta consideración ontológica novedosa propuesta por la pensadora entiende que naturaleza y cultura no interactúan (como si se tratara de esferas preformadas y claramente delimitables) sino que se relacionan de manera intra-activa. En la perspectiva de Barad, materialidad y significación se encuentran enredadas, emplazadas en un mismo nivel de indeterminación ontológica, lo que imposibilita jerarquizar a uno de estos registros como causa o efecto del otro. Materialidad y discurso se encuentran entrelazados en los  procesos  de  materialización  del  mundo  que  son,  una  vez  más,  tan  materiales  como CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

discursivos.  La  autora  no  concibe  la  existencia  de  entidades  ontológicamente  clausuradas destinadas a entrar en interacción, sino que las cosas del mundo son verdaderos fenómenos material-discursivos  dinámicos  y  sujetos  a  un  proceso  continuo  de  configuración  y reconfiguración  de  sus  límites.  Se  ponen  en  primer  plano,  así,  conceptos  tales  como  azar, contingencia,  caos,  transformación,  que  las  concepciones  híper-construccionistas  suelen adscribir exclusivamente al terreno de la significación y jamás al de la materia. En clara oposición a estas visiones, la autora afirma que es preciso reformular las consideraciones metafísicas que fundamentan  nuestros  sistemas  de  pensamiento  y  propiciar  una  “elaboración  materialista, naturalista  y  posthumanista”  (2003,  p.  803),  una  suerte  de  metafísica  performativa  que  haga hincapié  en  la  indeterminación  ontológica  y  en  el  papel  de  las  prácticas  material-discursivas mediante las cuales se producen límites particulares y se generan configuraciones inteligibles provisorias. En síntesis, el realismo agencial de Barad entiende que la materia está sujeta a un continuo  devenir  intra-activo,  desempeñando  un  papel  activo  en  el  marco  de  una  relación material-discursiva que no prioriza ninguna de las ‘partes’. La realidad, desde su perspectiva, consiste  en  coagulaciones  temporarias  de  determinadas  intra-acciones  en  el  marco  de  un proceso continuo en el que intervienen organismos humanos y no-humanos, materia orgánica e inorgánica, etcétera. 

Otra referente de los nuevos materialismos, Vicki Kirby (2017), aboga por una concepción de la naturaleza indistinguible de aquello que entendemos por cultura. La naturaleza y la cultura son consustanciales;  la  producción  de  fenómenos  culturales  es  una  de  las  tantas  posibilidades habilitadas por la materia en su continuo proceso de devenir diferenciante, no constituyendo la cultura  un  ámbito  ontológicamente  separado  de  la  naturaleza.  De  acuerdo  con  la  autora,  la naturaleza  se  articula  y  funciona  al  modo  de  un  lenguaje,  tesis  que  cuestiona  el  carácter trascendental que históricamente se ha atribuido a la capacidad de simbolización, expresión y comunicación entendida como privativa del hombre. Se trata de un punto de vista inmanente, en el  que  el  lenguaje  no  se  posiciona  por  encima  de  la  materialidad  y  sus  procesos  –como patrimonio  exclusivo  y  trascendental  del logos–,  sino  que  los  juegos  de  significación, intertextualmente, involucran a la materialidad del mundo (Kirby, 1997). En la misma dirección, Elizabeth Grosz (1994) invoca la figura de la cinta de Moebius para imaginarizar la relación de inter-implicación entre la ‘cara’ natural y la cultural, en tanto resulta virtualmente imposible trazar un límite claro entre una y otra. La cultura y la naturaleza resultarían indiferenciables por regirse de acuerdo con idénticos principios de indeterminación, azar y asistematicidad. En este sentido, la autora señala que lo que está en juego son las tesis pioneras de Charles Darwin sobre la evolución, a las que subyace una visión no determinista y no teleológica del funcionamiento de la materia elidida en las interpretaciones canónicas y poco rigurosas de su obra. De esta forma, tanto  Kirby  como  Grosz  abogan  por  concepciones  que  resitúan  los  fenómenos  considerados trascendentales (el lenguaje, la razón, etcétera) en el plano inmanente de la materialidad y sus procesos. 

Por otra parte, Jane Bennett (2022) propone la idea de una ‘materialidad viviente’ común a los cuerpos humanos y no-humanos. Plantea que la agencia se encuentra distribuida entre los CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

distintos  existentes  al  modo  de  una  ‘fuerza  vital’  no  exclusiva  del  ser  humano.  Así,  otorga centralidad  a  un  registro  de  intensidades,  vibraciones,  energías  y  afectos,  configurando  una propuesta teórica heredera de las filosofías de Baruch Spinoza, Gilles Deleuze y Félix Guattari. De acuerdo con Bennett, esta ‘vivacidad material’ no se añade meramente a una materia previa que la alberga y a la cual infunda, sino que se trata de una vitalidad intrínseca a la materialidad misma. La materialidad es tanto fuerza como entidad, intensidad tanto como extensión; es, en sí misma, un poder activo, vibrante y productivo. Según la teoría de la agencia distributiva formulada por la autora, la agencia no se restringe a la acción humana sino que está repartida a lo largo de un mosaico, de un verdadero ensamblaje colectivo entre cuerpos humanos y no-humanos. Estos ensamblajes se componen de un conjunto heterogéneo de miembros-actantes, cada uno de los cuales  “posee  una  cierta  fuerza  vital,  pero  también  existe  una  efectividad  que  es  propia  del agrupamiento  en  cuanto  tal:  una  agencia  del  ensamblaje”  (pp.  74-75).  Los  ensamblajes, entonces, son confederaciones de materiales vibrantes, agrupamientos de elementos vivos que perturban la división entre lo humano y lo no-humano al poner en primer plano la capacidad de todo cuerpo de afectar y ser afectado. La teoría de la materialidad vibrante de Bennet enfatiza, entonces, el carácter colectivo de la agencia y las profundas relaciones e interconexiones entre actantes de todo tipo, que nunca actúan solos sino que su eficacia depende necesariamente de una cooperación en la cual lo humano no desempeña un papel protagónico. 

 

Perspectivas críticas: el problema del antropismo velado y de la 

autopoiesis como modelo 

Algunas miradas críticas del enfoque neo-materialista objetan el modo en que este espectro teórico tiende a elaborar una caricatura del construccionismo social al cual se opone con fervor (Ahmed,  2008).  Por  otro  lado,  se  cuestiona  el  modo  en  que  los  neo-materialismos,  en  su generalización  de  las  capacidades  agentivas  a  todo  lo  existente,  incurren  en  una homogeneización  universalizante  que  no  sólo  pierde  de  vista  las  relaciones  de  poder  y dominación sino que incluso contribuye a su reproducción (Lettow, 2017). De manera similar, otras autoras identifican bajo la superficie textual de las propuestas neo-materialistas un último estertor  del  sueño  humanista  que  no  termina  de  ceder.  Estas  críticas  aseguran  que  las preocupaciones ecologistas y ambientalistas hacia las que nos orienta el giro ontológico en un registro ético-político responden en última instancia al temor a la extinción de la vida en la Tierra, en general, y de la especie humana en particular (Palacio, 2018). Por último, aproximaciones como la de Kirby y Grosz son blanco de críticas no del todo fundadas porque aparentan inclinar la dicotomía materia-significación en favor del polo material (Jagger, 2015), lo que contradeciría los argumentos invocados por estas mismas autoras en defensa de la inter-implicación y enredo que funde ambos registros en un mismo plano de indeterminación. 

En  su  introducción  al  espectro  teórico  de  los  nuevos  materialismos,  Marta  Palacio  (2018) señala  que  una  característica  fundamental  de  este  conjunto  de  aportes  es  su  crítica  tanto  al CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

antropocentrismo como al principio antrópico. Es fácil reconocer el primer punto en los enfoques brevemente  recapitulados,  en  la  medida  en  que  las  distintas  perspectivas  comentadas generalizan  las  capacidades  agentivas  a  todo  lo  existente  contribuyendo  al  aplanamiento ontológico que eyecta al ser humano del pináculo y lo reubica al mismo nivel que todo aquello que lo rodea, atraviesa y compone. Sin embargo, ciertos rasgos propios de una modalidad débil del principio antrópico siguen transparentándose en la letra de algunas de las referentes de este campo  teórico.  Tal  es  el  caso  de  aquellos  aportes  enmarcados  dentro  de  los  nuevos materialismos que abonan a la exaltación de la vida al caracterizar a la materia como ‘viva’ o ‘viviente’ (Coole y Frost, 2010). Esto es claro en la propuesta conceptual de Bennett, por ejemplo, cuyo estilo retórico comporta un marcado carácter vitalista. Cabe preguntarse, entonces, hasta qué punto se resuelve el problema del antropismo –y, en ese sentido, del humanismo– si se pretende propiciar un aplanamiento ontológico a partir de señalar el carácter ‘viviente’, ‘vivo’ o ‘vital’ que acomuna al conjunto de todo lo que es y existe (sosteniendo asimismo distinciones categóricas entre lo vivo y lo no vivo, lo orgánico y lo inorgánico, subsidiarias de este principio). 

Asimismo,  es  preciso  problematizar  el  modo  en  que  fácilmente  se  tiende  a  remitir  la agencialidad  de  la  materia  al  funcionamiento  autopoiético  de  todo  ‘sistema  vivo’.  Algunas versiones  de  los  nuevos  materialismos  suelen  invocar  los  estudios  del  biólogo  Humberto Maturana  (2002)  sobre  los  sistemas  autopoiéticos  y  la  dinámica  celular  para  caracterizar  la actividad de la materia. De acuerdo con el biólogo, un sistema autopoiético es un sistema que produce y reproduce tanto sus propios elementos como sus propias estructuras. El metabolismo celular  produce  las  enzimas  celulares  así  como  la  membrana  que  resguarda  la  producción  y reproducción  de  estas  enzimas.  De  esta  forma,  se  genera  un  circuito  de  autoproducción  y autoorganización que, para Maturana, es una característica común a todos los seres vivos. Si bien se trata de un asunto que merece un análisis más detenido, cabe preguntarse con Donna Haraway  (2019)  hasta  qué  punto  los  sistemas  autopoiéticos  constituyen  modelos  pertinentes para pensar el funcionamiento de la materia. Los sistemas autopoiéticos, si bien no son cerrados, deterministas  ni  teleológicos,  sí  exhiben  una  cierta  clausura,  en  tanto  se  trata  de  unidades autónomas que autodefinen sus propios límites espaciales y temporales, y que se caracterizan por un mayor o menor grado de predecibilidad en su funcionamiento. Haraway advierte que este modelo,  invocado  hasta  el  cansancio  por  algunas  vertientes  de  los  neo-materialismos  para describir el modo en que la materia se autoorganiza y autotransforma, contribuye a la idea de un entorno  compuesto  por  organismos  independientes  –ontológicamente  clausurados–  que  se limitan  a  entrar  en  interacción.  Frente  a  esto,  la  pensadora  sugiere  retornar  a  la  figura  de  la simpoiesis que, aunque no del todo oponible a la autopoiesis, se presenta como una alternativa superadora en varios aspectos.  

La  simpoiesis  remite  a  los  sistemas  producidos  colectivamente,  entidades  amorfas organizacionalmente abiertas que carecen de límites claramente identificables y que comportan una  enorme  e  impredecible  capacidad  de  transformación.  Lejos  de  la  capacidad  de autotransformación que se le suele atribuir a la materia desde algunos aportes neo-materialistas, la simpoiesis supone ‘generar-con’ (Haraway, 2019, p. 102). Remite al acto de componer, de CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

compostar,  de  devenir-con,  de  aunar  esfuerzos  de  manera  mutua  y  recíproca.  De  hecho,  el concepto de simpoiesis y la noción de una Tierra simpoiética resultan absolutamente sintónicos y compatibles con el realismo agencial de Barad, esto es, la idea de una realidad verdaderamente entrelazada, intra-activa, que no reconoce seres y objetos previos al proceso continuo y dinámico de  configuración  y  reconfiguración  de  los  límites  material-discursivos  que  los  producen  como tales. En este sentido, Haraway propone la categoría de ‘holoentes’ para reemplazar términos como ‘unidades’ o ‘seres’. Esta noción refiere a “ensamblajes simbióticos [...] nudos de diversas relacionalidades intraactivas en sistemas dinámicos complejos” (2019, p. 104) y que –podríamos agregar–  no  necesariamente  involucran  componentes  (o  ‘simbiontes’)  ‘vivos’  sino  también aquello  designado  como  no  vivo,  abiótico  e  inorgánico.  Conforme  a  estas  consideraciones, Haraway recupera de la bióloga Lynn Margulis la hipótesis de Gaia, esto es, la idea de la Tierra como un enorme cuerpo actuante regido por la continuidad, el entrelazamiento, la confusión y la contaminación entre holoentes, simbiontes y existentes de todo tipo que emergen de manera florida y aberrante del perpetuo e impredecible proceso de diferenciación material. 

 

Consideraciones finales: hacia un desmontaje de los dualismos 

Las figuraciones sugeridas por Haraway y otras autoras que agrupamos bajo la rúbrica de los nuevos materialismos se emplazan en un ‘entre’ que interrumpe el pensamiento dicotomizado propio de la metafísica de la presencia. Nociones como la de simpoiesis e intra-acción, más allá de las especificidades que no debemos diluir, nos permiten interrogar el textualismo implacable propio  de  las  miradas  representacionalistas  que  sólo  reconocen  a  la  materia  como  esencia. Paradójicamente,  estas  nociones  nos  reenvían  al  pensamiento  Judith  Butler,  una  de  las principales  representantes  del  construccionismo  social  con  la  cual  los  neo-materialismos  han entablado un polémico y fructífero debate. En un intento de responder a las críticas que desde distintos  sectores  identifican  en  su  propuesta  un  representacionalismo  a  ultranza,  Butler introduce la figura del ‘quiasmo’ como un operador de lectura mediante el cual hace lugar en su teoría a la dimensión corporal-material hasta entonces elidida (Butler, 2004; 2006). Esta figura retórica  invita  a  reflexionar  acerca  de  la  compleja  vinculación  entre  la  materialidad  y  la significación,  el  entrelazamiento  indisoluble  entre  materia  y  discurso,  entre  cuerpo  y  lenguaje (Campagnoli, 2013). Asumir la relación quiasmática entre estos términos interfiere en todo intento de  jerarquizar  uno  como  causa  del  otro  puesto  que  se  trata  de  registros  que  se  exceden  e implican mutuamente. La transversalización de nuestras teorías a partir del quiasmo contribuye a  desarticular  las  lógicas  dicotómicas,  al  constituir  una  figura  que  se  emplaza  en  un  espacio liminar entre lo material y lo representacional. No se trata de inclinar el antiguo dualismo en favor de la materia, convirtiéndola en detentora de un poder de determinación sobre la representación (retorno romántico a la materialidad que únicamente contribuiría a reinstalar el fundacionalismo que las aproximaciones posthumanistas se esfuerzan por desterrar), sino de sostener la tensión entre  registros.  El  quiasmo  se  erige,  así,  como  una  vía  potente  para  la  incorporación  de  la CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

materialidad en los debates contemporáneos, al no suponer una mera inversión de las jerarquías sino un activo cuestionamiento de todo dualismo. 

Como hemos señalado, las formulaciones teóricas del espectro neo-materialista no pretenden ladear la antiquísima dicotomía en favor de la materia sino redefinir la relación entre los términos y dar cuenta de una verdadera inter-implicación capaz de desmontar los tradicionales dualismos de raíz platónica: alma/cuerpo, cultura/naturaleza, representación/materialidad. Más allá de las críticas formuladas, y a las que es preciso atender, lo cierto es que los nuevos materialismos prometen reanimar e insuflar mayor complejidad a los debates contemporáneos a partir de la integración de una concepción de materia no esencialista, no biologicista y no determinista. De esta  forma,  este  campo  teórico  nos  provee  de  una  vía  para  incluir  la  dimensión  material  en nuestros  análisis  sin  promover  derivas  ético-políticas  reaccionarias  e  indeseables.  La  lectura crítica de este conjunto de aportes teóricos a la luz de las contribuciones de Ludueña Romandini nos habilita a cuestionar el antropismo velado que identificamos en las mismas teorizaciones neo-materialistas. Por otro lado, Haraway nos ayuda a problematizar el efecto de clausura que produce  la  apelación  a  los  sistemas  autopoiéticos  como  modelo  para  pensar  la  materia. Revitalizado a la luz de estos aportes, el prisma neo-materialista nos brinda elementos útiles para imaginar figuras alternativas ante el destronamiento del anthropos. Lejos de la postulación de una nueva categoría identitaria, claramente identificable, que reproduzca los peores vicios del humanismo  y  sus  derivas,  debemos  ser  capaces  de  sostener  la  posición  de  interrogación  y apertura  ante  el  sinfín  de  devenires  y  posibilidades  habilitadas  por  el  posthumanismo  y  su consideración de las agencias no humanas.  

El cuestionamiento de la posición trascendental-lingüística asignada al hombre a lo largo de la  historia  occidental,  así  como  la  problematización  de  la  centralidad  otorgada  a  la  vida  en nuestros sistemas de pensamiento, nos conduce en dirección a una ontología plana que, desde una lógica de la continuidad, acomune al conjunto de lo viviente y de lo no viviente, de lo orgánico y  de  lo  inorgánico.  Los  nuevos  materialismos  configuran  una  herramienta  crítica  de  la  cual servirnos  ante  la  pregunta  por  la  posibilidad  de  generar  figuraciones  otras  que  excedan  los confines  onto-epistemológicos  propios  de  la  encerrona  humanista,  condenada  a  la  repetición asintótica  del  dualismo  que  ordena  a  la  materialidad  y  el  discurso  de  manera  antagónica  y jerárquica. Es preciso, como señala Haraway, que seamos capaces de adoptar un pensamiento tentacular, un trans-pensamiento que desborde y desordene las fronteras disciplinares y que nos permita  anudar  hilos,  tejer  nuevas  historias  sobre  la  intra-acción  quiasmática  entre  materia  y discurso, sobre el enredo posthumano entre especies, reinos, holoentes y simbiontes, evitando provocar la re-entronización de un nuevo soberano y la producción de otro ‘centrismo’. 




CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Sección de apoyo didáctico 

 

Bibliografía complementaria 

Braidotti, R. (2015). Lo posthumano. Barcelona: Gedisa. Martínez, A. (2021). Feminismo, psicoanálisis y biología. Diálogos desde un nuevo materialismo 

crítico feminista no fundacionalista. En E. A. Wilson, Feminismo de las tripas (pp. 11-31). La 

Plata: Club Hem. 

 

Guía de actividades 

En función del recorrido del capítulo: 

1 - ¿Qué entiende Foucault por "episteme del hombre"?, ¿cómo se vincula con los dos principios identificados por Ludueña Romandini (principio antropológico y principio antrópico en sus dos modalidades)? 

2 - ¿En qué sentido la generalización de las capacidades agentivas nos orienta en dirección a una reflexión posthumana? 

3 - ¿Qué problema epistemológico entraña la invocación de la autopoiesis como modelo para pensar  el  funcionamiento  de  la  materia?  Articule  con  la  noción  de  simpoiesis  propuesta  por Haraway. 

4  -  ¿De  qué  manera  podría  vincularse  la  concepción  butleriana  del  quiasmo  con  las  figuras esbozadas por las teóricas neo-materialistas para teorizar la inter-implicación entre materialidad y discurso? 

 

Referencias bibliográficas 

Ahmed, S. (2008). Imaginary Prohibitions. Some Preliminary Remarks on the Founding Gestures 

of the "New Materialism". European Journal of Women’s Studies, 15(1), 23-39. Barad, K. (2003). Posthumanist Performativity: Toward an Understanding of How Matter Comes 

to Matter. Signs: Journal of Women in Culture and Society 28(3): 801-831. Barad,  K.  (2007). Meeting the Universe Halfway: Quantum Physics and the Entanglement of 

Matter and Meaning. Durham: Duke University Press. Bennett,  J.  (2022). Materia vibrante. Una ecología política de las cosas.  Buenos  Aires:  Caja 

Negra. 

CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Billi,  N.  (2018).  La  naturaleza  y  la  estética  filosófica.  El  pensamiento  de  la  naturaleza  en  el 

materialismo posthumano. DoisPontos, 15(2). Butler, J. (2004). Lenguaje, poder, identidad. Madrid: Síntesis. Butler, J. (2006). Deshacer el género. Buenos Aires: Paidós. Campagnoli,  M.  A.  (2013)  La  noción  de  quiasmo  en  Judith  Butler:  para  una  biopolítica 

positiva. Nómadas (39), 47-61. 

Coole,  D.  y  Frost,  S.  (2010). Introducing the new materialisms. New materialisms: Ontology, 

agency, and politics. Durham: Duke University Press. Esposito, R. (2011). El dispositivo de la persona. H. Cardoso (trad.). Buenos Aires: Amorrortu. Foucault, M. (1997). Las palabras y las cosas: una arqueología de las ciencias humanas. Madrid: 

Siglo XXI. 

Grosz, E. (1994). Volatile Bodies: Toward a Corporeal Feminism. St. Leonards, NSW: Allen & 

Unwin. 

Haraway, D. J. (2019). Seguir con el problema: Generar parentesco en el Chthuluceno. Bilbao: 

Consonni. 

Iovino,  S.,  y  Oppermann,  S.  (2018).  Ecocrítica  material:  Materialidad,  agencia  y  modelos 

narrativos. Pensamiento de los confines, 31-32, 211-227. Jagger, G. (2015). The New Materialism and Sexual Difference. Signs, 40(2), 321-342. Kirby, V. (1997). Telling Flesh: The Substance of the Corporeal. New York: Routledge. Kirby, V. (2017). What If Culture Was Nature All Along? Edinburgh: Edinburgh University Press. Lettow, S. (2017). Turning the turn: New materialism, historical materialism and critical theory. 

Thesis Eleven, 140(1), 106-121. 

Ludueña Romandini, F. J. (2012). Más allá del principio antrópico: Hacia una filosofía del outside. 

Buenos Aires: Prometeo Libros. 

Maturana, H. (2002). Autopoiesis, Structural Coupling and Cognition: A history of these and other 

notions in the biology of cognition. Cybernetics & Human Knowing, 9(3-4), 6-9. Palacio, M. (2018). Neo-materialismo: ¿un retorno de la metafísica en la nueva filosofía de la 

naturaleza? En M. Palacio (Ed.) Neo-materialismo. La vida humana, la materia viviente y el 

cosmos (pp. 9-23). Buenos Aires: Prometeo Libros.




CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

 

Lxs autorxs 

 

Coordinadorxs 

 

Campagnoli, Mabel Alicia 

Doctora en Filosofía por la Facultad de Humanidades de la Universidad Pablo de Olavide (UPO), España. Magíster en Análisis del Discurso y Profesora de Filosofía por la Facultad de Filosofía y Letras  (FFyL)  de  la  Universidad  de  Buenos  Aires  (UBA).  Profesora  Adjunta  a  cargo  de Antropología Filosófica en la Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educación (FaHCE) de la  Universidad  Nacional  de  La  Plata  (UNLP).  Subdirectora  del  Centro  Interdisciplinario  de Investigaciones en Género (CInIG) perteneciente al Instituto de Investigaciones en Humanidades y Ciencias Sociales (IdIHCS) dependiente de la UNLP y del Consejo Nacional de Investigaciones Científicas  y  Técnicas  (CONICET).  Directora  del  proyecto  de  investigación  “Biopolíticas  y violencias. Aportes para una filosofía del cuerpo” (H820). Dirigió el proyecto de extensión Soltar los prejuicios, pensar las sexualidades (2016-2019) con la codirección de Ariel Martínez. Autora del libro Preciados feminismos. Una lectura de Preciado para la antropología filosófica. 

Di Pego, Anabella 

Doctora en Filosofía, Magíster en Ciencias Sociales, Licenciada y Profesora de Filosofía por la Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educación (FaHCE) de la Universidad Nacional de La Plata (UNLP). Profesora Adjunta de Filosofía Contemporánea (FaHCE-UNLP). Investigadora del Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas (CONICET) con lugar de trabajo en el Centro de Investigaciones en Filosofía (CIeFi) perteneciente al Instituto de Investigaciones en  Humanidades  y  Ciencias  Sociales  (IdIHCS)  dependiente  de  la  UNLP  y  del  CONICET. Directora  del  proyecto  de  investigación  “Crítica  del  sujeto,  lenguaje  y  narración  en  algunas corrientes  filosóficas  del  siglo  XX”  (H837)  y  del  proyecto  de  extensión  “Filosofía,  memoria  y género.  Historia  de  vida  de  compañeras  víctimas  del  terrorismo  de  Estado”.  Ha  publicado artículos en revistas nacionales e internacionales y es autora de los libros La modernidad en cuestión y Política y filosofía en Hannah Arendt. 

Martínez, Ariel 

Doctor en Psicología por la Facultad de Psicología (FaPsi) de la Universidad Nacional de La Plata (UNLP). Especialista en Educación en Géneros y Sexualidades por la Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educación (FaHCE) en la UNLP. Licenciado y Profesor en Psicología (FaPsi-UNLP).  Profesor  Adjunto  a  cargo  de  la  asignatura  Psicología  Evolutiva  1  (FaHCE-UNLP)  y CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Profesor  Adjunto  de  la  asignatura  Psicología  Evolutiva  (FaHCE-UNLP).  Realiza  su  tarea  de investigación en temas referidos a nuevos materialismo feministas en el Centro Interdisciplinario de  Investigaciones  en  Género  (CInIG)  perteneciente  al  Instituto  de  Investigaciones  en Humanidades y Ciencias Sociales (IdIHCS) dependiente de la UNLP y del Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas (CONICET). Autor del libro Identidad y cuerpo en la trama del sujeto sexo-generizado: Del psicoanálisis norteamericano a Judith Butler. 

 

Autorxs 

Aragoita, Nicolás 

Profesor de Filosofía por la Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educación (FaHCE) de la Universidad Nacional de La Plata (UNLP). Adscripto a la cátedra de Filosofía Contemporánea (FaHCE-UNLP).  Integrante  del  grupo  de  estudio  “Pensamiento  Alemán  Contemporáneo”  y colabodor en el proyecto de investigación “Crítica del sujeto, lenguaje y narración en algunas corrientes filosóficas del siglo XX” (H873), ambos bajo la dirección de Anabella Di Pego radicados en el Centro de Investigaciones en Filosofía (CIeFi) perteneciente al Instituto de Investigaciones en Humanidades y Ciencias Sociales (IdIHCS) dependiente de la UNLP y del Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas (CONICET). Integra el proyecto de extensión “Filosofía, memoria y género. Historias de vida de compañeras víctimas del terrorismo de Estado” dirigido por Anabella Di Pego y codirigido por María Paula Giacobone. Fue becario del Servicio Alemán de Intercambio Académico (DAAD), con estancia en la Universität Bielefeld. Becario EVC-CIN. 

Calderón Fourmont, Malen Azul 

Profesorx de Filosofía por la Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educación (FaHCE) de la  Universidad  Nacional  de  La  Plata  (UNLP).  Integrante  del  proyecto  de  investigación  “De  la epistemología política a la cosmopolítica: el giro stengeriano en filosofía de las ciencias” (H917) dirigido por Aurelia Di Berardino radicado en el Centro de Investigaciones en Filosofía (CIeFi) perteneciente  al  Instituto  de  Investigaciones  en  Humanidades  y  Ciencias  Sociales  (IdIHCS) dependiente  de  la  UNLP  y  del  Consejo  Nacional  de  Investigaciones  Científicas  y  Técnicas (CONICET). Miembrx del grupo de estudio “Monstruos, Narrativas y Posthumanismo” coordinado por  Anabella  Di  Pego  y  Mabel  Alicia  Campagnoli.  Docente  de  primaria  y  escuelas  medias. Docente del curso de ingreso a la carrera de Filosofía (FaHCE-UNLP). Adscriptx graduadx a la cátedra de Antropología filosófica (FaHCE-UNLP). Becarix EVC-CIN.  

Del Arco, Juan Cruz 

Estudiante de filosofía en la Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educación (FaHCE) de la Universidad Nacional de La Plata (UNLP). Adscripto a la cátedra de Antropología Filosófica (FaHCE-UNLP).  Participante  del  grupo  de  estudio  “Pensamiento  Alemán  Contemporáneo” CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

dirigido por Anabella Di Pego y radicado en el Centro de Investigaciones en Filosofía (CIeFi)  perteneciente  al  Instituto  de  Investigaciones  en  Humanidades  y  Ciencias  Sociales  (IdIHCS) dependiente  de  la  UNLP  y  del  Consejo  Nacional  de  Investigaciones  Científicas  y  Técnicas (CONICET). Integrante del proyecto de extensión “Filosofía, memoria y género. Historias de vida de compañeras víctimas del terrorismo de Estado” (FaHCE-UNLP), dirigido por Anabella Di Pego y co-dirigido por María Paula Giacobone. 

Gomariz, Tomás 

Licenciado  y  Profesor  en  Psicología  por  la  Facultad  de  Psicología  (FaPsi)  de  la  Universidad Nacional de La Plata (UNLP). Maestrando en Estudios Interdisciplinarios de la Subjetividad por la  Facultad  de  Filosofía  y  Letras  (FFyL)  de  la  Universidad  de  Buenos  Aires  (UBA).  Becario doctoral del Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas (CONICET), con lugar de trabajo en el Centro Interdisciplinario de Investigaciones en Género (CInIG) perteneciente al Instituto de Investigaciones en Humanidades y Ciencias Sociales (IdIHCS) dependiente de la UNLP y del CONICET. Participa como tesista en proyectos de investigación sobre identidad de género y cuerpo en el marco de los nuevos materialismos feministas. 

Pezzani, Dolores 

Profesora de Filosofía por la Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educación (FaHCE) de la  Universidad  Nacional  de  La  Plata  (UNLP).  Adscripta  a  la  cátedra  Antropología  Filosófica (FaHCE-UNLP). Colaboradora en el proyecto de investigación “Biopolíticas y violencias. Aportes para una filosofía del cuerpo” (H820) dirigido por Mabel Alicia Campagnoli radicado en el Centro Interdisciplinario  de  Investigaciones  en  Género  (CInIG)  perteneciente  al  Instituto  de Investigaciones en Humanidades y Ciencias Sociales (IdIHCS) dependiente de la UNLP y del Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas (CONICET). Integrante del grupo de estudio  “Monstruos,  Narrativas  y  Posthumanismo”  coordinado  por  Anabella  Di  Pego  y  Mabel Alicia Campagnoli. Becaria EVC-CIN (2019-2020). Obtuvo el premio “Egresada Distinguida 2021” por su promedio en la carrera de Profesorado en Filosofía (FaHCE-UNLP).  

Rosenzweig, Esteban Miguel 

Profesor de Filosofía por la Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educación (FaHCE) de la  Universidad  Nacional  de  La  Plata  (UNLP).  Ayudante  Diplomado  en  Antropología  Filosófica (FaHCE-UNLP) y Jefe de Trabajos Prácticos en Introducción a la Filosofía para la Facultad de Psicología (FaPsi) de la misma universidad (UNLP). Entre sus últimos trabajos publicados cabe destacar “Ambivalenza della vita umana. Tra la materialità corporale e l'ontologia del vulnerabile nel pensiero di Judith Butler”. AG About Gender. Rivista Internazionale di studi di genere, (2018). Desarrolla su investigación en proyectos vinculados con los temas de biopolítica, subjetividad y enseñanza de la filosofía en FAHCE-UNLP y en la Facultad de Filosofía y Letras (FFyL) de la Universidad de Buenos Aires (UBA). 

CARTOGRAFÍAS DE LA SUBJETIVIDAD Y DEL CUERPO EN ESCENARIOS POSTHUMANOS – M.A. CAMPAGNOLI – A. DI PEGO – A. MARTÍNEZ (COORDINADORES) 

Suzzi, Guillermo 

Licenciado  y  Profesor  en  Psicología  por  la  Facultad  de  Psicología  (FaPsi)  de  la  Universidad Nacional de La Plata (UNLP). Ayudante Diplomado de la Cátedra de Psicología Evolutiva II en la Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educación (FaHCE) de la UNLP. Becario Doctoral (UNLP)  con  lugar  de  trabajo  en  el  Centro  Interdisciplinario  Cuerpo,  Educación  y  Sociedad (CICES)  perteneciente  al  Instituto  de  Investigaciones  en  Humanidades  y  Ciencias  Sociales (IdIHCS)  dependiente  de  la  UNLP  y  del  Consejo  Nacional  de  Investigaciones  Científicas  y Técnicas (CONICET). Participa como tesista en proyectos de investigación sobre identidad de género y cuerpo en el marco de los nuevos materialismos feministas. 

Viglione, María Paula 

Doctora y Licenciada en Filosofía por la Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educación (FaHCE) de la Universidad Nacional de La Plata (UNLP). Ayudante en Introducción a la Filosofía (FaHCE-UNLP)  y  Filosofía  de  la  Universidad  Nacional  de  las  Artes  (UNA).  Becaria  doctoral (UNLP) con lugar de trabajo en el Centro de Investigaciones en Filosofía (CIeFi) perteneciente al Instituto de Investigaciones en Humanidades y Ciencias Sociales (IdIHCS) dependiente de la UNLP y del Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas (CONICET). Algunas publicaciones: “En torno al Thomas Münzer, teólogo de la revolución: teología y política en Ernst Bloch y Walter Benjamin (1920-1921)”, 2021; “La interpretación de Heidegger del tiempo kantiano en  Kant  y  el  problema  de  la  metafísica:  límites  y  posibilidades”,  2020.  Integra  proyectos  de investigación sobre filosofía contemporánea en Centros del CONICET. Fue becaria del Servicio Alemán de Intercambio Académico (DAAD), con estancia en la Universidad de Freiburg. 

Cartografías de la subjetividad y del cuerpo en escenarios posthumanos / Mabel Alicia Campagnoli ... [et al.] ; Coordinación general de Mabel Alicia Campagnoli ;  Anabella  Di Pego  ;  Ariel Martínez. - 1a ed. - La Plata : Universidad Nacional de La Plata ; La Plata : EDULP, 2025. Libro digital, PDF - (Libros de cátedra)

Archivo Digital: descarga

ISBN 978-950-34-2513-8

1. Filosofía Contemporánea. 2. Psicología. 3. Psicoanálisis. I. Campagnoli, Mabel Alicia II. Campagnoli, Mabel Alicia, coord. III. Di Pego , Anabella , coord. IV. Martínez, Ariel, coord. CDD 190

[image: ]

 

Diseño de tapa: Dirección de Comunicación Visual de la UNLP

Universidad Nacional de La Plata – Editorial de la Universidad de La Plata 48 N.º 551-599 / La Plata B1900AMX / Buenos Aires, Argentina +54 221 644 7150

edulp.editorial@gmail.com

www.editorial.unlp.edu.ar

Edulp integra la Red de Editoriales Universitarias Nacionales (REUN)

Primera edición, 2025

ISBN 978-950-34-2513-8

© 2025- Edulp


cover.jpeg
Cartografias de la subjetividad
y del cuerpo en escenarios posthumanos

s
Cdulp

L TORIAL E LA JHL






index-12_1.jpg





index-1_1.png





index-17_1.jpg





index-236_1.png





index-21_1.jpg





index-2_1.png
e

EDITORIAL DE LA UNLP





index-24_1.jpg





index-2_2.png
W2 frﬁ\\% UNIVERSIDAD
,,3» NACIONAL
DE LA PLATA

(e






