
        
            
                
            
        

    
[image: ]

I Jornadas de Género y Diversidad Sexual  

Políticas públicas e inclusión en las democracias contemporáneas 

Facultad de Trabajo Social - Universidad Nacional de La Plata Compilación de ponencias de GeDiS I – 2014 

ISBN 978-950-34-1154-4




“Hombres en Situación de Calle: Construcción de la masculinidad y su relación con 

los Vínculos Socio-familiares” 

Calvo Griselda, Catarino Celeste, Olarte Heredia Matías              UBA  Cs. Sociales 

Grichu1960@yahoo.com.ar                                                Eje 8: Familia y Diversidades 

Palabras claves: situación de calle- masculinidad-vínculos socio-familiares 

 

INTRODUCCIÓN 

El    presente  trabajo  centra  su  análisis  sobre  la  construcción  de  masculinidad 

hegemónica, en el marco de la situación de calle. Y su vinculación con el sostenimiento 

de los vínculos socio familiares y/o generación de nuevos. 

En un primer momento se dará cuenta de los procesos económicos, políticos y 

sociales  que  actuaron  como  escenario  para  el  desarrollo  de  las  subjetividades  de  los 

hombres en situación de calle  y sus consecuencias ante el cambio de paradigma. Para 

luego adentrarse, en la situación de calle en sí. Los niveles de exclusión, fragmentación 

e  invisibilización  que  alcanzan  estos  hombres  dentro  de  la  sociedad  capitalista.  Por 

último,  se  realiza  un  recorrido  sobre  los  distintos  caminos  de  donde  provienen  estos 

hombres, y de qué manera sus particularidades se homogenizan en un contexto signado 

por la soledad. 

Luego  se  describirá  la  organización  genérica-sexual,  que  hacen  de  la 

masculinidad una forma específica de hegemonía, la cual se instala como una dinámica 

social dominante, no a través de la imposición, sino desde el consentimiento. Busca a 

través  del  trabajo  de  campo  realizado  dar  cuenta  de  los  distintos  mandatos  que 

responden a esta masculinidad, como práctica social cotidiana y sus consecuencias en el 

contexto  de  la  calle.  Explicitando  cómo  estos  mandatos  generan  en  los  hombres 

opresión  sobre  sus  subjetividades  y  poco  a  poco  van  transformando  la  masculinidad 

hegemónica en otra infantilizada o docilizada… una masculinidad que ya no se ajusta a 

los cánones hegemónicos de la misma.  

Finalmente se analizan los vínculos socio familiares que poseían los hombres antes 

de  quedar  en  situación  de  calle,  las  distintas  crisis  que  atravesaron  y  la  organización 

familiar en torno a estos contratiempos. Evidenciando la fragilidad de los mismos y su 

incapacidad para actuar como malla de contención ante situaciones de crisis. Y cómo el 

considerarse  un  resto  social,  en  boca  de  los  mismos  actores  dificulta  la  reinserción  o 

recuperación  de  esos  lazos  que  les  permitían  proyectar  sus  vidas,  reduciendo 

únicamente sus días a tramitar la satisfacción de sus necesidades básicas. 

“Hombres en Situación de Calle: Construcción de la masculinidad y su relación con 

los Vínculos Socio-familiares” 

Calvo Griselda, Catarino Celeste, Olarte Heredia Matías              UBA  Cs. Sociales 

Grichu1960@yahoo.com.ar                                                Eje 8: Familia y Diversidades 

Palabras claves: situación de calle- masculinidad-vínculos socio-familiares 

 

1. SITUACION DE CALLE  

En  primer  lugar  es    necesario  dar  cuenta  de  los  procesos  económicos,  políticos  y 

sociales  que  actuaron  como  escenario  para  el  desarrollo  de  las  subjetividades  de  los 

hombres  que  se  encuentran  en  situación  de  calle.  Para  ello  se conceptualizará  dicha 

categoría,  partiendo  de  la  construcción  simbólica  social,    donde  la  vida  urbana  es 

tomada “(...)  como  modelo  de  virtud  y  civilización  históricamente  instalado  desde  la 

colonia a partir de la real decisión de fundar ciudades, su ausencia en el caso que acá 

importa, los convertiría en una suerte de contemporáneos primitivos, que incapaces de 

tener y/o tomar posición tampoco tendrían la capacidad de decidir sus vidas.”1 (Piña 

Cabrera, 2010: 2). 

Diversos son los términos que se emplean para las personas que se encuentran en 

situación  de calle,  no  obstante,  algunas  veces  se  utilizan  no  sin  caer en  imprecisiones 

conceptuales. Lo que es evidente es que las personas que se encuentran en situación de 

calle,  por  un  lado  se  encuentran  en  condiciones  de  precariedad  material  y  por  otro  de 

exclusión  social.  Es  así  que  surge  la  siguiente  pregunta¿de  qué  manera  influyeron  las 

transformaciones económicas, políticas y sociales en la cotidianidad de estos hombres?   

¿Cómo son los caminos recorridos para llegar a esta realidad que los iguala?  

El  punto    de  partida  es  el  debilitamiento  del  Estado  Nación,  como  institución 

madre,  que  implicó  el  agotamiento  de  la  subjetividad  ciudadana.  Es  así  como  las 

instituciones disciplinarias de ese Estado: la familia, la escuela y el trabajo, perdieron su 

función  de  “                           2 articulador  simbólico”(Lewkowicz,  2003:35)  y  el  sentido,  dentro  de  la 

estructura social. 

Desde el punto de vista social,  la exclusión de ciertos individuos es una pérdida 

de  oportunidades,  del  desarrollo  de  una  sociedad,  al  provocar  segregación,  fractura 

social,  e incluso  producir  efectos  demográficos, como migraciones  y/o  descenso  de  la 

natalidad. Desde la perspectiva económica, no participan de las estructuras productivas 

ni tampoco se benefician de ellas.  Finalmente desde el punto de vista democrático, se 

1 Piña Cabrera: (2010)Calle y casa. Aprontes teóricos para una comprensión de la situación de calle desde 

sus actores. En: Polis: Revista de la Universidad Bolivariana vol. 9 núm. 26 

2 Lewkowicz, Ignacio:  (2003)Del Fragmento a la situación. Notas sobre la subjetividad conemporánea.

Buenos Aires: Grupo Doce.. 

“Hombres en Situación de Calle: Construcción de la masculinidad y su relación con 

los Vínculos Socio-familiares” 

Calvo Griselda, Catarino Celeste, Olarte Heredia Matías              UBA  Cs. Sociales 

Grichu1960@yahoo.com.ar                                                Eje 8: Familia y Diversidades 

Palabras claves: situación de calle- masculinidad-vínculos socio-familiares 

 

quiebra el principio de igualdad y de participación ciudadana. Una población excluida 

del sistema de producción, pero integrada a la comunidad, a la que ayudan a conformar 

desde su lugar en los márgenes. Como sostiene Kusch “La categoría básica de nuestros 

buenos ciudadanos consiste en pensar que lo que no es ciudad, ni prócer ni pulcritud 

no  es  más  que  un  simple  hedor  susceptible  de  ser  extermi        3 nado” (Kusch,  1962:  52).

Actualmente los sujetos se encuentran inmersos en un mercado que cambió las reglas de 

juego, las cuales se basan en la flexibilidad y la re-invención. 

Los  individuos  no  se  constituyen  más  como  ciudadanos  sino  como 

consumidores.  El  mercado  es  el  centro  de  la  organización  social  y  sólo  reconoce  los 

derechos del consumidor y no los derechos asignados al ciudadano. 

Aquí no existe el lazo social, el hombre cuenta consigo mismo para valerse, al 

decir  de  De  Benoist  es                                                               4 “un  individuo  abstra cto,  separado de  sus  vínculos…”  (De 

Benoist, 2012: 1). 

Las  transformaciones,  en  torno  al  cambio  global  del  paradigma  económico, 

político  y  social  cuyos  picos  de  tensión  se  agudizaron  en  el    país    durante  la  última 

década  del  siglo  20  y  los  primeros  años  de  este  siglo  21,  han  sido  una  variable  muy 

importante  cuya  incidencias  se  verifican  en  el  nuevo  diseño  del  mapa  social.  La 

aplicación  de  políticas  neoliberales en  los„90  favoreció  el  desarrollo  de  procesos  de 

concentración política y económica, que profundizaron la desigualdad, la precarización 

y la  vulnerabilidad social, en donde las capas medias y bajas de la sociedad sufrieron 

una significativa reducción en las oportunidades y pauperización en general. 

El  concepto  “hombres  en  situación  de calle”,  es  una  categoría  conceptual  que 

homogeiniza, a la vez que intenta evitar la estigmatización de una vasta población que 

queda  bajo  este  paraguas  de  abstracción.  Supone  un  momento  (que  se  estima 

transitorio), en la vida de los sujetos y puede ser diferenciado así,  de otras categorías 

ontológicas: chicos de la calle, hombres de la calle. O más aún, separarlas de aquellos 

conceptos  estigmatizantes  como:  linyeras,  cirujas,  crotos,  vagabundos,  mendigos; 

utilizados  a  menudo  para  los  sujetos  que  caminan  por  la  ciudad  sin  destino,  sin  un 

3 Kusch, Rodolfo:(1962) Introducción de América profunda. Buenos Aires. Edit. Hachette 

4De Benoist, Alan. Cómo se ha roto el lazo social. 2012. En: http://wwww.alaindebenoist.com 

“Hombres en Situación de Calle: Construcción de la masculinidad y su relación con 

los Vínculos Socio-familiares” 

Calvo Griselda, Catarino Celeste, Olarte Heredia Matías              UBA  Cs. Sociales 

Grichu1960@yahoo.com.ar                                                Eje 8: Familia y Diversidades 

Palabras claves: situación de calle- masculinidad-vínculos socio-familiares 

 

objetivo. La ciudad es utilizada ya no como el espacio a través del cual las personas se 

trasladan de un lugar a otro, sino como un lugar para “habitar inapropiadamente”.

La ciudad, por lo tanto se transforma en un circuito, que los hombres recorren en 

la búsqueda de alimentos, ropa, un lugar donde higienizarse, obtener subsidios estatales, 

entre otros. El mundo de lo cotidiano queda supeditado a su capacidad de gestión, las 

nuevas  rutinas  son  ahora  el  procurarse  el  alimento  para  ese  momento,  un  abrigo,  o 

sencillamente  poder  tener  un  lugar  donde  dormir  algunas  horas.  Sin  embargo  estas 

instituciones a veces, no representan el cobijo que están buscando, sino que los exponen 

nuevamente a situaciones de despojo. Como surge de  las voces de los propios actores, 

van perdiendo poco a poco, sus pertenencias, en ese deambular permanente que implica 

su cotidiano vivir. Muchos de ellos también, hacen referencia a cierto desgaste corporal 

que  sufren  en  el  día  a  día ante  la  necesidad  constante  de  trasladarse  sin  dinero  de  un 

lugar a otro o por tener que sobrellevar las inclemencias del tiempo, sin posibilidades 

concretas de resguardo. 

Es  importante  destacar  que  los  hombres  en  situación  de  calle  tienen  distintas 

historias de vida. Gente que ha tenido familia, hogar, oficios, empleos, que provienen de 

familias sin apuros económicos  y también otros, que son herederos de generaciones  y 

generaciones  de  pobreza,  que  han  transitado  historias  de  abandono  y  desamparo, 

algunos con un alto grado de institucionalización. Quizás la misma exclusión hace que 

muchos  de  ellos  se  auto-abandonen,  se  aíslen  y  escondan  en  sí  mismos.  Cuando  un 

hombre expresa “nosotros somos el resto (…)” (Alejandro, residente Hogar Año Santo) 

la pregunta que surge inmediatamente es ¿quiénes son el todo? ¿Dónde están? ¿El resto 

de qué? ¿Cómo se hace para ser parte del todo? Las respuestas lo son a medias, porque 

existen  tantas  como  personas.  Para  algunos  de  ellos  el  encontrarse  viviendo  en  la  vía 

pública apareció repentinamente, como consecuencia de un hecho imprevisto, para otros 

la  situación  de  calle  fue  el  resultado  de  un  encadenamiento  de  vicisitudes,  que  los 

fueron despojando de sus  capitales materiales y afectivos. 

Con  el  correr  del  tiempo  y  la  acumulación  de  frustraciones,  comienzan  a 

observarse que sus fortalezas empiezan a languidecer, y mientras algunos depositan el 

peso de la responsabilidad  sobre sí mismos, otros necesitan depositar la carga de sus 

“Hombres en Situación de Calle: Construcción de la masculinidad y su relación con 

los Vínculos Socio-familiares” 

Calvo Griselda, Catarino Celeste, Olarte Heredia Matías              UBA  Cs. Sociales 

Grichu1960@yahoo.com.ar                                                Eje 8: Familia y Diversidades 

Palabras claves: situación de calle- masculinidad-vínculos socio-familiares 

 

infortunios  en  el  afuera  (el  gobierno,  las  políticas,  la  institución,  entre  otros);  es 

entonces que un nuevo “estilo de vida” los comienza a homogeneizar.

2.        MACHO ¿SE NACE O SE HACE? 

Desde el instante mismo en que una persona nace, y antes también (desde el vientre 

materno), la sociedad le asigna a ese individuo un género, basándose sencillamente en la 

observación  de  sus  órganos  sexuales  externos.  Esto  determinará  desde  ese  preciso 

momento,  la  organización  integral  de  la  persona,  recibiendo  un  trato  diferencial.  Las 

instituciones sociales en su conjunto (familia, escuela, medios de comunicación, entre 

otros)  serán  los  encargados  de  producir  y  reproducir  una  serie  de  valores  y  normas 

asignados a esta diferenciación. 

Esos  valores  y  normas  dependerán  de  la  cultura  en  la  que  este  inserto  el 

individuo  y  constituirá  su  reglamento  de  vida,  para  ser  reconocido  dentro  de  dicha 

sociedad  como  un  legítimo  integrante.  Es  decir,  que  la  construcción  del  ser  estará 

condicionada a lo que esta cultura entienda que le corresponde ser: a un varón y a una 

mujer. Tal como sostienen  Lamas “…el género ordena espacios diferenciados, tareas 

complementarias  y  actitudes  distintas  para  cada  sexo   5 ” (Lamas,  2007:  4).  A  esta 

organización  social  por  género,  Rubin  la  denomina  “                        6 sistema  sexo-genero ” (Rubin, 

1989:  53)  entendiendo  que  es  “… el  conjunto  de  disposiciones  por  las  cuales  una 

sociedad transforma el hecho de la sexualidad biológica en productos de la actividad 

humana 7 ” (Rubin, 1989: 53). Como claro ejemplo, los hogares y paradores destinados a 

 

5LAMAS,  Martha.  (2007)El  género  es  cultura.  V  Campus  Euroamericano  de  Cooperación  Cultural. 

(Almada, del 8 al 12 de mayo de 2007): Cooperación y diálogo intercultural, Portugal, O.E.I, pp. 1.10. 

6RUBIN, Gayle. (1989.) Reflexionando sobre el sexo: notas para una teoría radical de la sexualidad. En 

Placer y peligro. Explorando la sexualidad femenina. Madrid Ed. Revolución 

7Ibidem 




“Hombres en Situación de Calle: Construcción de la masculinidad y su relación con 

los Vínculos Socio-familiares” 

Calvo Griselda, Catarino Celeste, Olarte Heredia Matías              UBA  Cs. Sociales 

Grichu1960@yahoo.com.ar                                                Eje 8: Familia y Diversidades 

Palabras claves: situación de calle- masculinidad-vínculos socio-familiares 

 

personas  en  situación  de  calle  se  organizan  en  base  al  género,  hay  instituciones  para 

hombres, para mujeres solteras o madres con hijos menores de edad.    

Pero  sin  embargo  existen  distintas  formas  ser  hombre,  distintas  formas  de 

construir  la  masculinidad.  La  sociedad  se  organiza  bajo  los  patrones  de  la 

heterosexualidad  y  el  androcentrismo,  determinando  así,  un  tipo  específico  de  ser 

hombre  como  medida  y  modelo  para  todos  los  individuos;  negando  subjetividades  y 

homogeneizando todas las formas de ser. 

Tal  como sostiene Foucault “… se trata de un mundo muy fuertemente marcado 

por la posición central del personaje masculino y por la importancia otorgada al papel 

viril  en  las  relaciones  de  los  sexos 8 ”  (Foucault,  2008:  48).  La  construcción  de  un 

modelo de conducta asignado a un sexo biológico, crea una serie de roles y estereotipos 

que tanto hombres como mujeres, deben desempeñar para ajustarse a los patrones que la 

sociedad  le  impone  como  masculinos  y  femeninos.  Los  individuos,  deben  responder 

para no ser marginados dentro de su grupo social, ya que “… el hombre o la mujer que 

no se `comporta como tal´, es decir que no es adecuadamente `masculino o femenino´ 

es repudiado/a y fuertemente criticado/a por el conjunto de la sociedad e incluso por su 

grupo familiar o de amigos/as 9 ” (Ágora, 2013: 9). De este modo, estos estereotipos no 

solo construyen un ideal de ser hombre, sino que actúan como objeto de opresión para 

quienes no se reconocen en ese ideal masculino. 

En la mayoría de los casos, las experiencias de vida de las personas no se ajustan 

a  los  esquemas  tradicionales  de  género,  porque  justamente  al  ser  un  ideal,  una 

construcción “perfecta”, es inalcanzable. Esta imposibilidad de alcanzar ese ideal no

sólo  genera  frustración,  sino  que  se  sienten  oprimidos  en  su  propia  identidad  y 

subjetividad,  por  la  rigidez  de  los  códigos  culturales  y  los  estereotipos  de  género 

vigentes. 

8FOUCAULT, Michel. (2008) Historia de la sexualidad 3:  la inquietud de sí. Buenos Aires. Siglo XXI 

Editores.

9AGORA.  Modulo  I:  La  construcción  social  de  la  identidad  de  género.  VV.AA. 

2013.http://www.ceuta.es/cam/documentos/ViolenciadeGenero.EfectosyRepercusiones.pdf 

“Hombres en Situación de Calle: Construcción de la masculinidad y su relación con 

los Vínculos Socio-familiares” 

Calvo Griselda, Catarino Celeste, Olarte Heredia Matías              UBA  Cs. Sociales 

Grichu1960@yahoo.com.ar                                                Eje 8: Familia y Diversidades 

Palabras claves: situación de calle- masculinidad-vínculos socio-familiares 

 

Dentro de la construcción de masculinidad se distinguen dos grandes modelos de 

conformación  de  hombre,  por  un  lado  la  masculinidad  hegemónica  y  por  el  otro,  la 

masculinidad  subordinada.  Si  bien,  hay  una  forma  hegemónica  del  ser  masculino,  es 

decir,  legitimada  socialmente,  existen  simultáneamente  otras  masculinidades  que  no 

cumple con este “tipo ideal de hombre” y están asociadas a contradicciones internas y 

rupturas  históricas  con  el  orden  hegemónico,  algunos  ejemplos  son “…  la 

masculinidad…  gay  …,  negra…,  asiática,  latina  …,  y  varias  otras  más” 10(Gosende 

Schneider,  2006:2).  De  este  modo  lo  que  actualmente  es  hegemónico,  lucha  por 

sostenerse en esa posición y rivaliza al mismo tiempo con otras formas de construcción 

masculina que pujan por ese espacio.  

Sin  embargo  los  mandatos  que  se  imponen  como  requisitos  necesarios  en  la 

masculinidad  hegemónica  entran  en  tensión  cuando  un  hombre  queda  en  situación  de 

calle;  la  arrogancia,  la  intolerancia,  la  enemistad,  el  irrespeto,  la  soberbia,  el 

individualismo  y  la  competitividad,  valores  que  no  ayudan,  en  nada,  a  la  hora  de 

encontrar una salida a su situación de calle. Y aunque expresan que ciertos mandatos de 

cómo  deben  ser  y  actuar  son  ridículos,  los  sostienen  y  los  reproducen,  aunque  ello 

implique que limiten su propia subjetividad a un modo de ser establecido culturalmente, 

con claras consecuencias en sus aspectos vinculares y  afectivos.  

Y a pesar que su realidad se devastó, hasta el límite de quedar en situación de 

calle,  se mantienen recios, duros, inconmovibles hasta de sus propios dramas. El estar 

en esta situación les muestra que no son trabajadores, ni proveedores, ni dominantes ya 

que asumen una actitud pasiva porque deben acatar las normas de las instituciones que 

brindan algunos de los servicios a los que acceden. No son jefes de familia, ni violentos 

(al menos dentro de las instituciones, paradores, hogares). No son activamente sexuales. 

Todo esto, les genera sentimientos de inferioridad y de pérdida de su propio ser. Si su 

construcción masculina oprime sus subjetividades, su situación de calle los asfixia. 

 

10 GOSENDE  SCHNEIDER,  Eduardo(2006)  Méritos  y  Críticas  del  concepto  de  Masculinidad 

Hegemónica para los estudios de Masculinidad y Género.  En Actas de las VIII Jornadas Internacionales 

de  Historia  de  las  Mujeres  y  III  Congreso  Iberoamericano  de  Estudios  de  las  Mujeres  y  de  Género, 

Universidad Nacional de Córdoba, pp. 1-8.

“Hombres en Situación de Calle: Construcción de la masculinidad y su relación con 

los Vínculos Socio-familiares” 

Calvo Griselda, Catarino Celeste, Olarte Heredia Matías              UBA  Cs. Sociales 

Grichu1960@yahoo.com.ar                                                Eje 8: Familia y Diversidades 

Palabras claves: situación de calle- masculinidad-vínculos socio-familiares 

 

3. VÍNCULOS SOCIO-FAMILIARES 

En  las  sociedades  pre-capitalistas,  las  relaciones  sociales  regulaban  múltiples 

mercados. Al cambiar el sistema de producción, la Revolución Industrial va a generar 

modificaciones  dando lugar  a  la  ruptura de  una  sociedad  basada en  familias  extensas, 

constituidas  por  relaciones  parentales  o  no,  cediendo  dichos  espacios  a  las  familias 

nucleares; caracterizadas por la división social y sexual del trabajo, conformando roles y 

funciones donde “(...) el hombre debe ser el proveedor económico y la mujer debe ser 

quien  garantice  la  reproducción  biológica  y  social  de  la  especie  como  soporte  del 

grupo y del trabajo doméstico” 11(Jong, 2000:4). 

Retomando  lo  planteado  en  el  primer  apartado  de  este  informe,  el  cambio  de 

paradigma  implicó  “la  caída  de  un  patrón  referencial  en  la  estructuración 

familiar…hoy  un  significante vacío…un  lugar  sin  referencia  estable  de  significación” 

12(Duschatzky, 2002:72), lo que significa que ante determinadas crisis que pueden ser 

originadas  por el cambio abrupto de las condiciones de vida- enfermedad, pérdida del 

empleo, desalojo, muerte de un miembro de la familia- el núcleo socio familiar de estos 

hombres,  no  actuó  como  un  “cuerpo  familiar”  cohesionado  para  la  resolución  de 

conflictos,  no  constituyendo  una  malla  de  seguridad  ante  los  avatares  de  sus  vidas. 

Luego se sumará el sentimiento de vergüenza por su problemática actual, el miedo a ser 

rechazados,  la  frustración  de  no  cumplir  con  sus  “deberes”,    lo    que  generará  la 

fragilización de  los vínculos que estos hombres poseían antes de quedar en situación de 

calle. 

 

11 JONG, Eloísa. (2000)Cuestión social, familia y Trabajo Social. En: Revista de Trabajo Social  Margen, 

N°27, Buenos Aires, 

12 DUSCHATZKY,  Silvia.(2002)  Chicos  en  banda.  Los  caminos  de  la  subjetividad  en  el  declive  de  las 

instituciones. Buenos Aires, Paidós, Tramas Sociales 




“Hombres en Situación de Calle: Construcción de la masculinidad y su relación con 

los Vínculos Socio-familiares” 

Calvo Griselda, Catarino Celeste, Olarte Heredia Matías              UBA  Cs. Sociales 

Grichu1960@yahoo.com.ar                                                Eje 8: Familia y Diversidades 

Palabras claves: situación de calle- masculinidad-vínculos socio-familiares 

 

Estos hombres no cuentan con la capacidad de forjar nuevas redes,  ya sea con 

sus vínculos previos a la situación de calle o bien con nuevos lazos. En tanto los hogares 

o  paradores,  no colaboran  en  la  generación  y/o  reconstrucción  de  vínculos,  ya  que  no 

mantienen ningún contacto con los familiares o amigos de estos hombres  

REFLEXIONES FINALES

La  situación  de  calle  es  una  compleja  expresión  de  la  exclusión  que  genera  el 

sistema  capitalista,  dónde  los  espacios  legitiman  ciertas  prácticas,  y  no  otras.  Las 

instituciones, por su parte, sólo responden a cuestiones materiales como ser el techo, la 

comida, la higiene; pero no cubren lo subjetivo, lo vincular, lo afectivo.  Las personas 

para desarrollarse integralmente necesitan de ambos aspectos. 

Los hombres que atraviesan está problemática viven una realidad angustiante y 

penosa, signada por la carencia. La cual, no es sólo la carencia de un lugar donde estar 

sino las consecuencias que esto tiene en la construcción de su subjetividad. Ese techo 

del que carecen, no tiene que ver solo con el lugar donde descansar por las noches, es 

también un techo afectivo, un techo identitario, un techo para la construcción del  lazo 

social, un techo de reconocimiento, un techo laboral, un techo de pertenencia, un techo 

para proyectar la vida… su vida.

En este contexto de calle, quedó demostrado que el sistema patriarcal continúa 

vigente,  sosteniendo  y  reproduciendo  mandatos  sociales  que  obstruyen  la  subjetividad 

de  los  hombres,  regulan  sus  prácticas  y  afectan  sus  vínculos.  La  fragmentación,  la 

exclusión y la invisibilización que sufren cotidianamente estos hombres por parte de la 

sociedad  les  recuerda  que  no  son  ese  ideal  de  hombre  al  que  aspiran  ser.  No  son 

trabajadores, ni proveedores, no son dominantes, ni jefes de familia, no son activamente 

sexuales, por lo tanto no son “hombres”. 

No son lo que eran, ni se reconstruyeron en un nuevo ser, quedaron bloqueados 

en una etapa intermedia, porque no logran hacer el duelo final sobre lo que ya no son, ni 

se proponen volver a ser quienes eran… Queda mucho por conocer y aún más por hacer !!! 

“Hombres en Situación de Calle: Construcción de la masculinidad y su relación con 

los Vínculos Socio-familiares” 

Calvo Griselda, Catarino Celeste, Olarte Heredia Matías              UBA  Cs. Sociales 

Grichu1960@yahoo.com.ar                                                Eje 8: Familia y Diversidades 

Palabras claves: situación de calle- masculinidad-vínculos socio-familiares 

 

BIBLIOGRAFÍA

 DE  BENOIST,  Alan  (2012)  Cómo  se  ha  roto  el  lazo  social.  En:

http://wwww.alaindebenoist.com 

 FOUCAULT,  Michel.(2008)  Historia  de  la  sexualidad  3:  la  inquietud  de  sí. 

Buenos Aires. Siglo XXI Editores 

 GOSENDE  SCHNEIDER,  Eduardo  (2006)  Méritos  y  Críticas  del  concepto  de 

Masculinidad  Hegemónica  para  los  estudios  de  Masculinidad  y  Género.    En Actas  de  las  VIII  Jornadas  Internacionales  de  Historia  de  las  Mujeres  y  III Congreso Iberoamericano de Estudios de las Mujeres y de Género, Universidad Nacional de Córdoba, pp. 1-8. 

 KUSCH,  Rodolfo.  (1962)  Introducción  de  América  profunda.  Buenos  Aires. 

Edit. Hachette. 

 JONG, Eloísa. Cuestión social, familia y Trabajo Social. En: Revista de Trabajo 

Social  Margen, N°27, Buenos Aires, 2000.  

 LAMAS,  Martha.  (2007)El  género  es  cultura.  V  Campus  Euroamericano  de 

Cooperación Cultural. (Almada, del 8 al 12 de mayo de 2007): Cooperación  y diálogo intercultural, Portugal, O.E.I,pp. 1.10. 

 LEWKOWICZ,  Ignacio.(2003)Del  Fragmento  a  la  situación.  Notas  sobre  la 

subjetividad conemporánea. Buenos Aires: Grupo Doce. 

 PIÑA CABRERA, Leonardo. (2010) Calle y casa. Aprontes teóricos para una 

comprensión de la situación de calle desde sus actores. En: Polis: Revista de la Universidad Bolivariana vol. 9 núm. 26 

 RUBIN,  Gayle.  (1989.)  Reflexionando  sobre  el  sexo:  notas  para  una  teoría 

radical  de  la  sexualidad.  En  Placer  y  peligro.  Explorando  la  sexualidad femenina. Madrid, Ed. Revolución 




Título: Homoparentalidad, relatos sobre experiencias cotidiana de familias diversas.    

Autores: Valeria Natalia Sanchez, Carla Edith Rojkind 

Institución: Facultad de Periodismo y Comunicación Social, Universidad Nacional 

de La Plata 

Eje temático: Familias y diversidades 

Palabras claves: Homoparentalidad, familias diversas, relatos de vida.  

Resumen: 

En la Argentina el tema de las familias homoparentales cobró relevancia a partir del 

debate y la lucha por la Ley de matrimonio igualitario, sancionada el 15 de julio de 2010.  

 Nuestro país se ubica como el décimo del mundo y el primero en Latinoamérica en 

legislar  favorablemente  las  uniones  entre  parejas  del  mismo  sexo,  habiéndose  producido 

actualmente  en  el  territorio  nacional  7.171  uniones  civiles,  según  datos  de  la  Federación 

Argentina  LGBT.  De  estos  matrimonios,  1.834  se  realizaron  en  la  Ciudad  Autónoma  de 

Buenos Aires, mientras que se registraron 1.992 uniones en toda la provincia.  

Teniendo  en  cuenta  este  contexto  socio-histórico,  cultural  y  político,  creemos 

pertinente aportar desde  una mirada comunicacional la construcción de las familias en la 

Argentina  actual aggiornada  a  los  nuevos  debates  y  luchas  en  cuestión  de  igualdad  de 

género.  

En relación a esto,  a través de los relatos particulares de familias homoparentales, 

nos  proponemos  conocer  los  sentidos  que  se  construyen  en  torno  a  la  sexualidad  y  la 

familia  para  dar  cuenta  de  cómo  éstos  operan  en  las  prácticas;  también  reconocer  los 

discursos hegemónicos en torno a estas familias, partiendo de la noción de que éstos son 

emergentes de una cultura, no sólo en cuanto conjunto de valores y prácticas compartidas 

sino también como campo de lucha simbólica y material por la formación de una identidad 

y de una subjetividad.  

Asimismo,  intentaremos  señalar  los  cambios  evidenciados  en  las  prácticas 

cotidianas  de  las  familias  a  partir  de  la  sanción  de  la  Ley  de  matrimonio  igualitario  así 

como  observar  los  roles  que  cumplen  los/as  participantes  dentro  del  núcleo  familiar  para 

dar cuenta de las relaciones de poder y de los vínculos constituidos, a la vez que reconocer 

los  obstáculos  que  atraviesan  en  sus  prácticas  cotidianas  en  el  marco  de    una  sociedad 

heteronormativa y patriarcal. 

La  cultura  en  esta  sociedad  excluye  lo  diferente  y  muchas  de  las  personas  que 

rompen algo de esa diferencia luchan por cambiar esa lógica y resignificar su experiencia y 

el  mundo.  Ésta  no  es  sólo  una  lucha  simbólica,  sino  también  sociopolítica,  pues  se  han 

formado  colectivos  de  resistencia,  de  militancia,  en  torno  a  la  misma  que  pretenden 

desnaturalizar  lo  históricamente  instituido,  en  este  caso,  la  idea  de  que  las  familias  están 

constituidas  por  padres  y  madres  heterosexuales.  Partiendo  de  la  convicción  de  que  los 

sujetos somos construidos culturalmente como tales y que los discursos encarnan la cultura 

y  le  dan  forma,  es  la  palabra  el  lugar  desde  donde  se  pueden  aportar  herramientas  para 

cuestionar las prescripciones sociales. 

Nuestro  trabajo  intentará  ser,  en  este  sentido,  una  herramienta  para  debatir  los 

imaginarios  y  los  discursos  hegemónicos  que  circulan  en  cuanto  a  la  problemática 

planteada. 




I Jornadas de Género y Diversidad Sexual: 

Políticas públicas e inclusión en las democracias contemporáneas 

Facultad de Trabajo Social 

Universidad Nacional de La Plata 

La Plata, 24 y 25 de Octubre de 2014 

 

Título: “Familias en disputa: Parentesco y Comaternidad”

Noelia S. Trupa 

IIGG, FCS, UBA. Becaria doctoral CONICET 

Eje 8: Familias y diversidades  

noeliatrupa@hotmail.com 

Palabras claves: GÉNERO – FAMILIAS – COMATERNIDAD 

 

¿De qué hablamos cuando hablamos de familias? ¿Qué elementos determinan la conformación de una  unidad  familiar?  ¿Las  familias  se  eligen,  se  heredan…en  qué  medida?  ¿Qué  es  lo  que constituye la “esencia” de los vínculos familiares? 

Estos  interrogantes,  entre  otros,  ponen  en  tensión  algunas  concepciones  hegemónicas  sobre  la llamada “familia nuclear” como modelo de la familia occidental basado en el vínculo biológico.

La  familia  como  orden  simbólico  y  en  tanto  institución  social  se  encuentra  en  constante transformación. Los cambios socio-culturales, políticos y la creciente movilización feminista y de la  diversidad  sexual  ha  cuestionado  la  familia  nuclear  como  modelo  de  la  familia  occidental basado  en  el  vínculo  biológico.  Este  modelo  unifica  la  sexualidad,  la  procreación  y  la convivencia a partir del matrimonio heterosexual y monogámico (Jelin, 1998). 

A pesar de las transformaciones socio-históricas que modificaron las relaciones familiares y los vínculos afectivos, llevando a la configuración de distintos tipos de familia (mixtas, adoptivas, de acogida,  homoparentales),  podemos  decir  que  el  contexto  en  el  que  tienen  lugar  estas  formas familiares  continúa  siendo  heteronormativo.  La  heteronormatividad  da  cuenta  de  la heterosexualidad como norma obligatoria, universal y natural para la producción e institución de los vínculos amorosos, filiales, familiares. Dicha normativa establece la inteligibilidad cultural de ciertas  prácticas  y  relaciones  heterosexuales,  excluyendo  las  no  heterosexuales  como inimaginables  o  invisibles.  A  ello  refiere  Gayle  Rubin  (1989),  cuando  sostiene  que  existe  un sistema  de  valores  sexuales  que  permea  las  relaciones  sociales  según  el  cual,  “la  sexualidad buena,  normal  y  natural  sería  idealmente  heterosexual,  marital,  monógama,  reproductiva  y  no comercial”  (Rubin,  1989:21).  Es  decir,  que  “cualquier  sexo  que  viole  estas  reglas  es  malo, anormal o antinatural. El sexo malo es el homosexual, promiscuo, no procreador, comercial o el situado  fuera  del  matrimonio”  (Rubin,  1989:21).  Existe  así  un  sistema  jerárquico  de “comportamientos  sexuales”.  Mientras  para  el  pensamiento  religioso  el  ideal  es  la  pareja heterosexual casada que puede procrear, para la psicología es la heterosexualidad madura. Estos constituyen  algunos  de  los  saberes  legítimos  en  nuestra  sociedad,  que  en  términos  de  Michel Foucault  (2009),  producen  regímenes  de  saber  y  poder  que  normalizan  los  modelos  familiares legítimos.  Estos  últimos  se  sostienen  en  prácticas  e  instituciones  hegemónicas  como  el matrimonio y la descendencia biológica.  

No  obstante,  nos  encontramos  cada  vez  más  con  una  pluralidad  de  familias  que  no necesariamente se ajustan al ideal de familia nuclear heterosexual, las cuales Kath Weston (2003) ha  llamado  “familias  de  elección”.  Las  familias  comaternales,  compuestas  por  dos  mujeres lesbianas que asumen la maternidad y crianza de sus hijos/as en conjunto, forman parte de estas familias. 

Es  así  como  las  familias  homoparentales,  entre  otros  arreglos  familiares,  constituyen  hechos culturales  y  políticos  que  requieren  una  revisión  de  conceptos  como  parentesco,  familia  y filiación. Anne Cadoret (2003) define el parentesco como “el sistema que atribuye unos hijos a unos padres, y unos padres a unos hijos. Según las épocas y culturas, combina de modo diferente tres elementos: el matrimonio, la filiación, la residencia” (2003:13). 




En ese sentido, Silvia Donoso 1 (2002) destaca que “lo que la ideología de parentesco gay-lésbico rechaza es la naturalización de los lazos familiares poniendo en ecuación la conexión biológica con el parentesco per se” (2002:172). Claudia Fonseca (2007) también afirma cómo estas nuevas formas  de  familia  “sacuden  los  cimientos  de  las  creencias  acerca  de  lo  que  es  “natural”:  la “familia nuclear tradicional”, la procreación sexuada  y la filiación biogenética” (2007:1)2.

Las prácticas y arreglos parentales de las familias homoparentales justamente vienen a poner en tensión no sólo la ideología del parentesco, ya que los lazos de sangre pasan de concebirse como biológicamente  determinados  a  ser  negociados  y  establecidos  socialmente,  sino  también  la filiación.  Elizabeth  Zambrano  (2006) define  esta  última  como  “el  reconocimiento  legal  de  sus miembros, de acuerdo  con las leyes sociales del grupo en cuestión” (2006:126)3. Como  afirma esta autora, muchas veces las parentalidades y la crianza de los hijos/as, no siempre son sinónimo de parentesco o filiación. En el nuevo marco de derechos, por ejemplo, la sanción de la ley de matrimonio  igualitario  reconoce  en  el  caso  de  las  familias  comaternales  a  ambas  madres,  sin importar  cuál  es  la  madre  “biológica”,  siempre  y  cuando  estén  casadas;  de  allí  lo  complejo  de dichos arreglos parentales, como veremos más adelante.  

Es así  como la  familia,  lejos de ser una unidad  natural,  es un  agregado  de diversas relaciones, impregnado de varias fuerzas institucionales e implica la participación de distintos actores.  

Las familias comaternales, utilizando las nuevas posibilidades legislativas y tecnológicas, recrean las  ideologías  de  parentesco;  ya  que  como  afirma  Fonseca  “estos  nuevos  arreglos  familiares introducen  un  giro  en  los  viejos  debates  del  lazo  consanguíneo  versus  la  antropología  del parentesco”  (2007:3) 4.  Comparto  con  Silvia  Donoso  (2012),  que  lo  que  tienen  de  novedoso dichas  familias  no  es  la  maternidad  lésbica  en  sí  misma,  ya  que  muchas  lesbianas  han  sido madres  producto  de  relaciones  heterosexuales  anteriores,  sino  el  hecho  de  elegir  la  maternidad como  parte  de  un  proyecto  de  pareja  (2012:45).  La  autora  destaca  cómo  “la  maternidad 

 

1 Si bien esta autora refiere a la lesboparentalidad como término posible para visibilizar las maternidades lésbicas, elegimos el término comaternidad para destacar la presencia de dos madres en el núcleo familiar. 2 La traducción es propia. 

3 La traducción es propia. 

4 La traducción es propia. compartida como proyecto vital de la pareja, la incorporación de criaturas a sus familias, deviene una  decisión  consciente,  reflexiva  e  intencional;  una  elección  deseada,  buscada,  planificada  y responsable” (Donoso, 2012:45).

En  nuestro  país,  como  sostienen  Gabriela  Bacin  y  Florencia  Gemetro  (2011),  si  bien  las combinaciones de familias compuestas por coparentalidades lésbicas y gays son variadas 5, en el caso de las maternidades lésbicas su proliferación se debe al mayor acceso a las posibilidades que brinda  la  ayuda  tecnológica.  En  el  siguiente  apartado,  realizaremos  una  reflexión  sobre  las mismas  en  vinculación  con  algunos  de  los  debates  acerca  de  las  tecnologías  de  reproducción asistida.

Familias comaternales y reproducción asistida 

Las  parejas  lesbianas  que  acceden  a  las  nuevas  tecnologías  reproductivas6  (NTR)  para  llevar adelante su deseo de ser madres, implican profundas transformaciones en los valores, creencias y representaciones tradicionales y comúnmente aceptadas; debido al efecto paradójico que conlleva el uso de estas técnicas de reproducción, “que al mismo tiempo que refuerzan el ideal maternal tradicional, socavan las bases de la familia tradicional, al fragmentar la maternidad en múltiples componentes  y  hacer  posibles  modelos  familiares  nuevos”  (Tubert,  1996:36). Si  bien  algunas parejas  realizan  intervenciones  sencillas  de  inseminación  artificial  con  donación  de  gametas (anónimas  o  de  donante  conocido),  otras  se  someten  a  tratamientos  más  complejos  como  el método ROPA (Recepción de Óvulos de la Pareja) que les permite lograr que una de las mujeres de  la  pareja  se  embarace  a  partir  de  un  óvulo  provisto  por  su  pareja  y  fecundado  con  semen anónimo (Bacin y Gemetro, 2011). 

Weston  (2003)  ha  demostrado  en  su  estudio  cómo  las  “familias  homosexuales”  reivindican sexualidades no procreadoras y permiten disociar el engendramiento de la filiación y rechazar la diferencia sexual como base de todas las organizaciones familiares. A su vez, destacamos que si 

5 Algunas de estas combinaciones son: “una madre y un padre, dos madres y dos padres, dos madres y un padre o dos padres  y  una  madre.  Estas  parejas  reproductivas  suelen  buscar  un  embarazo  a  través  de  técnicas  de  reproducción asistida con o sin ayuda profesional” (Bacin y Gemetro, 2011:3). 6 Entendemos  las  NTR  como  el  “conjunto  de  técnicas  que  desde  el  campo  interdisciplinario  de  la  medicina terapéutica o de intervención y la medicina experimental, se proponen como una respuesta, más o menos efectiva en términos de sus resultados, a la ausencia de hijos no voluntaria de individuos o parejas” (Ariza, 2007:257). bien “la aceptación de la homosexualidad (como la de la anticoncepción y la del aborto) supone la legitimidad de la disociación entre sexo y procreación” (Pecheny, 2002 en Schwarz, 2008:2); esta  separación  es  un  proceso  que  comenzó  hace  un  tiempo,  y  admite  una  serie  de transformaciones;  algunas  de  las  cuales  se  profundizan  a  partir  de  la  existencia  de  nuevas tecnologías en el campo de la medicina reproductiva. 

La  experiencia  de  la  maternidad  para  estas  parejas  usuarias  de  las  NTR  implica  profundas transformaciones  en  los  valores,  creencias  y  representaciones  tradicionales  y  comúnmente aceptadas  acerca  del  ideal  maternal.  Una  de  ellas,  como  dijimos,  es  esta  separación  entre sexualidad y reproducción, la disociación entre la concepción y la filiación, la filiación biológica y los vínculos afectivos, poniendo en cuestión significados habitualmente otorgados a conceptos como familia, pareja, maternidad, paternidad, hijo/a, entre otros (Tubert, 1991). Y en relación con estos  cambios,  nos  preguntamos  si  existe  una  vinculación  entre  la  importancia  otorgada  a  las NTR  en  la  sociedad  actual  y  la  consolidación  del  ideal  maternal  (mujer  =  madre)  como realización plena de las mujeres; y en ese caso, nos interrogamos también acerca de la situación de  las  mujeres  lesbianas  que  acceden  a  dichos  tratamientos,  donde  la  maternidad  puede  ser buscada como una reivindicación de su “condición de mujer” y su derecho a ser madre, como una transgresión al ideal de madre heterosexual o como deseo/realización personal. En este sentido, las NTR ponen en cuestión la idea de “la biología es destino”, ya que en el caso de las parejas lesbianas, más allá de la imposibilidad reproductiva de su práctica sexual, pueden llevar adelante su  proyecto  parental,  a  partir  por  ejemplo,  de  la  donación  de  óvulos  por  parte  de  una  de  las mujeres de la pareja, transformándose una de ellas en la madre biológica y la otra en la madre genética.  Lo  que  se  vuelve  interesante  en  este  escenario  de  nuevas  posibilidades  legislativas  y técnicas, es que “la comaternidad llevada a cabo mediante las tecnologías reproductivas implica el reconocimiento de la naturaleza social del proceso reproductivo” (Bacin y Gemetro, 2011:9). Además ello produce, como veíamos, cambios, rupturas y algunas continuidades en las relaciones de  parentesco  y  en  la  manera  de  experimentar  las  maternidades  y  las  nuevas  configuraciones familiares;  escenario  en  el  que  las  legislaciones  que  regulan  dichas  configuraciones  ocupan  un lugar fundamental. 




Los (no) derechos de las familias comaternales 

Los cambios y transformaciones en los arreglos familiares y su reconocimiento cultural y legal no se  dan  de  un  momento  a  otro,  sino  que  son  resultado  de  años  de  luchas,  demandas  y reivindicaciones de los distintos activismos LGTBIQ. 

En  principio,  las  familias  de  los  sujetos  LGTBIQ  han  sido  “toleradas”,  siempre  y  cuando  sus lazos  familiares  y  socio-afectivos  sean  mantenidos  en  la  ilegalidad  e  invisibilidad.  Ante  esta situación,  dichos  movimientos  han  trazado  el  camino  hacia  la  visibilización  y  la autodeterminación política, social y cultural; la cual ha sido uno de los principales reclamos. 

Si bien, podemos decir que la sanción de un conjunto de leyes en los últimos años ha logrado ir atenuado  la  “heterosexualidad obligatoria”  (Rich,  1986);  ello  no  elimina  el  registro de  ciertas heteronormatividades.  La  presencia  de  las  mismas  fue,  en  buena  medida,  clara  al  analizar  las posturas  surgidas  al  calor  del  debate  de  la  Ley  de  Matrimonio  Igualitario.  La  principal  disputa entre  los  que  defendían  la  institución  de  la  familia  basada  en  la  heterosexualidad  (con  fines reproductivos)  y  los  que  ponían  en  cuestionamiento  esta  forma  de  pensar  las  familias,  dando cuenta de la multiplicidad y heterogeneidad de dicha institución, era el tema de los hijos/as. Es decir, los opositores a la sanción de la ley hacían hincapié en la preocupación por la crianza de los  niños/as  a  cargo  de  una  pareja  gay  o  lésbica,  debido  a  la  “posible”  discriminación  que pudieran  sufrir  estos  niños/as  y/o  la  incapacidad  de  los  padres  y  madres  en  dicho  proceso  de crianza.  A  ello  se  refiere  Patricia  Schwarz  (2008)  cuando  analiza  el  caso  de  madres  lesbianas, para  las  cuales  pareciera  que,  si  bien  en  su  condición  de  “mujeres”  estarían capacitadas socialmente para ejercer la maternidad, su orientación sexual las excluiría de la misma. La autora destaca  cómo  “esta  concepción  está  marcada  por  los  estereotipos  sociales  sobre  la homosexualidad que suponen que la orientación sexual de las madres influirá en las elecciones sexuales  del  niño,  que  éste  tendrá  una  identidad  sexual  poco  clara  o  impropia  o  que estigmatizarán al niño en la escuela o en sus relaciones” (Schwarz, 2008:1). 

Ahora bien, podemos pensar que en el marco de sanción de la Ley de Matrimonio Igualitario y actual reforma del código civil, se estaría avanzando en la aceptación  y el respeto a las parejas homosexuales  y  sus  proyectos  parentales,  contribuyendo  de  a  poco  a  una  ampliación  de  sus derechos  y  un  mayor  reconocimiento  y  protección  a  la  diversidad  familiar;  pero  no  podemos negar el enorme peso y control que ejerce todavía la heterosexualidad obligatoria y la normativa asociada a la ética maternal en nuestras prácticas y representaciones sociales. 

En  relación  a  la  Ley  de  Matrimonio  Igualitario  (N°  26618/2010)  y  la  Ley  de  Fertilización Asistida  de  la  provincia  de  Buenos  Aires  (N°14208/2010),  se  sitúan  nuestros  mayores interrogantes, porque las mismas regulan las prácticas conyugales  y de filiación de las familias comaternales  (en  el  caso  de  las  parejas  que  recurren  a  los  tratamientos  con  NTR),  sujetas  de estudio de este trabajo. 

Si bien estas leyes reconocen los derechos y sexualidades de los sujetos, sus parejas y familias, consideramos necesario reflexionar sobre el alcance de las mismas; ya que por un lado, habilitan prácticas y sentidos, y por el otro, los obturan. 

Con respeto al matrimonio, los diversos movimientos gay-lésbicos han reclamado por el derecho al mismo desde la década del 90; sin embargo, no hay que olvidar que también es una institución compleja.  Como  sostiene  Renata  Hiller  (2012),  “en  él  se  articulan  expectativas,  derechos, imaginarios,  respetabilidad  social  (…)  interviene  en  la  distribución  de  bienes  materiales  y simbólicos, atravesando la condición ciudadana. También establece un lazo particular, el vínculo conyugal,  y  contribuye  a  sexualizar  de  manera  jerárquica  a  las  personas”  (2012:89).  En  este sentido, coincido con la autora en que “los procesos de reconocimiento legal de las parejas gay-lésbicas en nuestro país y en otras latitudes (…) difícilmente podrán ser comprendidos si no es contemplado de modo más general los vínculos entre Estado, ciudadanía y matrimonio” (Hiller, 2012:90).  

La  Ley  de  Matrimonio  Igualitario  colabora  con  la  incipiente  inclusión  de  las  personas homosexuales dentro del grupo de los seres legítimos, a pesar de que sigue implicando algún tipo de exclusión. La normativa heterosexual aún tiene fuerza hegemónica, demostración de ello es la controversia generada por todas aquellas prácticas sexuales no reproductivas, no heterosexuales. No obstante, no podemos negar cómo a partir de su sanción las parejas casadas y sus hijos e hijas matrimoniales acceden a derechos de herencia, previsiones sociales, cobertura médica y deberes de manutención  para los niños  y niñas” (Bacin  y Gemetro, 2011:7). Aunque nos preguntamos: ¿por  qué  es  necesario  casarse  para  gozar  de  estos  derechos?,  si  en  el  caso  de  una  pareja heterosexual con hijos/as, el hecho de que no haya contraído matrimonio no la priva de muchos de  estos  derechos.  Además,  para  las  parejas  lésbicas  con  hijos/as  casarse  se  transforma  en  un requisito casi “obligatorio” (con excepción de los casos que deciden judicializarse) si se trata del reconocimiento de ambas mujeres como madres. A pesar de las equidades logradas a partir de la sanción de esta ley, seguían sin reconocimiento los hijos nacidos antes de la misma. Por ello, “a partir de la sanción del DNU, las madres cuyos hijos e hijas hayan nacido antes del matrimonio igualitario pueden concurrir a los registros civiles a completar las partidas de nacimiento. De esta manera, ambas madres pueden reconocer a sus hijos mediante un trámite administrativo en todo el territorio nacional”; siempre y cuando hayan contraído matrimonio. 

Esta  situación  promete/pretende  resolverse  con  la  pendiente  reforma  del  código  civil,  y  el concepto de voluntad procreacional, a partir del cual no será necesario contraer matrimonio para poder  reconocer  legalmente  a  ambas  madres.  Dicho  concepto  “indica  que  los  lazos  familiares pueden estar constituidos no solamente como  se entendía antes, es decir, biológicamente o por adopción,  sino  por  la  voluntad  de  conformar  una  familia  sin  la  necesidad  de  que  los  datos genéticos de quienes conforman esa familia estén presentes en la descendencia. El artículo 561 de este  proyecto  de  reforma  establece  que  “los  hijos  nacidos  de  una  mujer  por  las  técnicas  de reproducción  humana  asistida  son  también  hijos  del  hombre  o  de  la  mujer  que  ha  prestado  su consentimiento  previo,  informado  y  libre  en  los  términos  del  artículo  anterior,  debidamente inscripto  en  el  Registro  del  Estado  Civil  y  Capacidad  de  las  Personas,  con  independencia  de quién haya aportado los gametos” (Página 12, 8 de junio de 2012). Esta concepción ampliaría el reconocimiento  de  la  mater-paternidad  social,  es  decir,  resolvería  -en  el  caso  de  las  familias comaternales-                                               7 la  situación  legal  de  la  madre  “no  biológica”,  ya  que  hasta  el  momento  sólo  es reconocida legalmente la madre “gestante” (con excepción de las parejas casadas).

En este escenario, si bien coincidimos con autores como Mario Pecheny, Rafael de la Dehesa y colaboradores  (2010),  quiénes  proponen  “entender  la  aprobación  del  matrimonio  igualitario  en clave de democratización de la sexualidad y las relaciones de género” (2010:7), es cierto que ello no  está  exento  de  ciertas  paradojas  y  contradicciones  ya  que  el  principio  organizador  de  las relaciones sociales y el orden social sigue siendo la heteronormatividad. En este sentido, Judith 

 

7 Hasta el  momento, en el caso de las parejas que no están casadas, esa  “otra  mamá” (Herrera, 2007), es decir, la madre “no biológica” posee otras estrategias para lograr su reconocimiento legal como madre, por ejemplo, con la adopción de su “propio” hijo/a.

Butler (2006) alerta que el pedido de reconocimiento para las uniones no heterosexuales por parte del  Estado  puede  conllevar  prácticas  de  mayor  control  social  y  normalización  a  partir  de  la visibilidad de estas realidades, dejando otras por fuera de dicha norma. 

Lo  mismo  ocurre  con  la  Ley  de  Fertilización  Asistida  de  la  provincia  de  Buenos  Aires 8,  que brinda una definición excluyente y heterosexista de sus usuarios. Su sanción posibilita el acceso a las NTR a partir de las Obras Sociales (estatales y prepagas) y declara la infertilidad como una enfermedad y considera como “pareja estéril” a aquella que tras un año de relaciones habituales sin protección no haya logrado un embarazo. El plan de asistencia gratuito prioriza a las parejas que  nunca  pudieron  concebir  y  excluye  a  aquellas  que  requieran  tratamientos  con  donación  de óvulos  o  de  semen.  Nos  encontramos  así  con  una  discriminación  implícita  a  mujeres  solas  y parejas  lesbianas  que  quieran  acceder  al  tratamiento;  porque  la  dificultad  de  estas  parejas  para concebir  (en  principio)  no  está  relacionada  a  la  infertilidad  sino  a  la  imposibilidad  de reproducción  entre  mujeres.  Por  ello,  es  que  las  parejas  lesbianas  recurren  a  tratamientos  que implican  la  donación  de  semen,  ya  sea  de  donante  conocido  o  anónimo;  condición  que  las excluye de dichas prestaciones. 

Nos encontramos así con el dilema del reconocimiento de los sujetos en los términos de la ley, donde muchas veces se carece de ciertos derechos si no hay una adaptación, una coincidencia con las definiciones que dicha ley establece.  

En el caso de las familias comaternales, en ese reconocimiento (o no) de la ley se juega no sólo la posibilidad de ambas madres de ser reconocidas, con los  derechos de pensión, herencia  y obra social,  a  partir  de  contraer  matrimonio;  sino  también  la  posibilidad  de  concebir  un/a  hijo/a  del modo en que lo deseen. Si la manera de concebir elegida es a partir de un tratamiento con NTR, deberán poder afrontar el costo económico (el cual es muy alto) de dicho tratamiento, ya que la Ley de Fertilización Asistida las excluye de sus prestaciones. Vemos así como muchas veces es la mera existencia de estas legislaciones la que justifica tanto las intervenciones médicas como las judiciales; de aquí se desprende la importancia de reflexionar y tener una mirada más crítica y 

8 Aunque no forme parte de nuestro análisis, es necesario aclarar que finalmente en junio de 2013 se sancionó la ley (N°  26862/2013)  que  incorporó  la  cobertura  de  los  tratamientos  de  la  infertilidad  en  el  Plan  Médico  Obligatorio (PMO), a cargo del sistema público de salud, las entidades de medicina prepaga y las obras sociales, para personas mayores de 18 años y menores con enfermedades que afecten  la capacidad futura de procrear. Además esta ley, a diferencia  de  la  ley  de  provincia  de  Buenos  Aires  (N°  14208/2011),  no  discrimina  por  estado  civil  ni  orientación sexual.

que promueva la apertura de dichos procesos, porque en ellos se juega el reconocimiento de la diversidad sexual y sociocultural de los sujetos y las familias.  

Referencias bibliográficas 

-Ariza, Lucía (2007). “Tecnologías reproductivas en la Argentina contemporánea: la experiencia de  la  infertilidad  en  mujeres  usuarias”.  En  López,  E.  y  Pantelides,  E.  (comp.)  Aportes  a  la investigación  social  en  salud  sexual  y  reproductiva.  Buenos  Aires:  CENEP,  CEDES,  AEPA, UNFPA. 

-Bacin, Gabriela y Gemetro, Florencia (2011). “Definiciones, situaciones, políticas y perspectivas desde  la  comaternidad  en  la  Argentina”.  En  Maffía,  D.  y  Moreno,  A.  (comps.) Ciudadanías  y sexualidades. Debates en torno a experiencias, subjetividades e institucionalidades. Buenos Aires: Feminaria, En prensa. 

-Butler, Judith (2006). “¿El parentesco es siempre de antemano heterosexual?”. En Deshacer el género. Buenos Aires: Paidós.  

-Cadoret,  Anne  (2003).  Padres  como  los  demás.  Homosexualidad  y  parentesco.  Barcelona: Gedisa. 

-Donoso, Silvia (2002). “Epílogo: la familia lésbica”. En Herdt, Gibert  y Koff, Bruce (comps.) Gestión familiar de la homosexualidad. Barcelona: Ballaterra. 

(2012). “La maternidad compartida”. En Revista Barcelona, Metrópolis. Nuevas 

formas de familia. Cuaderno central.  

-Fonseca,  Claudia  (2007).  “Homoparentalidade:  O  ponto  alfa  do  parentesco?”  En  VII  RAM, Desafíos antropológicos. Porto Alegre, Brasil. 23 al 26 de julio de 2007. 

-Foucault, Michel (2009). Historia de la sexualidad. La voluntad de saber. Madrid: Siglo XXI. 

-Herrera, Florencia (2007). “La otra mamá: madres no biológicas en la pareja lésbica”. En Grossi, Miriam; Uziel, Anna Paula  y Mello,  Luiz (orgs.).  Conjugalidades, parentalidades e identidades lésbicas, gays e travestis. Río de Janeiro: Garamond. 

-Hiller,  Renata  (2012).  “Regulaciones  estatales  de  la  conyugalidad.  Apuntes  sobre  Estado, matrimonio  y  heteronormatividad”.  En  Jones,  D.,  Figari,  C.  y  Barrón  López,  S.  (coord.)  La producción  de  la  sexualidad.  Políticas  y  regulaciones  sexuales  en  Argentina.  Buenos  Aires: Biblos. 

-Jelin, Elizabeth (1998). Pan y afectos. La transformación de las familias. Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica. 

-Pecheny, M., De La Dehesa, R., Hiller, R., Meccia, E. (comp.) (2010). Matrimonio Igualitario en la Argentina. Perspectivas sociales, políticas y jurídicas. Buenos Aires: Eudeba. 

-Rich, Adrienne (1986). “Heterosexualidad obligatoria y existencia lesbiana”. En Revista Brujas. Nº 10, 11, 12. Año 4. Asociación de Trabajo y Estudio de la Mujer, pp 1-28. 

-Rubin,  Gayle (1989).  “Reflexionando  sobre  el  sexo:  notas  para  una  teoría  radical  de  la sexualidad”. En Vance, Carole S. (comp.) Placer y peligro. Explorando la sexualidad femenina. Madrid: Ed. Revolución. 

-Schwarz,  Patricia  K.  N.  (2008).  “Las  lesbianas  frente  al  dilema  de  la  maternidad”.  En  M. Pecheny (comp.) Todo sexo es político. Estudios sobre sexualidades en Argentina. pp. 193-214. Buenos Aires: Ed. Zorzal.       

-Tubert, Silvia (1991). Mujeres sin sombra. Maternidad y tecnología. Madrid: Siglo Veintiuno. 

(1996). Figuras de la madre. Madrid: Ediciones Cátedra. -Weston,  Kath  (2003).  Las  familias  que  elegimos.  Lesbianas,  gays  y  parentesco.  Barcelona: Ballaterra. 

-Zambrano, Elizabeth (2006). “Parentalidades ‘impensáveis’: pais/mäis homossexuais, travestis e transexuais”.  En Revista  Horizontes  antropológicos.  Direitos  sexuais.  Año  12,  Nº.  26, Julio/Diciembre.  Publicaçao  do  Programa  de  Pós-Graduaçao  em  Antropologia  Social  da Universidade Federal do Rio Grande Do Sul. Porto Alegre, Brasil. 




I Jornadas de Género y Diversidad Sexual en Trabajo Social 

Facultad de Trabajo Social. Universidad Nacional de La Plata 

24 y 25 de octubre de 2014

 

Título del trabajo: “Familias y homoparentalidad. El ejercicio efectivo de los derechos”.

Autores/as: Mg. Claudio Robles; Lic. Lia de Ieso; Lic. Pamela Rearte.

Contacto: mgclaudiorobles@gmail.com 

Institución: Universidad Nacional de La Matanza

Eje: 8. Familias y diversidades. 

Palabras clave: homoparentalidad, familias, heteronormatividad.  

 

Algunas consideraciones sobre la categoría familia

La representación de la familia como aquella organización conformada por la madre, el padre y los hijos, se corresponde con un modelo homogéneo  y hegemónico de  familia: la familia burguesa (y su principio de autoridad que rige las relaciones familiares), ubicada entre fines del siglo XVIII y la primera mitad del siglo XX. A partir de entonces se han ido sucediendo variados  fenómenos  que  provocaron  transformaciones  más  o  menos  profundas  de  orden económico, político, social, tecnológico, ideológico, filosófico, cultural, etc., las que a su vez produjeron importantes modificaciones en la vida cotidiana y en el aspecto representacional.  

El cambio de la noción de “familia” por el de “organizaciones familiares” intenta evitar el uso de  definiciones  ahistóricas  y  monolíticas  que  pretenden  instalar  como  “natural”  una  única manera de agrupamiento familiar. El  concepto de familia se presenta, entonces, como “una arena  de  disputas  de  distintas  prácticas  y  significados”  (Robaldo,  2011),  en  donde  las familias  homoparentales  plantean  un  desafío  al  modelo  de  heteronormatividad  y  una necesidad de trascender esa norma.  

La  significación  simbólica  e  ideológica  de  la  familia  (Jelin,  2007)  permite  pensar  en  los valores sociales e ideologías que se expresan en las imágenes de la familia “normal” o incluso “natural”.  Como  dirá  esta  autora,  al  naturalizar  a  un  cierto  tipo  de  familia,  otros  tipos  son 

1 estigmatizados  y  pueden  ser  vistos  como  anormales,  subversivos,  o  aun  como  el  mismo diablo. 

Señala  Montaño  (2007)  que,  actualmente,  la  discusión  sobre  familia  se  refiere  a  cambios culturales  muy  importantes,  en  los  que  se  trata  de  redefinir  qué  es  el  matrimonio,  la maternidad,  la  paternidad,  la  filiación,  entre  otras,  poniéndose  en  jaque  todo  el  andamiaje conceptual  y  jurídico  con  que  aún  funciona,  dejándose  de  percibir  a  la  familia  como  una unidad armónica, para dar lugar a una idea que alude a las relaciones de poder.   

Resulta  frecuente  escuchar  que  la  sociedad  atraviesa  un  proceso  de  “crisis  de  la  familia”, perspectiva desde la cual la presencia de otros tipos de organización familiar es percibida en términos  de  disfuncionalidad.  La  emblemática  expresión  “familia  tipo”  remite  a  esa  única modalidad de concebir a la familia en tanto organización heterosexual, intacta, conviviente y conservadora. Aquello que sí muestra un proceso de crisis es el modelo machista y patriarcal de familia, de características autoritarias.  

En  las  palabras  preliminares  de  “La  familia en  desorden”,  Roudinesco  (2003)  se  interroga acerca  de  por  qué  hombres  y  mujeres  homosexuales  manifiestan  el  deseo  de  normalizarse, reivindicando  el  derecho  al  matrimonio,  la  adopción  y  la  procreación  asistida.  La  autora pregunta por qué ese deseo de familia –entonces  impugnada, rechazada y declarada funesta para  la  expansión  del  deseo  y  la  libertad  sexual-,  siendo  que  la  homosexualidad  llegó  a convertirse  en  el  significante  de  un  principio  de  exclusión,  interrogantes  estos  que  también realizan diversos/as investigadores/as.  

Analizar la familia como institución social implica comprender las variaciones que muestra su evolución, las que están determinadas por los permanentes cambios vividos en las sociedades modernas.  La  reapertura  democrática  en  la  Argentina  implicó  un  salto  cualitativo  en  el desarrollo de los estudios sobre la diversidad sexual y en los procesos de visibilización de las minorías sexuales1, así como en el reconocimiento de sus derechos. Colofón de tal proceso ha sido  la  sanción  en  Argentina  de  la  Ley  26.618  de  Matrimonio  Igualitario,  que  permite  el casamiento de personas del mismo sexo 2. 

 

1 Somos concientes del debate generado en torno a la idea de minoría sexual, por lo que nos interesa aclarar que el término no reviste criterios valorativos sino que identifica al conjunto de sexualidades no hegemónicas. 2 Actualmente, el matrimonio entre personas del mismo sexo es legal en Holanda (desde el año 2001), Bélgica (2003),  España  (2005),  Canadá  (2005),  Sudáfrica  (2006),  Noruega  (2009),  Suecia  (2009),  Portugal  (2010), Islandia (2010), Argentina (2010), Dinamarca (2012); Uruguay (2013), Nueva Zelanda (2013) y Francia (2013); 

2 

Sostenemos  junto  a  Castelar  (2010)  que  la  conformación  familiar  por  parte  de  parejas homosexuales no deteriora la institución familiar sino que produce transformaciones en ella, aportando  elementos  que  desnaturalizan  el  vínculo  padre-madre-hijo,  ampliando  las posibilidades de relaciones dentro de esta unidad cultural. Para este autor, la legitimación del matrimonio  homosexual  y  de  la  homoparentalidad  introducen  transformaciones  en  el concepto  tradicional  de  familia,  ya  que  desplaza  el  lugar  hegemónico  que  ocupa  la heterosexualidad y desafía el vínculo naturalizado entre consanguinidad y parentesco. 

Heteronormatividad, heterosexismo y heterosexualidad obligatoria

Al  referirnos  a  la  heteronormatividad  hacemos  alusión  a  la  sobrevaloración  de  la heterosexualidad  y  el  heterosexismo  como  producto  de  la  familia  heterosexual  y  patriarcal, tan  propia  del  capitalismo  (CHA,  2004).  Aludir  a  la  heteronormatividad  es  referir  a  un régimen político que controla los cuerpos, la sexualidad (binomio hombre-mujer), el género, etc. (Rivas, 2007). Categorías como “familia heterosexual” exhiben a nuestro juicio -y muy a pesar de las buenas intenciones de su uso- el totalitarismo de sus aseveraciones, al homologar a todos sus miembros en una misma condición. Lo propio ocurre cuando se alude a la “familia homosexual”  o  “familia  lesbiana”,  como  si  pudiéramos  entender  lo  mismo  al  referirnos  a familia y pareja homosexual.  

El heterocentrismo es la creencia y defensa de que la heterosexualidad es la única forma de orientación  sexual,  o  mejor  dicho  la  matriz  de  la  sexualidad.  El  heterosexismo  es  definido como “sistema  ideológico  que  niega,  menosprecia  y  estigmatiza  cualquier  forma  no heterosexual de conducta, identidad, relación o comunidad” (en Márquez García, 2010: 172).  El  heterosexismo  actúa  a  través  de  un  proceso  doble  de  invisibilidad  y  ataque:  la homosexualidad  permanece  culturalmente  invisible  y  no  pasa  nada,  aunque  se  sepa  que existe;  pero  cuando  las  personas  homosexuales  se  muestran,  entonces  son  atacadas  por  la sociedad (en Márquez García, 2010). 

La  Comunidad  Homosexual  Argentina  (CHA)  convoca  a  desasirnos  de  la  idea  de inmutabilidad de la institución familiar como un instituido cristalizado, comprendiendo que la familia  también  está  sujeta  a  fuerzas  instituyentes  en  un  continuo  devenir  dialéctico  (CHA, 2004).  Y  si  ello  resulta  necesario  es  porque,  como  sostiene  Guerra  (2009) “la 

en  México  DF  (2009)  y  Quintana  Roo  (México)  (2011);  en  Alagoas  (Brasil)  (2012)  y  en  los  estados norteamericanos de New York (2011), Massachusetts (2004), Connecticut (2008), Iowa (2009), Vermont, (2009) New Hampshire (2010), Washington DC (2010), Washington (2012), Maryland (2013), Maine (2013).

3 heteronormatividad  del  patriarcado  conduce  a  la  discriminación  e  inferiorización  tanto  de toda  orientación  sexual  disidente,  como  de  cualquier  identidad  genérica  que  no  respete  la dicotomía varón-mujer –léase: travestis, transexuales, intersexuales, transgéneros, lesbianas, bisexuales, gays-” (2009: 2). 

Una  de  las  autoras  referentes  de  la  temática  de  la  heteronormatividad  es  Adrienne  Rich (1985), quien analiza la heterosexualidad como institución política que debilita a las mujeres y sostiene que la heterosexualidad puede no ser en absoluto una “preferencia”, sino algo que ha tenido que ser impuesto, gestionado, organizado, propagado y mantenido a la fuerza.  

La hipótesis de Rivas (2007)  se centra en que la violencia, la exclusión y la discriminación hacia  las  sexualidades  no  normativizadas  no  corresponden  a  casos  aislados  de  sujetos particulares, sino que constituyen una característica fundante del orden heterocentrado, de la norma heterosexual. Este comportamiento homofóbico no es ajeno al sistema, sino parte del mismo.  

Nuevas parentalidades, homoparentalidad y maternidad lésbica

Abordar  los  nuevos  modos  de  parentalidad  lleva  a  interpelar  los  modelos  tradicionales  de estructuras familiares. Rotemberg (2010) entiende que “padres” son quienes se asumen como tales, y que logran diferenciar al hijo como un ser en el mundo, reconociendo y discriminando sus propios deseos del de su hijo.  

Alizade  (2010)  analiza  estas  nuevas  configuraciones  parentales  como  una  verdadera “revolución  en  los  paradigmas  conceptuales  del  psicoanálisis”  y  anima  a  pensar  a  partir  de ello las nuevas formas de lazos amorosos y parentalidades. A partir de las conceptualizaciones de esta autora pueden pensarse las funciones maternas y paternas más allá de la sexuación de cada  uno,  indistintamente  si  la  ejerce  un hombre  o  una mujer.  Aquí  se  introduce  la  idea  de pensar  la  parentalidad  independientemente  de  la  genitalidad  de  quien  ejerza  dicha  función. Agrega la autora que la función de la familia es una función auxiliar del otro, donde el trabajo psíquico del adulto para conducir a un sujeto a la vida no depende del sexo, sino de la salud psíquica y la intención de amor. Para la autora, los deseos de constituir una familia por fuera de lo que es el marco cultural y social, implica un movimiento de liberación de la parentalidad para  incluirse  en  estos  nuevos  fenómenos  de  inclusión  parental.  Agrega  que  una  adecuada parentalidad se vincula con la salud mental de las personas que ejercen la función parental.  

4 

Fonseca  (2009)  introduce  el  debate  acerca  de  si  las  familias  homoparentales  reproducen  o reflejan  las  pautas  y  normativas  hegemónicas  de  las  familias  tradicionales  o  presentan variaciones en las nuevas configuraciones vinculares y concluye que la homoparentalidad no evidencia  grandes  diferencias  con  las  estructuras  heterosexuales.  En  referencia  a  la maternidad lésbica, el historiador argentino Guido Vespucci (2008) entiende que a posteriori del reclamo de las organizaciones homosexuales requiriendo reconocimiento social, muchos teóricos  interpretaron  esas  demandas  como  una  necesidad  de  someterse  a  la  norma,  a  la estructura  tradicional  de  familia.  En  su  estudio,  Vespucci  arriba  a  la  conclusión  que  las mujeres  homosexuales  otorgan  un  sentido  de  la  maternidad  que  no  se  compadece  con  las formas  típicas  o  hegemónicas,  advirtiendo  en  aquellas  una  capacidad  reflexiva  y  de resignificación de las normas tradicionales. 

Acordamos con Dio Bleichmar (2007), quien destaca que si bien ahora surge la preocupación por la identidad del niño/a en el seno de la homoparentalidad, llevamos siglos de historia de niños  huérfanos,  institucionalizados,  de  padre  desconocido  y  nunca  se  investigó  con anterioridad las características de una identidad a la que podríamos denominar institucional. Es  esta  autora  quien  afirma  que  uno  de  los  requisitos  básicos  para  garantizar  una  futura parentalización es que el hijo haya sido deseado. 

Respecto  de  la  categoría  de  “homoparentalidad”  Martine  Gross  la  define  como “todas  las situaciones  familiares  en  las  cuales  por  lo  menos  un  adulto  que  se  autodefine  como homosexual, es padre o madre de al menos un niño/a” (en Uziel, 2009).  

El concepto de una “familia homosexual” no sólo reducía las características de las familias a la  orientación  sexual  de  los  padres  y  madres,  sino  que  ligaba  su  significado  a  un  término utilizado por la medicina como diagnóstico de una patología que posibilitó la utilización de estigmas  discriminatorios  para  gays  y  lesbianas.  La  “lesboparentalidad”  indicaba  una maternidad  lésbica  sin  indicar  un  proyecto  de  maternidad  compartida,  para  eso  fue  preciso identificar  una  noción  que  priorizara  los  aspectos  que  se  deseaba  visibilizar,  hallando  en  el término  “comaternidad”,  uno  de  los  que  más  se  ajustan  a  los  intereses  de  análisis  en  la Argentina. 

Como  afirman  Bacin  y  Gemetro  (2011),  durante  la  última  década  ha  sido  cada  vez  más notoria la existencia de familias comaternales; es decir compuestas por parejas de mujeres que deciden  llevar  a  cabo  sus  maternidades  juntas,  como  lesbianas.  Las  autoras  relacionan  este 

5 proceso  en  base  a  estudios  que  indican  que  esa  expansión  se  debería  básicamente  a  tres factores: la mayor visibilidad del movimiento de diversidad sexual en general y de lesbianas en particular, una mayor apertura social y un acceso creciente a las tecnologías reproductivas de  las  clases  medias  y  altas. La  “comaternidad”  refiere,  para  estas  autoras,  a  un  concepto político que define las condiciones legales, sociales y culturales en que una pareja de mujeres lleva adelante su maternidad, asumiendo en conjunto la crianza de hijos e hijas. 

Algunos resultados de nuestra investigación

Los resultados de la aplicación del cuestionario a 67 personas no heterosexuales, así como las entrevistas  a  13  personas  gays  y  lesbianas  que  ejercen  la  mater/paternidad,  muestran  una concepción  amplia  de  familia,  que  no  la  restringe  a  la  idea  de  parentesco,  tan  propia  de  la representación social dominante del concepto. Las definiciones ofrecidas se alejan de criterios de  parentesco,  poniendo  énfasis  en  los  vínculos  afectivos,  no  obstante  lo  cual,  aquella  idea amplia  del  concepto  familia  exhibe  algunas  contradicciones  al  suponer  que  los  hijos/as “completan” la familia, lo que presume que su forma previa –sin hijos/as- no lo era tanto. 

La familia es representada en las personas no heterosexuales consultadas, como el espacio del amor,  el  respeto  y  la  contención,  en  consonancia  con  los  resultados  obtenidos –aunque  en distinto  orden  de  prelación-  en  nuestra  anterior  investigación,  cuando  indagamos  con estudiantes  de  Trabajo  Social  cuáles  eran  las  características  sobresalientes  de  los  vínculos familiares.3 Podemos concluir entonces que no se advierten apreciaciones divergentes en las personas gays y lesbianas consultadas respecto a las representaciones de las familias, y que un mismo tipo de aspiraciones recorren las expectativas de lo que se espera que ellas  sean. No obstante, advertimos  un  mayor  peso  asignado  por  personas  gays  y  lesbianas  al  respeto,  que pasa  a  ocupar  el  segundo  lugar  en  el  orden  de  prioridad.  El  respeto  como  característica identificatoria  de  las  organizaciones  familiares  muestra  un  signo  distintivo  en  los  hogares homoparentales,  cuestión  que  estimamos  íntimamente  relacionada  con  las  trayectorias personales de gays, lesbianas y personas trans, en quienes ese derecho ha sido vulnerado.  

El amor familiar aparece, una vez más, como el elemento central de los procesos familiares. Observamos  un  mecanismo  de  idealización  del  amor,  donde  las  acciones  de  protección  y cuidado se suponen ininterrumpidas. La institución familia es representada en ocasiones como 

 

3 PROINCE A 137 “Representaciones sociales del concepto familia en estudiantes de Trabajo Social”. 2011.

6 el centro de la organización vital del ser humano, pesando sobre ella múltiples exigencias. Las observaciones realizadas hasta aquí, permiten inferir que hogares hetero u homoparentales no muestran diferencias sustantivas respecto a este tipo de aspiraciones. 

Hemos  podido  advertir  en  las  personas  consultadas  un  apoyo  masivo  al  matrimonio  como base de la organización familiar, toda vez que apenas un 18 % le asigna ninguna, baja o muy baja importancia. En consecuencia, el interés por la institución del matrimonio lejos está de no  interesar a  gays  y  lesbianas,  aunque  en  consonancia con  otro  estudio  realizado  sólo  con mujeres lesbianas (Bacin y Gemetro, 2011), los motivos para contraer matrimonio resulten, en su  amplia  mayoría,  de  orden  legal  para  la  protección  de  los  derechos-,  antes  que  de  orden cultural, afectivo o ideológico. 

Los  datos  relevados  en  referencia  a  la  cantidad  de  personas  consultadas  que  son  padres  o madres  muestran  que  en  el  85  %  de  los  casos,  los/as  consultados/as  no  tienen  hijos/as  y quienes sí los tienen son mujeres en el 80% del total –las estadísticas a nivel nacional marcan una diferencia más abrumadora toda vez que un ínfimo 2,5 % de quienes se identifican como gays  son  padres.  El  97  %  de  las  personas  no  heterosexuales  consultadas  cree  que  gays  y lesbianas  están  en  condiciones  de  ser  padres  y/o  madres,  mientras  que  no  existe  ninguna opinión de desacuerdo. Sin embargo, los resultados obtenidos muestran que al mismo tiempo que se opina que cualquier adulto está en condiciones de asumir procesos de crianza, se cree relevante la presencia del rol materno o paterno, cuestión que daría cuenta de la conformación de una idea arraigada y más conservadora respecto de los procesos de crianza, incluso entre grupos de gays y lesbianas. 

Ha  llamado  nuestra  atención  el  binarismo  masculino-femenino  al  que  también  apelan  las personas no heterosexuales cuando se les indaga su pertenencia de género. Ya no parece ser suficiente pasar del concepto sexo a la categoría género, sino que es necesario hacer alusión a las feminidades y las masculinidades, que no se agotan sin duda en las categorías “masculino” y “femenino”, a las que tampoco -al parecer- gays  y lesbianas renuncian. Será preciso abrir nuevas  indagaciones  que  permitan  conocer  las  razones  por  las  cuales  los  y  las  sujetos  con sexualidades  no  hegemónicas  apelan  a estas  identificaciones,  poco cercanas a  sus universos cotidianos, donde lo masculino y lo femenino resultan en sí mismo un prisma de diversidad. 

Ser gay o ser lesbiana representan asunciones identitarias que no se dan a conocer del mismo modo  en los  diferentes ámbitos  de  la  cotidianidad.  En  efecto,  del  relevamiento  realizado  es 

7 posible  concluir  que  la  visibilización  de  la  diversidad  es  casi  total  entre  los  amigos;  muy visible  en  las  familias  y  disminuye  sensiblemente en  el    espacio laboral,  donde  la  mitad  de los/as  consultados  no  informa  su  orientación  sexual.  Concluimos  entonces  que  subsisten serias dificultades en materia de discriminación laboral para las personas no heterosexuales.  

Del 82 % que se identifica con alguna categoría referida a la orientación sexual, se advierte una  clara  distinción  entre  varones  y  mujeres.  Entre  quienes  no  se  identifican  con  ninguna categoría referida a la orientación sexual, las mujeres duplican a los varones. Queda por saber si  esa  marcada  diferencia  obedece  a  la  necesidad  de  las  mujeres  no  heterosexuales  de desprenderse  de  categorías  uniformes  o  si  se  vincula  con  una  menor  visibilización  y politización de su orientación sexual, que aparecería más acentuada en los varones gays.  

Las  personas  consultadas  sostienen  que  existen  obstáculos  y  facilitadores  para  la consolidación y visibilización de los hogares homoparentales en una similar y alta proporción. Los  principales  obstáculos  identificados  son  la  discriminación,  la  homofobia,  los  prejuicios sociales y la intolerancia, mientras que los principales facilitadores aparecen concentrados en las  políticas  del  Estado  Nacional  en  materia  de  derechos  para  el  colectivo  LGTTTBIQ. También  en  nuestras  entrevistas  hemos  relevado  una  masiva  aprobación  a  esas  políticas públicas, independientemente de la adscripción partidaria de cada sujeto.  

Algunas experiencias vividas en la familia de origen configuran elementos facilitadores de los procesos ulteriores que los y las sujetos habrán de resolver al conformar sus propios grupos familiares.  En  tal  sentido,  la  mayor  plasticidad  de  las  familias  respecto  de  la  diversidad sexual, operaría favorablemente en la adultez de los y las sujetos, configurando experiencias que habilitan la diferencia y promueven procesos de inclusión psicosocial. La mayor apertura, en  general,  de  la  familia  de  origen  es  una  situación  considerada  como  facilitadora  de  los procesos  de  diversidad  sexual.  No  obstante,  se  observa  que  la  decisión  de  unirse  en matrimonio y, mucho más, la llegada de los hijos/as, es registrada como un punto de inflexión en  el  fortalecimiento  de  la  relación  que  gays  y  lesbianas  mantienen  con  sus  respectivas familias  de  origen.  En  referencia  a  las  dinámicas  que  estas  organizaciones  familiares mantienen  con  sus  respectivas  familias  de  origen,  podemos  advertir  que  la  mayoría  de  las personas entrevistadas otorgan un importante lugar a la familia extensa en la crianza de los/as hijos/as  y  en  ello  tampoco  parecen  existir  diferencias  significativas  respecto  de  las  familias heteroparentales. 

8 

Para concluir

No  es aceptable  que  las  categorías  “familia  gay”,  “familia lésbica”  o “familia  homosexual” deban  ser  utilizadas  para  identificar  a  los  hogares  conformados  por  una  pareja  del  mismo sexo. No existe una familia heterosexual, como tampoco una familia gay, a excepción de que todos/as  sus  integrantes  compartan  la  misma  orientación  sexual.  Homologar  la  orientación sexual  de  la  pareja  a  la  noción  de  familia  representa  un  equívoco  inadmisible  que  oculta criterios  de  exclusión  y  estigmatización  social.  Tampoco  la  categoría  homoparentalidad resultaría  suficiente  para  identificar  las  parentalidades  no  hegemónicas,  puesto  que  ello  no agota la multiplicidad de formas en que la parentalidad puede ser ejercida. Es preciso instalar la  noción  de diversidad  familiar,  de  manera  de  incluir  en  ese  concepto  otras  figuras  y modalidades de ejercicio parental, tal el caso de madres o padres trans, o personas travestis, u hogares multiparentales, entre otros, que permanecen invisibilizados y sutilmente condenados al silencio y la exclusión. 

Es  posible  advertir  que  aquello  que  resulta  diverso  está  más  directamente  vinculado  a  la estructura familiar y no tanto a su dinámica. Lo que caracteriza la diferencia es, básicamente, quiénes componen esa estructura parental: dos hombres, dos mujeres, una mujer trans, etc. La dinámica  de  las  relaciones  familiares –aunque  con  algunas  peculiaridades  en  el  caso  de  los hogares homoparentales- no difiere notablemente de los hogares heteroparentales. Una misma base de características afectivas atraviesa a ambos tipos de familia, sin apreciarse diferencias notorias respecto de las funciones básicas de todo agrupamiento familiar, esto es las tareas de cuidado y socialización primaria. En mérito de estas observaciones y en consonancia con los estudios  científicos,  sostenemos  que  no  es  la  estructura  familiar  aquello  que  incide  en  el desarrollo de niños y niñas, sino la dinámica que se produce en torno de las relaciones entre padres/madres e hijos/as.  

En alusión al apoyo de las familias de origen en las parejas homosexuales, la mayoría de los estudios –incluyendo el nuestro- encuentran que la vida en estas familias y los apoyos de que gozan  son  bastante  similares  a  los  identificados  en  hogares  heteroparentales.  Nuestra investigación  no  permite  confirmar  que  exista  un  debilitamiento  en  las  redes  de  apoyo familiar dentro de los hogares homoparentales. Estimamos que probablemente ello obedezca a la  celeridad  de  los  cambios  societarios,  que  contribuyen  a  propiciar  modificaciones  en  las 

 

9 dinámicas familiares en breves períodos de tiempo, tendiendo hacia procesos de aceptación de la diversidad sexual. 

El ejercicio de la maternidad/paternidad en personas gays y lesbianas opera en ocasiones en los  y  las  sujetos  como  un  nuevo  modo  de  autoafirmación  identitaria,  mecanismo  que  se produce en una triple dirección: hacia sí, hacia el hijo o hija y hacia el contexto.  Nombrar la situación, autoafirmarse y elaborar con el hijo/a y para sí mismo la construcción del vínculo parental es un paso importante en la asunción, ejercicio y visibilización de dicho vínculo y de afirmación de la diversidad sexual.  

En el caso de las mujeres lesbianas, el deseo de ser madres es planteado en ocasiones como necesidad vital y en otras, como una decisión o como necesidad natural de orden biológico, o como un derecho. Sea como fuera, aquella aparente contradicción en la categoría maternidad lesbiana no es tal, pudiendo observarse muchas veces la preexistencia del deseo de hijo/a a la formación de la pareja. En ocasiones la idea de ser padres se contrapone con la asunción de la homosexualidad, como si ambos hechos no pudieran coexistir. Estimamos que opera en ese proceso  la  incidencia  de  la  cultura  y  de  las  representaciones  sociales  del  lesbianismo  y  la homosexualidad, en  tanto  alternativas  sexuales  que  se  presentan como incompatibles  con  el ejercicio de la maternidad/paternidad.  

Aquello que sí queda definitivamente establecido es la diferencia entre paternidad/maternidad biológica, social, legal y genética. No obstante y desde nuestra perspectiva, entendemos que la noción de paternidad/maternidad implica sobre toda otra presunción, la puesta en ejercicio de una función, sin perjuicio de la disonancia que ello implique con lo biológico o genético. 

No cabe duda de que las normas jurídicas que han regulado el matrimonio entre personas del mismo sexo, la identidad de género, la fertilización asistida y la inscripción de hijos/as entre dos mujeres adquieren centralidad en los procesos de fortalecimiento subjetivo, al tiempo que representan  procesos  de  igualdad  ante  la  ley,  tan  caros  al  ordenamiento  constitucional argentino.  Es  unánime  el  reconocimiento  de  estas  medidas  por  parte  de  nuestros/as consultados y entrevistados, al tiempo que marcan un claro posicionamiento del Estado frente a la temática de la diversidad familiar.    

Hemos podido observar la presencia de criterios de equidad en las parejas de gays y lesbianas respecto a la elección del apellido que llevarán sus hijos/as –criterios que también rigen, en la 

10 administración  de  los  recursos  económicos,  o  la  distribución  de  las  tareas  hogareñas  desde criterios de mayor horizontalidad, no sexistas o de prototipos de género-. Es habitual que en estas  parejas  se  tenga  consideración  a  la  mujer  no  gestante,  en  tanto  mecanismo compensatorio;  o  se  propicie  el  apellido  de  la  madre  gestante  como  reconocimiento  a  su embarazo –“a  poner el  cuerpo”-.  Sea  una  u  otra  la  decisión,  ella  es  fruto  de  un  proceso  de reflexión  y  negociación,  mecanismo  que  entendemos  no  opera  en  los  nacimientos  de  la mayoría  de  las  parejas  heterosexuales,  donde  está  naturalizado  que  el  niño/a  llevará  el apellido paterno.  

Nuestras indagaciones nos permiten concluir que los hogares homoparentales estudiados no representan una adaptación directa y acrítica del modelo patriarcal hegemónico. En tal sentido no existen elementos suficientes para sostener, sin más, que sus prácticas representan un giro normalizador,  una instancia  de  asimilacionismo  y  conservadurismo.  Tampoco constituyen – independientemente  de  algunas  características  innovadoras-  una  modalidad  diametralmente opuesta  a  las  organizaciones  familiares  conocidas  hasta  el  momento.  En  esta  dirección, Libson  (2011)  plantea  que  las  posiciones  de  las  personas  por  ella  entrevistadas  no  reflejan sólo posturas  disruptivas  o sólo reproductoras  de  los  modelos  de  hegemonía  heterosexual, como  si  ambas  evidenciaran  posturas  irreconciliables.  Por  el  contrario,  sostiene  que  las dinámicas familiares ponen en juego reglas de parentesco que son disruptivas y reproductoras, a la vez. 

Como trabajadoras/es sociales, docentes e investigadoras/es, nuestro interés radica en situar la presencia de los hogares homoparentales en tanto configuraciones familiares que interpelan la institución  familia  y  generan  un  nuevo  estado  de  institucionalidad  en  el  tema.  Estas organizaciones familiares imponen la urgencia de revisar las categorías conceptuales y marcos teóricos  desde  los  cuales  las  familias  son  pensadas.  Ello,  en  el  contexto  actual  de transformaciones legales, psicosociales y culturales que atraviesan la institución familia.  

Una  suerte  de  familia  inesperada  surge  entre  nuestros/as  consultantes,  generando  en ocasiones, eventuales incomodidades en los/as profesionales, que urgen ser problematizadas y elucidadas.  Toda  una  estructura  de  aspectos  epistemológicos,  políticos,  teóricos  y  éticos  se despliegan  en  este  contexto  desafiante,  que  exponen  al  Trabajo  Social  a  la  maravillosa oportunidad  de  revalidar  su  compromiso  con  los  derechos  humanos  y  el  ejercicio  de  la ciudadanía, constituyéndose éste como un objetivo ético-político.  

11 

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

 ALIZADE,  Mariam  (2010).  La  liberación  de  la  parentalidad  en  el  siglo  XXI.  Revista 

Imago      Agenda     Nº     140.      junio     de      2010.      Disponible      en: 

http://www.imagoagenda.com/uploads/pdfs/imagoagenda_140.pdf 

 BACÍN,  Gabriela  y  GEMETRO,  Florencia  (2011).  “Comaternidad:  experiencias, 

autodefiniciones  y  derechos”.  En:  FELITTI,  Karina  (comp). Madre  no  hay  una  sola. Experiencias de maternidad en la Argentina. Buenos Aires: Ediciones Ciccus.  

 CASTELAR,  Andrés  Felipe  (2010). “Familia  y  homoparentalidad:  una  revisión  del 

tema”.  En  CS,  N°  5.  Enero  2010.  Disponible  en  Biblioteca  Digital.  Universidad  Icesi, Colombia. http://hdl.handle.net/10906/4629. 

 COMUNIDAD  HOMOSEXUAL  ARGENTINA  (2004).  Dpto.  Académico  de 

Investigación  y Docencia. Área Salud. “Adopción. Proyecto de  Ley  Nacional de Unión Civil”. En: Adopción. La caída de un prejuicio. Buenos Aires: Ediciones del Puerto. 

 DIO  BLEICHMAR,  Emilce  (2007)  “La  construcción  de  la  identidad  del  menor  en  la 

familia homoparental”. En: ROTENBERG, Eva  y  AGREST WAINER, Beatriz (comp.) Homoparentalidades. Nuevas familias. Buenos Aires: Lugar Editorial.  

 FONSECA,  Claudia  (2009).  “Homoparentalidade:  novas  luzes  sobre  o  parentesco”. 

Revista Estudos Feministas. Volumen 16. 

 GUERRA,  Luciana  (2009).  “Familia  y  heteronormatividad”. Revista  Argentina  de 

Estudios  de  Juventud.  Vol.  I.  Nº  1.  Observatorio  de  Jóvenes,  Comunicación  y  Medios. Facultad  de  Periodismo  y  Comunicación  Social-UNLP.  Disponible  en: http://www.perio.unlp.edu.ar/revistadejuventud/sites/perio.unlp.edu.ar.revistadejuventud/ files/f amilia_y_heteronormatividad.pdf  

 JELIN,   Elizabeth (2007) “Las  familias  latinoamericanas  en  el  marco  de  las 

transformaciones  globales”.  En  ARRIAGADA,  Irma  (coord.). Familias  y  políticas públicas  en  América  Latina:  una  historia  de  desencuentros.  Comisión  Económica  para América Latina y el Caribe (CEPAL), Santiago de Chile, octubre de 2007. 

 LIBSON,  Micaela  (2011). Familias  y  diversidad  sexual.  Las  parentalidades  gays  y 

lesbianas en Buenos Aires. Tesis doctoral. Fac. de Ciencias Sociales, UBA. 

 MÁRQUEZ  GARCÍA,  Begoña  (2010). “Discurso  experto  y  acción  social:  la 

construcción  de  la  homoparentalidad  como  asunto  político”. Documentos  de  Trabajo Social  Nº  48.  ISSN  1133-6552/ISSN  Electrónico  2173-8246.  Disponible  en: 

http://www.trabajosocialmalaga.org/archivos/revista_dts/48_08.pdf. 

12 

 MONTAÑO,  Sonia  (2007).  “El  sueño  de  las  mujeres:  democracia  en  la  familia”.  En 

ARRIAGADA,  Irma  (coord). Familias  y  políticas  públicas  en  América  Latina:  una historia  de  desencuentros.  Comisión  Económica  para  América  Latina  y  el  Caribe (CEPAL), Santiago de Chile. 

 RICH,  Adrienne  (1985).  “Heterosexualidad  obligatoria  y  existencia  lesbiana”.  Revista 

Nosotras  que  nos  queremos  tanto.  Colectivo  de  Lesbianas  Feministas  de  Madrid,  Nº  3, noviembre              de              1985.              Disponible              en: 

http://www.raco.cat/index.php/duoda/article/viewFile/62008/90505 

 RIVAS,  Felipe  (2007).  “Nuestro  orden  sexual:  heterosexualidad,  homofobia  y 

heteronormatividad”. Disponible en: http://www.lasotrasfamilias.cl/articulos/7jun07.htm  

 ROBALDO,  Marcelo  (2011).  “La  homoparentalidad  en  la  deconstrucción  y 

reconstrucción de familia. Aportes para la discusión”. Revista Punto Género Nº 1. Abril de 2011. Disponible en: 

http://www.revistas.uchile.cl/index.php/RPG/article/viewFile/16859/17559 

 ROTENBERG, Eva (2010). “Nuevos modos de parentalidad: padres del mismo sexo”. En 

Revista     Imago     Agenda    Nº    140.    Junio    de    2010.    Disponible     en: http://www.imagoagenda.com/uploads/pdfs/imagoagenda_140.pdf 

 ROUDINESCO,  Elisabeth  (2003). La  familia  en  desorden.  Buenos  Aires:  Fondo  de 

Cultura Económica de Argentina.    

 UZIEL, Anna (2009). “Sexualidades y formación familiar en Brasil contemporáneo”. III 

SEMINARIO Internacional sobre familias. Las familias: el reto de la diversidad. Univ. de Caldas. Disponible en:

http://www.ucaldas.edu.co/docs/seminario_familia/Texto_final_Anna_PAULA_ESPAN

OL_27_abril.pdf 

 VESPUCCI, Guido (2008). “Más allá de la normalización. Reflexividad y negociación en 

casos  de  madres  lesbianas”. Seminario  Fazendo  Gênero  8  -  Corpo,  Violência  e  Poder, Florianópolis, de 25 a 28 de agosto de 2008.

 

13 

Título: “Identidad de género. Comparación crítica entre la ley española y la ley argentina” Autoras: CANO, Julieta Evangelina (1) y YACOVINO, María Laura (2) (1) Abogada, Becaria del Instituto de Cultura Jurídica, UNLP – (2) Psicóloga del Equipo Técnico de la Dirección de Políticas de Género y Violencia Familiar, Tigre. 

Eje Temático: 1 Legislación y políticas públicas en géneros y diversidad sexual 

Correos electrónicos: cano.julieta@gmail.com laurayacovino@gmail.com  Palabras claves: identidad de género – legislación española – legislación argentina 

 

Identidad de género. Comparación crítica entre la ley española y la ley argentina

Por Julieta Evangelina Cano y María Laura Yacovino

I.   Introducción 

La presente ponencia tiene como objetivo analizar crítica y comparativamente la legislación española y argentina  sobre  identidad  de  género.  La  ley  3/2007  española  fue  precursora  en  la  capacidad  de modificación  de  la  asignación  registral  del  sexo  y  el  nombre  propio  sin  mediar  como  condición  la operación  de  reasignación  sexual,  para  garantizar  el  libre  desarrollo  de  la  personalidad  de  quien  lo solicitare. La legislación fue sustentada en el derecho humano a la dignidad. La ley argentina Nº 26.743 parte  de  un  supuesto  distinto:  el  derecho  humano  a  la  identidad,  y  la  idea  de  la  misma  como  una construcción social. Autoriza a la modificación registral con sólo la demanda basada en la identidad de género autopercibida. Deroga así el inciso 4º del artículo 19 de la ley 17.132 de 1967 que disponía que los médicos  estaban  obligados  a  “no  llevar  a  cabo  intervenciones  quirúrgicas  que  modifiquen  el  sexo  del enfermo, salvo que sean efectuadas con posterioridad a una autorización judicial”.

Entre  ambas  legislaciones  hay  una  diferencia  sustancial  de  la  manera  de  abordar  al  sujetx 

destinatarix de la ley.  En la legislación española subyace la patologización de la personalidad trans ya que la posibilidad del cambio, queda en manos del discurso médico que debe enunciar que esa persona padece “disforia  de  género”.  Desde  esta  cosmovisión,  la  condición  de  posibilidad  de  las  personas  trans  está definida por la desviación. 

La  legislación  argentina  es  clara  cuando  establece  que  no  exige  ningún  tipo  de  intervención médica, ni ningún diagnóstico para que el cambio registral opere, sólo la demanda de quien siente que le corresponde otra identidad de género. Garantiza a su vez el cambio registral en todos los documentos que acrediten identidad y el acceso a la salud integral, incluido tratamientos hormonales y quirúrgicos sin que medie  una  autorización  judicial.  En  base  a  esto,  sostenemos  que  la  ley  Argentina  despatologiza, desjudicializa y desestigmatiza las identidades trans. 

Nuestra  intención  es  evidenciar  cómo  los  Estados,  a  través  de  sus  leyes,  responden  de  manera diferente  a  las  necesidades  de  la  población trans,  y  también  reflejan  de  alguna  manera  el  estado  de discusión  social  sobre  la  temática  en  particular.  Para  ello  recuperamos  los  debates  en  el  Congreso argentino,  previo  al  dictado  de  la  ley,  y  así  rescatar  los  discursos  de  quienes  nos  representan  en  el gobierno. 

Las preguntas que intentamos respondernos es: ¿qué discurso subyace en torno a la promulgación de una ley de estas características? ¿Cómo entiende a la identidad cada legislación? ¿Puede la sanción de una ley cambiar las vidas de las personas? ¿Cuáles son los puntos críticos de la ley argentina? ¿Se puede ir incluso  más  allá  de  una  legislación  que  da  respuesta  al  derecho  a  la  identidad  de  las  personas trans resolviendo el conflicto en términos binarios?

II. Discurso biomédico

Para  aproximarnos  a  los  que  hoy  se  denomina trans  y  visibilizar  los  puntos  de  resistencia,  nos  parece necesario  hacer  una  pequeña  reseña  de  su  historia  reciente. Las  personas trans  han  formado  parte  de distintas culturas a lo largo de la historia. En cada momento histórico, se la significó de distintas maneras. Sólo recientemente la ciencia médica 1, ha empezado a ocuparse de ella, y la ha definido como un trastorno de la identidad de género (Giberti, 2003).   

En 1980, la Asociación de Psiquiatría Norteamericana (APA)  publica el DSM-III 2 donde aparece 

el entonces llamado transexualismo como un diagnóstico biomédico, sobre una “normalidad” basada: en el  determinismo  biológico,  la  identidad  de  género  dicotómica,  única,  esencial  y  estable,  y  la heterosexualidad (Bergero, Asiain y Cano, 2010). ¿Es posible acceder a un conocimiento “objetivo” de la identidad? ¿Bastan los genitales para responder a la siempre compleja pregunta de qué es ser un varón o una mujer? ¿Puede alguien definir sobre otrx la experiencia singular de “quien soy”?

Una lectura foucaultiana de esta categoría diagnóstica, nos permite comprenderla en el entramado 

de  saber/poder  (Foucault,  1976)  del  orden  heteropatriarcal  que  regula  las  expresiones  de  género,  los cuerpos  y  la  sexualidad,  generando  efectos  de  verdad  allí  donde  es  ejercida  y  contribuyendo  a  crear aquello  que  pretende  regular.  De  esta  manera,  quienes  respondan  a  la  norma  de  la  “coherencia sexo/género”  tendrán  derecho  a  la  identidad  de  género,  mientras  que  a  lxs  otrxs  se  les  habilitará  como condición de posibilidad la patología, la desviación, la anormalidad. Y esto no es una situación menor, ya que  tiene  consecuencias  directas  en  la  vida  concreta  de  las  personas trans:  estigma  social,  deserción 

1Fue  en  1953,  cuando  en  un  artículo  publicado  en  el International  Journal  of  Sexology,  Transvestism  and Transsexualism,  Benjamin  acuña  científicamente  el  término  “transexual”  creado  por  Cauldwell,  y  comienza  su divulgación. En 1966 publica una investigación  sobre 172 personas que requerían operación de reasignación sexual. Las conclusiones de los estudios de Benjamin (1966), se plasmaron en su obra “The Transsexual Phenomenon”, que junto con la monografía de Green y Money (1969) titulada “Transexualismo y reasignación de sexo”, establecieron una descripción sistemática de la transexualidad. 

2 Manual Diagnóstico y estadísticos de los Trastornos Mentales, Versión III. escolar, exclusión familiar, discriminación, vergüenza, violencia institucional, marginalidad y negación del derecho a la propia identidad de género. 

III. Hacia una comprensión de la Transexualidad: La despatologización de la identidad.

Para la mirada biomédica, la identidad de género es preestablecida, fija, esencialista y consecuente de la sexualidad. De allí que las personas trans sean consideradas portadoras de un trastorno. ¿Quién define a la identidad de género? ¿Cómo se define? La identidad de género no es una elección ni un capricho, es un descubrimiento (Helien y Piotto 2012); es un espacio de exploración y cuestionamiento (Rapisardi, 2003), es  una  búsqueda,  un  descubrir: “Las  personas  trans  (travestis,  transexuales  y  transgéneros)  son históricamente señaladas bajo categorías de patologización o trastornos mentales por parte de las voces médicas internacionales, como la Organización Mundial de la Salud (OMS) y el Manual de Diagnósticos y Desordenes Mentales (DSM) de la Asociación Psiquiátrica Americana (APA)” (INADI, s/f, 22). 

El  reconocimiento  de  las  identidades trans,  cuestiona  una  de  las  certidumbres  vertebrales  de 

nuestra  sociedad  patriarcal:  la  idea  de  que  somos  por  naturaleza  varones  o  mujeres.  Sus  cuerpos  nos interpelan  en  nuestra  concepción  binaria  identitaria,  y  en  la  medida  en  que  no  estemos  dispuestxs  a replantearnos  nuestras  propias  certezas,  su  condición  de  existencia  seguirán  siendo  lo  abyecto  (Butler, 2001).  

La matriz que permite que la identidad de género sea inteligible requiere que aquellas identidades 

que  no  se  condicen  con  la  norma  no  puedan  existir  como  legítimas.  Si  rescatamos  el  concepto  de performatividad de Butler podemos entender a las identidades de manera performativa, y esto quiere decir que  éstas  se  construyen “a  partir  de  actos  y  ritos  que  van  configurándose  a  través  de  series  de repeticiones  que  provocan  su  naturalización,  en  los  que  el  sujeto  deviene  configurado  en  un  género  o identidad de género determinada. Esta norma o tendencia obligatoria, establece la diferenciación entre aquellos  cuerpos  que  pueden  distinguirse  como  normales  de  los considerados  abyectos”  (Briozzo, 2009:7). Este concepto, nos permite pensar la existencia de otros cuerpos, que están silenciados por un discurso que produce una ilusión de coincidencia obligatoria entre sexo, género y deseo (Butler, 2001), y que adjetiva como desviadx y patologizada a la diversidad. 

La consecuencia de la patologización de la identidad trans es la violencia, la discriminación y la 

exclusión social que sufren las personas transgénero. Tal como lo explica Briozzo: 

“(…) episodios de violencia y discriminación que van configurando una particular manera de ser y estar en el mundo. Las valoraciones negativas, degradantes, repulsivas, discriminatorias, que intentan inferiorizar a los  sujetos  que  denotan,  van  delineando  las  diferencias  entre  los  que  acatan  la  norma  y  los  que  la transgreden, los que transitan el camino correcto y los que se desvían de él, los que se encuentran sanos y los que están enfermos; estableciendo identidades estigmatizadas que marcan las fronteras de lo permitido y lo esperado por la sociedad patriarcal” (2009:3).

La  marginación  social  del  colectivo trans  produce  la  expulsión  de  los  sistemas  educativo  y 

sanitario,  lo  que  se  traduce  en  violencias  de  todo  tipo,  incrementando  la  situación  de  exclusión  que muchxs experimentan y reduciendo su esperanza de vida 3. Esto se vincula a su vez con la situación de prostitución en la que muchas trans se ven colocadas por el sólo hecho de su identidad performativa, ya que la “(…) marginación simbólica, económica y social conforma un circulo de reproducción de continua y cotidiana exclusión social. (…) Dicha situación está naturalizada, reproduciendo sujetos desubjetivados que  cosifican  su  situación”  (Flores,  Hirch,  2012:6).  Tal  es  así,  que  llegó  a  considerarse  la  prostitución como  una  característica  constitutiva  de  la  identidad  trans  (Briozzo,  2009)  por  ser  la  única  opción  de visibilidad. Esta situación repercute directamente en las dificultades para asumirse trans.  

Al  reconocer  lxs  legisladorxs  argentinos  que  la  patologización  de  la  identidad trans  conlleva 

violencia,  discriminación,  estigmatización  y  vulneración  de  derechos,  se  visibiliza  que  la  identidad  de género  es  antes  que  nada  un  derecho.  Un  derecho  que  se  refiere  a  la  vivencia  interna  e  individual  del género  tal  como  cada  persona  la  siente  profundamente,  la  cual  podría  corresponder  o  no  con  el  sexo asignado al momento del nacimiento; que incluye la vivencia personal del cuerpo (que podría involucrar la modificación  de  la  apariencia  o  la  función  corporal  a  través  de  medios  médicos,  quirúrgicos  o  de  otra índole,  siempre  que  la  misma  sea  libremente  escogida)  y  otras  expresiones  de  género,  incluyendo  la vestimenta, el modo de hablar y los modales 4. 

El avance de nuestra legislación que permite un DNI correspondiente a la identidad sentida, es un 

reconocimiento  de esa  identidad que  fue  negada  durante  años.  Una  negación  que  no  sólo  le  ocasionó  a muchísimxs trans un daño subjetivo, sino que les impidió muchas veces el acceso a otros derechos como la salud, la educación, al trabajo, la no discriminación, la libertad, la autonomía personal y la dignidad.

IV. DNI, ¿punto de llegada o de partida? Diferencias entre la legislación española y la legislación 

Argentina.

La  ley  española  3/2007  reguladora  de  la  rectificación  registral  de  la  mención  relativa  al  sexo  de  las personas para las personas transexuales, establece el cambio registral no como un punto de partida -como nuestra ley-, sino como un punto de llegada. Los requisitos para llevarlo a cabo son poseer nacionalidad española, ser mayor de edad, tener un diagnóstico de disforia de género y un tratamiento hormonal por dos años “para acomodar sus características físicas a las correspondientes al sexo reclamado” (art. 4 de la ley). Al  momento  de  la  ley,  se  percibía  como  un  avance  de la  legislación  que no  exija  la  operación  de reasignación de sexo para conceder el cambio registral (Rubio Arribas, 2008). 

3 De acuerdo al informe ATTTA, una participante de un focus group relata: “No vamos a pedir trabajo, no vamos a estudiar,  no  hacemos  trámites  médicos,  no  hacemos  muchas  cosas  que  son  normales  (sic),  y  no  lo  hacemos  por miedo (…) Vivo con ese temor de encontrarme a un tonto que me haga pasar vergüenza en la calle o me grite a los cuatro vientos” (2014:11).

4  Principios  de  Yogyakarta  (2007)  sobre  la Aplicación  de  la  Legislación  Internacional  de  Derechos  Humanos  en Relación con la Orientación Sexual y la Identidad de Género.  

Varias  de  las  críticas  a  la  legislación  española  iba  en  torno  al  no  financiamiento  estatal  de  los 

tratamientos médicos y psicológicos que requieren las personas trans en el proceso de asumir y vivir con libertad su identidad de género, aumentando la brecha de desigualdad de clase de acuerdo a la Comunidad Autónoma que se habite (Platero, 2009).  

Es decir que para ser reconocido en España con la identidad sentida, una persona tiene que ser 

española,  mayor  de  edad  y  ser  poseedora  de  un  trastorno  que  requiere  de  dos  años  de  pruebas  y evaluaciones.  Se  evidencia  así,  como  la  patologización  de  la  identidad  es  en  España  condición  de  su reconocimiento, y puerta  de acceso a otros derechos como la salud y a la identidad. De esta manera, si bien esta ley ha sido precursora y necesaria para la visibilización de este colectivo, no reconoce  derechos personalísimos como a la identidad, a libertad de elección y a la autonomía personal. En este sentido la legislación Argentina ha dado un paso superador. 

V. Los debates legislativos en torno a la ley 26.743

Los debates en torno a la ley de identidad de género fueron muy enriquecedores. Aun así se observaron algunas confusiones en lxs diputadxs y senadorxs en relación con los conceptos de identidad de género, sexualidad y orientación sexual. 

Ambas Cámaras5 hicieron explícito el reconocimiento a la militancia de la comunidad trans por 

instalar el tema en la agenda pública y por abrir el debate social al respecto. Y aunque se puntualizó que la ley significa un reconocimiento de derechos para la Comunidad Trans, pero tardío, hubo un Diputado que entendió  que  este  no  era  un  tema  prioritario  en  la  agenda  pública 6.  Es  interesante  observar  que  la comunidad trans tiene una historia de invisibilización, criminalización cuando fue visible, y postergación; al respecto se dijo: 

“Sé que  hay senadores que  tienen algunas objeciones a  que  se  incorpore en el  plan médico obligatorio el acceso a los tratamientos, a la intervención quirúrgica, a tratamientos hormonales, pero la verdad es que si las cifras nos muestran que el 95 por ciento de estas personas están fuera del acceso de los derechos, me parece que lo menos que podemos conceder es este derecho. Y digo esto, porque en términos económicos el impacto es ínfimo, pero en términos de acceso a los derechos, el impacto es enorme” 7. 

5  En Diputados la  votación  fue:  sobre  192 señores diputados presentes,  168 votaron por la  afirmativa  y 17 por la negativa, abstenciones: 6. En Cámara de Senadores: 55 votos por la afirmativa y una abstención en general (senadora Di Perna) y abstenciones particulares (senadora Estenssoro y senador Pérez Alsina. 6“Me parece que en la Argentina hay otros temas prioritarios para ser cubiertos con fondos públicos o por las obras sociales; hay ciertas patologías concretas que deberían ser cubiertas y que en este momento no lo son” Diputado Obiglio. Versión taquigráfica del debate de la ley 26.746. H. Cámara de Diputados de la Nación.  Reunión 10ª -  7ª Sesión Ordinaria (Especial) - 30 de noviembre de 2011. Período 129º. 7Senadora Escudero. El senador Artaza manifestó: “Para algunos esta es una cuestión hasta escandalosa –tenemos que  ser  sinceros–  por  el  prejuicio  que  significa  el  tratamiento  de  este  proyecto  que  seguramente  hoy  se  va  a convertir  en  ley. Y  quizá,  para  algunos  pasa  por  una  cuestión  moral.  Pero  les  pregunto:  ¿puede  haber  algo  más inmoral que la marginación, la discriminación, el maltrato y, a veces, la muerte? Porque según varios informes que 

El  debate  en  Cámara  de  Diputados  se  realizó  con  la  presencia  de  militantes  por  los  derechos 

humanos de las personas trans, organizaciones sociales de la diversidad sexual; y ellxs fueron parte del mismo  a  través  de  sus  manifestaciones,  aprobaciones,  rechazos,  abucheos.  No  así  en  Cámara  de Senadores, que aunque se les permitió presenciar el debate, no fueron parte del mismo 8. 

¿Cuáles fueron los temas que estuvieron presentes en el debate por la identidad de género? Fue un 

debate enmarcado en los derechos humanos: el derecho de cada persona a diseñar su propio plan de vida como una manifestación de la autonomía de la voluntad y de la libertad que nos constituyen como seres humanos, y la relación de este derecho con la dignidad humana inherente a las personas. 

Se  partió  de  una  perspectiva  que  responsabiliza  al  Estado,  porque  tanto  las  acciones  como  las 

omisiones  del  mismo  constituyen  políticas  públicas.  Las  violencias  y  discriminaciones  que  sufre  el colectivo trans a diario son avaladas por el Estado por su inacción: “cuando el Estado no los reconoce y los  discrimina  en  las  leyes,  termina  avalando  simbólicamente  una  discriminación  que  se  convierte  en violencia social en las calles y en los ámbitos de trabajo” 9

Se  identificó  el  origen  de la  violencia  del  colectivo  en  la  falta  de  reconocimiento  por  parte  del 

Estado  de  sus  derechos  humanos:  “Toda  esa  marginación,  esa  represión,  esa  persecución,  la discriminación permanente que se ha hecho sobre este sector no son compatibles con la democracia y con el Estado de derecho 10 ”. Pero la piedra angular del debate parlamentario, fue la idea de que el Estado no concede derechos, sino que los reconoce11: “(…) no es cuestión de decir: “Bueno, que se llamen como quieran”, sino que se trata también de integrar, que desde la política, desde el Estado le garanticemos a esas personas el acceso al goce de todos los derechos: a la educación, a la salud y a vivir felices y plenos como cualquiera de todos nosotros 12 ”. 

No faltaron las reflexiones en torno a la identidad como construcción social. Se pensó en la faz 

dinámica  de  la  identidad,  como  un  producto  social,  en  constante  construcción  y  por  ello  mismo,  en hemos  recibido,  tienen  una  expectativa  de  vida  de  36  años  por  enfermedades  o  por  la  colocación  de  implantes mamarios  industriales  que  terminan  llevándolos,  finalmente,  a  la  muerte”.  Cámara  de  Senadores  de  la  Nación. Versión taquigráfica del debate de la ley 26.746. Período 130º 5º Reunión – 3º Sesión ordinaria – 9 de mayo de 2012. 8“Está  prohibido  aplaudir  en  este  ámbito.  Está  prohibido  exteriorizar  manifestaciones  verbales  y  gritar.  Está prohibido. ¿Qué le vamos a hacer? Es una norma que tiene este Senado. Esto no es un Concejo Deliberante ni una cancha de fútbol; es el Senado de la Nación.” Senador Pichetto.  9 Diputada Vilma Ibarra, miembro informante de la Cámara. 

10Senador Artaza. 

11 “No es el Estado el que otorga y concede el derecho, sino que se trata del derecho que tiene la ciudadanía; es el derecho que tienen las personas, quienes nos increpan como legisladores para que, finalmente, garanticemos esos derechos” Senadora Morandini.

12 Senadora Corregido. constante  cambio,  y  cómo  los  pares  duales  mujer-varón  son  insuficientes  para  explicar  la  realidad  que habitamos.13  La  claridad al pensar  que con  la  ley  se  inicia  un  cambio  social,  no  es  la consagración  del mismo,  sino  el  comienzo  de  una  sociedad  que  acepte  y  conviva  con  la  diversidad  que  de  hecho experimenta: “Esta  iniciativa  reconoce (…)  el  derecho  a  la  identidad,  que  a  su  vez  garantiza  otros derechos: al trabajo, a la educación, a la salud, a la no discriminación y a la libertad de ser quien cada un     14 o es”. 

Dentro de las objeciones a lo que proponía la ley, encontramos a diputadxs y senadorxs con claras 

tendencias defensoras del patrimonio de las obras sociales y prepagas 15; diputadxs que creyeron necesario “proteger  a  la  infancia”  mediando  autorizació 16  n  judicial  para  cambios  registrales  de  menores  de  edad

aunque  llama  la  atención  que  ninguno  de  ellxs  exija  la  autorización  judicial  para  operaciones  a  niñxs intersex recién nacidxs. Este tipo de observaciones las realiza atinadamente la Diputada Rodríguez quien concluye:  “Creo  que  el  Estado  ha  tenido  el  control  sobre  las  personas  bajo  el  dominio  del  cuerpo.  Seguramente  con  la  sanción  de  alguno  de  estos  proyectos  vamos  a  permitir  que  cada  uno  de  nosotros tengamos algo más de control sobre nuestros propios cuerpos 17 “. Hubo incluso una senadora que dijo que la  alteración  de  documentos  públicos  era  un  delito  (en  relación  con  la  modificación  de  las  partidas  de nacimiento) sin pararse a reflexionar que precisamente son las Cámaras las que deciden qué es delito y qué  no,  que  el  delito  es  también  una  construcción  social. 18  Es  notable  cómo  se  hicieron  presentes  las resistencias a pensarnos como seres diversxs. 

 

13Diputada Alonso. 

14 Diputada Reyes 

15“(…) adelanto que voy a acompañar el dictamen de mayoría, planteando mi disidencia a los artículos 5° y 11, proponiendo  que  se  establezca  la  previa  evaluación  médica,  clínica  y  psicológica  para  acceder  a  tratamientos médicos en servicios públicos, prepagos u obras sociales.  Además, consideramos necesario acreditar la voluntad de someterse a una intervención quirúrgica de reasignación genital total o parcial a efectos de acceder a tratamientos hormonales en hospitales públicos, prepagas u obras sociales.” Diputado Ferrari. “Otro de los problemas en los que peca de omisión este proyecto es la financiación. Se dice que las personas que padecen este conflicto entre sexo y percepción  de  género  no  son  enfermos,  pero  sin  embargo  se  cargan  sobre  el  sistema  sanitario  tratamientos quirúrgicos y hormonales con los mismos recursos” Senadora Di Perna. 16 Diputado Ferrari, Diputado Favario. El Diputado Iglesias manifestó: “Me pregunto qué protección damos a un chico  que  tiene  una  pareja  de  padres,  que  pueden  ser  perversos  o  lo  que  fuere...  O  sea  que  un  adulto  puede influenciar a un chico de 17 años para llevarlo al acto sexual, pero permitimos la manifestación de una voluntad que, a nuestro juicio, es inmadura a los 7 años. Sin embargo, los padres no tienen  capacidad de decisión, en este caso, sobre un chico de 5 o 6 años”.

17  Diputada  Rodríguez. Al  respecto  también,  la  Diputada  Storani  iluminó  los  debates  al  asegurar  que  la  ley  era compatible  con  la  ley  26.061  de  Protección  Integral  de  los  Derechos  de  las  Niñas,  Niños  y  Adolescentes. 18 Senadora Di Perna. 

No faltaron, por supuesto, las apelaciones a la naturaleza 19 pero quizá lo más sorprendente sean 

las declaraciones del Diputado De Marchi que copiamos textual porque no tienen desperdicio:

“(…) no todos somos iguales. Pretender igualar lo desigual es cometer en definitiva una desigualdad mayor. Quien nace hombre es hombre y si luego se percibe o se autopercibe mujer pues entonces será un hombre autopercibido  en  mujer,  pero  nunca  una  mujer  y  viceversa.  Y  no  porque  a  mí  se  me  ocurra  o  porque  a alguien  se  le  ocurra  sino  porque  es  un  mandato  inapelable  de la  naturaleza  ajeno  a  nuestra  voluntad. Entonces lo primero es reconocer con claridad, sin prejuicios y sin ambigüedades, que existe una realidad que debe ser amparada. Pero el amparo no viene de la mano de igualar géneros, que son naturalmente y mucho  más  allá  de  nuestra  voluntad,  desiguales.  Como  decíamos  recién,  eso  no  es  igualar  sino profundizar la desigualdad. (…) No es serio alentar la ilusión de que por el mágico imperio de una ley dos  géneros  opuestos  se  igualen.  Las  notorias  inconsistencias  en  el  cambio  de  identidad  previsto  en  el proyecto de ley que hoy pretende aprobarse demuestra claramente la ambigüedad de la autopercepción de género, tal como la define la ley, y la improvisación que exhibe manifiestamente respecto de algo tan serio como es la identidad de las personas” (resaltado propio).

Es  indudable  la  concepción  que  tiene  este  Diputado en  relación  a  los  derechos  humanos  de  las personas: parte de que las mismas no son iguales, y que las leyes que dispongan ello no harán más que crear una ilusión, de decir operar en el plano de la ficción. Creemos que su relato representa de manera cruenta,  la  ideología  heteronormativa  y  patriarcal  que  se  resiste  al  acceso  de  una  ciudadanía  plena  de todxs. 

VI. Reflexiones finales

La  primera  y  más  importante  reflexión  es  que  la  ampliación  del  reconocimiento  de  los  derechos  son resultado de un permanente activismo por parte de lxs reclamantes, y no son “un regalo de la mayoría a la minoría”.

Antes de la sanción de la ley, podemos pensar que el colectivo trans desarrollaba estrategias de 

superviviencia 20. Y aunque la situación que viven las personas trans no cambia con la sola sanción de la ley, la sola sanción de la ley opera como punto de partida para el reconocimiento efectivo de su derecho a elegir  quiénes  desean  ser  y  cómo  vivir  su  identidad.  La  sanción  de  la  ley  no  se  traduce  en  un  cambio 

 

19 “No podemos ir en contra de la naturaleza”. Diputado Olmedo. 20”(…)  lo  que  tienen  en  común  las  identidades  y  expresiones  de  género  trans  no  es  lo  que  comparten  como características, sino el destino social final al que son sometidos. Este destino es la expulsión del hogar a temprana edad,  el  trabajo  sexual  en  la  adolescencia,  el  riesgo  temprano  y  continuo  del  VIH/SIDA  y  otras  infecciones,  la violencia, el hostigamiento, la persecución, la violencia y la tortura policial, los crímenes de odio por transfobia, y los  malos  tratos  en  oficinas  públicas  o  dependencias  de  distinto  tipo. Todo  esto  ocurre  frente  a  nuestros  ojos:  la discriminación,  la  criminalización,  la  estigmatización  y  la  exclusión  de  los  sistemas  educativos  y  sanitarios  del acceso a un trabajo y a una vivienda”. Senadora Rojkes de Alperovich.   sociocultural, pero sí constituye una herramienta que resignifica la subjetividad de las personas  21  trans, en 

tanto son reconocidxs como sujetxs de derechos. 

Nuestra  ley  nacional  Nº  26.743,  al  recoger  los  principios  de  Yogyakarta  en  relación  a  la 

orientación sexual y a la identidad de género contribuye a la despatologización de la identidad trans. La ley  va  en  contra  del  binomio  normal/anormal  que  se  ha  construido  desde  el  campo  hegemónico  de  las ciencias  médicas  y  jurídicas.  Retomando  a  Di  Trano,  podríamos  decir  que  la  ley  propone  un  nuevo paradigma “donde las identidades y expresiones de género estarían construidas por una multiplicidad de miradas  y  experiencias,  y  se  oponen  férreamente  a  la  imposición  esencialista  erigida  sobre  el  pilar binario sexo genérico, con la consecuente polarización y asimetría de los géneros” (2012:4).

Antes  de  la  ley,  y  previo  al  caso  de  Florencia  Trinidad22“sólo  en  tanto  fenómeno  atípico  o 

patológico resultaba posible para el Estado hacer inteligibles a aquellas personas cuyos deseos, cuerpos y expresiones de género se distancian de la norma del binarismo de género” (Farji Neer, Castro, 2011:6). 

¿Qué  cosas  cambiaron  luego  de  la  sanción    de  la  ley?  De  acuerdo  al  informe  de  ATTTA  y 

Fundación Huésped23                                                      24 , muchas. El acceso al sistema educativo y de salud dados sobre todo por el despojo de  los  miedos  a  la  discriminación  y  exclusión  de  los  mismos.  El  DNI  opera  como  una  bisagra  para  la consulta, incluso sobre los derechos que lxs asisten a un tratamiento hormonal, cirugías, etcétera.   

La sanción de la ley trajo aparejada también cambios en el ámbito de la educación, notándose una 

vuelta a la escuela, de donde las personas trans fueron expulsadas, no sólo por la discriminación de sus pares, sino también del personal directivo, docente y administrativo. Lo mismo puede aplicarse al ámbito 

 

21  Según  el  informe  de ATTTA,  4  de  cada  10  entrevistadas  fueron  excluidas  de  eventos  sociales  (bodas,  fiestas, funerales,  clubes)  y actividades religiosas o  lugares de  culto antes de  la  ley. En la  misma  línea con los resultados anteriores, estas experiencias han disminuido durante el último año. Lo mismo se observa con las parejas sexuales, el 42% fue rechazado sexualmente debido a su identidad trans; el 39,6% mencionó haber sufrido violencia de género (psicológica, física, sexual) por parte de su pareja y un 36,6%, por parte de clientes sexuales. Durante el último año, 1 de cada 10 entrevistadas ha vivido este tipo de situaciones. Cabe destacar que a un año de la aprobación de la ley, 6 de cada 10 personas vivieron alguna de las situaciones de discriminación mencionadas previamente, lo cual subraya que  los  cambios  sociales  serán  más  lentos  y  debe  trabajarse  más  en  sensibilizar  a  la  población  (2014:39). 22  En  el  año  2006  la  Justicia  autorizó  al  cambio  registral  de  Florencia  Trinidad  sin  que  medie  diagnóstico  de “disforia de género”.

23 Para verificar cómo las leyes pueden cambiar las vidas de las personas, es esencial citar un informe realizado por ATTTA y Fundación Huesped a partir de una investigación llevada a cabo durante el año 2013 y que involucró a 498 personas trans, que tuvo como objetivo conocer las consecuencias de la implementación de la Ley de Identidad de Género  en  las  condiciones  de  vida  de  las  personas  trans,  enfocándose  en  la  salud,  la  educación,  el  trabajo,  la vivienda, y derechos políticos y civiles en diferentes regiones del país. 24 “En una sociedad que estigmatiza las sexualidades que escapan a la norma, la escuela emergerá como una amante celosa  del  control  de  la  normalidad  moderna,  acorde  con  la  reproducción  de  una  moral  sexual  que  consagra  al silencio ciertas temáticas proscriptas para niños y adolescentes” (Briozzo, 2009:20). laboral, notándose una baja en la percepción de la discriminación por su identidad de género25; como así también en el acceso a la vivienda. 

No podemos dejar de mencionar que nuestra ley, a pesar de ser un hito en la legislación nacional e 

internacional,  tiene  una  cuenta  pendiente con laS diversidadES  ya  que termina resolviendo  en  términos binarios la identidad de género, clausurando la posibilidad de que una persona pueda elegir pensarse como ni-varón, ni-mujer. 

VII.Bibliografía

   Becerra, A. (2008) Hormonas, tacones, transformaciones identitarias y otras críticas al sistema sexo-

género.  Hacia  una  etnografía  de  cuerpos  disidentes:  feminismos  y  experiencias  transgénero. Universidad       Nacional        de       Colombia.       Bogotá.       DISPONIBLE       EN: 

http://www.redmasculinidades.com/sites/default/files/archivos/biblioteca/00154.pdf    (Recuperado  el 12/2/2012) 

   Bergero  M.  T.,  Asiain  S.  V.  y  Cano-Caballero  G.  D  (2010)  “¿Hacia  la  despatologización  de  la 

transexualidad?”  Apuntes desde una lógica difusa. Norte de Salud Mental, Vol. 8 N°38. Disponible 

en http://antigua.ome-aen.org/norte/38/56-64.pdf  (Recuperado el 20/3/2012)

   Briozzo, S. (2009).  “La Transgresión a la norma sexual y sus repercusiones en la  identidad de las 

travestis”. Córdoba: Confluencias Nº 66. Julio.

   Butler, J. (2001). El género en disputa. El feminismo y la subversión de la identidad. México: Paidós.    Di Trano, D. (2012). “Ley 26.743 de identidad de género: aproximaciones, implicancias y desafíos de 

una  ley  postgenérica”.  Ponencia  presentada  en  el  Congreso  de  Derecho  Público  para  estudiantes  y jóvenes graduados “Democracia y derechos” de la Universidad de Buenos Aires.

   Farji Neer, A. Castro, G. (2011). “Entre la academia, el movimiento y "la ley". “Ley de Identidad de 

Género:  categorías  en  debate”.  Ponencia  presentada  en  X  Congreso  Argentino  de  Antropología Social, Buenos Aires, 29 de Noviembre al 02 de Diciembre del 2011. Facultad de Filosofía y Letras – UBA – Buenos Aires, Argentina. 

   Flores, M. S. Hirch, C. (2012). “La constitución de la identidad trans, en el cerco de la prostitución” 

ponencia presentada en el 2º Congreso Interdisciplinario sobre Género y Sociedad: “Lo personal es político” de la Universidad Nacional de Córdoba.

   Focault,  M.  (1976)  . Historia  de  la  sexualidad  I.  La  voluntad  del  Saber. Segunda  Edición  (2008). 

Argentina. Ed. Siglo XXI. . 

   Giberti,  E.  (2003): “Trangéneros:  síntesis  y  aperturas”.   En  Sexualidades  Migrantes:  Género  y 

transgénero. Maffia, D. Buenos Aires: Feminaria

   Helien, A. y Piotto, A. (2008): “Cuerpxs equivocadxs, Hacia la comprensión de la diversidad sexual”,

Buenos Aires, Paidos. 

   INADI, (s/f) “Hacia una Ley de Identidad de Género”. Instituto Nacional contra la Discriminación, la 

Xenofobia  y  el  Racismo. Buenos Aires: Ministerio  de Justicia  y  Derechos  Humanos.  Disponible  en 

http://inadi.gob.ar/wp-content/uploads/2012/08/hacia_una_ley_de_identidad_de_genero.pdf (recuperado el 17/08/2014) 

25 Esto se aplica para aquellas mujeres trans que  están insertas en el mercado formal de trabajo, que son las menos. Hay  que  tener  en  cuenta  la  situación  de  las  mujeres  trans,  en  su  gran  mayorías  empujadas  a  situaciones  de prostitución por las condiciones de vulnerabilidad en que se encuentran inmersas. 

 Informe de la Fundación Huesped y la Asociación Travestis, Transexuales, Transgéneros Argentinas –

ATTTA- (2014) Ley de identidad de género y acceso al cuidado de la salud de las personas trans en 

Argentina.    Diposnible  en    http://www.huesped.org.ar/wp-content/uploads/2014/05/OSI-informe-

FINAL.pdf. (Recuperado el 2/7/2014)

   Leonardi,  C.  y  Rossi,  F.  Identidad  de  genero,  un  derecho  en  avance.  2013. Asociación  por  los 

Derechos     Civiles,      Serie:      Documentos      de     Difusión.      N°3     disponible      en 

http://www.cuestiondederechos.org.ar/pdf/ADC%20-%20Doc%20de%20difusion%20N%203%20-

%20Identidad%20de%20genero.pdf (Recuperado el 3/8/2014) 

   Martinez-Guzmán.  A.,  y  Montenegro  M.  M.,  (2011)  El  desafío  trans.  Consideraciones  para  un 

abordaje  situado  de  las  identidades  de  sexo/género.  Sociedad  y  equidad:  Revista  de  Humanidades, Ciencias      Sociales,      Artes      y      Comunicaciones,      N°      2.      Disponible      en http://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3714697. (Recuperado en Mayo, 2012)

   Platero,  R.  (2009).  “Discriminación  por  orientación  sexual  e  identidad  de  género”.  En  Álvarez, 

Enrique, Figueruelo, Ángela y Nuño Laura (dir). Estudios interdisciplinares sobre igualdad. Madrid: Iustel. 169-182.

   Raspisardi,  F.  (2003). Regulaciones  políticas:  Identidad,  diferencia  y  desigualdad.  Una  crítica  al 

debate  contemporáneo, en Sexualidades  Migrantes.  Género  y  transgénero.  Maffia  coomp.  Buenos Aires: Feminaria.

   Rubio  Arribas,  J.  (2008).  “¿El  tercer  género?:  la  transexualidad”  Nomadas.  Revista  Crítica  de 

ciencias  sociales  y  jurídicas    Nº  17.  Publicación  electrónica  de  la  Universidad  Complutense  de Madrid.                                       Disponible                                       en 

http://revistas.ucm.es/index.php/NOMA/article/view/NOMA0808120047A/26409  (Recuperado  el 15/3/2012) 




Posibilidades y límites de actuancias políticas desde existenciarios trans. La 

organización de un grupo de mujeres travestis en torno al acceso a derechos 

fundamentales, en la ciudad de Tandil 

Eje: 1. Legislación y políticas públicas en géneros y diversidad sexual

Cecilia Pérez.  Grupo de Investigación  interdisciplinario en Ciencia, Sociedad y Cultura 

Ci.So.C; Facultad de Ciencias Humanas, Unicen. cptandil@yahoo.com

Gisela Giamberardino. Grupo de Investigación  interdisciplinario en Ciencia, Sociedad y 

Cultura Ci.So.C; Facultad de Ciencias Humanas, Unicen. G.giamberardino@gmail.com

 

Políticas públicas/ Salud/  Diversidad Sexual.

 

I. La   compleja   relación   entre   sexo   biológico,   roles   sexuales,   géneros   e

identidad(es). 

 

“Cuando utilizamos el término sexo nos referimos a  las  condiciones orgánicas que establecen diferencias  biológicas   entre   hombres   y mujeres, es decir diferencias   hormonales,   genitales   y   fenotípicas(…)Por   su   parte,   el   termino

género1 hace referencia al conjunto de contenidos, o de significados, que cada sociedad   atribuye   a   las   diferencias   sexuales.  (…)  Esta   construcción sociocultural sobre una base biológica se conoce con el nombre de  sistema sexo- género; y se convierte en un elemento estructurante de toda sociedad” (Espinar Ruiz: 2003, 27).

 

Es pertinente pensar el proceso por medio del cual, a partir de una diferencia biológica

entre los sexos, se constituye una diferencia cultural, es decir ver el proceso que transforma

 

1 Las primeras conceptualizaciones sobre género datan de la década del 50, cuando dicho término comienza a ser utilizado

por las ciencias sociales con una finalidad explicativa intentando diferenciarlo del concepto Sexo. En los años 1970 las 

académicas feministas escogieron el término género precisamente para hacer hincapié en que la desigualdad y la opresión 

de las mujeres en relación con los hombres  no dependen de las diferencias de sexo biológico propio de la especie 

humana. El término género, en estos años, ha sido clave en la teoría y políticas feministas, en su combate contra el sentido

común sexista y androcéntrico que prevalece en la sociedad y en las academias occidentales. Stolcke: 2004, (78- 79)

el macho y la hembra en hombre y mujer. Durante este proceso se ejercitan determinados

roles prototípicos que se van aprendiendo desde la infancia 

“en las frases hechas y los supuestos del sentido común, que circulan tanto entre hombres  como  entre mujeres  de nuestra sociedad…y contrastes que existen entre dos culturas diferentes en cuanto a la adjudicación de estos roles y la circulación de estos supuestos. Consideramos que este proceso se inscribe en un sistema mucho mas amplio de representaciones sociales que no solo abarca la constitución de los géneros, sino todos los tipos de identidades compartidas.” (Perez y Zullo, 1999: p.80).

Consideramos de utilidad identificar en las discusiones y aportes en torno a la cuestión de

género,   las   diversas   miradas,   que   esquemáticamente,   agrupamos,   en   ppio   en   cinco

corrientes

a)   Las   teorías   del   patriarcado;   b)   El   feminismo   marxista;   c)   Las   teorías

psicológicas/psicoanalíticas; d) La teoría queer; e) la teoría performativa del género.

Entendemos   que   los   primeros   tres     enfoques   tienden   a   generar   líneas   teóricas

interdisciplinarias,  y dentro  de una línea deconstructivista  que recupera dichos aportes,

rescatamos la propuesta de Scott (1986) “el género es uno de los campos en y por los que se

articula el poder a la vez que facilita ciertos modos de decodificar significados, de percibir

y organizar la vida social”. 

Las diferentes maneras de percibir y decodificar y sobre todo de jerarquizar, determinan el

lugar   de   lo   femenino   y   lo   masculino.   Entonces,   género   es   una     categoría   social     que

permite  analizar las responsabilidades, limitaciones, papeles y oportunidades diferentes  de

mujeres y hombres en el interior de su unidad familiar, comunidad, cultura y unidad de

producción. Como consecuencia, con el término género hacemos referencia al “conjunto de

características sociales, culturales, políticas, psicológicas, jurídicas, económicas, asignadas

a las personas en forma diferenciada de acuerdo al sexo”. En tanto construcción  social   se

presenta   a   los   individuos   como una  realidad objetiva y subjetiva, recreada por ellos

con   base   en   los   significados   proporcionados   por   la   historia,   la   cultura   y   el   lenguaje.

Decimos, completando esta idea que la constitución de lo femenino y lo masculino, es un

proceso semiótico, en tanto se realiza como producción de sentidos. Evidentemente esos

sentidos otorgados, varían. Se considera que es la cultura de un grupo determinado la que

adscribe a hombres y mujeres ciertas actitudes y concepciones del mundo. En palabras de

Comas, “El sistema sexo-género supone también la  organización social en función del

sexo, es decir, la asignación de roles domésticos y públicos según el sexo, lo que se conoce

como división sexual del trabajo”.2

 

Sostenemos que existe una mirada hegemónica que recorre al menos tres de los grupos de

teorías mencionadas, que a la vez serían las mas difundidas y arraigadas, que se basa en una

concepción binaria y heteronormativa, con consecuencias de “clausura” en torno a las dos

posibilidades identitarias demarcadas como femenino y masculino. Esas representaciones

culturales, que determinan las posibilidades de las prácticas en relación a los roles sexuales

e identidades genéricas -y las inducen-, están demarcadas entonces por un modelo binario y

heteronormativo. En este sentido decimos que el modelo hegemónico en las construcciones

e interpretaciones de las relaciones familiares y de pareja, tanto en el sentido común, como

en las ciencias (médicas, humanas), está basado en un proceso por el cual se definirían,

expectativas sociales (roles) e identidades genéricas, bien definidas y opuestas, en este

sentido binarias. Además estas se refuerzan en un ideal heteronormativo, que no da espacio

a identidades diversas una vez que el sujeto adscribe a su identidad genérica, definida,

sellada, clausurada de hombre o mujer.

Paralelamente dicho sistema binario reforzaría la idea de una “natural” complementariedad

entre los sexos bilógicos, en cuanto a las relaciones familiares y de pareja por lo cual sería

deseable que estas relaciones primarias se establecieran entre un hombre y una mujer. A

quienes   además   se   les   solicita   y   reclama   que   se   comporten   en   tanto   tales,   según   las

definiciones  de masculino y femenino vigentes en la época y la sociedad que se trate. 

Decimos entonces, que en cada Estado nación, hay un imaginario nacional sexualizado.

Nos preguntamos, cuál es el que corresponde a nuestro territorio, a nuestra comunidad y a

nuestras instituciones de gobierno? a nuestra cultura?, qué significa, hoy en Argentina y

para los y las argentinos, ser hombre o ser mujer? Y mas allá (o mas acá) qué implica, ser

transexual, en nuestro país, y ser Gay? Lesbiana? Intersex? Transex? Bisex? Homosex? Y

tmb qué implica ser heterosexual?. La escasa problematización de las prácticas sexuales y

de   la   identidad   heterosexual,   nos   evidencia   el   proceso   de   naturalización   que   se   da   en

2Comas en Millán Cruz y otros “Género: una categoría útil para el análisis social”

nuestras   sociedades,   algo   asi   como   si   la   heterosexualidad   no   fuese   una   opción

(Giamberardino   y   Perez,   2014).   Cabría   retomar   para   estas   reflexiones   las   ideas

desarrolladas por algunas estudiosas, que sugieren que “los individuos “hacen” su género

dentro de ciertos marcos específicos. En tal sentido las identidades trans, estarían por fuera

del imaginario nacional sexualizado? Como respuesta, podría valer tan sólo una mirada a la

clara división binaria-sexual de uno de los elementos del Estado Nacional para organizar

datos poblacionales, los Censos de Población, que contemplan las mismas 2 posibilidades

que figuran en nuestros documentos, pasaportes y actas de nacimiento.

II. Democracia sexual e identidades normativizadas.

Podemos decir que Argentina  se erige como vanguardia a nivel regional e internacional en

materia normativa:   La Ley de Matrimonio Igualitario, la Ley de Identidad de género, la

Ley de Migraciones, la Ley Nacional de Protección Integral para Prevenir, Sancionar y

Erradicar la Violencia contra las Mujeres, medidas que constituyen logros significativos en

la lucha contra la discriminación y en la reparación de desigualdades.” Podemos decirlo en

tono afirmativo? o podemos sobre todo, preguntárnoslo, dando lugar a complejizaciones

respecto del horizonte de las luchas de los grupos indicados como “minorías sexuales” y

respecto   de   sus   posibilidades   de   participar   en   tanto   “sujeto   político”   en   sociedades

democráticas.

 

En palabras de Butler3 “las versiones liberales de la democracia invariablemente producen

normas   sexuales  y  exclusiones  (…)  esto sucede  además   discursivamente,   o de  manera

performativa, pero también a través de la demarcación y regulación del espacio de las

luchas democráticas. La forma de poder que afirma representar a los individuos que se

ajustan   a   las   versiones   identitarias   socialmente   normativizadas(…)   de   hecho   produce

sujetos con esas características”(Butler en Sabsay (2011: 12)

En este sentido, la propuesta de la teoría performativa del género, afirma que la mujer es

una   idea   histórica   y   no   un   hecho   natural     y   con   ello   se   opone   a   las   perspectivas

escencialistas de la identidad.

 

3 La propuesta de Butler se centra en romper con el sistema binario de géneros, el cual mantiene la relación

entre género y sexo, asumiendo que el primero está determinado por el segundo. De ese binarismo, se

propone una visión no esencialista del género, en la cual éste es construido. 

Considerando la realidad social como una totalidad mayor y con una dinámica permanente,

en   la   cual   se  ponen   en   juego   estructuras   determinantes   en   relación   a   otras   estructuras

condicionantes, y visto ello en el escenario político, evidenciamos que las luchas por el

reconocimiento de los derechos de las minorías sexuales, que han logrado poner en marcha

un recambio legislativo, se da en un contexto político signado por la llamada política de

globalización neoliberal, la producción de nuevas violencias y exclusiones, así como las

tensiones de la democracia liberal. Toda una serie de procesos, que debieran llevarnos a la

pregunta a cerca de la formación de los sujetos políticos contemporáneos.

Podemos decir que el propio proceso de discriminación llevó a la organización de estas

minorías sexuales, como estrategia de “inclusión”, mas que de “resistencia”. Durante las

últimas décadas el colectivo  LGBTTTIQ lleva adelante la lucha por el reconocimiento

pleno de sus derechos, que restringiría los márgenes de procesos discriminatorios y coloca

al  Estado   en  un  nuevo  rol.     La  aprobación  de   la  Ley  de  Matrimonio  Igualitario  (Ley

26.618/2010) y la Ley de Identidad de Género - aprobada en mayo de 2012 por el Congreso

de la Nación (Ley 26.743)- y dan paso para que organismos públicos como el INADI,

profundicen el diseño y la implementación de políticas públicas orientadas a combatir la

discriminación por razones de orientación sexual y/o identidad de género. 

Sin embargo, acordamos con Sabsay (2001: 32) en que

“la democracia  sexual entendida  en términos  de políticas de la equidad de género y reconocimiento de la diversidad sexual y de género, se encuentra aun dentro   de   un   proceso   de   rearticulación   de   la   jerarquía   sociosexual,   que reconoce sin embargo una centralidad al heterosexismo, así como entiende la generación de nuevas homonormatividades, en las que sin embargo, la familia y   la   pareja,   siguen   siendo   centrales   como   modelos   hegemonicos   de organización social.” 

 

Llamamos la atención entonces, acera de la concepción de la democracia, que sustenta la

perspectiva que entiende las políticas sexuales como limitadas al marco restringido de los

derechos   individuales,   desalentando   la   constitución   de   sujetos   colectivos,   para   su

participación en la vida democrática de la sociedad.(la típica frase “de las puertas de su casa

para adentro que hagan lo que quieran”, así lo indica y refuerza)

Paralelamente   cabe   hacer   referencia   al   discurso   acerca   de   la   diversidad   cultural,   que

pareciera satisfacer las demandas de reconocimiento e inclusión de las minorías (étnicas,

religiosas, sexuales) en la propuesta de la Tolerancia frente a lo diferente. La idea o la

propuesta de la tolerancia como practica central que definiría la democracia, tiende a fijar y

reproducir   la   diferencia   en   términos   de   una   identidad   clausurada   y   totalizadora

(evidenciando el peso que sigue teniendo la concepción liberal del individuo para pensar las

formaciones   subjetivas).   El   riesgo,   si   la   propuesta   fuese   extender   y   profundizar

radicalmente las relaciones democráticas de la sociedad, es que desde el discurso de la

diversidad (tanto en su vertiente cultural como sexual), se concibe a las identidades como

un abanico claramente clasificables, que deberían incluirse en un modelo de representación,

que no se cuestiona a sí mismo, como modelo. Desde este discurso se piensan las multiples

identidades  como   ya  conformadas   y  constituidas   por  fuera  o  con   independencia   de  su

articulación política y de este modo se esencializan posiciones  y sujetos políticos que por

el   contrario,   sostenemos   que,   se   irían   constituyendo   (de   acuerdo   con   una   visión   de

democracia radical) en las mismas batallas por la representación. (uno se vuelve trabajador,

trabajando; activista, militando; escritor, escribiendo)

Paralelamente hay indicios críticos desde exponentes militantes y académicos respecto del

“peligro     al   que   se   enfrenta   todo   colectivo   marcado   por   su   diferencia   como   “otro”   y

“oprimido” como si esta diferencia no fuese ya el efecto de relaciones sociales habilitadas

por cierta constelación de poder o cierto mapa de hegemonías en que se juegan ciertas

relaciones   de   dominación,   que   estructuran   de   antemano   el   horizonte   de   la   inclusión”

(Sabsay, p. 38)

 

III. Los límites de la política pública en relación al enfoque de género y a

las prácticas queer.

 

Existe evidencia empírica y cierta literatura documental que nos permite afirmar que las

travestis como grupo de población se encuentran inmersas en relaciones de subordinación y

desigualdad   que   condicionan   sus   posibilidades   colectivas   de   acceso   a   una   vida   digna,

saludable y gratificante.  “En tal sentido, la identidad  no es un detalle  menor, todas la

violencias que sobre nosotras se ejercen son por ser precisamente, travestis.”(Berkins 2013)

Mas aun las travestis han sido puestas en el lugar de los monstruoso. Como afirma  Gabriel

Giorgi   (   2004)   todo   monstruo   es   un   cuerpo   unico,   extraño   a   todo   linaje   y   territorio,

ejemplar sin especie se vuelve visible en los confines, justamente porque proviene de otro

lugar.  Esta reflexión interpela a un complejo mas amplio del que forman parte las Políticas

Públicas. Si no existe posibilidad de participación política, como pensar entonces la Política

Pública como conquista de derechos?  Y respecto de la población travesti y transexual, cabe

preguntar cuáles son las fronteras que atraviesan material y simbólicamente las travestis en

su accionar político? 

  Entendiendo a la Política Pública como la síntesis de la puja entre clases fundamentales y

la conquista de derechos por parte de la población y de la clase trabajadora en particular ;

las restricciones de las efectivas actuaciones políticas derivadas de la condición travesti

delinearía la efectiva  existencia de Política Publica tendiente a dar respuesta al conjunto de

necesidades sociales demandadas por esta comunidad. 

Al respecto sostiene Berkins (2005)  “Si revisamos las políticas públicas, tenemos una

clara   evidencia   de   la   exclusión   de   la   diferencia.   Cómo   podemos   ser   sujetas   de   los

beneficios de las políticas? Ellas se diseñan, atendiendo a un concepto absolutamente

limitado (mamá, papá, hijitos e hijitas), que no nos describe”. Esta situación, que es solo

un ejemplo, es la razón por la que necesitamos decirnos travestis, pelear por nuestro

reconocimiento, apoyarnos en nuestra identidad, impedir todo tipo de borramiento.”

De   esta   manera   queremos   hacer   un   primer   señalamiento:     no   son   las   necesidades   “lo

particular” de la comunidad- de hecho   las demandas expresadas son salud, educación,

vivienda y trabajo- compartidas por el resto de la clase trabajadora;  sino su “exclusión” de

los  ámbitos   y  esferas  de  la   vida  política  y  social   lo  que    invalida-   cancela-   anula  las

posibilidades de organización colectiva. Si desde el origen de su  existenciario las personas

de la comunidad  travesti  quedan por fuera del  ingreso, permanencia  y culminación  de

estudios especialmente en la rama secundaria y lo mismo a los derechos de atención de la

salud como al mercado de trabajo; parece ciertamente dificultoso que la comunidad logre

colectivizar sus demandas y participar de espacios políticos. 




Por el contrario los procesos de exclusión sistemáticos- montados en el sistema sexo-genero

heteronormativo   hegemónico   en   nuestra   sociedad,   estigmatizará,   discriminará   y   por

consecuencia individualizará las necesidades  y fragilizara  las posibilidades de actuaciones

políticas de estos grupos.

IV.     De porque particularizar a los sujetos travestis…

Podemos considerar que las identidades “diversas” aparecen como necesidad de visibilizar

las diferencias con el modelo hegemónico, pero surgen a partir de él. No ser lo bastante

masculino o lo bastante femenino es todavía ser entendido exclusivamente en términos de

la relación de uno mismo con “lo bastante masculino” o lo “bastante femenino” (Butler

2006),   es   decir   en   relación   con   la   “norma”   que   define.   Siguiendo   tales   impresiones

parecería imponerse también dentro del campo de las diversidades sexuales, la necesidad de

una identidad trans definida, qué es ser lo “bastante” travesti?.  Al respecto Lohana Berkins

(2005), propone “La identidad no es meramente una cuestión teórica, es una manera de

vernos y ser vistas de una manera que puede permitir o impedir el reconocimiento, el goce,

el acceso a derechos” para continuar “Definirnos como travestis, no como gay, no como

transexual, es un acto político, propio de nuestro movimiento y me atrevería a decir de la

Argentina. No es como suelen decir las europeas, el paso hacia la transexualidad; es un

modo   de   vida,   es   dar   un   nombre   a   lo   que   quiere   ser   “encajado”en   un   órden   que

impugnamos.”

Las   travestis   como   grupo   de   población   se   encuentran   inmersas   en   relaciones   de

subordinación y desigualdad que condicionan sus posibilidades colectivas de acceso a una

vida digna, saludable y gratificante. La discriminación y segregación de las que son objeto

hace que el cuidado de la propia salud difícilmente sea una prioridad en un día a día que las

margina de la vida económica, política y cultural de las sociedades en las que viven.

De   allí   la   necesidad   de   particularizar   a   las   sujetas   travestis   o   caracterizarlas   en   su

singularidad, no será estigmatizante en la medida en que la finalidad ético-política de dicha

distinción se oriente a desarrollar acciones para la restitución- reconstrucción  de derechos

vulnerados, desnaturalizando los procesos de discriminación que responsabilizan al sujeto

en su condición de Identidad Travesti.(Giamberardino y Pérez, 2014)

Históricamente los análisis respecto de la condición travesti y el acceso al derecho a la

salud se han concentrado en las dimensiones individuales del fenómeno- que con frecuencia

–como hemos señalado reproducen estereotipos y prejuicios y analizan las barreras que

limitan el ejercicio del derecho a la salud como consecuencias de atributos y características

propias de los travestis. Desde hace algunos años las organizaciones de travestis han dado

un giro importantísimo en este sentido colocando el foco no en el individuo desde una

visión   endogenista,   sino   en   las   condiciones   estructurales,   es   decir     considerando

especialmente las prácticas cotidianas del sistema de salud pública y las condiciones de

vida del colectivo travesti.   

 

V. El derecho a la Salud. Condiciones de vida de la población travesti y

políticas públicas.

El concepto de salud integral propuesto hace algunos años por la OMS que desafió la idea

de salud como ausencia de enfermedad y estableció una interesante reformulación  pone el

acento en las condiciones de vida de las personas y las comunidades 4  Si la salud es un

proceso que se construye en estrecha interrelación con las condiciones de la vida cotidiana,

debemos integrar las condiciones materiales de existencia, al acceso al sistema de salud, la

violencia, el acceso a la educación, el acceso a la justicia y al mercado de fuerza de trabajo.

Si se toman en cuenta las posibilidades que tiene la comunidad travesti de llevar adelante

una vida saludable –en los términos anteriormente señalados- tanto en   ciudad como en

provincia de Buenos Aires un estudio impulsado por ALITT en el año 2005  nos señala la

necesidad de considerar dos registros: por un lado: el sistema público de salud con sus

posibilidades y limitaciones y, por el otro, la lucha por el respeto de derechos que son

sistemáticamente vulnerados por el Estado. 

Lissarca Millaris es en este sentido expresión- manifestación de una reciente e incipiente

movilización a nivel local en la ciudad de Tandil, que viene a colocar en la agenda de  la

política pública su derecho a la salud en un contexto marcado por la desigualdad social y la

mercantilización del acceso a la misma (Giamberardino y Perez, 2013). Para el caso local

de la ciudad de Tandil5, el desafío será la visibilización de las condiciones de vida de la

4 Estar saludable constituye un proceso que abarca toda la vida de las personas y que se define de acuerdo a 

diferentes valores culturales y distintas subjetividades. (En: la gesta del nombre propio, pag 72).

5 En relación a este ultimo objetivo, un grupo de estudiantes y docentes de la FCH, hemos diseñado un proyecto de 

voluntariado, que  permitirá proponer y llevar adelante programas de capacitación sobre diversidad sexual e identidad de 

género, generando medidas y acciones tendientes a mejorar la calidad de vida de la población de personas LGTTTBI, y de

la población travesti en particular. Paralelamente se espera impactar positivamente, creando condiciones de acceso de 

todas las personas, con independencia de su orientación e identidad de género, a los servicios de salud (pero tmb. 

culturales, deportivos, educativos y recreativos) que brinda el Municipio

población   travesti   por   un   lado,   y   la   sensibilización   en   la   temática   de   las   diversidades

sexuales e identidades genéricas, a profesionales del sistema público de salud, por otro.

Por   último   sostenemos   que   estas   y   otras   experiencias,   demostrarían   que   “lo   que   está

quedando fuertemente interpelado es el disciplinamiento de dos sexos y la categoría misma

de   la   diferencia   sexual”   (Fernandez,   2013:24)   en   tanto   la   lógica   binaria,   jerárquica   e

identitaria,    que establece  el paradigma  de la sexualidad, junto a la “diferencia”  como

anomalía, pareciera, siguiendo la propuesta de Fernandez , estar siendo cuestionada con el

paso de la sexualidad a  las sexualidades,  así como el tránsito de las diferencias a  las

diversidades.

Bibliografía:

-Berkins, Lohana y Fernandez, Josefina (2005) La gesta del nombre propio. Buenos Aires.

Ed. Madres de Plaza de Mayo.

-Butler, Judith (1997) Lenguaje, Poder e Identidad. Madrid. Ed. Síntesis.

----------------(2006) “El fin de la diferencia sexual”,  Deshacer el género,  Buenos Aires,

Paidós.

-Butler,   Judit,   Laclau   Ernesto   y   Slavov   Zizek   ,(2000)   Contingencia,   hegemonía   y

universalidad. Debates contemporáneos en la izquierda, Buenos Aires. FCE.

-Espinar   Ruiz,   Eva   (2003)     Violencia   de   género   y   procesos   de   empobrecimiento.   Ed.

Universidad de Alicante.

-Fernandez, Ana M (2013). La diferencia desquiciada. Géneros y diversidades sexuales.

Buenos Aires. Biblos.

-Giamberardino Gisela y Pérez Ma. Cecilia (2014) “Estigma y discriminación en torno a las

diversidades sexuales” Ponencia en Jornadas “Cero Estigma. VIH y Género”. Cruz Roja,

Tandil .

-------------------------------------   (2013)   “Derechos   Humanos   y   Minorías   sexuales”

Disertación en Jornadas de sensibilización por la diversidad sexual, Unicen, Tandil.

-Giamberardino, Gisela (2014) “Derechos sexuales y (no) reproductivos”. Disertación en

las Jornadas por el parto respetado. Programa Salud y Equidad, Unicen, Tandil

-Joan Scott, (2008) Género e Historia, Buenos Aires, Fondo de Cultura Economica.

-Millan Cruz (2006) Género, una categoría útil para el análisis social. Ibagué. Universidad

de Tolima.

-Sabsay, Leticia (2013) Fronteras sexuales. Espacio urbano, cuerpos y ciudadanía. Buenos

Aires, Paidos.

-Perez, Sara y Zullo Julia “Subjetividad, Discurso y Género. Una propuesta metodológica”

en Raiter Alejandro et al. ( 1999) Discurso y Ciencia Social. Buenos Aires. Eudeba.




Entre  el Des-Interes y  la Obligatoriedad 

Reflexiones teorico- metodologicas frente a las Políticas públicas para  el

reconocimiento de la  Diversidad sexual y de género en el Caribe Colombiano.

Por:

Alexander Pérez Álvarez1

Universidad de Cartagena, Colombia 

Resumen 

Esta Ponencia es resultado de un proceso investigativo y de acompañamiento como

docente y trabajador social, a los Gobiernos de los departamentos de la Guajira, Sucre  y

Bolívar en el Caribe Colombiano en la construcción de políticas públicas en diversidad

sexual y de género,  para ello retoma  denuncias  del observatorio de diversidad sexual e

identidades de género en la Corporación Caribe Afirmativo2 , que  durante cinco  años y

en   compañía   de   un   equipo   de     investigadores   y   docentes   de     la   Universidad   de

Cartagena,  ha venido visibilizando, a través de sus investigaciones, denuncias públicas

e informes permanentes,  la  compleja situación de vulneración de derechos que  a diario

viven las personas con una orientación sexual e identidad de género  diversa en  Caribe

Colombiano.

 

A pesar   de   los   avances   en   jurisprudencia   avaladas   en   sentencias   de   la   Corte,   que

reconocen la diversidad sexual como un derecho y otorgan un estatus de ciudadanía

aquellas personas que se inscriben o auto reconocen allí, En   Colombia y de manera

particilar, en   la   región Caribe las prácticas sociales siguen condenado, satanizando,

discriminando y excluyendo aquellas manifestaciones que irrumpen con  la idea de una

sexualidad heterosexual, binaria y con fines exclusivamente reproductivos; acciones que

1 Trabajador Social, Magister en estudios de Hábitat y estudiante del doctorado en antropología social en

el IDAES,  Universidad Nacional de San Martin (Buenos Aires) Profesor del Programa de Trabajo Social

Universidad de Cartagena, Integrante e investigador de la Corporación Caribe afirmativo.   

 

2 La Corporación Caribe Afirmativo, es una Organización de la sociedad civil ubicada en Cartagena de 

Indias que tiene  como propósito incidir en una cultura de promoción y respeto de los derechos de las 

personas LGBT en el Caribe Colombiano; a través de acciones educativas, de investigación y  “presión” a

gobiernos locales. Ver: http://caribeafirmativo.org/

se constituyen en prejuicios y desde los cuales se justifican y reproducen  múltiples y

permanentes discursos y prácticas de discriminación,  exclusión y homofobia.  

 

Esta ponencia   se estructurará   en tres apartados, el primero de ellos se realiza una

aproximación al contexto normativo del pais y a las condiciones de violencia hacia

población   LGBT   a   nivel   regional     y   local.     En   segundo   lugar,     se   plantean   unas

consideraciones de orden teórico con el propósito de conceptualizar nociones como

diversidad sexual e identidades de género,  reconocimiento del pluralismo en el marco

de un Estado Social de Derecho y la definición de conceptos opuestos a inclusión e

igualdad como lo es discriminación, exclusión, prejuicio sexual  y homofobia

 

Por   último   se   pretende   problematizar   y   esbozar   unas   líneas   de   discusión   sobre     la

intervención en lo social del trabajo social y las políticas públicas  en el escenario de la

diversidad sexual para desde allí establecer unas posibles líneas que  manera de retos

debe asumir los profesionales frente a la exigibilidad del  Estado  para ser garante de

derechos   y   frente   a     la   socioedad   civil   como   movilizadora   de   demandas   y

potencialidades.

 

1. Contextualizacion Inicial frente a la Diversidad Sexual en Colombia y el caribe

Colombiano 

 

Es importante señalar  que los derechos de las personas con una identidad sexual y de

género diversas,  comienzan a ser reconocidos en Colombia,  a partir de la Constitución

de   1991     donde     se   plantea   que   todos   y   todas   somos   iguales   (Articulo   13),

adicionalmente y  como una expresión de este mandato constitucional  hoy en el país,

existen más de 83   sentencias de la Corte3  en las que explícitamente se establece un

andamiaje jurídico y normativo que permitite promover  políticas, acciones afirmativas

y  formas de ciudadanía diferenciadas.  Así mismo, la Corte Constitucional y la Corte

Suprema   de   Justicia   han   recalcado   que   es   deber   del   Estado     adoptar   enfoques

diferenciados, combatir la discriminación y exclusión en la vida cotidiana y han emitido

3 Entre las sentencias más significativas se encuentran:  el cambio de nombre para personas trans, el 

derecho de no ser expulsado de un trabajo por la orientación sexual o expresión de género (caso de 

docentes), el reconocimiento de la unión marital de hecho y que las parejas del mismo sexo conforman 

familia, entre otras. 

sentencias para garantizar la protección de las personas LGBT 4en razón a su diversidad

sexual y de género.  

 

Mapa Región Caribe

[image: ]

 

Si   bien,   existen   avances   significativos   en   materia   jurisprudencial,     en   el   país   y   de

manera particular, en  el Caribe Colombiano,  las personas con una orientación sexual y

construcción   diversa   de   género,     siguen     siendo   víctimas   de   violencia   física,

“condenadas” al rechazo social, al desconocimiento de buena parte de sus derechos por

 

4 La sigla   LGBTI es una categoría política para la exigibilidad de derechos de mujeres lesbianas,

hombres   gay,   personas   bisexuales,   trans   e   intersex;   sin   embargo,     es   importante   señalar   que

sociológicamente dicha denominación  no pude comprenderse bajo una perspectiva homogenizante  y con

una connotación unitaria o monolítica como un solo grupo social que se articula a través de una noción

común de identidad.  Si bien es una categoría que políticamente cumple una función de exigibilidad de

derechos en un estado   con una concepción liberal de la multiculturalidad en las prácticas cotidianas

requiere de unos análisis mas profundos frente a asimetrías históricas que van ligadas al genero, lo étnico,

territorial, etc. y que por lo tanto , es necesario traducirla  de manera diferenciada develando a su interior

matices, opresiones y asimetrías. (Pérez, Correa y Castañeda: 2013) 

parte del Estado y al   repudio de la sociedad; producto del  prejuicio sexual5 que se

reproduce de manera naturalizada en sociedades con prácticas patriarcales6.

 

Para ejemplificar lo anterior, en un comunicado de prensa de   la Corporación Caribe

Afirmativo, del día miércoles  23 de julio de 2014, se denuncia que  en horas de la tarde

fue asesinada la mujer trans Flor,  habitante de la vereda Sabaneticas del municipio

de  San Onofre, en el  golfo de Morrosquillo,  departamento de  Sucre,  región Caribe

Colombiana.  Flor   caminaba   de   regreso   a   su   casa   por   un   paraje   rural,   cuando   fue

alcanzada   por   dos  hombres   que   se   transportaban   en   una

motocicleta quienes  propinaron   varios   impactos   con   arma   de   fuego   causándole   la

muerte de manera inmediata.

 

  “Florecita”   como   era   llamada   en   su  vereda,  tenía   25   años  de   edad,   trabaja

vendiendo  pescado por las calles de su vereda y en el casco urbano; se ocupaba con

frecuencia  de  liderar   procesos   colectivos   de   limpieza   y   organización  en   el   espacio

público en el municipio y asistía a procesos de fortalecimiento social y comunitario, En

los últimos años  estaba participando del proyecto  de  prevención  del VIH del  Fondo

mundial  que tiene una fuerte presencia en el departamento de  Sucre.

 

Este asesinato selectivo es el sexto (6) en los primeros siete meses del año 2014  de

personas LGBT registrado por  el Observatorio de derechos humanos de la Corporación

Caribe  Afirmativo; cifra que se suma  a las noventa y ocho (98) muertes documentadas

por  dicho Observatorio  entre los años 2007 a julio de  2014,  de  las cuales cuarenta y

cinco (45) son personas trans.

 

5 El prejuicio sexual  se refiere a las actitudes negativas basadas en la orientación sexual, identidad o 

expresión de género de una persona y se configura a través de tres rasgos interdependientes: se trata de 

una actitud marcada por un juicio determinista,  dirigido  hacia un grupo social y sus miembros y es 

negativo, en la medida que implica desprecio u hostilidad. (Herek: 2004)

6 Responden a una construcción social universal que históricamente ha impuesto una jerarquización 

violenta de opresión, minimización y abyección sobre la mujer y todo aquello que represente lo femenino.

(Bosch, Ferrer & Alzamora: 2006)

Así mismo, en el periodo   transcurrido   entre   los años 2012 y julio de 2014, han

circulado  en la  Región,  25    panfletos  donde  se amenaza  de  muerte  directamente  a

personas LGBT y se conoce también de más de 15 casos de abuso policial consistentes

en golpizas, aplicación selectiva de le ley, privación de la libertad y prohibición   a la

libre circulación;  adicionalmente se han denunciado más de  10 acciones puntuales en

medio del conflicto armado como  desplazamiento forzado y  violencia sexual.  De igual

manera, es clave señalar la negación a derechos como  la educación, la salud, el trabajo

y  la libre circulación en uso del espacio público (Base de datos de Caribe Afirmativo:

2014)

 

2.  Aproximaciones conceptuales

 

2.1. Diversidad sexual y de género.  Se puede plantear como  una categoria  desde la

cual es posible comprender diversas formas de expresar la afectividad, erotismo, deseo

y   prácticas   amorosas;   asi   como   asumir   identidades   y   orientaciones   que   no   estan

enmarcadas en heterosexualidad regulada o a relaciones de pareja y erotico afectivas

entre mujeres y hombres.  

Esta categoria es  una carta de navegación para descubrir y reconocer  un universo de

multiples posibilidades de asumir y vivir la sexualidad, puesto que cuestiona la idea

determinista de que existe sólo una manera de vivir la sexualidad – la heterosexual-  y

hace visible nuevas formas de expresarla, destacando que ninguna de ellas debe ser

objeto o motivo de discriminación, mientras se de en el marco del respeto a la integridad

y derechos de las personas . (CONAPRED: 2012)

 

Para profundizar en  el tema de diversidad sexual y de género, es necesario plantear que

la sexualidad en sociedades con una fuerte tradición religiosa como las nuestras, ha

estado enmarcada, intencionada   y regulada al ámbito institucional   del matrimonio

“heterosexual” y  por lo tanto, reducida   a fines reproductivos. Rubín (1989)  plantea

que aquellas prácticas de la sexualidad que se configuran y establecen por fuera de estas

lógicas   son   consideradas   pecaminosas   y     nocivas   al   orden   moral   y   social.   Estas

concepciones se reproducen en discursos y acciones intencionados socialmente  y desde

espacios de socialización tradicionales a los sujetos como la familia y la escuela, se le

ha otorgado una carga punitiva,  al relacionarlas con  peligrosidad e incluso, se llega a

reproducir un discurso desde el cual se determina que dichas acciones   en sí mismas,

son  destructivas de un aparente  “orden natural”. 

 

Para Foucault (2007)   estas   valoraciones   cargadas de prejuicio sobre las prácticas

sexuales por fuera del orden   reproductivo,   no sólo se debe   a   tradiciones de orden

religioso, sino también, a la implantación de  un discurso médico-psiquiátrico;    que

desde mediados del siglo XVIII y bajo la defensa de unos lineamientos de progreso

capitalista,   establecieron   en   la   sociedad   una   serie       diagnósticos   y   verdades     que

buscaban   disciplinar cuerpos y regular sus acciones y en ese sentido, la sexualidad

construida por fuera de un orden reproductor y heterosexual fue  catalogada  y marcada

bajo una categoría determinista de  inferioridad mental y emocional.  Ello trajo  consigo,

que las valoraciones no se realizaran  sobre las prácticas sexuales, sino sobre los sujetos

que las ejecutan, catalogándolo con una identidad de “enfermo” .  Estas construcciones

terminológicas han operado como discursos que a la vez se convertido   en poderosos

estereotipos que se aplican indiscriminadamente a los cuerpos   y producen prejuicios

sociales y sexuales. 

 

Beatriz Preciado (2011) retomando los planteamientos de Monique Wittig   considera

que   los roles y las prácticas sexuales que de manera natural en nuestras sociedades

occidentales   se   le   atribuyen   a   los   géneros   masculino   y   femenino   son   regulaciones

arbitrarias que se inscriben en los cuerpos y aseguran una explotación material de un

sexo sobre otro.   Desde estos lineamientos, puede afirmarse que el cuerpo es un texto

socialmente construido y que el sistema sexo- género es un sistema de escritura. 

 

1.2.   Política   pública     en   diversidad   sexual   y   de   género     desde   un   enfoque   de

derechos. 

 

Las políticas públicas deben comprenderse como conjuntos coherentes de principios,

objetivos, estrategias y planes de acción que identifican, comprenden y abordan las

problemáticas   de   una   sociedad   (económicas,   políticas,   sociales,   culturales   o

ambientales) o las condiciones de vida de un grupo poblacional o comunidad, con el fin

de darles solución o mejorar las condiciones de vida a partir de la acción colectiva en el

marco de un estado plural y democrático. (Sarmiento: 2009).

De esta manera plantear una política pública perspectiva de diversidad sexual y de

género es un reto, en la medida que las políticas son  formas de institucionalización  que

permiten     visibilizar   y   otorgar   el   estatus   de   ciudadanía   a   grupos   relegados     e

históricamente excluidos y   progresivamente permite recrear categorías identitarias y

de-construir imaginarios y creencias que fundamentan prejuicios   y estigma social y

sexual. 

 

En este ejercicio, las Políticas Públicas  se comprenden como un entramado de  acciones

intencionadas   que   implementan   los   departamentos   y   localidades,   de   manera

participativa   con el   fin de generar una cultura de respeto, reconocimiento y goce

efectivo   de   derechos   (GED)   para   la   población   LGBT.     Con   ella   se   busca   una

articulación racional de acciones y omisiones del Estado basadas en las obligaciones

que como Estado Social de Derecho debe garantizar a todas las personas en igualdad de

oportunidades y en el en respeto por su diversidad y diferencias, en esa perspectiva se

habla,   de   un   enfoque   de   derechos   (González:   2004),   cuyo   principal   objetivo   es

coadyuvar   en   la   construcción   de   políticas   que   generen   avances   en   la   realización

progresiva de derechos para las personas LGBT en esta región. Esta perspectiva, toma

distancia de enfoques tradicionales que fundamentaban su accionar en un paradigma de

necesidades, desconociendo que a diferencia de los derechos, las necesidades, sólo se

satisfacen, no son universales, pueden priorizarse   pero, sobre todo, no conllevan a

obligaciones estatales exigibles por la sociedad civil.

 

Es   importante   señalar,  que   el   enfoque   de   derechos   como   matriz   orientadora   y   que

fundamenta esta política, se constituye en un marco conceptual que incluye dos aspectos

interdependientes: el normativo y el operacional.   El marco normativo esta orientado

por los instrumentos jurídicos internacionales y nacionales  que establece mecanismos

de exigibilidad ciudadana y el marco operacional que   tiene como base el respeto, la

protección y el cumplimiento de los derechos humanos. Según los lineamientos de  la

Oficina   del   alto   comisionado   para   los   Derechos   Humanos   –OACDH   (2006),   las

obligaciones   generales   por   parte   del   Estado   derivadas   de   los   derechos   concretos

contempla los  siguientes deberes:  

 

La comisión le exige a los Estados no interferir directa o indirectamente en el disfrute

del derecho; con relación a la protección, es necesario que el Estado adopte medidas

para evitar que terceros interfieran en el ejercicio pleno del derecho y por último con

relación al cumplimiento, se le exige a los Estados que adopten medidas legislativas,

administrativas   (presupuestarias,   judiciales)   que   permitan   facilitar,   proporcionar   y

promover la realización del derecho. 

 

Hacer efectivos los derechos humanos para las personas LGBT implica adoptar medidas

inmediatas  y otras progresivas que les permitan el disfrute efectivo de sus derechos; en

esta   vía   es   obligación   del   Estado   implementar   de     manera   explícita   acciones

intencionadas  que fortalezcan las capacidades de agenciamiento de esta población para

la exigibilidad de sus derechos y propiciar los medios necesarios para garantizarlos.  

 

3. El Trabajo social frente a las políticas públicas en diversidad sexual y de género.

Como ya se ha mensionado, en el pais  existe un andamiaje juridico-normativo para la

garantia de derechos, sin embargo, su  opercionalización se ve interferido a mi manera

de ver  por tres situaciones que vale la pena identificar.  La primera, referida al prejuicio

social  que persiste en    funcionarios publicos quienes  en la mayoria  de situaciones,

anteponen a los Derechos, sus creencias, intereses personales y valores.  Las personas

LGBT,   les   interesa   sólo   como   caudal   electoral   pero   en   sus   discursos   y   acciones

cotidianas   se evidencia un desinteres por sus derechos como ciudadanxs.

En segundo lugar, la exigibilidad de derechos, requiere de sujetos empoderados, con

capacidad   de   movilización,   pero   sobre   todo,   con   un   autoreconocimiento   como

ciudadanos   en   la   diversidad   sexual;   para   el   caso   del   caribe   colombiano   y

particularmente, en contextos rurales, donde historicamenente las prácticas sociales y

sexuales se reducen al orden patriarcal y heteronormativo, lugares donde el conflicto

arrmado   y   las   violencias   fisicas   y   simbolicas   han   sido   sistemáticas   hacia   aquellas

personas que hacen evidente su orientación, identidad o expresión diversa de sexulaidad

y  género;  ha llevado a que exista un temor generalizado en las personas para asumir un

autonombramiento y autoreconocimiento de su sexualidad.  En otras palabras, muchos y

muchas   prefiren   vivir   en   el   armario   sin   derechos   que   enfrentarse   a   los   estigmas   y

violencias que podria traer consigo su visibilidad en tanto sujetos.  

Como tercer  punto, persiste una naturalización e incluso justificación de las violencias

y vulneraciones a los derechos de las personas LGBT, sumado a una desconfianza en las

instituciones del Estado, que lleva a que muchas de estas acciones no se visibilicen y

permanezcan en el silencio y el olvido.

Con base en lo anterior, considero que para el trabajo social, como campo diciplinar  es

fundamental   reconocer   en   los   contextos   particulares   las   tensiones,   los   múltiples

intereses, los silencios persistentes que sobre al tema de la sexualidad y del género se

expresan en nuestras sociedades en medio de discursos  politicante corrrectos, pero en

medio de practicas y acciones que descalifican, reducen o cosifican al otro.  Ello implica

como dice Matus (2003) otorgarle  voz a los sujetos, acudir a la reflexibidad y por lo

tanto,  a la investigación. 

Pensar e incidir en politicas publicas que no sean sólo instrumentos estrategicos para

gobernar, sino que se conviertan en procesos para reconocer  las realidades subjetivas e

intersubjetivas en los contextos; sean cartas de navegación para  potenciar  la pluralidad,

el  reconocimiento del otro, el diálogo intersubjetivo y  la democratización del poder; en

otras   palabras,     llevar   a   la   praxis   el   discurso   de   inclusión   que   históricamente   ha

permeado al Trabajo Social, pero que en la actualidad, obliga no solo a buscar acciones

incluyentes   y     reguladoras   de   los   cuerpos,   sino   a   potenciar   la   construcción   de

ciudadanías en y desde las subjetividades.   En esta perspectiva es prioridad potencias

acciones   educativas   a   la   sociedad   y   a   entes   públicos   sobre   des-aprender   el   género

binario   y   las   formas   de   opresión   que   trae   consigo   el   patriarcado   y   la   hetero

normatividad.  

 

Nora Aquín (2003) plantea que es una urgencia para el Trabajo Social rescatar en su

praxis el discurso de los derechos sociales y de ciudadanía. La praxis no debe reducirse

solo a una cuestión procedimental, que beneficia y prioriza a unos grupos y necesidades

por encima de otros; en un Estado Social de Derecho, como el colombiano, nuestra

intervención   no   puede   desconocer   que   los   Derechos   Humanos   son   universales,

competen a todos y todas, pero a la vez son específicos frente a diferencias étnicas,

generacionales, territoriales y  de género. En otras palabras, se requiere considerar las

limitaciones de acceso diferencial de los sujetos, tanto al conocimiento, como a los

recursos simbólicos, culturales y económicos para garantizar un acceso en igualdad de

oportunidades para todos y todas. 

Más allá del entendimiento y la comprensión de la diversidad sexual, en esta sociedad

se requiere  potenciar  una cultura  de  respeto  hacia  todas aquellas  expresiones  de la

diversidad,  hacia aquellos  grupos que  han estado excluidos, señalados y al margen de

la ciudadanía.  Es necesario avanzar en la construcción de una sociedad respetuosa del

otro,   de   la   experiencia   vivida   y   de   sus   percepciones   de   vida,   puesto   que   este

desconocimiento lleva a que a las personas de la población LGBT sean   tratadas   y

concebidas   en   muchos   de   los   imaginarios   colectivos   que   circulan   en   el   Caribe

Colombiano  como  individuos peligrosos, como entes  que pueden  contaminar y que

por ello lo mejor es tenerlos aislados.  

Todo  este   panorama   presentado,   convoca   no   sólo   a   la   reflexión,   sino  también   a   la

urgente necesidad de  un Trabajo Social que este en capacidad de generar acciones de

promoción de una cultura de respeto y construcción de una  agenda de exigibilidad ante

el Estado para que la garantía de los   derechos sea una realidad urgente. Para ello es

necesaria   una   formación   y   practica   de   un   trabajo   social   que   tenga   en   cuenta   los

siguientes asuntos: 

Un   profesional     desprovisto   de   prejuicios   sociales   y   sexuales,   que   incida   en

investigación; en     el diseño, evaluación   y no sólo ejecución   de políticas sociales y

públicas; en el reconocimiento del poder de los movimientos sociales y la relación

política-sexualidad y en la deconstrucción del lenguaje. 

Con relación a los prejuicios sexuales expresados en homofobia internalizada es clave

señalar   que   las   acciones   generadas   en   la   promoción   y   prevención   deben   estar

desprovistas   de     connotaciones   de   orden   moral   y   religioso.     En   ese   sentido   las

reflexiones encontradas en el Caribe colombiano  con profesionales del Trabajo Social

tienen similitud con hallazgos de Mónica Briceño (2012)  quien indagó en la ciudad de

Cali   acerca   de   las   representaciones   sociales   de   trabajadores-as   sociales   frente   a   la

diversidad sexual; en ello es clave señalar que es necesario revisar las representaciones

que  se  tienen  sobre  la   familia  centradas  en   un  ideal   religioso  y  un  orden  jurídico,

concibiéndola como el núcleo de la sociedad  y con un carácter reproductivo.  En los

discursos se reconoce que las familias se han transformado, pero en la ejecución de

procesos sociales la racionalidad jurídica y religiosa orienta y determina. 

Es importante construir claridades teóricas frente a los temas de género,  sexualidad   y

diversidad, se presentan confusiones y como tal la desinformación no solo desorienta

sino que acentúa estigmas; muchos profesionales siguen reproduciendo asignaciones

binarias del genero donde la biología pareciera ser el destino; por desconocimiento e

influencia religiosa existe un temor a temas como  el   matrimonio   igualitario   y

adopción, sumado que en ocasiones se cree que la  diversidad sexual es una moda, que

los   homosexuales   son   libertinos,   promiscuos,   y   que   las   intervenciones   deberían

orientarse a la autorregulación.

Frente a lo investigativo se requiere de profesionales que desarrollen  investigaciones y

caracterizaciones que posibiliten analizar a nivel local y regional las   construcciones

socio culturales que  sustentan   un orden patriarcal y siguen supeditando el papel de la

mujer y lo femenino a un asunto cosificante en lo sexual; esto requiere un Trabajo

Social  reflexivo frente a las nuevas masculinidades y un enfoque transversal de género

y diversidad sexual  en las acciones que desarrollen. En este sentido es clave avanzar en

investigaciones   localizadas   a   grupos   poblacionales   específicos   para   desde   ellos

comprender   la   construcción   de   cuerpo,   sexualidad   y   placer   que   en   los   estudios

estadísticos y panorámicos queda rezagado o invisibilizado. 

 

Bibliografía

AQUÍN, Nora. (2003). Ensayos sobre ciudadanía. Reflexiones desde el trabajo social.

Buenos Aires: Espacio. 

BOSCH,   Esperanza,   FERRER,   Victoria   &  ALZAMORA,  Aina   (2006)   El   laberinto

patriarcal.   Reflexiones   teórico   prácticas   sobre   la   violencia   contra   las   mujeres.

Antrophos, Barcelona. 

BRICEÑO, Mónica ( 2012) Representaciones sociales de los profesionales de Trabajo

Social sobre diversidad sexual. Un aporte al debate sobre familia, adopción y diversidad

en clave de intervención en lo social. Revista Prospectiva No 17. Universidad del Valle.

Cali.

CONALPRED (2012) Guía para la acción pública contra la homofobia. Mexico, DF.

En: www.corteidh.or.cr/tablas/29212.pdf

FOUCAULT, Michel (2007) Historia de la sexualidad. La voluntad del saber 1.  Siglo

XXI. México. 

HEREK, Gregory (1999). The Psychology of Sexual Prejudice.  En.  Current Directions

in Psychological Science. Vol 9, Nº 1.

 

GAYLE,  Rubin (1989) Reflexionado sobre el sexo: notas para una teoría radical de la

sexualidad.   En: Vance, Carole S. (Comp.) Placer y peligro. Explorando la sexualidad

femenina. , Ed. Revolución, Madrid, pp. 113-190.  

GONZÁLEZ Plessmann, Antonio (2004). Los derechos humanos como centro de las

políticas públicas: apuntes teóricos y prácticos, Caracas, Provea, mimeo

 

MATUS,  Teresa  (2003).  Desafíos  del  Trabajo  Social  en   los  Noventa.  En  AA.  VV.,

Perspectivas metodológicas en Trabajo Social. Buenos Aires: Espacio Editorial.

 

Oficina del Alto Comisionado de las Naciones Unidas para los Derechos Humanos –

OACDH (2006).Preguntas   frecuentes   sobre   el   enfoque   de   derechos   humanos   en   la

cooperación para el desarrollo.

 

PEREZ, Alexander; CORREA, Guillermo y   CASTAÑEDA, Wilson (2013). Raros y

Oficios.   Diversidad   Sexual   y   mundo   laboral:   Discriminación   y   exclusión.   ENS.

Medellín

Preciado, Beatriz (2011)  Manifiesto contrasexual. Anagrama, Barcelona.

Sarmiento,  Libardo (2009) Políticas públicas de juventud   y nuevas ciudadanías. En:

http://virtual.uptc.edu.co/revistas2013f/index.php/memorias_local/article/view/998 




Identidades migrantes: El aprendizaje social entre las trans peruanas en  La Plata: 

Las charapas   

 

Claudia Vásquez Haro 

Eje: 5 Géneros y cuerpos  

FPYCS-UNLP 

Claudiavasquezharo@hotmail.com

 

Palabras Claves:  

Comunicación, Educación,  Trans   

 

RESUMEN 

Este  abordaje  se  enmarca  dentro  de  una  investigación  más  profunda  acerca  de  las 

Prácticas    socioculturales  de  las  feminidades  trans  peruanas  en  la  Plata:  Las 

charapas. En este caso ahondamos en las formas de aprendizaje social de las prácticas y 

sentidos en relación a la construcción de la corporalidad  y la migración de las trans  en 

La Plata, como un modelo posible de educación popular. En esta instancia describimos 

la vulnerabilidad que supone este tipo de prácticas, las tensiones y negociaciones que se 

presentan  entre  las  fuerzas  que  controlan  la  frontera,  el  territorio-  en  relación  a  la 

parada-  y    quienes  practican  evadirlas  a  diario  y    los  modos  de  sociabilidad  de  las 

sujetas implicadas en esta investigación. En definitiva, proponemos un primer abordaje 

acerca de las prácticas  de las charapas  desde una perspectiva que expone la relación 

comunicación  y  educación  en  el  aprendizaje  social,  vinculado  con  imágenes  del 

contexto y las condiciones de vida de las trans migrantes en La Plata.  

Así  mismo  la  experiencia  del  viaje  se  convierte  en  un  oficio    necesario  para las 

charapas,      migran  a  La  Argentina    por  cuestiones  de  empleo,  pero  también  para 

expresar y materializar sus identidades de género. Es decir por un lado transgreden los 

límites que el sistema sexo/genero, establece  en términos de  heterónoma con respecto 

a  los  modos  socialmente  permitidos    de  habitar    el  cuerpo    y    por  el  otro  no  pueden 

respetar  el  límite  permitido  en  las  fronteras  territoriales.  Entonces,  entran  en  juego 

personas, que permiten evadir los distintos obstáculos y controles que se presentan en el 

camino. A  priori  afirmaríamos  que  las  prácticas  y  saberes  para  la  construcción  del 

cuerpo  y  evasión  en  las  fronteras  se  aprenderían  a  partir  de  hábitos    socialmente  

enseñados    de  generación  en  generación.    Para  fundamentar  nuestro  trabajo 

recurriremos, además de basamentos teóricos vinculados con el aprendizaje social, a la 

observación  participante  y  a  entrevistas  en  profundidad  con  personas  trans  de  la  selva 

peruana en La Plata denominadas: Las Charapas. 

Identidades migrantes: El aprendizaje social entre las trans  peruanas en  La 

Plata: Las charapas   

 

Claudia Vásquez Haro 

Eje: 5 Géneros y cuerpos  

FPYCS-UNLP 

Claudiavasquezharo@hotmail.com  

 

Introducción 

En  este  trabajo  nos  proponemos  analizar las  prácticas y sentidos  en  relación  a  la 

construcción de la corporalidad y la migración de las trans peruanas en La Plata: Las 

Charapas,   como una forma de aprendizaje social.  

La  experiencia  del  viaje  es  un  recurso  necesario  para las  charapas,      migran  a  La 

Argentina    por  cuestiones  de  empleo,  pero  también  para  expresar  y  materializar  sus 

identidades  de  género,  Así  por  un  lado  transgreden  los  limites  que  el  sistema 

sexo/genero,  establece    en  términos  de    heterónoma  con  respecto  a  los  modos 

socialmente permitidos  de habitar  el cuerpo  y  por el otro no pueden respetar el límite 

permitido  en  las  fronteras  territoriales.    Entonces,  entran  en  juego  personas,  que 

permiten  evadir  los  distintos  obstáculos  y    controles  que  se  presentan  en  el  camino. A 

priori  afirmaríamos  que  las  prácticas  y  saberes  para  la  construcción  del  cuerpo  y 

evasión en las fronteras se aprenderían a partir de hábitos  socialmente  enseñados  de 

generación en generación.   

Para  fundamentar  nuestro  trabajo  recurriremos,  además  de  basamentos  teóricos 

vinculados  con  el  aprendizaje  social,  a  la  observación  participante  y  a  entrevistas  en 

profundidad con personas trans de la selva peruana: Las Charapas.  

 

Comunicación 

La  comunicación  implica  siempre  “una  vinculación  entre  un  uno  con  otro”  (Sodré, 

2002:223)i.  Esta  vinculación  es  más  que  un  simple  proceso  interactivo  porque 

presupone  una  interacción  social  de  sujetos  desde  dimensiones    imaginarias  que  se 

ponen  en  juego.  Hablamos  aquí  de  ejes  que  tiene  que  ver  con  relaciones  de  poder, 

diferencias  traducidas  en  desigualdades,  tensiones  manifiestas  y  procesos  de 

significación constantes que ubican a los interactuantes en posiciones autopercibidas  y 

representadas  por  ese otro  interlocutor.  Y  ese  en  esa  acción  con  otro  en  el  que  tienen 

lugar procesos de negociación y lucha por el sentido de lo social. 

 

Educación 

Se  suele  reducir  la  educación  al  ámbito  académico,  dejando  de  lado  todo  lo  que 

comprende la educación no formal, la educación popular o las llamadas pedagogías para 

la  liberación,  largamente  desarrolladas  por  autores  como  Paulo  Freire,  Mario  Kaplún, 

José Martínez Terrero, etc.  

En  este  tipo  de  pedagogía,  la  cual  Martínez  Terrero  denomina  pedagogía  de  la 

problematización,  “el  proceso  educativo  no  se  separa  del  proceso  de  participación 

colectiva  en  la  transformación  del  ambiente  físico  y  social”  (Martínez  Terrero,  1986: 

242).  En  este  sentido,  el  hombre  es  transformador  de  su  entorno  y  al  mismo  tiempo, 

transformado, en la medida en la que aprende al ritmo que participa. 

 

Aprendizaje Social 

 

Siguiendo  a  Conte  y  Paolucci  (2001)  entendemos  el  concepto  de  Aprendizaje  social 

como un proceso cognitivo por el cual, existe una adquisición de información nueva por 

parte  de  agentes  producida  o  favorecida  por  la  exhibición  mutua  en  un  entorno  en 

común, donde es posible observarse unos con otros. Según esta definición “el otro” es 

visto  como  una  fuente  de  información  que  funciona  para  ayudar  a  adquirir  formas  de 

aprendizaje social. Según la definición de los autores antes citados, los dos principales 

procesos que llevan al aprendizaje social son: la facilitación e imitación social. 

 

Facilitación social: La facilitación social es un ejemplo de aprendizaje social elemental, 

en donde un agente aprende determinada información sobre su entorno a partir de lo que 

le  sucede  a  otro  agente,  sin  que  necesariamente  la  conducta  del  primero  se  propague. 

Por tal en la facilitación social “el aprendizaje se copia mediante la observación de los 

efectos  de  acciones  o  eventos  externos  sobre  los conespecífico” (Conte  y  Paolucci 

2001:7). Básicamente en el aprendizaje por facilitación social una agente actualiza sus 

bases  de  conocimiento,  al  apreciar  las  relaciones  entre  otros  agentes  en  un  entorno  en 

común. 

Imitación: El otro paso del proceso de aprendizaje social es la imitación, definida como 

“un fenómeno (…) en el cual el agente aprendiente es guiado por dos objetivos sociales 

que conciernen a la fuente” (Conte y Paolucci 2001:10): En un primer caso se imita para 

lograr  sus  propios  objetivos,  es  decir,  el  observador  descubrirá  los  estándares,  los 

medios  y/o  las  reglas  para  alcanzar  su  meta  mediante  conocer  ciertos  aspectos  de  la 

fuente. Otra de las razones por las cuales se puede producir una imitación es porque se 

considera  que  el  agente  informante  es  un  modelo  apropiado  o  adaptable  en  un 

determinado tema.  De esta manera el observador  intenta captar los  estados mentales  y 

las conductas de la fuente.  

La diferencia entre facilitación social e imitación está dada porque en el primer caso el 

observador  adquiere  una  información  nueva  importante,  más  allá  de  las  creencias  que 

pueda  tener  sobre  la  fuente.  En  cambio  en  la  imitación  el  observador  cree  que  un 

determinado agente es un buen modelo a seguir y busca objetivos sociales respecto de 

éste.  

 

Descripción del escenario  

 

Antes  de  hacer  el  primer  registro  mis  intereses  eran:  más  genéricamente,  la  relación 

entre trans/migración, pero haciendo foco en cuestiones más puntuales  aparece la  clase 

como  un  factor  determinante.  Como  así  también    la  prostitución    como  práctica  que 

comparten  el  total  de  mis  entrevistadas.  En  la  mayoría  de  sus  interlocuciones  es 

mencionado    como    “trabajo  sexual”.  Es  decir  le  otorgan  la  categoría  de 

trabajadora/prestadora de un servicio. No obstante hay voces que sostienen que es algo 

que no las  dignifica, que lo hacen porque no existe  otra posibilidad. Considero que este 

punto debe ser  abordado de manera más compleja, pero no es el objetivo del presente 

trabajo.    

Mi  referente  empírico  son  las  integrantes  de  la  comunidad  trans  denominadas “Las 

charapas”1 un colectivo que emigro desde el oriente peruano y  que eligió  la ciudad de 

La  Plata,  como  su  lugar  para  afincarse.  Este  grupo  tiene  características  particulares, 

llegan a esta ciudad  a través de redes migratorias- una trae a la otra-.  

________________________ 

1.- Perú hay tres regiones naturales: costa, sierra y selva. A las de la costa se les dice costeñas,  A las de la serranas, a 

las  selva les dicen selváticas. Pero mayormente se les dice charapa, por algunos animales de la selva. También dicen 

que por una tortuga que se llama charapa. (V) 

En su mayoría comparten la vivienda, costumbres, comidas, deporte, el lunfardo, fiestas 

de  cumpleaños,  la  enfermedad,  el  entierro  en  el  caso  del  fallecimiento    de  alguna  de 

ellas, y por último la militancia.  

 

Los sentidos de la migración en el trabajo de campo 

 

Las charapas viven en La Plata  en su mayoría en pensiones2 Estuve en dos de ellas  

la que está ubicada en calle 45 e 121 y 122 y la de 43 e 3 y 4. En la primera vivían 

alrededor de 20 chica s y  en la segunda  unas 10.Con el tiempo se fueron a otros 

lugares, por un lado por los allanamientos de la policía con relación a los problemas 

de la droga y otras  regresaron a Perú. Estas  pensiones son casa viejas, con pasillos. 

Las  paredes  sin  revoque,  algunas  pintadas  de  colores    llamativos    que  intentan  

disimular    el  mal  estado  del  inmueble.  Los  cables  de  luz,  y  de  internet    en  mal 

estado  y colgando. Las paredes con  humedad y hongos. En una un solo baño para  

15 personas. En  la otra más  grande para 30, dos. Solo tienen agua fría.  En la de 

calle 45 hay 13  habitaciones algunas de  3 x  3 y otras  de 4 x 4. En la de calle 43, 

solo seis. Se paga por una habitación de 800 a 1200, pesos varía dependiendo en el 

tamaño. En casa pieza han llegado a vivir de cuatro a cinco chicas.   

 

Las charapas abandonan  sus hogares desde muy chicas, debido a que  la mayoría de 

ellas experimentan  prácticas  discriminatorias en su mismo seno familiar. Es decir  un 

rechazo por parte sus padres, madres, tíos y  hermanos. Esto se replica en el barrio y el 

colegio. El viaje para ellas es entendido como un oficio,   un acto de  libertad, la 

posibilidad de poder  expresar y materializar  su identidad de género, sin ningún tipo de 

mecanismo que  determine o  condicione  su deseo, discipline  sus cuerpos, identidades 

y sexualidades. De la región de la selva (Iquitos y  Tarapoto) se embarcan hacia  Lima, 

la capital del Perú. Ahí llegan varias chicas trans de  distintas regiones, departamentos y 

provincias  del Perú.  Las  charapas van generando comunidades, la mayoría de  ellas 

vive en pensiones.  

___________________________ 

2.-.-V, me contó que había escuchado que la casa la iban a vender  y  una  de sus preocupaciones que primero salio 

en nuestro encuentro es  sobre la situación habitacional “si lo venden no se  a donde vamos a ir  a parar, no es fácil 

conseguir  donde vivir. Te piden muchos requisitos para alquilar,  ahí se complica. Antes acá vivíamos alrededor de 20 

chicas. Ahora solo somos 5. La mayoría  se fue y otras regresaron a Perú. Esta casa la quemaron, algunas vendían 

droga hasta en la puerta, me pelie con ellas, pero  no hacían caso. La policía vino a  allanar la casa rompieron todo y 

se llevaron a algunas. Nos trataron mal a todas  por  igual  y eso te generaba impotencia porque  habían chicas que  

nada que ver  con eso. También estamos mal vistas por  taxistas no quieren entrar hasta acá”.  

A la noche trabajan en diferentes “zonas rojas” de la capital limeña, como la  avenida 

colon, Arequipa, y el pantanal. Ahí tienen que enfrentar  los embates del Serenazgo (la 

policía municipal) que las violentan  de forma física y moral y de algunas personas de la 

sociedad civil.  

“A mí solo me  agarraron dos veces y me agredieron  físicamente, me dieron patadas, 

puñetes y me quitaron la ropa. También nos  golpeaban con un palo, no sé de qué 

material era como un bastón,  de esos que tienen los policías.  Algunos  policías del 

serenazgo,  de acuerdo al distrito tenían perros. Yo trabajaba en el centro de Lima, 

(…)”(K F) 

En  Lima, además del trabajo en la calle, experimentan modos de organización colectiva  

y lazos de solidaridad. Muy pocas han podido montarse, como se  conoce en la jerga de 

ellas, en referencia a  haber dado el cambio físico del cuerpo en forma total (esto  no 

implica necesariamente el cambio de sexo). Es decir haberse  inyectado las siliconas 

industriales (liquidas), operación de mamas y algunas  cirugías estéticas de feminización 

del rostro como: nariz,  la bola de bicharra, rellenote frente y mentón. Para conseguir la 

materialización de ese deseo la mayoría de ellas,  migra a la  La Argentina.  

 

El viaje hacia la Argentina, lo hacen en  avión o microbús. En avión son dos horas de 

viaje si es un vuelo directo, sin escala. Ahí  hay poca probabilidad de que no te dejen 

entrar. En ómnibus el viaje desde Lima  hasta la Ciudad autónoma de Buenos Aires, son 

tres días viajas (72 horas de viaje), hay  que pasar por cuatro  controles de frontera: de 

Perú y  Chile y el de Chile y Argentina. Este recorrido es el más difícil,  corres riesgo de 

que te deporten, no te dejen entrar y perder tus pasajes. Hay un tercer  recorrido 

alternativo  que es por   Bolivia. Así también  Argentina  se convierte en el lugar clave y 

estratégico  para dar el salto hacia  Europa. Porque salir del Perú es imposible, les piden 

muchos requisitos. En cambio  hacerlo desde  Argentina, consiguiendo la  ciudadana 

con papeles falsos3 es un trayecto casi seguro  para su entrada a Europa. Además de la 

observación participante,  se realizaron entrevistas en profundidad. Un primer abordaje 

analítico nos permite interpretar en qué condiciones se plantea el viaje- como una forma 

de subsistencia para las trans denominadas las charapas-, cuáles son 

_____________________________ 

3.-Extracto entrevista  Monserrat Vanina “Supuestamente con la ley que ahora los peruanos pueden entrar a Europa, entre comillas 

te dicen  eso  pero es una gran mentira, te piden muchos requisitos. Acá lo que hacemos nosotras es buscar a quien  hace los 

documentos. En el tiempo que pensaba irme me cobraban  seis mil dólares,  solamente documento. Consistía en que te daban todo 

casi legal podría decirse, con tu foto, pero no eras tu. Era de otra persona argentina,  viajabas con el nombre de otra persona.  

Entonces salíamos desde acá como argentinas. Eran  tres argentinos y  una chica trans peruana, los que te hacían  los documentos. 

Se ocupan de encontrarte un parecido con la persona que salís  con su  nombre. El trámite  demoraba de  uno a tres meses. El pago 

es por partes, tu le das tres mil dólares por adelantado, una vez que esta todo el documento le das la otra parte.  Tienes que confiar si 

o si,  porque es por recomendación de otras chicas que ya están en Europa, y ellos les hicieron todos los trámites”.  

las circunstancias que dificultan día a día tal labor y las formas en las que se posibilita el 

aprendizaje  grupal  e  individual  constante,  las  maneras  de  aprender  y  enseñar,  el 

aprendizaje efectivamente construido durante estas experiencias.  

 

Los  sujetos  que  se  dedican  a  este  tipo  de  prácticas  afirman  que  la  elección  por  este 

oficio  del viajero  está  dada,  en  la  mayoría  de  los  casos,  por  una  necesidad  de 

subsistencia familiar en un contexto de empobrecimiento, de periferia y de limitaciones 

en  el  acceso  a  mejores  condiciones  de  vida.  Dada  esta  situación  la  mayoría  de  las 

declaraciones  hablan  de  la  falta  de  oportunidades,  de  trabajo  y  políticas  en  su  país  de 

origen que reconozca su identidad de género, como condicionantes que no permiten más 

opción  que  involucrarse  en  esta  actividad.  Como  dicen:  “En  Perú  no  hay  futuro  para 

nosotras,  vine  acá  para  progresar,  apoyar  a  mi  familia  y  para  ser  yo  misma”.    Esta 

ausencia  de  oportunidades,  las    obliga,    a  encontrar  nuevos  recursos  que  permitan 

satisfacer el sostenimiento de sus familias y la concreción de su identidad de género en 

relación  a  la  construcción  de  sus  cuerpos.    Existe  también  una  situación  de 

reestructuración  de  roles  intrafamiliar,  dada  por  escenarios  económicos  adversos  que 

han afrontado en los últimos años las familias. Esta reestructuración tiene que ver con 

que varias de las entrevistadas, se han convertido en sostén de familia.   

 

“claramente  con  los  nuevos  roles  que  las  mujeres  vienen  incorporando  y  que 

obviamente  modifica  también  este  lugar  paterno  de  “jefe  de  hogar”.  Debido  a 

demandas  de  autonomía  de  la  mujer  y  también  a  situaciones  de  aumento  de  la 

precarización y rupturas en el mundo del trabajo.” (Saintout, 2006: 82) 

Así las  charapas en  situación  de  prostitución  tienen  este  “trabajo”  como  modo  de 

subsistencia de la familia, en muchos casos se termina por involucrar al grupo familiar 

completo  generando  en  sus  países  de  origen    algunos  negocios  de  comercio  o  

ganadería. Las charapas  prefieren distanciar a sus seres queridos de este trabajo. Esto se 

da sobre todo debido a que lo consideran “un trabajo riesgoso” o “muy “sacrificado” y 

en  otros  casos  lo  ocultan  porque  les  parece  indigno  que  les  genera  vergüenza.  Estas 

personas, consideran que los sacrificios que hacen, tienen su justificación en librar a sus 

familiares de los riesgos de este “trabajo”. 

Sólo uno de los casos entrevistados prefiere trabajar con su prima. Si bien aprendió lo 

que hace de manera grupal en relación a otras amigas, decidió  involucrar a un miembro 

de su familia, a la que le enseño  el oficio.  

Construcciones  de sociabilidad: madres e hijas putativas. 

 

“Las charapas” van construyendo redes migratorias, es decir una va  trayendo a la otra. 

La que trae,  asume la categoría de  madre y la que viene de  hija. La  madre  

desempeñar  un rol clave, es la que manda el dinero  para la compra del pasaje, quien le 

da  todos los recaudos  de cómo manejarse en migraciones. Que responder en caso de 

algunas preguntas. Como venirse vestida para no llamar la atención y que  eso sea una 

escusa para no dejarla pasar. Acá  ella la espera con un lugar donde  alojarla, le 

consigue  la parada,  la acompaña para que le hagan el cuerpo o la siliconeen-

denominación  que utilizan  todas para explicar sobre las inyecciones de silicona liquida 

-  En la mayoría de los casos después la hija tiene que devolver todo lo prestado. Así 

una vez estabilizada la hija se convierte en madre trayendo a otras charapas.  

 

“Las hijas son chicas que son amigas nuestras o alguna chica que compartiste cosas 

en Perú. Se les llama hijas porque nosotras las traemos acá, lo que gastamos en 

pasaje y todo ellas lo devuelven, le damos parada. Así cumplimos la función de una 

madre, como cuidarla y todas esas cosas. (…) estoy pensando en traer a dos chicas 

más de allá, de mi tierra, de Iquitos”. (MV) 

 

“Mira estas son las  fotos de mis hijas, traje 7 a La Argentina, estoy  por traer  otra. 

De las 7 todas se pusieron el cuerpo y lolas,  solo la P no se puso las tetas.  De todas 

las que traje,  solo una vive conmigo R. No quiero tenerlas,  porque me gusta mi 

independencia. 

 

Cuerpo identidad y sentido  

 

En la mayoría de los relatos se reitera la palabra progreso, asociado  no solo a las  

cuestiones económicas, sino también  al sentido y el valor  que le dan en relación a la 

construcción del cuerpo. Ni bien llegadas  a La Argentina comienzan a dar esos 

cambios.  Lo primero que hacen es ponerse  silicona liquida - aceite de avión o 

industrial- en  las caderas y glúteos. Muy pocas se aplican en los pechos. La que lo hace 

es una chica trans,  con alguna experiencia en inyectar  este producto que es nocivo para 

la salud, en algunos casos les ha llevado a la muerte. Todo esto de forma clandestina. 

Mis entrevistadas  sostienen que lo hacen por dos cuestiones  primero porque es 

accesible y segundo por una cuestión estética. Dicen que  en las  caderas  y la cola 

queda mejor con la silicona, con las prótesis les queda como grumos. No es igual  en las 

mamas,  ahí sí se operan con médicos.   

Así las chaparas empiezan  a jugar las juntas4, un tipo de ahorro/ préstamo  para 

hacerse la cirugía de implantes mamarios en una clínica privada, y también para mandar 

dinero a  sus familias  en Perú. A través de giros por Argenper una agencia en La Plata 

de envíos y transferencia de dinero. 

  “Me puso cadera y glúteos. (….o. Entonces al pincharme para que me pongan el 

producto,  no entraba la aguja. Tengo una piel de cerdo,  quizás dura. Me pincharon, 

salía sangre, no tiene que salir sangre. Nicole me dijo,  si vuelve  a salir sangre no te 

voy a poner.  Me pincho, y  ya no salió sangre. Entonces empezaron a bombear el 

silicón,  demoro como tres horas.  Algunas demoran como 8 o un día  dependiendo.  

Pero a mí me entro rápido el silicón y  no me dolió.  Otras gritan,  lloran. Me puse  

los tres litros, me quería poner cuatro, pero me entraron solo tres porque mi piel es 

dura y ya no cedía más. El reposo es horrible,(….)  (Thalía)  

 

“Si,  nosotras, todas las chicas,  cuando nos ponemos eso, nos vamos a dos cosas: o 

salimos bien o nos vamos en cajón. Todas son conscientes de que puede  pasar eso, 

porque en una clínica sale muy caro. A veces optamos por lo más barato sabiendo 

que nos puede llevar a la muerte, que con el tiempo puedes tener cáncer a la piel, al 

hueso.  Es más fuerte la expresión de género,  que ver las consecuencias que nos 

puede acarrear  a nosotras. Somos muy conscientes de eso” (MV) 

En este contexto  el sentido y el valor  que las  charapas  le otorgan a la construcción del 

cuerpo    adquieren  vital  importancia.  Por  un  lado  les    permite  reafirmar    la  propia 

identidad y por el otro lado plantear  que  percepciones tienen los  “otros”, a partir de la 

las transformaciones del cuerpo 

 

El mapa la fiola y el territorio 

 

Cuando se habla de prostitución trans, muchas veces el agente que queda oculto es el 

cafishio. Pero, acá  que el rol de proxeneta esta desempeñado por otra trans, “una 

transfiola” podríamos decir, que les cobra la parada a sus pares. Y que si no le pagan las 

violenta física y psicológicamente. He podido observar  las  denunciar de estas prácticas 

en la  comisaría y la policía te deriva a hablar con la misma proxeneta, que es quien 

maneja la zona. Es decir en estas situaciones se hace evidente la connivencia con la 

policía.  La trans fiola no quiere que las chicas se reúnan,  prohíbe la organización, si  

___________________________ 

4.-Extracto entrevista a Thalía” Acá me hice las lolas, trabajando en la prostitución pude juntar dinero . Por suerte me fue bien. Las 

charapas acá vivimos agrupadas, alquilamos una casa con varias piezas, o en las pensiones, siempre nos estamos viendo.  Somos 

unidas. Jugamos juntas de 2.000 pesos por semana,  me había agarrado dos números.  Uno fue destinado para mis prótesis. En aquel 

tiempo me costó 12 mil pesos la operación de lolas. La primera que había recibido, siempre pensando en mi familia en mi mamá, 

fue girada a Perú.  La junta que iba a recibir destinada a mi prótesis,  esa no la tocaba, era algo que quería hacerme. Me mantuve así 

y me hice las prótesis. Tengo el silicón en las caderas y en las nalgas y las prótesis en los pechos, no me voy a hacer nada más por el 

momento”.  

empiezan a dialogar entre ellas y  hablarlo con otras  personas, pueden ir 

desnaturalizando  la dominación. La contra cara  al proxenetismo  es la organización, 

las  charapas en la Plata  han podido organizarse, han logrado  desplazar aquellas 

proxenetas de algunos lugares. Pero  siempre vuelve a querer hacerse presente una 

nueva. La experiencia de la organización  les ha permitido empoderarse a las  charapas,

apropiarse  del territorio, dibujar su propio mapa colectivo. Para la trans sometida por la 

transfiola es muy difícil dejar de verla como su protectora9.  No la ve como una captora, 

naturaliza sus prácticas, se siente siempre en deuda, aunque pague la plaza.  Siente que 

está en deuda porque  la “protege”. Tienen internalizada la idea de que ella es “su 

amiga”.  

No sólo hay que estar alerta a la violencia que viene de afuera, también hay que 

prestarle atención a la violencia endógena. El poder que el patriarcado le ha conferido 

históricamente al hombre puede pasar a ejercerlo una trans, que ocupa ese mismo lugar 

de tutelaje y poderío que el cafishio. 

 

Muchas de las  charapas, han pasado la mayor parte de sus vidas vinculadas de una u 

otra manera con el oficio del viajero. Ya sea porque fueron expulsadas  de su familia, o 

porque  decidieron    irse  para  poder  concretar  su  deseo  en    relación  a  su  identidad  de 

género. Se dedican a hacerlo desde hace muchos años, porque lo aprendieron desde muy 

chicas o por el mismo contacto permanente que implica una cotidianeidad desarrollada 

en un espacio que  comparten entre las charapas.  

 

Así,  según  lo  plateado  por  Rosario  Conte  y  Mario  Paolucci,  en  este  caso  se  da  una 

imitación  como  modo  de  aprendizaje  social  “que  a  su  vez  juega  un  papel  en  la 

transmisión de la conducta y la cultura” (2001: 2) entre las trans de la selva peruana en 

La Plata.  

 

En  las  observaciones,  se  puede  notar  que  lo  hacen  tanto    trans  grandes  como  jóvenes, 

personas de hasta alrededor de 40 años de edad, que han oficiado de viajeras de más de 

25  años.  Más  allá  de  las  distancias  etarias,  todas  las  entrevistadas  aprendieron  de 

manera similar este oficio, con mínimas discrepancias entre unas y otras: 

"Una busca  a otra chica trans o  ve a las otras,  yo veía." 

"Viendo a las demás, fui  aprendí sola." 

"Vamos  aprendiendo,  venimos  acá  y  vamos  aprendiendo  de  otras  que hacen,  desde  comose  hace  para  viajar,  hasta    hacernos  el  cuerpo,  y montarnos para salir a laburar a la calle" 

"Yo vine  porque tengo a mi prime Cielo, acá. Como ella ya trabajaba acá,   nos  comenzó  a  traer  a  nosotras,    no  es  que  vinimos  solas,  vinimos  por  ella, ella nos enseñó toda la movida." 

          “Vine mediante una de mis mejores  amigas, acá conocí mucha gente” 

Siguiendo  con  lo  planteado,  estos  tipos  de  aprendizaje  corresponderían  al  aprendizaje 

por imitación, ya que en general se toma información trasmitida por otros sujetos, en la 

que los aprendientes valoran al sujeto del que aprenden como modelo a imitar (Conte y 

Paolucci, 2001: 13):  

“La segunda vez que vine en bus,  en la frontera de Perú,  para pasar a Chile,  estaba 

con una amiga  Brenda (…) comenzaron a decir  saquen sus valijas y pónganse los 

hombres para acá y las mujeres para allá. Me puse en el área de mujeres. A mí no me 

dijeron nada,  van contra mi amiga. Le dicen tu documento y cuando le hace ver,  le 

dicen  tú tienes que estar allá con los hombres. Ahí pensé y salte,  ya había aprendido  

un poco lo que son mis derechos. Le dije no nos vamos a mover de acá, me vez vestida 

de hombre o  me ves como una mujer.  No me voy  parar donde están los hombres y 

menos me voy a dejar revisar por un hombre (….). El peruano es muy conservador”. 

(MV) 

 

Ante esto, podemos afirmar que “la imitación lleva a otro tipo, intrínsecamente social, 

de  resolución  de  problemas  y  razonamiento:  ¿en  quién  confiar,  y  respecto  de  qué?” 

(Ibíd.: 17). El sujeto a quien ella  decide imitar es alguien de quien tomar ejemplo para 

llevar  a  cabo  esta  tarea  porque  es  uno  de  las  primeras  en  hacerlo  en  el  entorno. 

Entonces, se convierte en un sujeto confiable, específicamente para la tarea del cruce de 

la frontera en migraciones.  

 

Un argumento en común ante la interpretación que los sujetos hacen del aprendizaje de 

su  oficio,  es  el  de  entender  que  no  renuevan  su  aprendizaje  constantemente,  sino  que 

naturalizan su accionar en los que ellas asumen como una única actividad repetida en el 

tiempo: “el recorrido que hacemos nosotras es siempre lo mismo, los cuestionamientos 

de  los  policías  en    migraciones  van  a  ser  siempre  iguales”.Sin  embargo,  dentro  de  los 

mismos  relatos  se  distinguen  tácticas  aprendidas,  justamente  a  raíz  de  que  no  es 

‘siempre  lo  mismo’,  sino  que  en  tanto  actividad  que  involucra  sujetos  sociales,  se  ve 

modificada históricamente por procesos que merecen una renovación de conocimientos 

de manera permanente.  

El cruce de la frontera en la oficina de migraciones, según comenta Vicky  una de las  

entrevistadas, antes el viaje  lo hacían  únicamente por avión, por ahí era casi seguro que 

no  las    deportaran.    Pero  ahora  el  pasaje  es  caro,    sale  alrededor  de  6000  pesos,    y   

aprendieron muchas  a  venirse en micro  por el circuito de la frontera con  Bolivia.  

“Mis hijas vinieron en  ómnibus, la mayoría por Bolivia, porque  en la Frontera de 

Chile los carabineros son terribles, te joden mucho y hay veces no te dejan pasar. Hay 

chicas que han perdido el pasaje. El pasaje sale de 1500 a 1800 pesos en temporada  

baja  en fiestas  de 2000 a 2500 pesos, en ómnibus. Cuando llegan  voy a buscarlas a  

Retiro, luego las dejo en su parada -en la calle- y les digo si alguien te vota, decile que 

te trajo la Vicky. Y después me van pagando lo que gaste en traerlas”. (VM) 

El desvío de la frontera de Chile,  también supone aprendizajes permanentes, tanto en el 

manejo de los tiempos, como en las tácticas que se emplean para evitar a los carabineros 

chilenos.    Este  aprendizaje  se  da  mayormente  por  imitación.  Compartir  la 

responsabilidad, el compromiso y sus costos, corresponde a uno de los motivos por los 

cuales los sujetos imitan porque “nadie quiere encontrarse en una posición ‘vulnerable’, 

aislado”  (Ibíd.:  17).  Si  son  interceptados  por  los  oficiales,  llega  el  momento  de  la 

negociación.  Esta  negociación,  asumida  por  todos  como  necesaria  para  no  perder  el 

pasaje  significa  una  discusión  o  pelea  entre las  charapas y  los  agentes  de  seguridad. 

Así, operan procesos de aprendizaje, tanto a partir de experiencias personales en las que, 

del  error  se  aprende,  como  de  aprendizajes  fundados  en  el  consejo  externo  para  un 

mejoramiento personal.  

 

CONCLUSIÓN  

 

En este trabajo nos propusimos convalidar la situación de las  charapas  en relación con 

el oficio del viaje y la construcción de sus cuerpos, como un escenario propicio para el 

aprendizaje social entre los sujetos implicados. El haber elegido como fuente teórica lo 

postulado  por  Conte  y  Paolucci  acerca  de  lo  aprendido  en  entornos  con  los  que  se 

convive, permitió clarificar cómo se llevan a cabo procesos de aprendizajes constantes 

en  oficios  como  este  que  requieren  de  una  actualización  constante  de  estrategias  y 

tácticas. Hemos podido confirmar lo planteado en un inicio acerca de que entre las trans 

se  propaga  el  aprendizaje  a  través  de  la  imitación.  Y  si  bien  la  imitación  es  el 

mecanismo  más  común  entre  los  sujetos  para  aprender  las  tácticas  con  las  cuales 

manejarse, se han podido reconocer situaciones en las que en las que el aprendizaje se 

da  por  facilitación  o  por  una  enseñanza  de  generación  en  generación  (esto  dado  en 

amigas  que se dedican casi enteramente a esta actividad). 

 

A modo de cierre, consideramos posicionar al aprendizaje del oficio de las charapas, a 

todas  las  técnicas  y  tácticas  que  implican  cumplimentar  de  manera  eficaz  su  labor  y  a 

las experiencias de vida recogidas durante todo este trabajo – aún sin poder abarcar toda 

la complejidad que supone este escenario- como parte de un universo infinito que es la 

universidad de la calle.  

 

Bibliografía  

 

Baduzzi, Mariana: Perspectivas de la comunidad jujeña acerca de la universidad de la 

calle. S/D 

Caggiano, Sergio: Cap. 1: Problemas, conceptos y contextos en “Lo que no entra en el 

Crisol:  Inmigración  boliviana,  comunicación  intercultural  y  procesos  identitarios”. 

Prometeo Libros, Buenos Aires (2005): pp. 25-59. 

Conte, Rosario y Paolucci, Mario: Intelligent Social Learning. En Journal of Artificial 

Societies  and  Social  Simulation  vol.  4,  Nº  1.  (2001).  Traducción  de  Giovanna 

Winchkler. Aprendizaje Social inteligente.  

Huergo,  Jorge:  Cap  1:  Comunicación  y  Educación:  aproximaciones  en 

“Comunicación/educación: ámbitos, practicas y perspectivas”. Ediciones de Periodismo 

y Comunicación, Buenos Aires (1997): pp. 25-48. 

Magariños  de  Morenti,  Juan: Manual  operativo  para  la  elaboración  de  definiciones 

contextuales  y  redes  contrastantes.  En  revista  Signa  Nº  7.  Revista  de  la  asociación 

Española de semiótica. (1998)   

Martínez Terrero, José : Cap. 8: Pedagogía de la comunicación grupal liberadora   en 

“Comunicación  grupal  liberadora”.  Ediciones  Paulina,  Buenos  Aires  (1986):  pp.  232-

256. 

Sodré, Muñíz: Cap. 5:  Communicatio e epistème en  “Antropológica do  espelho: uma 

teoria da comunicação linear e em rede”. Ed. Vozes. Río de Janeiro (Brasil). 2002: pp. 

221-258. 

Título: Madres históricas/Madres de la democracia: ¿una cuestión de género? Autora: Marcela Inés Trincheri 

Institución:  Área  de  Género  y  Diversidad  Sexual/Laboratorio  de  Estudios  en  Cultura  y Sociedad/Facultad de Trabajo Social/UNLP. 

Eje temático:  

Mail: marcelatrincheri@hotmail.com 

Palabras clave: derechos humanos, madres, luchas. 

 

1.- Introducción. 

Considero necesario realizar una pregunta inicial, antes de avanzar más específicamente sobre el tema: ¿por qué es necesario hablar de una perspectiva de género en los derechos humanos? ¿Por qué las mujeres, más allá de la  pertenencia a una determinada religión, etnia, raza, grupo político,  clase  social,  grupo  etáreo,  nacionalidad,  necesitamos  de  un  reconocimiento  y protección  específicos?  Evidentemente  no  es  por  una  debilidad  innata  o  natural  de  las mujeres, sino que históricamente se han construido relaciones de desigualdad de diverso tipo, y una de ellas, sin pretender negar o soslayar las demás, es aquella que coloca a las mujeres en una situación de subordinación (Facio, 1999).  

Se  podría  encarar  un  estudio  de  los  derechos  humanos  desde  una  perspectiva  de  género  no solamente desde el punto de vista tradicional, es decir que las mujeres se vieron originalmente excluidas de los Derechos del Hombre ya que éstos se referían literalmente al hombre como sujeto masculino1 sino también desde la evidencia de que en la Argentina y en otros países, la lucha por los derechos humanos –fundación de organismos de derechos humanos, reclamos al Estado; etc. -fue originada y llevada adelante, incluso en la actualidad, mayoritariamente por mujeres. 

En particular, en este trabajo pretendo desarrollar y argumentar la siguiente afirmación: 

-  Las trayectorias y luchas de los organismos históricos de derechos, especialmente las 

de Madres y Abuelas de Plaza de Mayo, influyeron en la organización y lucha de las nuevas organizaciones. 

Los dos grupos seleccionados son:  las “madres históricas”:  Madres de Plaza de Mayo línea Fundadora, Asociación Madres de Plaza de Mayo y Abuelas de Plaza de Mayo, pertenecen a  los denominados organismos históricos de derechos humanos (en su mayoría surgidos durante la  última  dictadura  cívico-militar)  y    las  “madres  de  la  democracia” referentes  de 

1 Ver Olympe de Gouges- Revolución Francesa organizaciones de familiares de víctimas de violencia institucional surgidas a partir de los 90: Asociación  Miguel  Bru,  Comisión  de  Familiares  de  Víctimas  de  la  Violencia  Institucional (C.O.F.A.V.I.),  FAVELCID  y  Asamblea  Popular  por  los  Derechos  Humanos  de  Florencio Varela. 

La estrategia metodológica utilizada fue la realización de distintos tipos de entrevistas y el análisis  de  las  representaciones  sociales 2  que  tienen  los  sujetos  pertenecientes  a  los organismos  y  organizaciones  mencionadas  más  arriba  acerca  de:  derechos  humanos, violación de derechos, justicia, víctima, entre otros. 

2. Emergencia de los derechos humanos en Argentina. 

¿Es posible pensar  que durante la última dictadura cívico-militar en Argentina se produce la emergencia  de  los  derechos  humanos? ¿Y  que  esta  interpretación  de  los  derechos  humanos como una innovación disruptiva en relación a las políticas tradicionales dominantes, permitió otorgarle al principio democrático un carácter liberal y deliberativo del cual carecía hasta ese momento? 

¿Podría hablarse de un antes y un después en la historia de los derechos humanos en nuestro país, a partir de la conformación (la mayoría durante la dictadura) y lucha de los denominados organismos  históricos  de  derechos  humanos?  Si  bien  es  cierto  que  existían  algunos antecedentes  como  la  lucha  que  se  llevó  adelante  desde  el  radicalismo  para  garantizar  los derechos  políticos  de  sus  partidarios,  la  Liga  Argentina  por  los  Derechos  del  Hombre impulsada por el Partido Comunista, o los derechos sociales vinculados a las movilizaciones obreras en el contexto del primer justicialismo, ¿y por qué no el voto femenino, aprobado en 1952?  Podríamos seguir enumerando experiencias en nuestro país asociadas a las luchas por la  vigencia  de  los  derechos  humanos,  pero,  sin  lugar  a  dudas  el  movimiento  de  derechos humanos que surge  durante la última dictadura militar logra interpelar y contribuir a quebrar desde  un  discurso  humanista  al  poder  militar.  En  este  sentido  la  actuación  de  las  “madres históricas” tuvo un peso decisivo en hacer visible la situación de los detenidos-desaparecidos, dejando en un segundo plano sus posibles miedos  

Este movimiento humanista de derechos humanos, en estado embrionario a comienzos de la dictadura,  logra  consolidarse  y  hacer  visible  en  el  exterior  las  violaciones  sistemáticas  de derechos humanos perpetradas por el terrorismo de Estado.  Asimismo el trabajo de denuncia e interpelación a la Junta militar realizada por los organismos históricos no hubiera avanzado de la manera que lo hizo si desde el exterior no hubieran recibido el apoyo necesario.   

 

2 Ver  Semiótica de enunciados según Magariños de Morentin (1994). 

En este sentido es fundante en la historia de los derechos humanos en nuestro país la visita realizada en septiembre  de 1979 por miembros de la Comisión  Interamericana de Derechos Humanos de la OEA.  Si  bien en el  exterior logró modificarse la imagen de los  “enemigos subversivos infrahumanos”  y transformarlos en sujetos de derechos, hacia el interior mostró de  alguna  manera  el  aislamiento  al  que  estaban  expuestos  tanto  las  víctimas  como  los organismos históricos. 

La principal conclusión a la que arribó la misión fue que “ciertos derechos fundamentales no pueden suspenderse de ninguna manera”, más allá de que los integrantes de la Junta Militar alegaran una situación de guerra, de excepción, y durante la cual se hallaban “más allá de la justicia”.

Finalmente la derrota de la Guerra de Malvinas forzó a los militares a negociar una transición, principalmente  con  los  partidos  políticos  tradicionales.  Y,  es  en  este  momento  particular cuando  el  movimiento  de  derechos  humanos  comenzó  a  ocupar  un  lugar  destacado  en  la escena  pública,  logró  convencer,  sensibilizar  y  contribuir  a  crear  conciencia  pública  de  los crímenes de la dictadura.   

3. Violaciones de derechos en Argentina 

Las violaciones de derechos humanos en la Argentina han adquirido diferentes dimensiones que van desde el terrorismo de Estado hasta los denominados crímenes de “gatillo fácil”. Esto trajo  como  consecuencia  la  conformación  de  diferentes  organismos  no  gubernamentales  de derechos humanos. 

Por  un  lado,  aquellos  que  surgieron  enfrentándose  al  terrorismo  de  estado –  denominados organismos  históricos  de  derechos  humanos  -  y  por  otro,  aquellas  organizaciones  que surgieron  en  su  mayoría  a  partir  de  la    década  del  90,  vinculadas  fundamentalmente  a    la impunidad, que se expresa por ejemplo en  la falta de acceso a la justicia en su mayoría por parte de los sectores excluidos. 

Podemos  afirmar  entonces  que  la  lucha  contra  la  impunidad,  y  por  lo  tanto  el  reclamo  por justicia  frente  al  Estado,  y  fundamentalmente  la  modificación  del  accionar  del  estado (especialmente  justicia  y  seguridad)  constituye  el  hilo  conductor  que  atraviesa  tanto  los procesos de movilización y conformación de organismos de derechos humanos surgidos en la dictadura como aquellos otros que se desarrollaron a partir de la apertura democrática.  

4. Efectos de ritualización

Para este análisis  tomamos dos  conceptos claves, el de trayectoria (Bourdieu, 2005) y el de ritual (Douglas, 1979; Da Matta, 1990; Turner, 1967) 

Bourdieu  (2005:291)  define  a  la  trayectoria  como  “una  serie  de  posiciones  sucesivamente ocupadas  por  el  mismo  agente  (o  el  mismo  grupo)  en  un  espacio  que  está  a  su  vez  en evolución  constante,  sujeto  a  transformaciones  permanentes.  (…)  Los  acontecimientos biográficos pueden definirse apropiadamente como otras tantas posiciones y desplazamientos en  el  espacio  social  (…)  como  los  diferentes  estados  sucesivos  de  la  estructura  de  las diferentes especies de capital en juego en el campo en consideración.” 

En nuestro caso  el conjunto de agentes, en particular las madres, no poseían inicialmente un capital militante (salvo alguna excepción), pero en su recorrido en  la búsqueda de justicia van acumulando saberes, habilidades, relaciones que les permiten posicionarse ventajosamente en un campo de lucha por la plena garantía del derecho de acceso a la Justicia, aún desde una posición de subalternidad. 

El  estudio  de  los  rituales  ha  sido  una  parte  importante  del  desarrollo  de  la  disciplina antropológica.  Aunque  clásicamente  aplicado  al    ámbito  de  las    sociedades  tribales,  se presenta también como una herramienta fértil en el análisis de las sociedades actuales. 

Siguiendo  a  Douglas  (1979:80)  pensamos  que: “(…)  la  cultura  es  un  modelo  posible  de significados heredados  del pasado inmediato, una bóveda para las necesidades interpretativas del  presente.”  Pero  esos  significados  no  están  cristalizados  sino  que  se  transforman permanentemente.  Es  necesario  entonces  una  mínima  base  de  consenso  social  expresada  a través  de  convenciones  que  fijan  y  seleccionan  significados  y  son  expresión  de  un  básico acuerdo  social:  “(…)  los  rituales  sirven  para  contener  el  curso  de  los  acontecimientos.  Los rituales son convenciones que sacan a la luz las definiciones públicas (…) vivir sin rituales es tanto como vivir sin significados precisos”.

Una  sociedad  moderna  que  refuerza  el  individualismo,  y  que  se  encuentra  fuertemente cruzada por contradicciones internas, necesita de mecanismos que faciliten la aprehensión de los hechos sociales en tanto totalidades significativas. A diferencia de las sociedades tribales, la modernidad requiere de una continua actualización de los valores como lo justo, lo injusto, la  verdad,  construidos  colectivamente.  Los  mismos  no  están  fijados  de  una  vez    y  para siempre,  deben  ser  permanentemente  reactualizados,  convirtiéndose  en  arena  de  batallas simbólicas.  

En  términos  de  Da  Matta  (1990:31):  “el  ritual  es  el  momento  extraordinario  que  permite colocar  en  foco  un  aspecto  de  la  realidad  y,  por  su  intermedio,  cambiar  su  significado cotidiano, o acaso otorgarle un nuevo significado. Todo aquello que se eleva y coloca en foco mediante la dramatización, es descolocado y adquiere así un nuevo significado.”

Este  doble  eje  de  ordenamiento  conceptual,  ritual  y trayectorias nos  permite  entender  el proceso de colectivización de las madres, en su doble perspectiva  social e individual. 

Es en el proceso ritual donde las madres instalan en el escenario público sus demandas por verdad  y  justicia,  en  contra  de  la  impunidad  de  los  crímenes  de  la  dictadura  y  de  la democracia. Las calles y plazas donde marchan se constituyen en espacios donde se registra la impronta  de  una  memoria  crítica,  comunicando  la  trama  histórica  de  la  impunidad.  El concepto de communitas definido por Turner (1967) nos ayuda a entender la relación entre los participantes  del  ritual.  Es  una  común-unión  de  individuos,  de  tipo  no  estructurado  y relativamente  indiferenciado,  unidos  espontánea  y  libremente,  generando  lazos antiestructurales, no formales. Se establece así una relación directa entre individuos concretos despojados  momentáneamente  de  sus  roles  sociales  específicos 3,  compartiendo sincronizadamente el evento.  

Las trayectorias,  son  vividas,  por  las madres dentro  del  marco  de  relaciones  sociales  en tensión.  El  enfrentamiento  de  intereses  iniciales  se  va  ampliando  y  complejizando.  La subalternidad  en  el  acceso  a  la  justicia  se  va  entretejiendo  con  la  vulneración  de  otros derechos4,  completando así el marco de lectura de la realidad social desde la exclusión. Esta forma  de  relación  entre  las  personas  permite  liberar  las  capacidades  creativas  de conocimiento. Es una forma de cognición, de ir de lo conocido a lo desconocido en su aspecto anti-estructural,  la  communitas,  “(…)  transforma  la  esperanza  en  ruptura  del  orden establecido,  convierte  el  presente  vivido,  asemejado  al  desorden  y  al  mal,  en  un  futuro portador de un orden diferente y deseado (…) tiempo de espera de una nueva sociedad”.

Durante la entrevista realizada a una integrante de FAVELCID, ésta dijo.: “llegamos a ser una gran familia, desgraciadamente (…) salir  a la calle a pedir justicia (…) que la justicia cumpla el  rol  que  le  corresponda  (…)  seas  blanco,  seas  negro,  seas  pobre,  seas  rico. Desgraciadamente  la  justicia  se  inclina  para  un  solo  lado.  La  lucha nuestra  es  ésa  (…) justamente le caen con todo el código de la ley a los sectores más vulnerables (…) porque la 

3 Sujetos liminales, en el sentido turneriano. 

4 La interdependencia de los derechos humanos es fundamental porque ¿qué sería del derecho a la libertad de expresión sin el derecho a la educación o el derecho a la vida sin el derecho a la alimentación adecuada? Así sin la  efectividad  del  goce  de  los  derechos  económicos,  sociales  y  culturales,  los  derechos  civiles  y  políticos  se reducirían  a  meras  categorías  formales.  Pero  a  la  inversa,  sin  la  realidad  de  los  derechos  civiles  y  políticos, aquellos carecerían de verdadera significación. seguridad no se hace sacando a los pibes que inhalan Poxiran, y golpeando y torturando en una comisaría.”

Las madres históricas  recuerdan cuando comienzan a juntarse: 

N  (integrante  de  Madres  de  Plaza  de  Mayo  Línea  Fundadora/La  Plata): “nosotros  nos reuníamos en el Colegio de Abogados, las primeras reuniones que tuvimos (…) empecé en la Liga por los Derechos del Hombre que fue la única que había (…) Viajaba un muchacho de la Liga, con un sobrenombre de Simón, viajaba para asesorarnos de los pasos a seguir. (…) antes íbamos a SERPAJ, también nuestra relación era a través de SERPAJ.” También Madres de Plaza de Mayo y jóvenes militantes de H.I.J.O.S están presentes en este tipo de convocatorias. Por ejemplo una Madre de Plaza de Mayo que había ido en compañía de  un  nieto  a  una  concentración  frente  a  la  Comisaría  Nº  1  de  Florencio  Varela,  donde  se descubrió  una  placa  recordatoria  de  la  muerte  a  manos  de  la  policía  de  Andrea  Viera  dijo:  “(…) y cómo no nos vamos a poner las Madres cuando no confiamos en nada, ni en la policía ni  en  la  Justicia,  aunque  haya  dicho  ahora  que  todavía  espero…a  nosotras  nos  sostiene  la esperanza (…) y eso porque la lucha es para conseguir justicia (…)”

En un sentido contrario las madres, como otras expresiones políticas, construyen en la calle un espacio político de expresión y negociación de conflictos frente al vacío de representación y legitimación de lo político en otros ámbitos institucionales.

En  las trayectorias  identificamos  los  siguientes  ejes  para  el  análisis  que  denominamos:  - maternidad social,- del hijo a la militancia social,- idealización de los hijos “héroes” (Ceirano, Clavijo,  Cuenca,  Trincheri,  2006).  En  particular  en  este  trabajo  analizaremos  los  ejes  de maternidad social y del hijo a la militancia social a partir de los cuales es posible encontrar aspectos  coincidentes,  en  los  discursos  de  los  dos  grupos  seleccionados  (madres históricas/madres de la democracia): 

4.a. Maternidad social 

La  aparición  de  las   madres  históricas  golpeó  duramente  sobre  fuertes  prejuicios  sociales, contra estereotipos comunes acerca del lugar de la mujer en nuestra sociedad. Los escenarios públicos,  lugares  privilegiados  de  los  hombres,  se  vieron  invadidos  por  las  mujeres/madres arrancadas de la esfera doméstica y la intimidad para pasar al reclamo público de justicia y castigo a los culpables de las desapariciones de sus hijos. 

 H. de Bonafini (perteneciente a la Asociación Madres de Plaza de Mayo) recuerda el pañal, símbolo de la maternidad: “fue una casualidad, teníamos que ir a pie a Luján (…) entonces como nos encontrábamos entre tanta gente (…) una madre dijo: qué madre no tiene un pañal de su hijo guardado…y ahí empezó…es una herencia, una lucha (…) un milico ve un pañuelo y se le paran los pelos (…) al principio tenia el nombre de nuestros hijos, después pensamos, que nosotros estábamos pidiendo por todos nuestros hijos y había madres que no venían a la plaza,  entonces  dijimos:  vamos  a  socializar  la  maternidad  (…)  fue  un  paso  duro  sacarse  el nombre de los hijos (…) ahora somos las Madres de todos”.

Las  consecuencias  económicas,  sociales  y  culturales  de  la  dictadura  se  prolongaron  y profundizaron aún con la vuelta a la democracia. Una de estas consecuencias más arraigadas en  las  relaciones  sociales  es  la  impunidad.  Y  es  desde  este  escenario  donde  volvemos  a encontrar los reclamos de las madres de la democracia. Y es desde este lugar cultural de la maternidad que podemos considerar el dolor de la pérdida como bisagra entre lo privado y lo público. El dolor de madre asignado al género habilita este pasaje a lo público, a diferencia de la paternidad que lo restringe al ámbito de lo privado: 

M: (Mariana, perteneciente a la Asamblea Popular por los Derechos Humanos:) “(...) cuando se murió mi hija (…),  yo creo que murió la mitad  de mi cuerpo...porque la madre la lleva nueve meses, sufrís para parirla (...) 

I.:  “he  conocido  (…)  puedo  contarlos  con  los  dedos,  los  padres  ¿no?,  los  padres  que  han estado…siempre es la madre (…) y yo digo porque son nuestros, porque son parte de nuestro ser,  porque  los  parimos,…yo  creo  que  la  madre  es  distinta,  o  sea,  tiene  un  sentimiento distinto, mucho más allá de que  yo (…) no quiero decir que el padre no lo sufra, capaz que lo sufre desde otro lado.”

R (Rosa Bru, perteneciente a la Asociación Miguel Bru):..:“…vos cuando vas al Juzgado, vos ves diez madres y ves un papá, porque el hijo está detenido…”

Muchas  de  las  entrevistadas  manifestaron  que  fue  crucial  ese  contacto  inicial,  ya  que  les 

permitió darse cuenta que no eran las únicas, que no estaban solas y, fundamentalmente “re-conocer” y “re-conocerse” en el dolor maternal, en un contexto social y político más amplio que en todos los casos, más allá de la heterogeneidad de situaciones, las convierte en víctimas de la impunidad, por acción u omisión por parte del Estado. Se produce así un pasaje en la  visión de las situaciones, que no serían producto del azar, del destino o de la responsabilidad individual  sino  todo  lo  contrario,  identifican  claramente  a  las  diferentes  instituciones  del Estado como responsables. 

 La comunitas/madres transforma la esperanza en ruptura del orden establecido, convierte el presente vivido (como  injusticia, impunidad), asemejado al  desorden  y  al  mal, en un futuro portador de un orden diferente y deseado, tiempo de espera de una nueva sociedad. (Turner, 1974).  

4.b. Del hijo a la  militancia social 

La  vida  cotidiana  de  la  mayoría  de  estas  mujeres  estaba  circunscripta  al  ámbito  doméstico, produciéndose una ruptura con la desaparición o muerte de sus hijos.  

Madre histórica: “(…) mi director espiritual cuando yo era joven, casada, era un sacerdote que era profesor en la escuela de policía y cuando lo llamé para decirle:  ‘Padre, padre C. - F. C. se llamaba- se llevaron a mi hija Irene, ¿usted puede hacer algo que es profesor de la escuela de  policía?’,  ingenuamente  le  preguntaba  para  ver  en  qué  seccional  estaba  detenida  y  me contestó: ‘Señora, ni si fuera mi sobrina movería un dedo, el que las hace que las pague’, eso fue para mí un golpe mortal, no sólo en mi fe, en darme cuenta que yo era una tonta ingenua, que creía no sólo en Dios, en la iglesia, en mi sacerdote, en mi director espiritual (…)”

Asimismo se puede registrar un cambio importante en sus concepciones políticas e ideologías. A. -madre de la democracia- afirma: 

“Yo estaba en un tupper. La tragedia me hizo ser una mujer de izquierda. Antes compartía 

nada más que con mi familia” 5

A diez años de la desaparición de su hijo, Rosa Bru, fundadora de la Asociación Miguel Bru, nos  cuenta:  “Todavía  me  acuerdo  cuando  fuimos  a  hacer  la  denuncia  de  que  Miguel  no estaba... No decíamos Miguel desapareció, decíamos no está. Y de repente empezás a conocer de  códigos,  de  palabras  difíciles...  Muchas  veces  aparecía  una  palabra  que  no  entendía  y preguntaba ¿Esto que significa para nosotros, es a favor o en contra? Pasás a ser distinta. En la familia ya no soy la hermana que va a contar qué hacen los hijos, cómo van las cosas... Ya soy la hermana a la que le pasó. Cambiás tu manera de ser, de pensar todo (…) Durante la dictadura, (recuerda Rosa) tenía un matrimonio vecino al que le desaparecieron su única hija. Yo pensaba pobrecitos, me daba lástima y creía que los entendía. Ahora me doy cuenta de que no entendía nada”.

 

5 Entrevista realizada por Pablo Antonini a integrantes de diferentes ONGs publicada por FAVELCID, 2003. Esta experiencia pública del reclamo las visibiliza desde una maternidad social con una doble dimensión, política y de género. 

Sus prácticas colectivas y capacidades de movilización y lucha se consolidan a través de una militancia  social que  se  despliega  en  las  instituciones  como:  “La  casita  de  Bordón”,  la Asociación “Miguel Bru”, entre otras. En las mismas trabajan en defensa de las víctimas no sólo de la violencia institucional sino también de la exclusión social. 

R  (Rosa  Bru,  perteneciente  a  la  Asociación  Miguel  Bru):  “se está  haciendo  un  trabajo territorial en la Isla Maciel, donde entramos por estos dos chiquitos fusilados (…) entramos como Derechos Humanos para asesorar a la gente (…) las madres empezaron a reclamar que no  había  nada  para  los  jóvenes  (…)  hablamos  con  la  gente  de  Desarrollo  Humano  de provincia y había un plan adolescente que consistía en la obligación de llevar adelante talleres (…) había becas (…) se armaron los talleres…”

 L (Lilia Saavedra, perteneciente a FAVELCID).: “yo creo que hay que sacar a los pibes de la calle (…) yo colaboro con un centro cultural en Morris… se apoya a los chicos, se les da de comer,  se  les  enseña  (…)  se  compraron  computadoras  (…)  vamos  a  formar  seguridad  (…) porque vamos a tener menos chicos en la calle, chicos que tengan proyección de futuro y no policías que salgan a reprimir (…) es la política de seguridad que queremos (…) ”

R. (Rosa Bru): “yo en la época de la dictadura (…) recién había venido de mi pueblo, o sea de Espartillar,  de  Pigüé,  precisamente… que  es  donde  vivía  y  donde  no  conocí  nada, absolutamente nada de lo que era la política”.

Las Madres se encuentran juntas en los reclamos públicos: “por medio de mi nieto (…) que pertenece a HIJOS, que se interesó desde el comienzo por este caso Viera (…) me convenció para venir enseguida a acompañar a Eugenia, que le pareció una mujer tan valiente, tan clara (…) Eugenia, tiene alma de dirigente. (…) y  cómo no nos vamos a poner las madres cuando nosotras no confiamos en nada, en las fuerzas policiales, en la justicia (…) la lucha nuestra es porque  siempre  (tenemos)    una  ilusión  de  conseguirla.  (…)  queremos  justicia,  dignidad, dignidad  en  los  organismos  queremos,  que  se  limpie  tanto  la  policía  como  el  ejército  (…) ayudar  a  todos  estos  casos  de  la  gente  común,  de  la  gente  de  pueblo,  de  la  gente…  de  esa juventud de gatillo fácil…”

Estos procesos  las compelen a  descentrar su vida doméstica cotidiana y a construirse como un actor social referente acerca de un nuevo significado de la justicia, de la seguridad, de la violencia institucional. 

La socialización de los casos individuales que se expresan en reclamos colectivos hace visible la  ineficacia  del  aparato  jurídico  como  único  mecanismo  de  resarcimiento  o  camino  de justicia. Pone en evidencia la conflictividad social generada por las desigualdades que no se resuelven judicializándolas. 

5. Conclusiones  

Las trayectorias  y luchas de los  organismos históricos de derechos humanos, especialmente las  de  Madres  y  Abuelas  de  Plaza  de  Mayo,  influyeron  en  la  organización  y  lucha  de  las nuevas organizaciones. Para su análisis utilicé el doble eje conceptual trayectoria  y procesos rituales para dar cuenta de algunos aspectos fundamentales de la influencia mencionada. Por un  lado  el  reconocimiento  del  valor  de  las  luchas  y  de  los  procesos  de  colectivización  (no trabajar un solo caso ni de forma aislada), y rescatando el conocimiento de Madres y Abuelas de Plaza de Mayo en el campo jurídico. Fue un largo y doloroso aprendizaje, pero obtuvieron importantísimos logros. Es frecuente identificar discursos que circulan entre las madres de la democracia  (como  se  autodenominan)  donde  se  ponen  en  evidencia  las  tareas  de asesoramiento,  apoyo  y  contención  en  los  complejos  caminos  jurídicos  seguidos  por  las madres  históricas: “Sí,  la  lucha.  La  lucha  y  el  presentarme  yo  siempre.  Yo  averiguar,  yo  a pedir,  yo  dar  la  cara.  Viene  a  ser  […]  ellas  me  decían  (por  las  Madres  Línea  Fundadora): ‘ahora,  el  Negro sos  vos; vos sos  el  habla, la vista, el  oído  del  Negro; el Negro, hablar, no puede   6 ’”.

Entonces  bajo  esta  perspectiva  que  podría  llamarse  de trayectorias  individuales/colectivas desde  los  procesos  rituales  aparece  claramente  la  fuerte  influencia  de  los organismos históricos,  especialmente  las  Madres  de  Plaza  de  Mayo, en  el  uso  y  apropiación  de  la ritualización de los procesos de lucha. A pesar de esto, como dice TURNER los símbolos son polisémicos  y multivocálicos,  por  lo  tanto,  los  procesos  de  lucha  ritualizados  pueden  tener significados muy diferentes; sin embargo, es posible concluir que la mayoría de las Madres (tanto  las “históricas”  como  las “madres de la democracia”) consideran que lo  que son hoy (sistema de disposiciones y posiciones según BOURDIEU) es gracias a sus hijos/as.  Ellos/as  las  guiaron,  orientaron,  elevaron  como  personas, las  hicieron  nacer  (invirtiendo  el proceso biológico): fueron paridas por sus hijos. 

De esta manera se visualiza un cambio importante en sus vidas cotidianas (tanto en los dos grupos seleccionados), así como también en sus concepciones políticas e ideológicas y si bien su  enfrentamiento  con  el  Estado  inicialmente  tiene  como  eje  principal  la  impunidad  del 

6 Representante de la Asociación Civil Madres del Dolor. accionar  de  las  fuerzas  de  seguridad  y  de  la  institución  judicial  a  lo  largo  de  sus  praxis abarcaron y ampliaron sus luchas en otros campos sociales.  

Sus integrantes transitan un camino que las lleva desde la  percepción de su problema como individual hasta la colectivización social que se concreta en organizaciones de diferente tipo. A lo largo del trabajo de campo, con respecto de la pregunta relacionada con la presencia en las luchas de mujeres/madres mayoritariamente, nos parece elocuente este párrafo extraído de una entrevista realizada a Rosa Bru (Asociación Civil Miguel Bru) pero que es recurrente en el resto de las entrevistadas (madres históricas y madres de la democracia). R: ¨(…)  yo digo porque son nuestros, porque son parte de nuestro ser, porque los  parimos, porque eh (… ) yo creo que la madre es distinta, o sea, tiene distinto sentimiento, más de allá de que yo con esto no quiero decir que el padre no lo sufra, capaz que lo sufre desde otro lado. Yo tengo ahora un caso nomás, la mamá de (…), que son un matrimonio grande, y ella tiene necesidad de hablar de su hijo y el marido le dice : Ay, vieja, por favor no me hables más de Daniel porque me hace daño, y bueno, y él va para adentro, capaz que va a terminar más antes él, que no puede largarlo, a que ella que lo quiere hablar, que lo quiere discutir, que lo quiere desmenuzar,  que  no  va  a  llegar  nunca,  pobrecita,  a  desmenuzarlo,  pero  por  lo  menos  ella quiere darle la vuelta a ver por qué, el por qué le matan a ese hijo, cuando era un hijo bueno, lindo, como ella dice, este […] un padre de familia que estaba a cargo de sus hijitos, entonces (…) pero ella lo quiere desmenuzar, en cambio él no quiere hablar, y ahí están las diferencias, donde la mamá va a las 11 de la noche a la comisaría 9ª ahí a donde está (…) donde mataron al hijo, a hacer un (…) recordar que ese mes le mataron el hijo y el papá que se queda en la casa  y  capaz  que  sufre  más  el  pobre  o  sea,  no  sufre  más  el  padre,  lo  sufre  de  una  manera distinta,  pero  la  madre  es  la  que (…)  vos  cuando  vas  al  juzgado,  vos  ves  diez  madres  que andan  detrás  de  los  hijos  y  un  papá,  porque  está  el  hijo  detenido,  por  lo  que  fuera,  pero siempre la madre. Yo me acuerdo, Bugallo un día me dijo ‘Mire, Rosa, cuando cae alguien detenido primero van toda la familia, después va la madre con los hermanos y la última y la que no deja nunca de ir es la madre, eso usted lo va a ver en todo orden’ y es cierto. Van a soportar las inclemencias del tiempo, para estar…  para entrar, eh…  todo, todo y bueno yo creo  que  se  marca  ahí  la  diferencia.  Este (…) pero  en  todo  orden,  o  sea,  en  orden  de enfermedad, en todo orden la que está siempre es (…)  no se por qué, pero yo digo que puede ser un instinto, que es porque los parimos, porque los gestamos, porque los tuvimos¨. Evidentemente está presente la construcción de la mujer como madre al servicio de su familia, madre que siempre está, madre que cuida a sus hijos/as, pase lo que pase, madre que es como una  leona  que  defiende  a  sus  cachorros  (y  ataca  a  aquellos  que  les  hicieron  daño),  en definitiva la madre que les dio  la vida (justamente para que la vivieran de la mejor manera posible,  “en  libertad”).  Ese  proyecto  “creador”  se  truncó  con  violencia,  y  no  con  cualquier violencia,  sino  aquella  violencia  que  en  un  comienzo  del  trabajo  denominé  violencia institucional, donde el Estado, a través de sus agentes, directa o indirectamente, vulneró sus derechos, incluyendo aquellos relacionados con el acceso a la justicia con todas las garantías judiciales, para que las víctimas y sus familiares pudieran obtener algún tipo de reparación. En  relación  con  lo  expresado  en  el  último  párrafo,  sería  muy  interesante  y  rico  poder comparar  las  experiencias  de  las  madres  que  conformaron  asociaciones,  tienen  presencia  y acompañan  diferentes  actos,  manifestaciones,  juicios  de  otros  familiares  de  víctimas,  con aquellas madres que no lo hicieron, permanecieron aisladas, incomunicadas, ¿paralizadas? o como si nada hubiera ocurrido. 

En  pocas  palabras,  a  todas  las  madres  las  une  el  dolor  de  haber  perdido  un  hijo/hija  en situaciones  de  violencia,  esto  contribuye  a  la  idealización  de  sus  hijos/as;  difieren  en  las modalidades  de  transitar  los  procesos  de  colectivización  (el  pasaje  del  caso  individual  a  la incorporación de otros casos que facilitaron su reflexión acerca de ciertos procesos desde su integralidad  y  complejidad);  difieren  en  la  caracterización  de  las  víctimas; y  si  bien  todas consideran  que  “sin  lucha  es  difícil  obtener  justicia”,  las  luchas  que  llevan  adelante  son diferentes, tanto en relación con sus “aliados estratégicos” como en su definición de justicia y víctima. 

Asimismo  se  podría  decir  que  contrariamente  a  los  deseos  de  venganza  individual,  se colectiviza la búsqueda de verdad y justicia, por lo tanto el dolor y la víctima. Este camino de lucha  desde  la  perspectiva  de  los  derechos  humanos  produce  una  ampliación  de  intereses  y actividades de las integrantes que podría definirse como de “militancia social” que incluye la participación activa en diferentes formas de organización barrial, social y cultural. 

Bibliografía 

Barbero J.M. (1994) Culturas populares e identidades políticas. En: Barbero  y otros  Entre públicos y ciudadanos. Lima, Ed. Calandria, Beck,  U.  (1998) La  sociedad  del  riesgo  (Hacia  una  nueva  modernidad).  Buenos  Aires, Paidós. 

Bourdieu, P. y L. Wacquant. (2005) Una invitación a la sociologia reflexiva. Buenos Aires, Siglo XXI  

Busquet, J. (1983) Las locas de la plaza de mayo. Buenos Aires, Ed. El Cid Editor. Castel,R. (2004) La inseguridad social. (¿Qué es estar protegido?). Buenos Aires, Manantial. Ceirano,V; Clavijo, A.; Cuenca, A.; Trincheri, M. (2006) “Los procesos de colectivización en la  búsqueda  de  verdad  y  justicia.  Las  madres  históricas  y  las  madres  de  la  democracia.” Ponencia presentada en las VI Jornadas de Investigación de Trabajo Social-UNLP. La Plata, septiembre de 2006. 

Da Matta,R. 1975. Carnaval, Malandras y Héroes. Río de Janeiro,  Ed. Zanar. Daroqui, A. (2002) La cárcel del presente. En: Violencias, delitos y justicia en la Argentina. Comp.Ed.Manantial / UNGS 

Diago A.  (1988) Hebe  Bonafini,  memoria y esperanza. Buenos Aires, Ediciones Dialéctica. Derechos Humanos.  

Donnelly,J.  (1998) Derechos Humanos Universales, México, Colección  Ciencias  Políticas  - Teoría y práctica, Ed. Gernika. 

Douglas M. y Baron Isherwood.(1990) El mundo de los bienes. Mexico, Grijalbo.  Facio Montejo, Alda. (1999) Cuando el género suena cambios trae. (Una metodología para el análisis de género del fenómeno legal). San José, Costa Rica., ILANUD. Gramsci,  A.: Notas  sobre  Maquiavelo,  sobre  la  política  y  sobre  el  estado  moderno.  En Maquiavelo, discursos, Libro I, Pag. 48-51  

Herrera Flores, J. (1989) Los Derechos Humanos desde la Escuela de Budapest.  Ed. Tecnos. Fundación Cultural Enrique Luño Peña. 

Jolles,A. (1972) Formes Simples. Paris, Le Senil. Magariños de Morentin, J.  (1996) Manual  Operativo para la  aplicación  de la  Semiótica de Enunciados. OPS, Programa Mujer, Salud y Desarrollo.  Ravenna, H.: “Aportes de las ONGs en la protección de los derechos humanos”. Conferencia dictada en el marco del Coloquio Internacional sobre lineamientos de políticas de protección en derechos humanos, Paraguay, Diciembre 1997. 

Rodríguez,  E.  (2003)  Un  puño  sin  brazo.  ¿Seguridad  ciudadana  o  criminalización  de  la multitud?  En: La  criminalización  de  la  protesta  social.  La  Plata,  Comp.  Ed.  La  Grieta  - HIJOS. 

Schuster, F. et al. (comp.) (2005) Tomar la palabra. Estudios sobre protesta social y acción colectiva en la Argentina contemporánea. Buenos Aires, Prometeo.  Trincheri,  M.  (2009)  “Derechos  humanos:  de  los  organismos  históricos  a  las  nuevas organizaciones de familiares de víctimas de violencia institucional”. Ponencia presentada en VIII Reunión de Antropología del Mercosur. Ciudad de Buenos Aires, 29-09/02-10 2009. Trincheri,  M.  (2008).  “Las  organizaciones  de  familiares  de  víctimas  de  la  violencia institucional  ¿redes  de  acciones  de  protesta?”  Ponencia  presentada  en:  V  Jornadas  de Sociología  de  la  UNLP  y  I  Encuentro  Latinoamericano  de  Metodología  de  las  Ciencias Sociales.  Facultad  de  Humanidades  y  Ciencias  de  la  Educación.  UNLP.  10;  11  y  12  de diciembre de 2008.  




El camino ascendente y pedregoso de las sikuris peregrinas: a 20 años de 

la fundación de la banda femenina Nuestra Señora de Fátima

María Alejandra Vega .IUNA/CAEA 1. alevegac@gmail.com. 

Palabras clave: feminismo, mercado laboral, Jujuy. 

Introducción 

San Francisco de Tilcara, capital del departamento homónimo de la provincia de Jujuy, se 

encuentra  en  la  Quebrada  de  Humahuaca.  Tilcara  era  el  nombre  de  uno  de  los  grupos 

étnicos que habitaban la región.  

Si  bien  la  región  estuvo  bajo  el  dominio  incaico  sólo  durante  unos  50  años  antes  de  la 

llegada  de  los  españoles,  a  fines  del  S  XVI,  los  registros  de  actividad  humana  en  la  zona 

superan los diez mil años de antigüedad.  

La resistencia que opusieron los grupos étnicos  que poblaban la Quebrada de Humahuaca 

no pudo evitar la ocupación española, impulsada por la necesidad de abastecer a las minas 

de plata del Potosí. En poco tiempo los conquistadores impusieron sus instituciones, lengua 

y  religión,  aun  cuando  esta  última  no  haya  tomado  siempre  el  camino  que  los 

evangelizadores pretendieron marcarle. 

Los procesos históricos que sucedieron a la creación del Virreinato del Río de la Plata y el 

agotamiento  de  las  minas  de  Potosí,  sumados  a  características  vinculadas  a  su  geografía, 

determinaron un progresivo aislamiento regional que hizo del noroeste argentino una zona 

conservativa. 

En  épocas  más  recientes,  los  recursos  mineros  y  la  producción  azucarera  y  tabacalera  se 

constituyeron como las principales actividades económicas de la provincia, alrededor de las 

cuales  se  articuló  la  industria.  A  estos  recursos  se  sumó  la  explotación  de  hidrocarburos, 

ubicados en otras zonas de Jujuy. En esta etapa la actividad industrial regional se ha basado 

principalmente sobre la explotación de recursos naturales y en la agricultura intensiva. Esta 

última aporta las materias primas para las industrias azucarera y tabacalera y se ubica en el 

 

1 Instituto Universitario Nacional del Arte/Centro Argentino de Etnología Americana. 

sur de la provincia, en zonas que poseen condiciones agroecológicas para estos cultivos. En 

 

los  últimos  tiempos  los  cítricos  han  reemplazado  en  algunas  zonas  a  la  caña  de  azúcar, 

debido al declive de los precios internacionales del azúcar. 

La Quebrada de Humahuaca, que quedó fuera de estos desarrollos industriales, conservó las 

características del llamado “paisaje cultural” de raigambre colonial. Este hecho, aunado a la 

existencia  de  sus  bellezas  naturales,  propició  el  impulso  oficial  que  se  le  otorgó  a  la 

explotación turística.  Las  gestiones de  promoción se concretaron  con la  designación de la 

Quebrada de Humahuaca como Patrimonio de la Humanidad por la UNESCO en 2003.  

El impacto de la actividad turística produjo numerosos cambios en la vida de los habitantes 

de la Quebrada, los que afectaron no sólo la economía regional, sino también la vida social 

y  la  cultura  del  lugar.  Para  las  jóvenes  tilcareñas,  el  turismo  presenta  aspectos  positivos, 

particularmente  en  relación  a  la  interacción  con  mujeres  que  ocupan  roles  novedosos  y 

diversos comparados con los de la sociedad tilcareña, así como oportunidades de empleo.  

En esta oportunidad nos focalizaremos en el impacto que ha producido la afluencia turística 

en el mercado laboral, analizando los cambios y continuidades que han tenido lugar en las 

vidas de las integrantes de la primera banda femenina de sikus, Nuestra Señora de Fátima.  

 

Las bandas de sikus de Tilcara y los roles de género 

El  siku  es  un  aerófono  de  origen  prehispánico  de  soplo  directo  al  tubo,  formado  por  una 

serie de tubos cerrados atados en forma de balsa, y que puede contar con más de una hilera. 

Se ejecuta tradicionalmente en bandas conformadas por varios pares de integrantes -grupos 

que incluyen membranófonos como el bombo, la huancara o el redoblante-, y forma parte 

de agrupaciones más reducidas, donde es ejecutado por un solo intérprete. 

El siku es hoy el emblema musical de los movimientos indianistas1 de la región andina de 

Bolivia  y  Perú  debido  a  su  origen  prehispánico  y  a  su  modo  de ejecución. Distintas 

 

1 Los líderes indígenas denominan indianismo y movimientos indianos a la ideología y a las organizaciones 

que luchan por los derechos de los Pueblos Originarios, contraponiendo indianismo a lo que historiadores e 

investigadores en ciencias sociales han llamado indigenismo, corriente de pensamiento de fines del S XIX y 

principios del S XX surgida del seno de los intelectuales criollos, al que le cuestionan su deseo de “asimilar al 

indio”, reificándolo en una versión idealizada y estática que se ajusta a los moldes de los románticos mitos de 

origen de las naciones latinoamericanas de la modernidad. Utilizaremos la misma distinción. 

variantes  de  flautas  pánicas  forman  parte  de  los  hallazgos  arqueológicos  de  la  región,  el 

 

más antiguo hasta hoy descubierto, en Chilca, Perú, tiene una antigüedad de seis milenios, 

pero  los  descubrimientos  se  extienden  a  territorio  argentino,  donde  se  han  encontrado 

ejemplares  de  arcilla  cocida,  madera  y  piedra  en  toda  la  zona  del  noroeste,  de  mayor 

sencillez  que  los  hallados  en  Perú  y  Bolivia.  En  cuanto  al  modo  de  ejecución 

complementario que se practica en las bandas, los indianistas lo vinculan a su modo de vida 

tradicional  (                                                                3 sumaj  causay  en  quechua  o suma  qamaña  en  aymara),  y  constituiría  una 

metáfora  de  las  relaciones  entre  los  individuos  y  el  entorno  propias  de  la  cosmovisión 

andina, organizada en torno a la reciprocidad (Vega 2011, 2012, 2013). 

Aunque  los  movimientos  indianistas  y  los  procesos  de  reetnización  hayan  cobrado 

relevancia  en  otros  aspectos,  la  tradición  regional  de  las  bandas  de  sikus  está  ligada  al 

catolicismo:  en  Tilcara  se  produce,  en  Semana  Santa,  la  reunión  de  bandas  de  sikus más 

importante del país. Se trata de la peregrinación al Abra de Punta Corral. Hacia allí se lleva 

la  imagen  de  Nuestra  señora  de  Copacabana,  patrona  de  Bolivia.  Las  primeras  bandas 

estaban conformadas  por inmigrantes  bolivianos,  y  su origen se  remonta  a las cofradías  y 

fraternidades  de  Santos  y  de  advocaciones  de  la  Virgen  que  surgen  en  la  región  andina 

hacia fines del S XIX. En el presente, las bandas forman parte de la identidad religiosa de 

Tilcara y de la Quebrada.  

El  siku  es  considerado  un  instrumento  masculino,  tal  como  ocurre  con  numerosos 

instrumentos  musicales  en  diferentes  culturas,  a  los  que  se  les  atribuye  una  sexualidad 

determinada. Asimismo, el instrumento es tradicionalmente interpretado solamente por los 

hombres.  Estos  atributos  tienen  una  estrecha  relación  con  el  calendario  andino  y  la 

fertilidad,  que  tomaba  como  eje  la  producción  agrícola.  Del  antiguo  uso  ritual  de  los 

instrumentos han pervivido los rasgos que asocian al siku al tiempo seco y lo masculino. La 

violación de la norma (esto es, la ejecución del siku por parte de una mujer) tendría como 

consecuencias  tanto  la  esterilidad  femenina  como  peligrosos  desequilibrios  de  orden 

climático, asociados a los vientos y al régimen pluvial. 

Excluidas  de  la  participación  en  las  bandas  (o,  mejor  dicho,  relegadas  al  papel  de 

servidoras,  como  cocineras  o  de  encargadas  del  botiquín,  y  reflejando  la  subordinación 

femenina),  algunas  jóvenes  supieron  aprovechar  la  coyuntura  favorable  para  organizar  su 

propio  espacio  de  protagonismo,  la  primera  banda  femenina  de  sikus.  Buscaron  apoyo  de 

 

las autoridades municipales -apelando a la importancia de promover actividades tendientes 

a la recuperación de la cultura indígena- y de la iglesia, que favoreció la incorporación de 

las  mujeres  en  actividades  de  mayor  relevancia  a  partir  de  la  organización  de  las 

Comunidades  Eclesiales  de  Base 1.  Luego  de  enfrentar  el  antagonismo  que  suscitó  la 

iniciativa, finalmente se fundó, en 1997, la Banda Femenina Nuestra Señora de Fátima. La 

oposición  a  la  formación  de  la  banda  femenina  fundamentaba  sus  argumentos  en  las 

interdicciones de raigambre prehispánica mencionadas:  

“…sí, los viejos sobre todo todavía creen que si una mujer toca el siku no puede tener hijos, eso ya 

se tienen que dar cuenta que no va, con mirarnos a todas nosotras (risas)… lo que también se dice 

es que el siku atrae los vientos, por eso también se toca en una época del año, y la mujer no tiene 

que tocarlo. Ahora también tendrían que darse cuenta que, por ejemplo, ahora se toca el siku todo 

el  año,  no  las  bandas,  pero  en  las  actuaciones  de  los  grupos  folklóricos  siempre  hay  alguien 

tocando sikus y no cambia por eso el tiempo… por eso cada vez menos se creen estas cosas…” 

Quienes  se  oponían  a  la  participación  de  las  mujeres  en  las  bandas  o  la  creación  de  una 

banda femenina también encontraban argumentos vinculados al abandono del rol de género 

y el peligro potencial para la familia y los niños:  

“… lo que también decían algunos, y otros no lo decían pero lo pensaban, es quién va a cuidar a 

los hijos cuando las mujeres se van al cerro…”

Cabe señalar que las fundadoras de la banda aún no tenían hijos en aquel tiempo, pero el rol 

de  cuidadora  de  la  familia  aparecía  modelando  la  identidad  femenina.  Las  obligaciones 

familiares, asimismo, interferirían no sólo durante los tres días que dura la peregrinación al 

Abra  de  Punta  Corral,  sino  en  la  dificultad  de  disponer  de  tiempo  para  los  ensayos.  Este 

hecho  es  continuamente  señalado  por  las  integrantes  de  la  banda,  quienes  manifiestan  la 

dificultad que enfrentan para repartir las obligaciones domésticas con sus compañeros. 

“…la  crianza  de  los  hijos  y  todo  lo  de  la  casa  le  dejan  [los  hombres]  a  las  mujeres,  aunque  no 

toquen y no suban ellos tampoco, es la mujer la que se tiene que quedar en la casa cuidando a los 

chicos. Para ensayar es lo mismo. Preguntan: ¿y quién cuida a los chicos?, aunque estén ellos en 

la casa sin hacer nada… así son los hombres…” 

 

1 Las CEBs y los Claretianos alentaron la participación de mujeres, campesinos e indígenas en la Iglesia, 

comprometiéndose con las necesidades de los sectores más humildes, siguiendo los lineamientos del Concilio 

Vaticano II. Las mujeres ganaron espacios de representación social, a partir de actividades que las 

jerarquizaron socialmente, tales como la labor de catequizadoras.

Trabajo, maternidad y emancipación 

La maternidad y la familia modelan y condicionan las actividades y la vida de las mujeres y 

niñas,  quienes  luego  de  cumplir  con  sus  obligaciones  laborales  y/o  de  estudio  deben 

abocarse a las tareas del hogar, dejando de lado el tiempo dedicado al ocio y al desarrollo 

personal para cumplir con la “doble jornada”. Sin embargo, este “deber ser” que condiciona 

las  elecciones  y  los  comportamientos  de  mujeres  y  niñas,  y  que  presenta    un  modelo  de 

maternidad  sacrificial  en  el  arquetipo  de  la  Virgen  María,  legitima,  a  su  vez,  conductas 

cuestionables  para  una  sociedad  de  estructuras  patriarcales  que  asignan  a  los  varones  los 

roles de proveedores económicos vinculados al trabajo asalariado y extra-doméstico: 

“…yo me sacrifico por mi hija, para darle una vida mejor. Por eso trabajo y estudio, hago un gran 

esfuerzo,  pero  con  el  título,  aunque  no  sea  propiamente  mi  vocación,  voy  a  conseguir  un  mejor 

empleo,  estable…  quiero  tener  una  casa  para  mí  y  para  mi  nena,  ahora  vivo  con  mis  papás,  mi 

mamá me la cuida cuando no está en la escuela…” 

Los hogares monoparentales, en muchas ocasiones compartiendo la vivienda familiar, son 

cada  vez  más  comunes.  Las  situaciones  de  violencia  doméstica1,  para  las  cuales  no  hay 

respuesta de la policía ni políticas por  parte del gobierno, eran frecuentemente soportadas 

por razones económicas: abandonar el hogar significaba no contar con el aporte del varón 

para  sostener  a  la  familia,  razón  por  la  cual  muchas  veces  las  esposas  y  madres 

permanecían al lado del abusador. En este sentido, la creación de puestos de trabajo ligados 

a la industria del turismo ha sido y sigue siendo un factor que favorece la emancipación de 

las  mujeres,  aunque  no  haya  sido  el  único.  La  obligación  de  mantener  la  unidad  familiar, 

condición deseable en la percepción de la sociedad sobre el lugar de las mujeres aún hoy, se 

ha debilitado en favor del rol de cuidadora de los hijos, y la posibilidad de manutención de 

éstos se combinó con la búsqueda de un entorno favorable para su crianza. Asimismo, las 

mujeres impulsaron cambios producidos en el seno de la iglesia católica, que cuenta en el 

presente con iniciativas institucionales en contra de la violencia de género. 

Los  empleos  que  ofrece  el  turismo  a  las  tilcareñas,  sin  embargo,  reproducen  los  roles  de 

género  que  imperan  en  la  región.  Las  mujeres  trabajan  en  hoteles  como  empleadas, 

sirviendo  a  los  turistas,  por  lo  general,  en  tareas  de  limpieza.  La  gastronomía  también 

1 El Mapa de la Violencia de Género en la Argentina (2011) confirma los relatos recogidos entre las 

informantes. De acuerdo a este y otros informes estadísticos, las provincias del norte argentino poseen los 

índices de violencia de género más altos del país.

utiliza mano de obra femenina, pero sólo una de las integrantes de la banda ha logrado abrir 

su propio restorán. En los emprendimientos hoteleros, cuyo capital pertenece a empresarios 

foráneos, uno de los puestos gerenciales está cubierto por una integrante de la banda, pero 

se trata de una persona de Buenos Aires con estudios universitarios afines al turismo.  

El resto de las integrantes se dedica a la docencia -replicando roles de género tradicionales-, 

o tiene un empleo público. El empleo público, como en el resto del interior de la Argentina, 

ha  cubierto  la  retracción  de  la  oferta  laboral  en  el  sector  privado.  En  ningún  caso  las 

jóvenes de la banda tienen puestos con responsabilidad en la toma de decisiones.  

Debido  a  la  edad,  muchas  de  las  integrantes  son  estudiantes,  mayormente  del  colegio 

secundario. Dos de las integrantes, de la clase acomodada de Tilcara, estudian medicina en 

la ciudad de Córdoba, uno de los destinos de preferencia de los jóvenes  en el interior del 

país. El ejercicio de la medicina también está vinculado al rol femenino de los cuidados, y, 

en este sentido presenta concordancia con las tareas que se espera realice una mujer.  

Ninguna de las integrantes de la Banda realiza artesanías para la venta, actividad económica 

que  creció  debido  a  la  demanda  de  los  turistas.  Estas  labores,  que  permiten  a  las  mujeres 

llevarlas  a  cabo  en  el  espacio  doméstico  junto  a  los  hijos,  representan  de  un  modo  más 

evidente  la  continuidad  entre  las  tareas  tradicionales  realizadas  por  las  mujeres  y  la 

generación  de  ingresos.  Dicha  actividad  es  muy  poco  atractiva  frente  a  otras  opciones  de 

mayores ingresos y con perspectivas de progreso. 

 

Trabajo y género en Tilcara: conclusiones 

Las  actividades  laborales  de  las  integrantes  de  la  Banda  Femenina  Nuestra  Señora  de 

Fátima  representan  las  adaptaciones  frente  al  cambio  y  el  aprovechamiento  de  las 

oportunidades  de  empleo  generadas  a  partir  de  la  explosión  turística  producida  en  los 

últimos  años,  en  especial  a  la  década  que  transcurrió  desde  la  patrimonialización  de  la 

Quebrada  de  Humahuaca.  Los  empleos  generados  en  la  actividad  privada  demandan 

personal  principalmente  en  el  área  de  servicios,  ofreciendo  estabilidad  y  un  ingreso 

mensual  fijo.  Frente  a  la  situación  de  precariedad  laboral  que  ofrecían  los  trabajos  en  los 

que las  mujeres se desempeñaban tradicionalmente, algunos de los empleos  y  profesiones 

del sector servicios en los que hoy se desempeñan ofrecen aspectos positivos en relación a 

 

la independencia económica a la que pueden acceder. 

Más  allá  de  la  falta  de  acceso  a  la  capacitación  y  al  capital  que  afectan  a  los 

emprendimientos  de  los  tilcareños  y  tilcareñas  por  igual,  las  estructuras  de  impronta 

patriarcal en las que está inmersa la sociedad jujeña obstaculizan el acceso de las mujeres a 

nuevos espacios en el  ámbito laboral. Nos referimos a la posibilidad de acceder a puestos 

de mayor jerarquía o a la de llevar adelante proyectos propios. De este modo, y a pesar de 

las  nuevas  oportunidades  y  de  las  mejoras  en  sus  ingresos  y  sus  derechos  como 

trabajadoras, las mujeres tienden a reproducir los roles tradicionales asignados al género. El 

turismo, que podría ofrecer oportunidades de emprendimientos en hotelería, gastronomía y 

comercio,  encuentra a las tilcareñas en el  rol de  empleadas, no sólo por falta de capital  y 

capacitación, sino principalmente por la dificultad de ubicarse en posiciones de liderazgo. 

Así,  gran  parte  de  las  jóvenes  de  la  Banda  terminan  realizando  tareas  de  limpieza  o 

gastronomía en relación de dependencia en hoteles o restoranes. Por otra parte, los empleos 

surgidos  de  la  industria  turística,  que  alcanza  su  mayor  actividad  en  Semana  Santa,  se 

contraponen  con  espacios  de  representación  social  que  fueron  ganados  con  el  esfuerzo 

colectivo en años anteriores a la patrimonialización de la Quebrada. 

Fuera  del  área  del  turismo,  los  profesorados  y  la  carrera  docente  en  general  brindan 

posibilidades  de  un  empleo  estable,  obra  social  y  aportes  jubilatorios,  así  como  una 

perspectiva  de  ascenso  social  y  mejora  en  el  nivel  de  ingresos  relacionada  a  los  años  de 

servicio y la capacitación. En este sentido, la elección de la carrera docente constituye una 

opción tradicional que mantiene su vigencia. En cuanto al comercio, las mujeres de Tilcara 

siguen  administrando  o  colaborando  en  los  negocios  familiares  orientados  al  consumo  de 

los  habitantes  del  lugar,  aunque  el  movimiento  comercial  en  general  haya  aumentado 

debido a la expansión del turismo.  

El trabajo artesanal local tradicional ocupa un lugar marginal en la actividad comercial. Las 

tejedoras locales no pueden competir con la invasión de los productos textiles de los países 

vecinos, producidos industrial  y semi-industrialmente en  Perú  y  Bolivia,  que, con diseños 

coloridos inspirados en la iconografía andina y más económicos que las artesanías locales, 

atraen  la  atención  del  turista  en  busca  de  exotismo.  La  sobriedad  del  diseño  local  de  las 

tejedoras de la Quebrada se refugia en los locales del Instituto de Desarrollo Indígena o en 

 

los  que  administra  la  Pastoral  Católica.  La  cadena  de  comercialización  en  general 

contribuye a la degradación del trabajo artesanal, ya que las ganancias quedan en manos de 

los dueños de los comercios y generando situaciones de explotación. Para las jóvenes, que 

tienen  acceso  a  otras  fuentes  de  ingreso,  la  producción  de  artesanías  no  constituye  una 

opción viable.   

Los  condicionamientos  sociales  y  culturales  de  la  sociedad  tilcareña  –en  cuya 

conformación  incide  fuertemente  la  religiosidad  católica-  orientan  a  las  mujeres  desde 

pequeñas hacia un destino muy preciso, el de ser madres. La maternidad es el eje alrededor 

del cual se construye la identidad femenina, por ello no debe sorprender que sea, en muchos 

casos,  el  factor  decisivo  que  orienta  sus  elecciones  en  lo  concerniente  a  lo  laboral.  La 

historia infantil  de las niñas es muy diferente de  la de los varones,  y está relacionada con 

cuidar  y  servir  a  los  demás,  un  “ser  para  otros”,  especialmente  para  sus  hijos.  La 

orientación  hacia  las  actividades  laborales  relacionadas  a  estos  roles  atraviesa  todas  las 

clases sociales; inclusive quienes tienen la posibilidad de estudiar una carrera universitaria 

fuera de Jujuy eligen la medicina o actividades auxiliares a ésta. Las jóvenes de familias de 

menores recursos continúan sus estudios en Tilcara (o Humahuaca), lugares donde la oferta 

de formación es escasa. En estos casos, la carrera preferida es la docente, que brinda, más 

allá de una perspectiva de estabilidad económica y de ascenso social, la posibilidad de tener 

un  empleo  de  media  jornada,  lo  cual  permite  que  las  mujeres  no  abandonen  el  rol  de 

cuidado del hogar y los hijos que la sociedad les demanda.  

El desarrollo del turismo también ha movilizado el sector de la construcción. En este último 

caso, se trata de una actividad masculina (con excepción de la construcción comunitaria de 

viviendas  organizada  por  ONGs).  Los  servicios  de  mantenimiento  de  instalaciones 

eléctricas, así como los de traslados de pasajeros, son territorio masculino, por su relación 

con la tecnología, cuya experticia se fomenta en los varones desde la infancia. En el caso 

del manejo de vehículos y el desplazamiento de un sitio a otro se suma el alejamiento del 

hogar con rumbos y horarios imprecisos, lo que compromete el rol femenino de atención de 

la familia, y, además atenta contra las posibilidades de control sobre las mujeres.  

Las aparentemente modestas oportunidades de empleo propiciadas por el turismo (así como 

 

la oferta educativa regional) -aunque reproduzcan la condición femenina de subalternidad, 

ligada  al  servicio  y  los  cuidados-,  en  combinación  con  la  potente  carga  simbólica  de  la 

maternidad,  presentan  una  faceta  que  ha  permitido  a  las  jóvenes  deshacerse  de  relaciones 

matrimoniales    abusivas,  ya  que  se  posibilitan  una  ruptura  con  la  dependencia  económica 

del esposo, contribuyendo a que muchas de ellas puedan llevar adelante acciones concretas 

para  poner  fin  a  relaciones  de  sometimiento  y  maltrato,  ya  que  pueden  que  abandonar  la 

relación manteniendo a los hijos a su lado. Es frecuente el regreso a la casa de los padres 

luego de estas rupturas, ya que por lo general los ingresos no son suficientes para afrontar 

los  gastos  de  una  vivienda.  Aun  en  estos  casos,  las  mujeres  pueden  hacerse  cargo  de 

mantener a sus hijos, y hasta contribuir con la economía en la casa paterna. De este modo, 

las mujeres se encuentran liberadas del estigma del abandono de su familia, manteniendo la 

identidad de género mujer-madre y la valoración positiva por parte de la sociedad.  

La  pelea  que  las  jóvenes  tilcareñas  han  dado  para  conformar  la  Banda  de  Sikus  Nuestra 

Señora de Fátima determinó el acceso a espacios y roles vedados a las mujeres y constituyó 

un extraordinario proceso de empoderamiento que rompió barreras que las mantenían en el 

lugar  de  acompañantes  o  servidoras  de  los  hombres  instrumentistas.  La  trascendencia  de 

este cambio sólo puede entenderse teniendo en cuenta la relevancia de la Semana Santa en 

el NOA en general y en Tilcara en particular, donde las mujeres han ganado un espacio de 

representación social que les había sido negado.  

Finalmente,  los  empleos  generados  por  el  turismo,  coincidentes  con  la  época  de  mayor 

actividad  en  Tilcara,  constituye  un  factor  más,  que  impide  a  las  integrantes  de  las  bandas 

sumarse a la peregrinación al Abra de Punta Corral, celebración que motivó la iniciativa de 

generar  un  espacio  con  un  rol  protagónico,  una  paradoja  para  la  que  la  banda  no  tiene 

respuesta.  La  apuesta,  intuitiva  y  angustiosa,  es  incorporar  a  un  buen  número  de  niñas  y 

jóvenes  sin  obligaciones  familiares  o  laborales.  No  sólo  porque  nadie  quiere  renunciar  al 

trabajo que permite acceder a una independencia económica, sino porque nadie, en la actual 

generación,  alienta  la  esperanza  de  un  cambio  para  lograr  distribuir  equitativamente  las 

obligaciones domésticas y el cuidado de los hijos, al que no pueden permitirse renunciar.   

Bibliografía

Aparicio,  S.  y  otros.  (2012)  Cap.  I:  Caso  de  Argentina.  En: Empleo  y  condiciones  de 

 

trabajo  de  mujeres  temporeras  agrícolas. Soto  Baquero,  F.  y  E.  Klein,  coord.  Ediciones 

FAO. 

Barbetti, P.,  F.  Butti,  y  A.  Pérez  Rubio  (2003). Rupturas  y  permanencias  en  los  roles  de 

género: cuando las mujeres trabajan. Corrientes: Ed. Univ. de la Univ. Nacional del Nordeste.

Bonder, Gloria y Mónica Rosenfeld (2004). Equidad de género en Argentina. Programa de 

las Naciones Unidas para el Desarrollo. PNUD Argentina.

Fleitas  Ortiz  de  Rozas,  Diego  y  Alejandra  Otamendi  (2011). Mapa  de  la  Violencia  de 

Género        en        la        Argentina.        En:        http://www.app.org.ar/wp-

content/uploads/2011/12/MapadeViolenciadeGeneroenArgentina1.pdf . (Acc. 15/10/2014). 

Gavilán Vega, Vivian (2002).  “Buscando vida…”: hacia una teoría aymara de la división 

del trabajo por género. En: Chungara. Revista de Antropología Chilena 2002, 34 (enero).  

Rosales  de  Rey,  M.  y  G.  Cerúsico  de  Tognola  (2012).  Características  del  Mercado  de 

trabajo  NOA  y  NEA.  II  Jornadas  Nacionales  sobre  Estudios  Regionales  y  Mercados  de 

Trabajo. Santa Fe, 4 y 5 de julio de 2012. 

Salleras,  Lucila  (2011).  Terrirorio,  turismo  y  desarrollo  sustentable  en  la  Quebrada  de 

Humahuaca. En: Estudios y Perspectivas en Turismo. Vol. 20 (2011) pp. 1123 – 1143.   

Troncoso, C. A. (2012).  Turismo, desarrollo  y  oportunidades laborales en  la Quebrada de 

Humahuaca (Jujuy): Asimetrías y contradicciones. En: Geograficando, 8(8), 61-80.  

Vega, M. Alejandra (2012). Prácticas y discursos feministas entre las jóvenes de las bandas 

de sikus de Buenos Aires en el  contexto del buen vivir. En: Mitológicas, XXVII. Buenos 

Aires: CAEA.  

Vega,  M. Alejandra  (2013). Construyendo el  Sumaj Causay: discursos  y performances  en 

las  bandas  de  sikus  de  la  Ciudad  de  Buenos  Aires.  En: Actas  de  la  X  Reunión  de 

Antropología del Mercosur. X RAM 2013. 

Vega, M. Alejandra (2013). Reapropiación de los espacios femeninos en el catolicismo del 

 

noroeste argentino: las bandas de sikus y la procesión de la Virgen Dolorosa. En: Actas de 

las XVII Jornadas sobre Alternativas Religiosas na América Latina. 




I Jornadas de Género y Diversidad Sexual:

Políticas públicas e inclusión en las democracias contemporáneas. 

Facultad de Trabajo Social 

Universidad Nacional de La Plata 

La Plata, 24 y 25 de Octubre de 2014. 

Ponencia 

“Los medios y los fines. Mecanismos de divulgación de la propaganda eugénica en Argentina. El caso de 

la revista Viva Cien Años 1934-1947.” 

Mag. Luciana Linares 

Becaria CONICET- Universidad Nacional de Mar del Plata 

- Facultad de Humanidades- Departamento de Historia- 

Centro de Estudios Históricos- 

Grupo de investigación de Historia Social Argentina. 

 Comunicación: discursos, poder y géneros. 

Lume_linares@hotmail.com

Palabras claves: Discursos- eugenesia- divulgación popular. 

Los medios y los fines. La publicación “VCA” y el ideario eugénico criollo. 

Como  analizamos  en  el  capítulo  anterior,  la  irrupción  de  la  eugenesia  en  la  Argentina  estuvo 

fuertemente vinculada al interés que despertaba  ésta en un grupo de médicos, que en la década del 30´, contaban con prestigio en la corporación de profesionales de la salud. El proyecto de realizar una publicación con intenciones populares  diseñada  y  redactada  por  especialistas  en  la  salud,  puede  adjudicarse  a    médicos  vinculados  con  la medicina preventiva y la preocupación por el mejoramiento racial , que habían mantenido contacto con los primeros eugenistas  del  mundo  latino.  Desde  este  marco,  podemos  decir  que  la  revista  “Viva  Cien  Años”  fue  fundada  en 1934  por Arturo  León  López,  con  la  colaboración  de  Mariano  J.  Barilari  y  Godfredo  Grasso  -  sobre  estos profesionales de la salud, volveremos más adelante-.  

 

1 

El espíritu primero de la publicación consistía en  generar un espacio en los medios de comunicación, 

 

para difundir las consideraciones generales acerca de la medicina preventiva, la higiene mental y la ciencia moderna de la eugenesia1.     

Para  1930,  la  Eugenesia  como  disciplina  se  consolidaba  en  el  campo  de  la  medicina  en  el  mundo 

occidental,  como  vimos  anteriormente.  América  Latina  fue  permeable  a  la  introducción  de  las  preocupaciones  raciales  y  poblacionales.  Siendo  así,  la  eugenesia  proponía  un  enfoque  científico  donde  biología  y  política  se fusionaban  para  dar  respuesta  a  cuestiones  a  problemas  esenciales  referidos  a  la  sociedad  latinoamericana  y  el control poblacional. En Argentina la fuerte impronta del positivismo de finales del siglo XIX, la criminología y el higienismo, fueron sustanciales a la hora de explicar la absorción de nuestro país ante la “ciencia del buen nacer”.  Otro elemento fundamental para explicar el porqué de la primera publicación orientada a la medicina en términos populares,  esta  dada  por  el  mercado  de  consumo.    Para  1930  la  publicidad  como  estrategia  para  incentivar  el consumo de productos, vivía un proceso de afianzamiento, dada su irrupción en la vida privada de las personas y los cambios  propios  del  mercado  de  bienes  y  servicios.    La  publicidad  como  campo  de  acción  había  entrado  en  los hogares a través de las publicaciones gráficas y la radio como medios de comunicación. Los consumidores de estos medios lo hacían desde el marco de pertenencia a distintos grupos sociales. Es decir cuando se habla de popularidad de los medios de comunicación para la década del 30´, se tiene que establecer una relación entre el consumo que cada  grupo  social  hace  de  los  medios  de  comunicación  y  el  grado  de  penetración  del  medio  en  la  vida  de  las personas. Proceso que se dio, entre la década del 20´y el 10´, siguiendo el análisis que realiza Fernando Rocchi 2

La publicación Viva Cien Años se presenta  entonces, como un agente de difusión de la propaganda 

eugénica   a partir de mecanismos publicitarios dados. Tanto comerciales como auspiciantes de distintas ligas que tenían en la agenda la problemática de los caracteres heredables del  “ser nacional” y veían en la publicación, una manera  efectiva de introducir conceptos y proponer prácticas eugénicas en los hogares a través de la figura de la mujer . Así, la revista comienza a editarse como una publicación mensual que contaba con un cuerpo de asesores y 

1 Estos tres ejes son abordados  por notas y entrevistas, con un claro carácter celebratorio de la medicina y los aportes que 

ésta puede realizar a la mejora de la “raza” humana. Podemos mencionar algunos artículos que sirven de ejemplo de ello: Kehl, Renato: ”El siglo de la Eugenesia ”En: VCA, Tomo IV, Schiaffino, Rafael: “Los deberes de la salud” En : VCA, Vol.  XII, nº6, diciembre de 1941, pp. 385. Arturo León López: “Conciencia de la salud”, En: VCA, Vol.  XII, nº 5, diciembre de 1941, pp. 307. Arturo León López: “Mejore sus herramientas naturales” En: VCA, Vol.  VII, nº2, abril de 1939, pp. 71. Pita, Antonio:” El poder invisible de la Voluntad!”. En: VCA, Vol.  XII, nº3, noviembre de 1941, pp. 192. Barilari, Mariano: “La Higiene Mental” En: VCA: Vol.  XII, nº 11 noviembre de 1942, pp. 771. Zwanck, Alberto: “ La medicina del futuro: Prevenir. 500 médicos higienistas necesita nuestro país.” En VCA, Vol.  XII, nº 1, octubre de 1941, pp. 20.  

2 Referimos al texto que estudia la vinculación existente entre nuevos mercados de consumo y perfiles de participación en 

los  mismos.  Ver:  Rocchi,  Fernando:  “  Inventando  la  soberanía  del  consumidor:  publicidad,  privacidad  y  revolución  del  mercado  en Argentina. 1860-1940” en Devoto, Fernando y Madero Marta: Historia  de la  vida  privada  en  Argentina.  La  argentina  plural: 1870- 1930. Buenos Aires: Taurus, 1999.

2 

colaboradores tanto de Argentina como de otros países latinoamericanos. En octubre de 1937, la revista paso a ser quincenal,  saliendo  a  la  calle  el  primer  y  el  tercer  miércoles  de  cada  mes.  Aumentando  también,  la  cantidad  de publicidad comercial y respaldo institucional, llegando a contar con el esponsoreo de organismos oficiales tanto del Estado nacional como de países vecinos y de la región3.  

 

 La “Primera revista sudamericana de salud” se presentaba como una “publicación científico higiénica, 

esencialmente popular”4. Es decir, los medios de comunicación  (el caso de las revistas y la radio) fueron un espacio utilizado por eugenistas y médicos relacionados tanto a la medicina preventiva como a la psiquiatría, para difundir el ideario propio de la eugenesia. La comunicación y difusión del ideario fue de vital importancia para la corriente eugénica, tanto que tuvo una de sus expresiones  más  acabadas en la revista VCA:  “…  Hemos deseado dar…  un aporte a la solución de los problemas que afectan de modo más imperioso a nuestra patria.” (Editorial: “Mejoremos el capital humano”, VCA, Vol. XII, nº1, octubre de 1941, pp. 5. ) La premisa esencial estaba dada por introducir los valores eugenésicos de preocupación por la cuestión de la herencia, en el seno de los hogares, de manera efectiva y desde un  lenguaje cotidiano, problematizando escenas diarias en la vida de las personas.  

Con este tipo de fines, los medios periodísticos, como la revista en sí misma- y otras que surgirán de 

sus secciones- actúan como agente difusores de la propaganda, tal que estrategia para alcanzar a un público que si bien frecuentemente asistía a consultorios y hospitales, es el  sujeto al que esta dirigida una batería de editoriales, notas y consejos que – desde un lenguaje positivo- plantean la  cuestión del hombre perfecto como resultado de las practicas eugénicas. Tales prácticas están relacionadas a la prevención de enfermedades y el cuidado de los hábitos de salud que pueden sumar elementos no deseados a la descendencia del ser nacional.  

La publicación Viva Cien Años tenía, entonces,  un doble fin. Por un lado  utilizar la difusión de los 

medios gráficos para llegar, en un lenguaje simple y sencillo, a la población que constituía el mercado de consumo de  tales  bienes.    Por  otro,  utilizar  el    lugar  del  consejo  médico  en  primera  persona,  para  colocar  en  la  agenda cuestiones que hacen al interés de las instituciones, ligas y médicos que colaboraban y auspiciaban la publicación, 

3  Entre  los  apoyos  institucionales  podemos  destacar    los  siguientes:  “Publicada  con  los  auspicios  del  Departamento 

Nacional  de  Higiene  de  la  Argentina,  Departamento  de  Higiene  y  Salubridad  y  Dirección  General  de  deportes  de  Bolivia,  Asociación paulista de Medicina de San Pablo, Instituto de pesquisas Juveniles de San Pablo, Ministerio de Educación y Salud Pública y Departamento Nacional  de  Salud  de  Brasil,  Asistencia  Pública  de  Buenos  Aires,  Departamento  Nacional  de  Higiene  de  Colombia,  Secretaría  de Salubridad Pública y Protección Social de Costa Rica, Dirección Provincial de Sanidad y Ministerio de Sanidad y Previsión y Asistencia Social de Chile, Ministerio de Sanidad y Asistencia Pública de Ecuador, Ministerio de Salud pública del Paraguay, Ministerio de Salud pública, trabajo y Previsión Social del Perú, Dirección General de salubridad de San Salvador, Ministerio de Salud Pública del Uruguay, Ministerio de Sanidad y Asistencia Social y Dirección de Salubridad Pública de Venezuela, Asociación Médica Argentina, Museo Social Argentino, Asociación médica de kinesiología, Liga Argentina de Higiene Mental, Ateneo Argentino de Educación física y Filial argentina de la Unión internacional de Médicos del Deporte.” VCA: Vol.  V, nº 9, Agosto de 1938, pp. 546. 

4 Auto denominación de la publicación vigente en los veintiún tomos de la misma.

3 

es  decir,  construir  legitimidad.  Estas  cuestiones  hacen  evidente  el  interés  por  la  empresa  moral  y  el  lugar legitimador de la ciencia, que encaminan la revista en sus quince años de aparición continuada.  

 

La aparición en primera instancia mensual y por más de diez años quincenal, pone de manifiesto que la 

literatura  de  divulgación  tenía  una  favorable  recepción  entre  el  público  consumidor  de  estos  bienes  culturales. Durante esos años, la publicación mantiene una coherente línea de pensamiento entre editoriales, notas , secciones y publicidades comerciales.  Una de las constantes  en las publicaciones tiene que ver con la  mujer,  la familia  y  las características de heredabilidad. Estos tres ejes conforman los pilares de la preocupación eugénica, manifiesta en el país. La eugenesia en Argentina expone sus preocupaciones por los males que afectan el devenir de la población local.  Es  decir,  la  proliferación  de  ligas  e  instituciones  vinculadas  a  la  medicina  preventiva,  la  higiene  mental  y profilaxis social, comparten agenda, congresos, publicaciones especializadas y a partir de la irrupción de “Viva Cien Años”  traducen  tales  cuestiones  en  un  lenguaje  accesible  y  lo  suficientemente  cercano  y  atractivo  como  para provocar  un  impacto  tal,  que  lleva  a  que  se  trasladen  las  preocupaciones  sobre  los  individuos  en  preocupaciones sobre el cuerpo social. Recordemos que para 1918 Argentina contaba con una muy temprana Sociedad de eugenesia, y  médicos  como  Víctor  Defino,  Genaro  Sixto  y  Benjamín  Martínez  participaban  de  congresos  y  conferencias internacionales de esta ciencia.  

Cuando las líneas editoriales cruzan los cuerpos.  

Como  vimos  anteriormente,  la  agenda  que  marca  la  publicación  responde  a  líneas  editoriales 

particulares; producto del consenso existente entre un grupo de profesionales de la salud que veían en la eugenesia, la posibilidad de “mejoramiento” del cuerpo social.  

Los elementos que definen estas  líneas editoriales tienen como eje transversal los cuerpos. De allí, la 

posibilidad de pensar la optimización de la calidad de vida en función del ideal “Orandum est  ut sit mens sana in corpore  sano”5. Es decir, entrelazar el  campo de  la medicina preventiva  y la psiquiatría para lograr el  equilibrio necesario, apelando allí a la idea de felicidad, a partir de la responsabilidad individual sobre el cuerpo social.  Para lograr  instalar  elementos  que  se  desprendan  de  tal  concepción  de  la  biotipología  como  “ciencia  del  hombre perfecto… es la ciencia de los síntomas de la salud,  y luego, de los de la enfermedad. ”( Minotti, Nardi, Antonio: “ La ciencia de hombre perfecto: Biotipología”. En: VCA: Vol. V, Nº2, Abril 20 de 1938, pp. 72.). La publicación 

 

5 Décimo Junio Juvenal: D. IVNI IVVENALIS SATVRA X. citado desde: diciembre 15 del 2012, 

http://www.thelatinlibrary.com/juvenal/10.shtml.  

4 

propone en primer lugar, una nota editorial que concentra una referencia disparadora a la filosofía clásica, griega y alemana.  Siempre  citando  a  pensadores  (por  mencionar  algunos,  referimos  a  Aristóteles,  Platón,  Friedrinch Nietzsche, Jean de La Bruyère, entre otros) que establezcan una relación entre la decisión de los hombre s por la felicidad  y  la  salud  como  meta.  El  sentido  de  la  medicina  es  aquí,  celebratorio.  Esta  página  introductoria  de  la publicación,    postula  siempre  una  visión  positiva  que  la  medicina  tiene  de  los  hombres,  es  decir,  remarca  la posibilidad de redención del hombre a partir de una serie de valores de orden moral que introduzcan modificaciones en  su  manera  de  vivir.    En  la  mayoría  de  las  notas    editoriales    proponen    un  valor  moral,  utilizando  una argumentación    muchas  veces comparativa  y en   otras ocasiones resaltando los comportamientos antagónicos –al valor propuesto-que realiza el hombre. Estas operaciones discursivas, tienen  como finalidad acercar al lector de la revista  a  una  construcción  de  la  realidad  que  le  es  semejante  y  en  la  cual  tiene  posibilidad  real  de  intervención.  Veamos algunos ejemplos: 

 

“ El elogio. El elogio se da, no se trueca. De lo contrario sería caricatura o cínico antifaz de egocentrismo… Por eso la 

envidia, la anulación y el pesimismo son tres enemigos del elogio. ..el pesimista no puede elogiar porque ello es una recompensa al merito y él no encuentra nada digno de premio en la vida. Su juicio no es severo sino equivocado. El elogio humano a la cosa humana no se hace por su perfección sino por su perfectibilidad.” ( Editorial. VCA. Volumen XV, nº 2, abril 21 de 1943.)

“Ambición.  A  la  ambición  se  le  ha  asignado  en  términos  generales,  un  significado  deprimente  y  cuando  se  dice  que alguien es ambicioso no quiere con ello hacerse precisamente un elogio… el ambicioso busca algo que pueda elevarlo, algo que lo haga acreedor de fama, para merecer aquellas honras y dignidades…un ambicioso con ideales es un forjador de grandes destinos… Ni vanidad, ni codicia, ni orgullo; deseo de mejorar y mejorarse, para recibir el premio que la colectividad en el presente o en el futuro otorga a los que luchan por ella, eso es ambición.” (Editorial. VCA. Volumen XI, nº 2, abril 16 de 1941, pp. 71) 

Durante  el  periodo  1934-  1938  las  notas  editoriales  parecen  reafirmar  los  ideales  de  la  eugenesia  a 

partir de diversos temas que tienen al  “hombre nuevo” como eje central. En este recorrido por las notas editoriales encontramos,  referencias  constantes  a  las  ideas  propias  de  la  eugenesia  latina.  La  cita  constante  es  ha  filósofos griegos  clásicos  y  a  la  escuela  alemana.  La  idea  de  felicidad  y  realización  total  del  hombre  esta  íntimamente vinculada al hombre sano. Observemos un ejemplo:  

“Cuando se admite- con Shopenhauer- que de los bienes supremos y mas importantes para nuestra felicidad, estos son los que nos atañen a uno mismo, es decir, los que se refieren a la personalidad y que constituyen los bienes subjetivos, tales como un carácter noble,  un  cerebro  poderoso,  un  humor  alegre,  un  cuerpo  bien  organizado  y  en  perfecta  salud…”  (Editorial. VCA: Volumen  II.  Nº  6. Marzo de 1936. pp. 343.)

Esta concepción de hombre nuevo, sano y feliz, es excluyente en sí misma. Lo “otro”, lo que queda por 

fuera del ideal  también  es referido en la línea editorial, de la mano de lo heredado. De  aquellas condiciones que 

5 

muchos no tienen, se construye la visión popular de la otredad monstruosa: aquello que esta y no puede ser resuelto, por lo tanto ha de ser controlado. En otra de sus notas editoriales hace esto tangible negando el poder constituyente de  ese  “otro”  no  agraciado  por  la  herencia  y  “la  alegría  de  la  vida  como  bandera  del  progreso”.  Se  cuestiona  la capacidad de pensar de los sujetos que se encuentran enfermos, no solo eso sino que hecha un manto de sospecha eugénica  acerca  de  que  producciones  e  ideas  pueden  surgir  de  esos  otros.  Así  no  solo  se  esta  condicionando  la cosmovisión acerca del hombre sano, sino construyendo un enemigo en el discurso, tomando como factor común las enfermedades. Sin embargo en dicha construcción del “otro” podemos observar elementos propios de la eugenesia latina, dado que si bien no se parte de la esterilización de los individuos, los enunciados son violentos y coercitivos, pero matizados en un discurso que se propone liviano y reflexivo, pero que desde la eugenesia ambiental nos habla de formas de control en el ámbito privado de las personas. Tomemos un ejemplo: 

 

“¿Y los demás qué? ¿Qué ocurre con los que no recibieron en el momento de nacer la herencia de la constitución robusta? 

Se  malogran  precozmente.  De  ahí  que  uno  de  los  cometidos  principales  de  la  Higiene,  ha  de  ser,  en  los  próximos  tiempos,  inducir  a quienes no fueron dotados por la naturaleza con un rico patrimonio vital, a que lo conquisten por su propio esfuerzo. Las comparaciones son inútiles cuando se efectúan sin contralor.”(Editorial. VCA:Volumen VI. Nº 2. octubre de 1938, pp. 68). 

Para 1938 la línea editorial se vuelve más  dura- suponemos que en respuesta al contexto nacional y 

europeo  de  ascenso  de  los  autoritarismos  y  la  influencia  del  fascismo-  radicalizando  elementos  que  aparecen  en números  anteriores.  Se  recurre  al  binomio  fundador  en  la  literatura  nacional  “civilización  y  barbarie”,  pero cambiando  la  potencialidad  de  los  actores.  El  confort  es  el  enemigo  que,  devenido  del  proceso  civilizatorio, representa  una  amenaza  al  desarrollo  de  la  raza,  dado  a  que  ese  sujeto  no  tiene  entrenadas  sus  defensas  por  las comodidades que le ofrece el mundo moderno. Los bárbaros, los “nuevos” se consolidarían como una raza fuerte y vigorosa  ante  la  falta  de  disciplinamiento  y  entrenamiento  de  la  sociedad  occidental.    Este  antagonismo  que  se complementa en  los discursos políticos aparece en la publicación como un llamado  de atención sobre la realidad actual y un camino a tomar en el futuro inmediato. Se puede hablar de una revitalización de algunas de las ideas propias del positivismo- en relación al concepto de progreso y modernización- ahora en función del cuestionamiento al confort y reivindicación del entrenamiento como defensa. El capitalismo legitima esa división en función de las riquezas y destrezas de los grupos sometidos por el autoritarismo imperante en la época.  Citamos: 

“…ese hombre, lo decimos, esta preparando su propia decadencia y la de sus descendientes, y conspira contra el porvenir 

de la raza. Y conspira tanto mas, cuanto que el estado actual de las cosas no podemos suponer que en un futuro próximo surja una raza de “bárbaros”  fuerte  y  vigorosa,  capaz  de  inyectar  nueva  vida  a  las  civilizaciones  físicamente  decadentes,  lo  que  en  definitivas  cuentas, podría ser la solución.” (Editorial. VCA: Volumen VI, nº3, noviembre de 1938, pp. 125) 

 

6 

Así también encontramos en estas notas editoriales, distintos elementos que profundizan la  relación 

 

entre la eugenesia y el contexto histórico del momento. Como mencionamos hacia el final del capítulo uno, en una Europa en la cual los fascismos han tomado el poder y la idea de superioridad de los pueblos se convierte en una posibilidad real de anulación del “otro”, la revista, utiliza las notas editoriales para enaltecer los ideales propios del proceso eugenésico, es decir, identificar, clasificar, jerarquizar y excluir. Para ello se recurre a conceptos como la verdad, el material humano, la voluntad y el  pueblo entre otros que se vinculan con la idea de salud que persiste en la publicación. Tomemos un ejemplo del año 1942:  

“Un pueblo en marcha. La verdadera potencialidad de un pueblo se traduce en la magnitud y la eficacia de su esfuerzo 

para dotar al material humano que lo integra, de calidades superiores. ..y los hombres valen por el vigor de su físico, la claridad de sus mentes,  la  energía  de  sus  voluntades,  en  pocas  palabras,  por  la  armonía  y  la  capacidad  de  su  salud  en  los  múltiples  aspectos  de  su personalidad… la salud integral del cuerpo y  del alma tiende a alcanzar niveles superiores, puede sin duda afirmarse que el pueblo que posee tales rasgos ha adquirido una jerarquía biológica y social y por lo tanto humana que le permite cumplir la función histórica que le corresponde…”  (Editorial. VCA: Vol. XIII, nº 11, septiembre de 1942, pp. 680). 

Así  también,  se  presenta  en  este  periodo,  la  cuestión  de  la  herencia  y  la  sangre  como  un  problema 

nacional. Atacando la idea de  aristocrática de pertenencia  a una  elite de  sangre que concentra prestigio social, la revista expone la necesidad de cuestionar esta concepción en función de un cambio en el paradigma que indica que la  nobleza  de  sangre  ya  no  reside  en  títulos  nobiliarios  o  tradicionales,  sino  en  el  mejoramiento  de  la  raza:  “ Realmente , el concepto de “sangre azul” agoniza. Porque no es a esa nobleza a que aspiran el hombre o la mujer modernos, conscientes de su responsabilidad social. Sino a la nobleza fisiológica que dá la salud.” (Editorial. VCA: Vol. XIV, nº4, noviembre de 1942). He aquí muestras de la construcción discursiva propuesta por la publicación. La necesidad de una “raza fuerte” es una constante que se alimenta de distintas variables brindadas por la eugenesia y el control “positivo” de los cuerpos individuales que construyen ale cuerpo social ideado por los eugenistas latinos.  Las referencias y cruces teóricos con el fascismo se encuentran desde los términos utilizados en la dialéctica entre la revista y el lector, como en los filósofos o referentes que se plantean como absolutos.  Veamos un caso más: 

 “El concepto de salud es casi inseparable del de las grandes obras. Y si la que corresponde a América en el futuro lo es, sus 

habitantes  deben  comenzar,  desde  ahora,    a  cuidar  su  salud  física,  para  que  sus  hijos  y  los  hijos  de  sus  hijos,  sean  sanos  y  gallardos exponentes de  una  raza en cuyo seno pueda incubarse  el superhombre, que quería Nietzche.”  (Editorial. VCA,  Vol. VI, nº  8, Enero de 1939.) 

En algunos casos, las notas editoriales refieren a problemáticas puntuales de la salud como la obesidad, 

la presión arterial o los problemas óseos. Pero no desde la patología sino desde las posibles problemáticas por las cuales se llega a tales enfermedades. Otra de las variables que se pueden establecer respecto de las notas editoriales 

7 

esta vinculada con la aparición de números dedicados al análisis de la política sanitaria de países  latinoamericano, como es el caso reiterado de Uruguay, Brasil y Chile, así también se escribe acerca de los beneficios del consumo de determinados  alimentos.  En  este  caso  es  necesario  remarcar  que  cuando  aparecen  notas  editoriales  reflexionando acerca  del  aceite,  por  citar  un  ejemplo,  aparecen  notas  a  lo  largo  de  la  revista  que  halagan  los  beneficios  de  tal producto, estas cuestiones tienen como correlato inmediato la introducción de nuevas pautas publicitarias, en este caso de aceites comestibles.  Así ocurre con productos como jabones y antisépticos. Son contadas las ocasiones en que esta publicación realiza dicha operatoria, pero cuando lo hace se puede establecer con claridad el mecanismo de presentación  de  la  problemática,  desarrollo  de  las  variables  y  vinculación  con  enfermedades  referidas  y optimización de las facultades propias del producto.  

 

En el caso de los números aniversario, la publicación refiere  a  su labor y el énfasis en aportar a la 

educación “popular” para la salud y los ideales eugenésicos. Así también estos números se convierten en ocasiones ideales para revalorar el ideario eugénico y la necesidad de la aplicación de este en América Latina toda. En relación con la cuestión continental, la revista en sus notas editoriales reseña  los estudios realizados en el continente y su lugar como uno de los futuros faros de desempeño científico referido a la salud.  

Si  pasamos  a  lo  iconográfico,  las  notas  editoriales  se  destacan,    por  la  presentación  del  texto    que 

reviste igual importancia que la imagen que la acompaña. Los títulos y las imágenes refieren a la conclusión de la temática  abordada.  En  general  son  fotografías  que  exponen  cuerpos  sanos  y  fuertes,  en  su  mayoría  mujeres  y hombres que responden al ideal físico de la época. Torsos desnudos en los varones y mujeres con ropas de verano, exponen  músculos  y  cuerpos  sanos,  blancos  y  felices.  La  composición  de  imágenes  donde  aparece  más  de  un personaje  refiere  al  ideal  de  sociedad  eugénica  y  su  piedra  fundamental:  la  familia.  Salud,  felicidad  y  verdad parecen ser los pilares de las construcciones propuestas por estas líneas editoriales que cruzan los cuerpos. En tanto las  ilustraciones que suelen acompañar las editoriales resaltan la idea de sociedad saludable y sana. Cabe destacar que  en  ninguna  de  las  notas  editoriales  de  estos  dos  periodos  destacados  anteriormente,  aparecen  referencias negativas en las imágenes. Es decir, el peligro de los cuerpos esta abarcado de alguna manera en las notas pero no así en las fotografías o imágenes seleccionadas, en ellas se destaca la positividad y la composición de la imagen del ideal eugenésico del cuerpo humano.    

Las  notas  editoriales,  que  en  poco  casos  aparecen  firmadas  por  quienes  las  escriben,  ponen  de 

manifiesto la  existencia de redes  institucionales  a nivel latinoamericano.  Hay una constante preocupación por las 

 

8 

acciones  realizadas  en  torno  a  políticas  de  salud  en  la  región 6.  Estas  editoriales  llevan  adelante  una  operación discursiva. Esta reside en entrelazar hábilmente cuestiones referentes a la filosofía clásica y concepciones del cuerpo sano y feliz, con los peligros a los que se expone el hombre en su vida moderna, con la posibilidad de redención. Es decir,  ante  todo  peligro  de  la  modernidad,  existe  la  opción  viable  de  escoger  un  camino  de  salud  y  felicidad individual, que conjuntamente  al control de políticas y acciones estatales, conlleve a la salud y felicidad del pueblo y  más  aún  de  las  futuras  generaciones.  Existe  en  estas  notas,  elementos  de  cercanía  con  el  público  lector,  que fusionan cuestiones propias de la eugenesia con necesidades de cambio, instalando en el discurso la idea positiva de modificación de conductas individuales para alcanzar el ideal de un pueblo sano a futuro.  Debemos siempre tener presente  el  contexto  de  los  textos  editoriales,  es  decir  el  afianzamiento  de  redes    institucionales,  el  ascenso  del fascismo, el cambio de políticas orientadas a la salud en nuestro país, la realización de congresos internacionales de eugenesia en nuestro continente, la ampliación del mercado de consumo,  los resultados de las iniciativas tomadas después de la crisis del 30´y el inicio de la segunda guerra mundial, así como la llegada del primer peronismo. En un contexto tan amplio, es imposible pensar en la existencia de un discurso homogéneo por parte de la corporación medica, sin embargo la eugenesia es el motor en el que convergen los médicos que pertenecen o están vinculados a instituciones, ligas, centros académicos y puestos de gobierno que problematizan la cuestión de la herencia como un punto central en las políticas de salud.  

 

Hombres de ciencia, nombres en los medios.  

“No hay mayor satisfacción para el hombre de sentimientos delicados que hacer el bien. Y no hay profesión que ofrezca 

tantas oportunidades para hacer el bien, como la medicina. Por eso soy un apologista de mi profesión.”  

(Kehl, Renato : “Paladines de la salud” . VCA, Volumen VI, nº1, Octubre  de 1938. Pp. 10)

En  los  mecanismos  de  construcción  discursiva,  el  mensaje  que  llevaba  adelante  el  orador,  estaba 

legitimado primero por quien lo construye y luego por su contenido. Entendemos que el saber médico, tanto saber normativo, es un lugar desde donde se ejercen distintas operaciones discursivas sobre los cuerpos que se traducen en acciones que tienen como fin último, controlar a los mismos. Quienes escribían  en la revista “Viva Cien Años” eran  

6 Para abordar esta temática de los cambios en el diseño de políticas sanitarias en la región sudamericana, bien podemos 

referir a los trabajos de Belmartino Susana, Bloch, Carlos, Persello, Ana Virginia y Maria Isabel Carnino: Corporación medica y poder en salud. Argentina 1920-1945. Buenos Aires: Centro de Estudios Sanitarios y Sociales, 1988. ; Belmartino Susana: La atención Médica argentina en el siglo XX. Instituciones y procesos. Buenos Aires: Siglo Veintiuno, 2005. En estos trabajos, la Dra. Belmartino evidencia la crisis que vivencia la corporación médica en tanto a la necesidad de un sistema de salud público, dado el agotamiento de un sistema basado  en  mutualismos,  beneficencia  y  caridad.  De  este  proceso  también  dan  cuenta  historiadores  reconocidos  como  Armus  Diego: “Consenso, conflicto y liderazgo en la lucha contra la tuberculosis. Buenos Aires 1870- 1950. En: Juan Suriano (Ed.): La cuestión Social en la Argentina. 1870-1943. Buenos Aires: La colmena, 2000. Armus, Diego: Avatares de la medicalización en América Latina. 1870- 1970. Buenos Aires: Lugar, 2005. Veronelli, Juan Carlos: Medicina, gobierno y sociedad. Evolución de las instituciones de la salud en Argentina. Buenos Aires: El Coloquio, 1975.

9 

médicos  y  profesionales  enmarcados  en  el  campo  de  la  salud.  La  estructura  de  la  revista  estaba    presentada  de manera tal, que ofrecía  al lector una propuesta de divulgación de saberes en un vocabulario accesible, cercano  y preocupado por su bienestar, desde un lugar optimista  y  generador de respuestas  y no  condenatorio del modo de vida  de  los  individuos.  Existen  elementos  se  fusionan  y  pueden  oficiar  de  bases  para  comprender  la  difusión  y trayectoria de la publicación. La propuesta de la revista reclamaba, imperiosamente, de un cuerpo de profesionales de la salud reconocido por las instituciones y ligas que apoyaban el proyecto. La difusión de saberes era importante, pero los mecanismos establecidos para esa difusión revestían de una importancia mayor para lograr el éxito de la publicación.  Cabe  destacar  que  los  profesionales  de  la  salud  están  lejos  de  constituir  un  grupo  homogéneo,  esto también explica la difusión de tantas instituciones y ligas, así como de proyectos de divulgación. La corporación médica enfrentaba para la década del 30´y 40´los avatares propios de ser uno de los estamentos más legitimados por la  sociedad  y  por  su  participación  en  el  ámbito  político,  que  mencionamos  en  el  capítulo  anterior.  La  figura  del médico  es  central  en  esta  publicación.  Conocer  los  males  que  pueden  aquejar  a  un  individuo,  aporta  a  la construcción de su lugar de poder, pero es sin lugar a dudas, el saber que detenta sobre como procurar la salud de los sujetos, lo que hace que su palabra tenga una carga simbólica de verdad.  

 

La  revista  VCA  se  encarga  de  manifestar  ese  lugar  social  del  médico.  Siendo  que  existe  una  vasta 

cantidad de artículos triunfalista de la función del médico  y la medicina académica en general. Desde sus títulos, suelen  imponer  la  idea  de  vital  importancia  de  los  profesionales  en  la  vida  social.  Tomemos  algunos  ejemplos: “Héroes de la salud en América”; “El mejor amigo: el médico”; “La salud, el médico y el pueblo”; “No asuste a su hijo  con  el  médico”;  “Hipócrates  alrededor  del  mundo”,  entre  otros  títulos.  La  medicina  preventiva  y  la  higiene mental parecen ser los dos ejes que congregan en un principio a estos hombres de ciencia que se transforman en hombres  de  medios.    Cabe  mencionar  que  adherimos    aquí  a  la  idea  de  entender  a  los  médicos  como  actores totalmente ensamblados con la realidad de su época, y que por su función social, sus producciones de divulgación también  manifiestan  una  lectura  particular  acerca  de  la  cuestión  social  de  la  época:  “…esta  nueva  historia  debe hacer hincapié en los individuos, no pensado como un actor fuera de su contexto histórico y aislado de la realidad social que lo circunda, de una historia heroica o anacrónica, o en un relato del progreso y la superación del saber médico” (Adriana  Álvarez, Adrian Carbonetti: 2008, pp. 11) 

En  primer  lugar  debemos  avanzar  con  la  figura  de  los  fundadores  de  la  publicación.  El  Dr.  Arturo 

León López, fue su primer director, para la década del 30´ estaba vinculado a proyectos que buscaban promover el desarrollo  de  una  de  las  especialidades  de  la  medicina,  como  es  el  caso  de  la  kinesiología.  Consagrado  en  ese campo,  su  preocupación  por  la  divulgación  de  conocimientos  médicos  así  como  la  prevención  de  patologías  lo 

10 

llevan  a  participar,  de  manera  inicial,  del  proyecto  del  Dr.  Octavio  C.  Fernández  :  la  Asociación  Médica  de Kinesiología. Su gran preocupación estuvo dada por la manera de llegar a la población, es decir a los individuos que son  pensados  como  sujetos  protagonistas  del  sistema  de  salud.  Fruto  de  esta  preocupación  es  la  proliferación  de artículos  en  publicaciones  prestigiosas  como  La  semana  Médica,  Anales  de  biopsicología,  eugenesia  y  medicina social,  boletín  de  la  Sociedad  médica  argentina,  entre  otros.  Estas  participaciones    exponen  el  lugar  que  el  Dr. Arturo León López tenía dentro de los hombres de ciencia del momento. Como herederos de una larga tradición de higienistas, surge un grupo de médicos cuya perspectiva estaba puesta en dichas patologías y en otras de carácter mental. Tales innovaciones eran acompañadas por la corriente de la medicina preventiva que hacía de la difusión  de tratamientos y educación de los cuerpos, dos ejes elementales para abarcar la salud de la población. En este marco, León López, busca el apoyo del Dr.  Julio Iribarne,   eminencia de la  Facultad de Medicina de la Universidad de Buenos Aires, quien ocupaba un lugar jerárquico en el Museo social Argentino.  Iribarne oficio de nexo entre los León  López,  Barili  y  Grasso,  fundadores  de  VCA,  con  otras  instituciones  latinoamericanas.7 Con  este  respaldo, León  López  postula  la  necesidad  de  un  elemento  de  divulgación  popular  de  saberes  médicos  y  educador  de  la familia, en cuanto a la higiene corporal, moral y mental del seno familiar; por otro lado busca en la legitimidad dada por el discurso científico, acreditar la palabra del médico como verdad absoluta y pura reivindicando esos saberes a partir del carácter celebratorio que la medicina tiene en las páginas de esta publicación. Con motivo de su décimo aniversario, la revista publica un número en el cual recorren los aportes de los médicos que conforman el cuerpo permanente de la publicación. Su director fundador recuerda, respecto al germen inicial de la idea de llevar adelante una publicación de carácter popular sobre salud : “ …la necesidad de un órgano público que llevara al pueblo la palabra cierta y orientadora de los hombres de ciencia en menoscabo de la propaganda engañadora y peligrosa de los charlatanes de oficio, de los curanderos ignaros, y que sirviera para crear en el pueblo una conciencia exacta de los problemas de la salud e incitara a la vida higiénica, teniendo como norte mejorar al individuo, consolidar a la familia y fortificar la raza, cuyo vigor es la base de toda grandeza nacional.”8

 

Como mencionamos, Arturo León López estaba secundado por otros dos médicos que compartían esta 

necesidad de difundir, prevenir y educar acerca de la salud y peligros de los cuerpos.  Mariano J. Barili, inicio su formación  en  medicina  en  la  UBA  y  la  culmino  en  Alemania,  durante  la  I  Guerra  Mundial.    Entendiendo  a  la medicina  como  un  campo  multidisciplinar,  consideraba  la  importancia  de  repensar  la  faz  orgánica  y  psíquica  del individuo, desde un criterio funcional. ( Patricia Weissmann: 2010).  Atraído por la idea de difundir elementos que 

7  Cabe  mencionar  que  este  recorrido  es  cotejado  desde  las  diferentes  notas  de  los  números  aniversario  de  VCA,  donde 

relatan el recorrido realizado por los tres fundadores. Por  citar un ejemplo de ellas, podemos mencionar: VCA. Vol. XVIII, nº 1 octubre de 1944, pp. 87.  

8 León López, Arturo, “Un recuerdo en la primera hora” VCA, Año XI, Volumen XVIII, nº 1, pagina 88 año, 1944.

11 

orienten  a  la  población  a  prácticas  de  higiene  mental  y  física,  Barili  se  suma  al  proyecto  de  León  López.  A  los aportes del primero se deben varias secciones de la revista que proponen revisar los comportamientos de quienes padecen ciertas patologías que afectan su condición, así como es responsable de cotidianizar, a partir del uso y la definición  constante,  el  término  “psicosomático”    para  la  década  de  1940.    Es  dueño  de  una  serie  de  recursos discursivos  que  simplifican  el  mensaje  sin  modificar  el  espíritu  del  mismo,  siendo  explicativo  y  lineal  en  sus artículos para VCA. Influido por la tradición humanista  y los aportes de Kelh, entiende la enfermedad como una desarmonía funcional del cuerpo y la mente, esta idea de la esfera orgánica y la esfera afectiva, hace atractiva para Barili  la  dinámica  propuesta  por  una  publicación  de  carácter  popular  que  advierta  a  los  individuo  de  estas posibilidades del ser.  La clave discursiva de este profesional de la salud, esta dada por la empatía que crea con el lector  en  sus  artículos.  Es  decir,  en  cuanto  al  lenguaje  y  el  mensaje  que  proponen  sus  artículos  que  no  dejan  de construir un saber normativo acerca de lo que debe o no debe ser el cuerpo humano y el ser humano como sujeto integral.  Así,  estos  hombres  de  ciencia  realizan  una  serie  de  operaciones  discursivas  que  dan  como  resultado  la bajada de un mensaje eugénico para el lector, cumpliendo la función anhelada como nombres en los medios. 

 

Otro  de  los  médicos  que  se  adaptan  a  estas  formas  de  divulgación  de  saberes  médicos  es,  Golfredo 

Grasso. Quien también era un profesional reconocido por sus pares por diferentes aportes en boletines y divulgación científica. Este integro la Asociación Médica de Kinesiología, junto a Arturo León López. Así también y junto a su hermano  el doctor  Leonardo Grasso, organizaron la empresa editora de  publicaciones, de este corte, denominada como  “Orientación  Integral  Humana”  empresa  editora  de  Viva  Cien  Años,  Hijos  Mío  y  una  serie  de  libros  y enciclopedias de salud, en su propio local de la calle Montevideo al 948 bajo el nombre “Librería de la salud”.  

Breves consideraciones  

Para  la  década  de  1930,  existían    dos  realidades  que  se  conjugan  en  la  publicación.  La  corporación 

médica  estaba  consolidada  en  el  país,  el  rol  del  médico  dentro  de  la  estructura  social  le  permitía  detentar  poder acerca  del  conocimiento  sobre  cuerpo,  el  tratamiento  de  las  patologías  y  los  consejos  y  recomendaciones  para mantenerlo sano. La palabra del médico, esta legitimada desde el sujeto mismo. La función del médico como agente difusor  de  prácticas  de  salud  y  consejero  de  familia  es  clave  para  entender  el  porqué  de  la  emergencia  de  una publicación como “Viva Cien Años”. El segundo elemento esta dado por los cambios en el mercado de consumo. La sociedad de los años 30 atravesada cambios referido a las costumbres y el consumo. Desde finales de la década del 20,  en  Argentina,  se  venían  produciendo  cambios  en  las  estrategias  para  incentivar  el  consumo,  que  reflejan  el impacto de la publicidad en la esfera pública y privada de la vida de las personas. La publicidad comienza a buscar un interlocutor en el seno familiar, esta estrategia dirigida a la mujer va a ser un  punto importante para el desarrollo 

12 

de publicaciones que tiene al hogar como objetivo y sujeto de la misma.  La publicidad en las revistas especializadas en las cuestiones de la vida privada de las personas, conjugaban a la mujer como sujeto disciplinador en el hogar, mediante el cual se pueden difundir ciertas prácticas, así muchas publicaciones y empresas apelaron al ama de casa como potencial difusora del mensaje que se pretendía enviar.(Fernando  Rocchi: 1999, pp. 313). Así, observamos cómo los años anteriores a la fundación de la publicación, habían servido de marco donde diversos profesionales veían en la eugenesia un andamiaje cultural propicio para invocar, de alguna manera, una pertenencia en común de la  población  y  un  uso  político  de  los  saberes:  la  preocupación  por  el  “ser  nacional”.  Entonces,  la  biología  y  la política  se  ven  atravesadas  por  la  eugenesia  que  busca,  en  el  discurso,  construir  legitimidad  desde  la  certeza científica.    Las  cuestiones  relacionadas  a  la  familia  y  a  la  heredabilidad  tienen  como  eje  articulador,  la  idea  de “pueblo sano”.  De esta forma, la publicación realiza una operatoria discursiva que tiene como fin último, trasladar las problemáticas de salud que afectan a los cuerpos individuales, a un espectro mayor, dado por el cuerpo social todo. 

 

Bibliografía 

Acha,  Omar  y  Paula  Halperín  (compiladores): Cuerpos,  géneros  e  identidades.  Buenos  Aires:  del 

signo, 2000.  

Álvarez  Peláez,  Raquel:  “Prologo”. Francis  Galton.  Herencia  y  eugenesia.  Madrid:  Alianza 

Universidad, 1988.; : En busca de la raza perfecta. Madrid: CSIC. 

Angenot, Marc: El discurso social. Los limites históricos de lo pensable y lo decible. Buenos Aires: 

siglo XXI, 2011. 

Armus,  Diego: La  ciudad  impura.  Salud,  tuberculosis  y  cultura  en  Buenos  Aires.  1870-1950. 

Buenos Aires: EDHASA, 2007. ; Avatares de la medicalización en América Latina. 1970-1970. Buenos Aires: Lugar, 2005. 

Ben, Pablo: “Cuerpos femeninos y cuerpos abyectos. La construcción anatómica de la feminidad en la 

medicina argentina”. En: Gil Lozano, Fernanda y Valeria Pita (Dir.), Historia de las  mujeres en  la Argentina. Siglo XIX. Buenos Aires, Taurus, 2000. 

Cattaruzza, Alejandro (Dir.): Crisis económica, avance del Estado e incertidumbre política. (1930- 

1943). Nueva Historia Argentina. Tomo VII. Buenos Aires: Sudamericana. 2001. 

Devoto,  Fernando  y  Marta  Madero  (Directores): Historia  de  la  vida  privada  en  la  Argentina.  La 

Argentina plural: 1870- 1930. Buenos Aires: Taurus, 1999. 

Lobato, Mirta (editora): Política,  médicos y enfermedades. Lecturas  de  historia  de la  salud  en  la 

Argentina . Mar del Plata: Biblos, 1996. 

Miranda,  Marisa: Controlar  lo  incontrolable.  Una  historia  de  la  sexualidad  en  la  Argentina. 

Buenos Aires: Biblos, 2011. 

Vallejo, Gustavo y Miranda Marisa (compiladores): Políticas del cuerpo. Estrategias  modernas  de 

normalización  del individuo  y la sociedad . Buenos Aires: Siglo XXI, 2007.; : Derivas de Darwin. Cultura y política en clave biológica. Buenos Aires: Siglo Veintiuno, 2010. 

Vezzetti,  Hugo:  “  Viva  Cien  Años:  Algunas  consideraciones  sobre  la  familia  y  matrimonio  en  la 

Argentina” en: Punto de Vista. Año IX, nº 27, Agosto de 1985. 

13 

[image: ]


UNIVERSIDAD NACIONAL DE LA PLATA 

 

FACULTAD DE TRABAJO SOCIAL 

 

“Desmitificando la vejez: 

 heterosexualidad obligatoria y colectivos LGTTB” 

 

González, Ma. Florencia, Martínez, Ma. Macarena Área de Género y  Diversidad sexual.  

Lecys. FTS. UNLP. maca2_7@hotmail.com.




Introducción 

Este  trabajo  ha  sido  realizado con  los  aportes  del  seminario  “La  construcción  de    una 

perspectiva  de  género  en  el  abordaje  de  la  violencia  contra  las  mujeres”  en  el  marco  del 

proyecto de investigación la dimensión de género en la intervención profesional: el caso de 

los trabajadores sociales de la provincia de Buenos Aires como documento de trabajo que 

permita su debate en este ámbito.

Desde nuestro lugar de trabajadoras en el  campo  de la vejez  y  como  futuras  trabajadoras 

sociales,  consideramos  que  en  esta  etapa  se  evidencia  un  fuerte  violentamiento  como 

resultado de la invisibilización de múltiples dimensiones que atañen a la vejez, en particular 

en lo referente a la sexualidad y sus modos de vivirla.  Si bien es cierto  que las personas 

mayores viven en un estado de mayor vulneración, ésta se profundiza cada vez más cuando 

se  ve  yuxtapuesta  con  otros  condicionamientos  tales  como  la  dependencia  económica,  el 

bajo  nivel  educativo,  la  pobreza,  el  encierro,  la  institucionalización,  la  soledad,    el  ser 

mujer, y el pertenecer a la comunidad LGTTB. 

En  consecuencia,  y  a  partir  del  insumo  de  los  contenidos  trabajados  en  el  seminario, 

comenzamos a cuestionarnos las diversas modalidades de violencia que se ejercen sobre las 

mujeres  en  la  vejez.  Y  a  propósito  de  la  institución  de  la  heterosexualidad  obligatoria, 

focalizamos  en  las  mujeres  lesbianas,  trans  y  extendimos  nuestro  trabajo  al  análisis  del 

colectivo  LGTTB  en  la  vejez;  porque  dada  la  naturalización  de  este  tipo  de  violencia,  la 

ausencia  de  preocupación  y  reacción  social,  nos  parece  imprescindible  comenzar  a 

problematizar  de  qué  manera  se  ponen  en  juego  el  imaginario  social  de  la  vejez,  la/s 

sexualidad/es, y las identidades LGTTB. 




Desarrollo 

Siguiendo a García Canal (1997) entendemos que “cada época en una sociedad marca los 

límites de lo decible y el régimen de lo dicho […] y establece, a su vez, los límites de lo 

visible y los filtros de las miradas, un tipo de visibilidad que distribuye lo claro y lo oscuro, 

lo visto y lo no visto, construye un campo perceptivo visual que permite ver ciertos objetos 

y niega la posibilidad de ver otros, dando así nacimiento al mundo de lo evidente. 

[…]La mirada del sujeto difiere de lo que el ojo ve, es una mirada historizada, plena de 

afecto y, a su vez, los objetos a los que dirige su mirada también lo miran, le sostienen la 

mirada,  desde  el  cúmulo  de  connotaciones    y  significancias  que  cargan  y  desde  ahí  lo 

increpan, lo agreden, tranquilizan, confunden. La mirada informa al ver. ”

Es así que cada sociedad, cada época, cada organización económica instituye un modo de 

percepción al mismo tiempo que produce un tipo de viejo/a y es responsable del papel y de 

la imagen que crea de ellos, pero también es a partir de ella que los juzga. Produce también 

un  ideal  (el  de  la  juventud)  al  tiempo  que  segrega  y  rechaza  aspectos  que  no  pueden 

asimilarse a ese ideal; se generan entonces los  aspectos  denigratorios  en relación  con esa 

imagen. Cuanto más idealizado esté el modelo, mayores serán las exigencias  y más cruel 

será la sociedad. 

Es la misma sociedad la que tiende a invisibilizar cualquier realidad no heterosexual y esto 

tiene  consecuencias  muy  graves  en  las  vidas  de  aquellas  personas  que  no  se  ajusten  a  la 

norma. Sin  embargo, actualmente comienzan a existir un gran número de jóvenes que en 

cuanto alcanzan una cierta autonomía social,  viven fuera del armario. Ocurre lo contrario 

cuando  vemos  que  aquellas  personas  que  han  llegado  a  la  vejez  viviendo  su  orientación 

sexual elegida, se encuentran con que su homosexualidad deja de ser nombrada como si ya 

no importara, como si se hubiera extinguido.  

Es así  que en todos los  tiempos, la vejez ha sido,  para la  cultura occidental, un mal, una 

imperfección, una edad triste que prepara para la llegada de la muerte. 

Es  necesario  romper  ciertos  mitos  que  definen  a  vejez  como  un  proceso  universal  y/o 

unidireccional, “El envejecimiento es un proceso biológico, inherente al ser humano, pero 

a  la  vez  es  un  proceso  diferencial  en  cada  una  de  las  personas.  El  desarrollo  propio  de 

cada individuo hace que el proceso de envejecimiento se adelante en unas personas y se 

retrase en otras. Si se concibe a la persona como una unidad biopsicosocial, es obvio que 

cada uno de estos elementos influyen en el proceso de desarrollo vital de los individuos y, 

por tanto, el envejecimiento será producto de su interacción. 

[…] Cada persona mayor vive no sólo físicamente, sino  que su vida se desarrolla en un 

plano psíquico y social, lo que le permite vivir, a pesar de ciertas limitaciones, una vida 

plena, con sentido, puesto que no se agota en su corporeidad, la afectividad, la razón y las 

interacciones  sociales  son  aspectos  muy  importantes  de  la  vida  humana.”  (Joana  Colom 

Bauza: 1999) 

La situación vivida por los viejos donde se muestra la ambigüedad de la condición humana, 

mucho  más  que  las  demás  etapas  de  la  vida;  aún  cuando  viven  en  este  mundo  se  los 

considera  como  seres  que  ya  no  forman  parte  de  él.  Les  están  prohibidos  los 

comportamientos, actividades, y distracciones de los jóvenes y los adultos, particularmente 

todo aquello que refiera a su/s sexualidad/es. 

A partir de negación de la sexualidad en la vejez la sociedad no imagina adultos mayores 

LGTTB.  La  imagen  de  la  homosexualidad,  el  lesbianismo  y  la  transexualidad  está 

fundamentalmente asociada a la de gente joven o de mediana edad.  

En los últimos años y producto de las sostenidas luchas de diversos colectivos feministas, 

antipatriarcales  y  LGTTB,  entre  otros,  se  han  comenzado  a  visibilizar  diversas 

problemáticas  que  permanecían  ocultas    dadas  las  exigencias  de  la  heterosexualidad 

obligatoria;  entendida  ésta  última  como  una  institución  política  impuesta,  organizada  y 

mantenida a la fuerza, al servicio de un sujeto hegemónico, el varón, que no desea perder su 

lugar  privilegiado.  El  varón  que  habita  en  ese  lugar  privilegiado  por  la  sociedad  conjuga 

elementos  variados  en  los  que  no  solo  entra  en  juego  el  sexo/género,  sino  que  también 

confluyen con estos dos importantes elementos la raza, la estética, la edad, la sexualidad, la 

religión/ideología y la clase social. 

Adrienne  Rich (1980)  en  su  texto  “Heterosexualidad  obligatoria  y  existencia  lesbiana” 

explica  que “Las  instituciones  que  han  controlado  tradicionalmente  a  las  mujeres  –

maternidad  patriarcal,  explotación  económica,  familia  nuclear,  heterosexualidad 

obligatoria-  se  están  viendo  fortalecidas  por  la  legislación,  por los  mandatos  religiosos, 

por  las  imágenes  de  los medios  de  comunicación  y  por los  esfuerzos  de  la  censura”. El 

instrumento  más  eficaz  que  se  utiliza  para  imponer  y  mantener  esta  institución  es  la 

ideología del amor heterosexual, transmitida desde la infancia por los cuentos de hadas, la 

televisión,  las  películas,  la  propaganda,  las  canciones  populares,  las  bodas  y  sostenida 

también en la desigualdad económica y social que padecen la mayoría de las mujeres y que 

impide que puedan mantenerse a sí mismas y a sus hijos sin la participación de los varones. 

De este modo las mujeres son socializadas en el convencimiento de que la única opción es 

la  orientación  sexual  hacia  los  varones,  y  aunque  sean  conscientes  que  esa  opción  es 

insatisfactoria  u  opresiva  la  invisibilización  de  una  alternativa  posible  hace  que  se 

concretice la heteronorma.  

Estas exigencias de la heteronorma se ven doblemente interpeladas por la vejez LGTTB: en 

un  terreno  que  ha  obtenido  conquistas  en  lo  referente  a  los  derechos  de  lesbianas,  gays, 

travestis,  transexuales  y  bisexuales,  pero  que  aún  no  logra  aceptar  la  existencia  de  la 

sexualidad en la vejez. Y, particularmente, en un momento donde está llegando a la vejez 

los primeros colectivos LGTTB que protagonizaron estas luchas, es necesario desmitificar 

la vejez asexuada.  

No hay nadie en esta sociedad tan invisible como una lesbiana, una persona transexual o un 

gay mayor. La invisibilidad es uno de los grandes obstáculos a los que se enfrentan. En el 

caso de las personas mayores LGTTB se trata de una invisibilidad que tiene características 

específicas:  es  una  generación  marcada  por  la  represión,  las  persecuciones  políticas,  los 

discursos  religiosos,  etc.  y  en  consecuencia  hablamos  de  una  sociedad  que  interiorizó 

profundamente la heterosexualidad a la vez que negaba la diversidad sexual; es por esto que 

estamos  frente  a  una  generación  a  la  cual  se  le  dificulta  el  reconocimiento  de  una 

sexualidad libre y autónoma de personas entradas en la vejez. 

La  presunción  universal  de  la  heterosexualidad  condiciona  en  general  la  vida  de  las 

personas  del  colectivo  LGTTB,  aún  más  cuando  se  trata  de  personas  sujetas  a  ciertos 

grados de dependencia y/o vulnerabilidad como los adultos mayores; quienes además, han 

sufrido durante gran parte de sus vidas los efectos de la heterosexualidad obligatoria dada la 

ausencia de marcos legales y sociales que los integren y contengan. 

A pesar de tener muy poca influencia social y política, las personas mayores mantienen una 

enorme  dependencia  del  Estado,  lo  que  los  convierte  en  aquel  grupo  que  visibiliza  la 

supervivencia  o  la  quiebra  del  mismo.  Así  en  una  sociedad  que  fomenta  el  principio  de 

autonomía para sus ciudadanos en edad productiva y se lo niega a los viejos percibiéndolos  

como  niños con sus  derechos mermados, en manos de otros, inactivos sexualmente,  y de 

esta manera negándoles el carácter de ciudadano, las personas mayores se quedan sin voz 

propia.  

Si bien estamos frente a un cambio sociocultural en la manera de pensar  la vejez aún no se 

han tenido suficientemente en cuenta todas las variables posibles que hacen a la vejez y con 

esto  nos  referimos  a  que  frente  a  este  cambio  a  nivel  mundial,  no  nos  hemos  detenido  a 

cuestionar  la  sexualidad  en  la  vejez,  la  orientación  sexual  de  los  viejos,  siendo  este  un 

período de la vida en el que la identidad de género u orientación sexual puede convertirse 

en un factor que influye enormemente en la calidad de vida.  

La discriminación de la que son objeto las personas mayores no es únicamente económica, 

es sobre todo cultural y social. Dependiendo de la consideración social y cultural que se les 

otorgue a las personas es el que sean percibidos de manera atractiva o no. Probablemente 

esta cultura margina a los viejos porque no son ni pueden ser grandes consumidores, porque 

por razones obvias consumen menos, y no son objeto preciado para una sociedad que ve en 

las  personas  únicamente  a  consumidores  potenciales.  Sin  embargo,  esta  condición  de 

extrema vulnerabilidad en la que se sitúa a la vejez es profundizada cuando se trata de gays, 

lesbianas, transexuales, travestis y bisexuales.  

El número de gays  y lesbianas mayores va en aumento a medida que crece el número de 

personas mayores en una sociedad cada vez más envejecida. De hecho, estamos frente a la 

primera generación de viejos que, si bien en su juventud no pudo salir del armario dada las 

circunstancias  políticas  que  vivieron,  sí  lo  pudo  hacer  en  su  madurez,  quizás  por  este 

motivo y debido a la insistencia en eliminar, olvidar y evitar la vejez de la sociedad actual, 

las asociaciones LGTTB no han desarrollado aún ningún tipo de política relacionada con la 

vejez de gays, lesbianas, travestis, transexuales y bisexuales. Y cuanto más vulnerable es un 

sector de la población, más se padece y se acentúa esa vulnerabilidad.  

Es necesario hacer una distinción entre la vejez de las lesbianas, la vejez de los gays y la 

vejez de las y los transexuales.  

El Estado lo poco que ofrece son programas sociales pensados para heterosexuales y que 

pueden no ser para nada efectivos para las personas mayores LGTTB, ya que éstos viven un 

contexto social que solo tiene en cuenta la posibilidad de una relación heterosexual. 

Además se debe tener en cuenta que las instituciones destinadas al campo de la vejez llevan 

adelante  un  diseño  de  trabajo  donde  suelen  encontrarse  muy  arraigada  la  “inercia 

heterosexual” y la negación de la sexualidad de las y los viejos. En estas circunstancias el 

miedo a la discriminación, al estigma, la burla o al maltrato puede reforzar el silencio, el 

ocultamiento. Y el aislamiento del/a viejx que reduce considerablemente su calidad de vida 

en una etapa de dependencia social Con lo cual puede afectar seriamente a su salud física y 

mental. Las personas mayores dependen de los servicios públicos en mayor medida que los 

jóvenes,  son  más  dependientes  de  esas  instituciones  que  fuertemente  invisibilizan  la 

identidad de género de las personas. Dónde se ubica una travesti o transexual en un hogar 

de ancianas o de ancianos? 

Esto  puede  conducir  a  algunas  personas  a  no  requerir  de  determinados  servicios  que 

podrían necesitar, y cuya ausencia afectarán gravemente a su calidad de vida. Esta situación 

se  padece  con  más  gravedad  en  el  caso  de  las  personas  transgénero  y  transexuales  cuyo 

cuerpo no concuerde con el género adoptado por esta persona.  

En el caso de tener que acudir a un hospital o a una residencia de ancianos en la que tenga 

que  recibir  cuidados  físicos  puede  sufrir  de  importantes  episodios  de  transfobia.  Lo  más 

probable es que estas personas, paralizadas por el miedo, no acudan a residencias o retrasen 

en  lo  posible  operaciones  importantes  antes  que  verse  sometidos  al  maltrato  y  a  la 

humillación, o aun peor, antes de que se les obligue, en la vejez, a adoptar el rol social que 

coincide  con  su  cuerpo  biológico  de  nacimiento  y  que  han  rechazado  toda  su  vida.  El 

contexto que se vive en la vejez puede llegar a ser durísimo para las personas mayores que 

escapan a la heteronorma.  

Las  residencias  o  instituciones    no  están  preparadas  para  asumir  la  realidad  de  estas 

personas,  ni  siquiera  los  demás  residentes  que  se  encuentran  en  la  mayoría  de  los  casos 

cargados  de  prejuicios  antiguos  y  maneras  de  ver  la  vida  en  que  la  homosexualidad  y 

mucho más la transexualidad era algo terrible.  

La  salud  como  mencionamos  anteriormente,  es  uno  de  los  problemas  que  más  afecta  y 

preocupa  a  las  personas  mayores.  El  aumento  de  la  esperanza  de  vida  nos  indica  que 

cuando se vive mucho lo que se produce es un aumento de la incidencia y la prevalencia de 

las enfermedades crónicas. Y referido a esto, de los problemas de salud que pueden tener 

las personas mayores homosexuales o transexuales se sabe muy poco, lo cual  genera una 

importarte preocupación porque la orientación sexual incide en la salud y, desde luego, ser 

gay  o  lesbiana,  y  más  aún  transexual,  incide  no  sólo  en  la  salud  sino,  además,  en  la 

necesidad de procurar a estos ancianos unos cuidados específicos. 

La falta de conocimiento de la orientación sexual del paciente puede incidir gravemente en 

la  salud  de  las  personas  mayores  o  no.  Los  estereotipos  y  los  prejuicios  conducirán  al 

personal  sanitario  a  ignorar  las  necesidades  sanitarias  de  las  personas  LGTTB,  por  ende 

éstas  conducirán  a  las  personas  a  silenciar  su  orientación  sexual  junto  con  todos  los 

problemas de salud que puedan tener relación con ella, frente a los médicos, lo que produce 

un agravamiento de estos problemas.  

En el caso de las transexuales sufrirán esta discriminación en un grado aun mayor que en el 

caso de gays y lesbianas. Ya que las personas transexuales en su vejez pueden contar con 

problemas  graves  de  salud,  producto  de  tratamientos  médicos  intensivos  utilizados  para 

cambiar  el  aspecto  físico  hasta  hacerlo  acorde  con  sus  deseos.  Está  comprobado  que  las 

personas  trangenéricas  y  transexuales  son  uno  de  los  grupos  que  menos  utilizan  los 

servicios de salud ya que su condición queda fácilmente al descubierto. 

La  sociedad  en  la  que  vivimos  no  solo  es  heterosexista,  sino  que  en  ella  prima  una 

determinada forma de vida  y de relación que es la familia compuesta por padre, madre e 

hijos.  Las  malas  condiciones  y  la  falta  de  familia  legal  se  convierten  en  factores 

discriminatorios, pero no es una condición de la homosexualidad en sí. En esta misma línea 

de  pensamiento  es  que  se  ha  preparado  a  las  mujeres  para  que  ejerzan  el  papel  de 

cuidadoras  de  cualquier  persona  que  necesite  cuidados  ya  sean  éstas  mayores  o  no.  Las 

personas mayores gays habrán formado sus propias familias, pero es probable que o bien 

sean personas de su edad, o bien sean amigos que no se sientan en la obligación de cuidar a 

una persona anciana o enferma.  

Es  por  esto  que  las  personas  mayores  no  solo  se  enfrentan  a  relaciones  familiares 

conflictivas debido a la presión social, sino que  también la falta de protección legal a las 

opciones  de  vida  GLBTT  sí  que  afecta,  de  una  manera  u  otra,  a  todos  los  ancianos.  Por 

ende es necesario que desde las asociaciones se insista en la necesidad de conseguir plena 

igualdad legal para todos.  

 

Emprendiendo la desconstrucción…

Más que concluir creemos necesario abrir el debate, invitar a la reflexión y la búsqueda de 

caminos  que  posibiliten  habitar  una  vejez  integral  que  logre  derribar  los  mitos  que 

actualmente la definen y limitan. 

Sostenemos  que  es  más  que  imprescindible  que  nos  formemos  acerca  de  lo  que  son  las 

identidades  de  género,  y  más  aún  si  se  estamos  en  contacto  con  personas  mayores. 

Debemos comenzar por permitirnos la posibilidad de imaginar que las personas con las que 

tratamos pueden ser lesbianas, gays, transexuales, bisexuales, heterosexuales. No se trata de 

condenar  la  heterosexualidad,  sino  de  visibilizar  que  hay  una  alternativa  a  ese  régimen 

obligatorio  disciplinador.  Si  dicha  alternativa  se  visibiliza  en  igualdad  de  condiciones, 

entonces puede que muchas mujeres y hombres atrapadxs en una institución que lxs oprime 

lográramos liberarnos. 

Comenzar  por  hacer  algo  contra  estos  prejuicios  que  tenemos  tan  naturalizados  e 

internalizados, significaría un gran avance para empezar a vivir esa sociedad que soñamos, 

con derechos igualitarios en la que todxs podamos construir una identidad de género que 

nos permita ser libres.  

En  la  intervención  del  trabajo  social  la  ética  profesional  requiere  que  tengamos  una 

perspectiva  de  género  y  etaria  que  nos  permita  atender  la  diversidad  y  no  someter  a  las 

personas  a  la  prácticas  de  exclusión  aplicando  las  significaciones  sociales  imperantes  sin 

cuestionarlas. 




Bibliografía consultada

 

- Alvarez,  María  del  Pilar:  “El  concepto  de  vejez”. En  Vejez  y  envejecimiento.  Ferrero, 

Gloria (comp.) AtuelBs.As.1996. 

- Beatriz, Gimeno: “Vejez y orientación sexual”. S/D.

-COLOM BAUZÁ, Joana. “Vejez, representación social y roles de género”. En Educació i 

Cultura. 1999. 

-GARCIA CANAL, María Inés, El señor de las uvas. Cultura y género, Colección ensayos. 

Universidad Autónoma Metropolitana. México 1997. 

- “Guía  para  entenderla  realidad  deGays,  lesbianas  ytransexualesmayores.”  ALDARTE. 

España 2009 

- PETRIZ, Graciela: Clase magistral sobre: “Consideraciones acerca de la vejez”. UNLP

- RICH,  Adrienne.  “Heterosexualidad  Obligatoria  y  Existencia  Lesbiana(1980)”.  En 

DUODA Revista d’EstudisFeministes, num 10. 1996




Título del trabajo: Vejez homosexual: las heridas del lenguaje. Autor: Walter Giribuela 

Institución: Universidad Nacional de Luján, Departamento de Ciencias Sociales. Eje temático: 6. Comunicación: discursos, poder y géneros 

E-mail: waltergiri@sinectis.com.ar 

Palabras clave: Vejez – Homosexualidad – Discurso 

 

Vejez homosexual: las heridas del lenguaje. 

Aquel que pronuncia un enunciado del lenguaje de odio 

es responsable de la manera en la que el habla se repite,  

de reforzar tal forma de habla, de restablecer contextos 

de odio y de ofensa. 

Judith Butler 

Introducción 

En  este  trabajo  abordamos  algunos  aspectos  de  la  relación  existente  entre  discurso, homosexualidad masculina y vejez, a partir de testimonios obtenidos en entrevistas realizadas a  varones  homosexuales  en  situación  de  vejez.  Tomamos  como  anclaje  teórico  para  ello principalmente  dos  propuestas:  la  de  Judith  Butler,  quien  sostiene  en Lenguaje,  poder  e identidad  (1997),  que  es  posible  ser  herido  por  el  lenguaje,  y  la  de  Didier  Eribon,  quien postula en Reflexiones sobre la cuestión gay (2001) la capacidad performativa que la injuria tiene en las personas que no comulgan la heteronormatividad pretendidamente hegemónica. 

Para  cumplir  nuestro  objetivo  analizamos  desde  la  perspectiva  kunheana  de  ejemplar paradigmático1 los relatos de dos varones homosexuales  mayores de 65 años, los que fueron entrevistados  utilizando  como  paradigma  la perspectiva  del  curso  de  la  vida.  Por  las características propias de la metodología propuesta se contemplaron tanto la rememoración de la  experiencia  (y,  en  tanto  tal,  la  mirada  de  corte  subjetivo),  como  la  perspectiva sociohistórica que atiende al espíritu de época en que se desarrollaron los sucesos narrados. Así, biografía e historia, permiten una mirada de totalidad respecto del pasado, interpelado a 

 

1 Es  decir,  como  pequeñas  porciones,  perfectamente  caracterizables,    que  posean  una  “variedad  relativamente heurística” (Kuhn, T. 1992), que permita que se establezcan analogías y diferencias, y que ayuden a “determinar lo que será aceptado como explicación y como solución de problemas”.

1 la luz del presente y tomando como eje vertebrador el recuerdo y la memoria 2 de los sujetos entrevistados.

Este trabajo es producto de los avances de la investigación Viejos manfloros en la era gay. El curso  de  la  vida  en  varones  homosexuales  en  situación  de  vejez,  que  en  el  marco  de  la formación doctoral de la Universidad Nacional de Luján se viene realizando.  

Los discursos 

Partimos de la idea de que somos seres lingüísticos o, como plantea Butler (1997:16) “seres que necesitan del lenguaje para existir”. Entonces, si el lenguaje es constitutivo del ser y no sólo una de sus múltiples características, el lugar que se le debe asignar para comprender los fenómenos  y  procesos  humanos  es  central.  Es  esta  misma  autora  quien,  al  retomar  el desarrollo  austiniano  sobre  la  capacidad  performativa  del  lenguaje,  plantea  que  una  de  las cosas que se pueden hacer es herir. A esto, la autora incorpora la imprevisibilidad que suele traer consigo el insulto: por lo general no se espera ser insultado; el insulto irrumpe dejando a quien lo recibe sin mucho margen de respuesta, fuera de control.  

En  los  casos  que  estamos  sometiendo  a  análisis,  lo  dicho  anteriormente  presenta  una particularidad: al tratarse de una población que históricamente fue injuriada, la eventualidad del insulto deja de ser una variable posible para convertirse en una eventualidad  constante. Para poder  explicar a qué estamos  haciendo referencia es necesario  atender al menos a dos aspectos: la noción de sujeto estigmatizable (Goffman: 1989,16) y los trayectos biográficos de estos sujetos, que han crecido en un contexto socio histórico marcadamente homofóbico. Este autor  define  un  estigma  como  “un  atributo  profundamente  desacreditador  (…)  una  clase especial  de  relación  entre  atributo  y  estereotipo”.  Así,  se  estigmatiza  a  un  sujeto  (y, generalmente a un grupo de sujetos) cuando se le atribuye una cualidad negativa que, además, se constituye en una marca identitaria totalizante pero, sobre todo, identificable a simple vista. Los sujetos estigmatizables, en cambio, son aquellos que llevan consigo una marca no visible a  simple  vista,  pero  potencialmente  descubrible  por  otros.  El  temor  a  ello  (a  ser “descubiertos”)  suele  provocar  importantes  impactos  en  la  cotidianidad,  involucrando  gran 

 

2 Entendemos  la  memoria,  de  acuerdo  con  los  postulados  de  Ricoeur  (2004),  como  “presente  del  pasado”,  es decir que los recuerdos no son contemplados como “los hechos reales” sino como la interpretación de un pasado que se ha protagonizado a la luz de un presente desde el que se lo resignifica.

2 parte  de  energía  vital  en  evitar  “que  se  note”  esa  característica  que  transformaría  la eventualidad en hecho: de ser un sujeto estigmatizable a ser portador de un estigma. 

Si  bien  en  la  actualidad  algunos  progresos  iniciales  se  han  evidenciado  a  la  luz  de  avances legislativos, producto de extensas luchas de colectivos que bregaron desde los sesenta por la conquista  de  derechos  de  las  personas  que  no  adherían  a  la  pretendida  heteronormatividad hegemónica,  la  población  a  la  que  nos  estamos  refiriendo  fue  parte  de  una  colectividad sufriente  (Meccia:  2011,  104),  basada  especialmente  en  el  secreto  que  podía  incluso sustentarse  en  una doble  vida:  la  pública,  donde  se  accedía  a  cumplir  con  el  mandato heterosexual impuesto, y la privada e íntima, donde clandestinamente se asumía la orientación sexual  diversa.    En  otros  casos  donde  la  vida  pública  y  la  privada  coincidían,  el  resultado esperable  era  la  desacreditación  social,  la  ruptura  con  el  núcleo  familiar,  la  segregación. Muchas veces, ante esto, la respuesta se daba por medio de un proceso de sobre adaptación del sujeto al medio o de auto humillación. En cualquiera de los  casos,  el lenguaje injurioso habría  ya  tallado  profundo:  los  chistes  homofóbicos,  las  denominaciones  hirientes,  los insultos explícitos o vedados pasaron a ser moneda corriente. Se produce aquí lo que Eribon (2001:29) identifica como “el choque de la injuria: agresiones verbales que dejan huella en la conciencia”, es decir que modelan personalidades. 

Desde este posicionamiento es que sostenemos que el lenguaje puede herir gracias a que los seres humanos somos seres lingüísticos y, en tanto tales, precisamos del lenguaje (no sólo del oral) para existir. Esta perspectiva, apoyada en el desarrollo de Austin (1998), sostiene  que es posible  hacer  cosas  con  palabras,  y  es  la  que  nos  permite  analizar  cómo  el  lenguaje  (los discursos) atravesaron  y moldearon, ayer  y hoy, los  regímenes de mirada  y las vidas de  las personas. 

 

Las sexualidades en las vejeces3

 

3 Seguimos  el  planteo  de  Gastrón  et  al  (2003)  respecto  del  uso  del  plural  para  dar  cuenta  del  envejecimiento diferencial,  donde  factores  como  ambiente,  etnia,  género,  trayectoria  laboral,  etc.  condicionan  la  vejez  de  las diferentes personas que la transitan. En ese sentido, creemos importante señalar que la existencia de vejeces de ningún modo debe llevarnos a postular la existencia de tantos modos de envejecer como personas haya, ya que no  se  trata  de  una  postura  relativista    y  subjetivista  que  niegue  la  existencia  de  estructuras  mayores  (como señalamos, género, cultura y clase, entre otras). Por el contrario, es atendiendo a las anteriores que se reconoce la vinculación  entre  aspectos  estructurales,  independientes  de  las  voluntades  de  los  sujetos  y  que    modelan  y condicionan la  vida, con otros  subjetivos que no son sino un conjunto de esquemas de percepción que, como parte de los intrínseca del ser, intervienen en el modo de ver y actuar de las personas.   

3 

Si la sexualidad en la vejez fue un tema poco abordado a lo largo de mucho tiempo ya que se suponía que las personas en situación de vejez no deseaban/podían tener prácticas sexuales, la diversidad  sexual  en  esa  etapa  de  la  vida  fue  directamente  ignorada.  Si  bien  estas  miradas prejuiciosas  comenzaron  a  modificarse    a  partir  de  numerosos  estudios,  aún  perduran  en amplios  espacios  de  la  sociedad  y  se  potencian  si  se  piensa  en  sexualidades  no heteronormativas.    Además,  como  las  personas  viejas    fueron  socializadas  en  un  ambiente donde  la  presencia  de  homofobia  y  discriminación  era  el  escenario  habitual  y  no  el excepcional,  estas  representaciones  fueron  fundantes  de  sus  subjetividades.  Hoy  la homosexualidad  presenta  una  visibilidad  y  una              4 aceptación social  que,  décadas  atrás,  era deseable  pero  inimaginable.  Si  bien  esto  exhibe  diferenciales  geográficas  y  de  posiciones sociales, está claro que la adscripción a la orientación homosexual  en gran parte del Siglo XX implicó segregación, exclusión y violencia.  El paso del tiempo transformó a esos jóvenes de entonces,  que  manejaban  los  códigos  necesarios  para  sobrevivir  a  un  mundo  que  los discriminaba  y  excluía,  en  gays  viejos,  que  deben  sumar  a  las  modificaciones  evolutivas-subjetivas,  el  hecho  de  la  nueva  relación  entre  gays  y  el  resto  de  la  sociedad.    Si  bien  esta relación hoy aparece, a primera vista, como más inclusiva y facilitadora, hacemos nuestra la reflexión de Meccia (2011:24) cuando señala que “los efectos devastadores de las lógicas de opresión social (…) pueden perdurar en la psiquis de las personas aún cuando la opresión se haya atemperado o –más improbable- cuando haya desaparecido”. 

Rodolfo y Esteban5

Esteban (E) nació en Capital Federal en 1948, tiene 65 años. Vive en un departamento de su propiedad en la Ciudad Autónoma de Buenos Aires. Está recientemente jubilado y, durante su vida económicamente activa, trabajó en el área de educación. Tiene estudios universitarios y está concluyendo los universitarios. Participó y participa activamente en política. Es creyente y, durante un tiempo, formó parte del Opus Dei. Convivió en dos oportunidades con varones y tuvo dos novias, entre sus 18 y 35 años, momento en que llevaba una “doble vida”. Mantiene una relación distante con su grupo familiar, cortés pero no cotidiana.  

Rodolfo  (R)  nació  en  la  localidad  de  Mercedes,  Provincia  de  Corrientes  en  1936,  tiene  78 años.  A  los  15  años  se  mudó  a  la  Provincia  de  Buenos  Aires,  en  el  segundo  cordón  del 

4La Real Academia define al verbo aceptar, en una de las acepciones, como el acto de asumir resignadamente un sacrificio, molestia o privación.  En un artículo donde se intenta llamar la atención sobre el papel del lenguaje, no podemos pasarlo por alto, especialmente por tratarse de una palabra  utilizada para referirse a los supuestos progresos que se dan en términos de diversidad sexual en la actualidad. 5 Los nombres se modificaron para este trabajo. 

4 

Conurbano.  Por  unos  años  vivió  con  una  tía  y  luego,  comenzó  a  alquilar,  cosa  que  sigue haciendo  hasta  le  fecha.  Está  jubilado  hace  5  años,  ya  que  no  le  alcanzaban  sus  aportes jubilatorios para hacerlo antes. Trabajó en dependencias nacionales (Ministerio de Guerra), en una  estación  de  servicio  y  ejerció  la  prostitución  en  una  ruta.  Tiene  estudios  primarios. Participó  activamente  en  política  pero  ya  no  lo  hace.  Nunca  tuvo  novias  ni  ningún  tipo  de contacto  sexual  con  mujeres.  Convivió  en  tres  oportunidades  con  parejas.  Mantiene  buena relación con su familia, a los que ve periódicamente. 

Como  puede  observarse,  las  dos  personas  seleccionadas  para  este  trabajo  tienen  algunos elementos en común pero muchos otros que los diferencian notablemente: la edad (entre sí se llevan de 13 años), la formación y las vinculaciones familiares. A pesar de ello, mostraremos a  continuación  cómo  ambos  han  pasado  por  tres  tipos  de heridas  del  lenguaje  que, arbitrariamente como en toda taxonomía, identificamos como vinculadas con a) discursos no verbalizados; b) discursos insinuados y c) discursos insultivos. Ellos, además de ser hirientes desde  sus  particularidades,    moldearon  la  actual  vida  de  Rodolfo  y  Esteban  quienes  fueron alcanzados, como todos, por lo  que Foucault denomina dispositivos de sexualidad, es decir aquellos discursos (y aquellas prácticas) que, en torno del cuerpo y sus placeres, proliferaron junto a  la emergente economía capitalista  y que se basan en la articulación de saber y poder.  A partir de allí, es que Foucault no entenderá a la sexualidad sólo como un aspecto biológico, sino  “como  una  vía  de  paso  para  las  relaciones  de  poder,  particularmente  densa:  entre hombres  y  mujeres,  jóvenes  y  viejos,  padres  e  hijos,  educadores  y  alumnos,  sacerdotes  y laicos,  gobierno  y  población”  (Michel  Foucault;  2010:99).  Esta  perspectiva,  que ubica  a  la sexualidad  no  como  un  hecho  exclusivamente  natural-biológico  (algo  que  sí  le  sucede  a  la genitalidad),  cobra  gran  desarrollo  e  influencia  hacia  los  fines  del  Siglo  XX  e  inicios  del actual,  en  donde  genitalidad  y  sexualidad  sólo  son  considerados  como  conceptos intercambiables  o  conmensurables  por  una  pequeñísma  parte  del  pensamiento  científico, mayormente vinculada con posicionamientos conservadores y reaccionarios.  

a) Los discursos no verbalizados: Identificamos allí a los silencios intencionales, aquellas 

cosas  no  dichas  por  temor  a  ser  juzgadas  negativamente  o  no  aceptadas  por  el  interlocutor. Pero,  además  de  no  dichas,  cobran  la  particularidad  de  considerarse  sobreentendidas:  quien elige6 no decirlas presupone que la otra persona sabe que algo está callando y que ese algo es 

 

6 Utilizamos la idea de elección desde una perspectiva psicoanalítica, donde la elección no es completamente libre. 

5 su orientación sexual. Este silencio se basa en el temor a ser discriminado, insultado, razón por la cual suele cobrar el mismo efecto que busca evitar.  

Al respecto, E. señala, al hacer referencia a su paso por la escuela secundaria que 

no la pasé bien, lo recuerdo ahora, por como son los chicos. Pensá que estamos hablando  de  1961.  Yo  no  sé,  pero  era  así  en  general…era  la  época  que  yo llamaría del mutismo…toda la secundaria era así: no decir nada, fingir lo que no sos, hacer esfuerzo para que no se note. Lo que pasa es que “soy gay” no se podía decir. Pensá que soy lo dije recién a los treinta y pico, coincide con la democracia.  O  sea  en  el  ´83,  calculá  cuantos  años  tenía,  recién  ahí  pude empezar  a  decir  las  cosas.  Antes  algunos  se  daban  cuenta,  calculo  yo…se tenían que dar cuenta, aunque yo me esforzaba para que no. 

R, por su parte expresa: 

Yo  nunca  dije  “soy  tal  cosa”.  Ellos  [sus  vecinos]  se  daban  cuenta,  pero  no porque yo haya dicho “soy gay”…yo no sé, a mi me parece que no se me nota pero hay gente que me dice “sí, se te nota en la manera de caminar”. Yo creo que camino normal, que camino como caminan todos. Y hablar me parece que no hablo maricón. 

En  el  caso  de  E.,  muestra  como  el  silencio  lo  acompañó  por  largo  tiempo.  En  su  niñez  y adolescencia, en su juventud y en su adultez. En todos estos tramos, tres cosas se mantuvieron estables: el temor “a que se note”, el esfuerzo “porque no se note” y la presunción de que los demás “lo notaban”. En todos opera el temor al estigma, el secreto como elemento fundante de la identidad, pero con la idea de que los demás conocían ese secreto y lo compartían desde un  espacio  cómplice.  Por  su  parte,  R.  manifiesta  la  misma  preocupación  sobre  si se  nota, otorgándole en este caso un claro elemento negativo a esa particularidad al oponerla a la de normalidad: caminar “normal” es lo opuesto al modo de caminar que algunos interlocutores le  refieren.  Así,  el  significante  de  la  gaycitud  como  enfermedad  (algo  heredado  desde  el discurso  médico  higienista  de  fines  del  SXIX  y  principios  del  S  XX)  se  hace  presente  con claridad. En ambos casos, tanto E como R, dan cuenta del silencio, de aquellas cosas no sólo no dichas sino que se buscan silenciar.  

b) Los  discursos  insinuados:  Incluimos  aquí  a  aquellos  discursos  en  los  que  el 

interlocutor  da  a  entender  que  sabe  la  orientación  sexual  del  otro,  pero  sin  plantearlo 

6 abiertamente. Utiliza para esto palabras, frases, acciones que considera “evidentes”, pero sin que ello implique abordar la diversidad sexual desde las palabras que la designan. Tiene un aire de familiaridad con la situación anterior en lo no dicho, aunque en este caso las acciones o los eufemismos dejan clara evidencia de que se está al corriente del secreto (en este caso, la sexualidad diversa), y que esto opera como representación negativa en el interlocutor

Esto puede observarse en R, cuando al relatar un diálogo con su madre, señala:  

Me acuerdo una vez, a los 15, mi vieja me dice “R., vos nunca hablaste de una noviecita”  y  yo,  con  un  dolor  terrible  le  digo  “No  mamá”.  Ella  entonces  me dice  “pero  no  te  gusta  ninguna”  y  yo  le  contesto  “no  me  gusta  nada”.  Ahí quedó la conversación, pero creo que se dio cuenta. Y sin decirme nada de esta cosa, cuando  yo salía me decía “cuídate”  y ella dejaba en la mesa un diario abierto en la nota donde decía que mataron a un invertido en tal lugar. 

Por su parte, E. comenta que, mientras se desempeñaba como preceptor en un prestigioso colegio de la CABA, al conocerse lo sucedido en la denominada Masacre de Trelew7, hizo poner de pie a sus alumnos y hacer un minuto de silencio. Refiere que, por esa causa 

me  llamaron  de  Rectorado,  fui  a  la  oficina  de  personal  de  Rectorado  y  me dijeron “esto no puede volver  a pasar”. Evidentemente todavía no era el 76, pero pensá que estaba la Triple A…no me chuparon no sé cómo. Me dijeron que no querían lío, ni  por esto  ni  por lo  otro (gesticula simulando comillas). No me dijeron nada más, pero yo entendí que hablaban de mi sexualidad.  

Como podemos observar, en los dos casos presentados se establece una vinculación entre su orientación  y  las  consecuencias  negativas  que  ambas  puede  acarrear.  Significativamente,  si bien  los  contextos  de  enunciación  son  marcadamente  diferentes,  ambas  concluyen  en  la eventualidad de la muerte. Operan  como  amenaza velada: si  seguís  con estos terminás  así, parecen decir. (Así muerto, claro). El enunciado performativo hiere de tal modo que provoca temor y se transforma en advertencia de lo que puede suceder (incluso, llega a ubicar a quien lo emite en el lugar de “bueno”: te advierto por tu bien, para tu cuidado) 

 

7 Se denominó Masacre  de  Trelew  al  asesinato de  16 militantes de  fuerzas  guerrilleras  que, tras un intento de fuga del  penal de Rawson,  fueron luego ametrallados. Los hechos ocurrieron el 22 de agosto de 1972 en una dependencia de la Armada Argentina próxima a la ciudad de Trelew;  de allí la denominación. 

7 c) Los discursos insultivos: Son, en algunos casos, los más sencillos de identificar por su 

evidencia  ya que expresan, sin  eufemismos, elementos  considerados negativos. A ellos hay que sumarles otros que pueden detectarse sólo con una escucha atenta o que han pasado por el proceso que liga la naturalización con la invisibilidad. Ante estos últimos suele acusarse a quien los identifica y señala de tener una mirada sesgada, quedando con ello imposibilitados de reconocer que en realidad no verlo es producto de la intrincada red discursiva e ideológica que naturaliza determinadas situaciones. 

Dice E., recordando su infancia 

Los amigos de mi padre se burlaban, se burlaban…y los chicos también. Viví humillación, angustias, que encima no podía expresar porque pensaba que yo era el culpable. Mi viejo era médico, entonces me marcaba. No se hablaba de eso, pero te marcaban de no tirar plumas, tener cuidado de cómo hablás, eso (…) Algunos chicos  cuando te invitaban a jugar a la pelota  y  vos no ibas te decían maricón, mariquita…esas cosas.

R, por su parte, relata 

En el trabajo nunca me sentí discriminado. Capaz que por afuera dirían “ese es puto”, pero a mi nunca me gritaron “che, puto de mierda”…no. Inclusive en un laburo  una  vez  llegué  con  delineador  de  ojos  porque  yo  venía  de  yirar  esa noche. El jefe me mira y me dice “qué tenés en los ojos? No seas puto, andá a lavarte la cara”

Tanto  E como  R fueron  heridos por el  lenguaje.  La diferencia radica en  que E identifica al insulto como tal y le asigna una consecuencia directa: la humillación. Es interesante además observar que el proceso de subjetivación, necesariamente construido en un escenario epocal, lo lleva a sentir culpa por ser agredido, invirtiendo así los roles de víctima y victimario. R, en cambio,  aunque  claramente  es  insultado  no  logra  identificar  los  dichos  de  su  jefe  con  un insulto. Para él, el insulto se vinculaba al espacio de lo público (que le gritaran puto por la calle),  pero  no  con  que  su  jefe  cuestionara  su  modo  de  presentarse  y  se  dirigiera  a  él obligándolo a acatar un orden genérico donde los hombres no se delineaban los ojos (y, si lo hacían, eran sancionados y heridos) 

 

8 

Algunos  comentarios finales 

Toni  Morrison 8 sostenía  en  una  entrevista  que “el  lenguaje  opresivo  hace  algo  más  que representar  violencia:  es  violencia”.  En  los  breves  análisis  anteriores  hemos  evidenciado cómo, con las particularidades que cada situación impuso, los dichos (verbales y no) se han transformado  en  elementos  que  hirieron  a  quien  se  los  dirigía.  Y  esto,  además  de  herir simbólicamente, tiene el efecto de moldear pensamientos y organizar acciones. Pareciera que, la respuesta de quienes no pueden aceptar que estamos habitados por deseos de diversa índole, que las opciones del goce no se limitan a las similares a las propias, encuentran en el discurso un arma fantástica para herir.  

La  posibilidad  de  producir  daño  utilizando  la  palabra  es  un  hecho  evidente.  Ahora  bien, creemos también necesario señalar al respecto que, como expresa con claridad Henry Louis Gates (h) (in Butler, 1997: 212) “Sí, el discurso es una especie de acción. Sí, hay ciertos actos que  sólo  el  discurso  puede  realizar.  Pero  hay  algunos  actos  que  el  discurso  por  sí  solo  no puede ejecutar. No puedes curar las enfermedades pronunciándolas bien. No puedes consolar a  los  pobres  afirmando  que  son  ricos”.  Y  esto  nos  parece  esencial  porque  reconoce  la materialidad de la injuria y la insuficiencia de la corrección discursiva como única respuesta ante  el  agravio.  No  alcanza  con  “cuidar  las  palabras”  para  evitar  las  consecuencias  que  el discurso  ofensivo  puede  provocar,  son  necesarias  acciones  concretas  que  reviertan  las secuelas  de  un  pasado  injurioso  y  transformen  positivamente  un  presente  que,  a  pesar  de algunos avances, aún se manifiesta hostil ante la diversidad sexual. 

 

Bibliografía 

Arfuch,    Leonor  (2013).  Memoria  y  autobiografía.  Exploraciones  en  los  límites.    Buenos Aires. Fondo de Cultura Económica. 

Austin, John (1998). Cómo hacer cosas con palabras: palabras y acciones. Barcelona. Paidos. Butler, Judith (1997). Lenguaje, poder, identidad. Madrid. Editorial Síntesis. Eribon, Didier (2001). Reflexiones sobre la cuestión gay. Barcelona. Anagrama. Foucault, Michel (2010). La historia de la sexualidad.  Tomo I: La voluntad de saber. Buenos Aires. Siglo XXI Editores. 

 

8 Ganadora del Premio Nobel de Literatura, 1993.

9 

Gastrón, Liliana; Andrés,Haydee et al (2003). “Género, Representaciones Sociales de la Vejez y  Derechos  Humanos”.  Ponencia  presentada  en  el  Simposio  Viejos  y  Viejas.  Participación, Ciudadanía e Inclusión Social en el marco del 51 Congreso Internacional de Americanistas. Santiago de Chile. Disponible en www.redadultosmayores.com.ar/buscador/files/ Gastron.pdf (Captura: 12/10/2013) 

Giribuela, Walter  (2013).  “Homosexuales  eran  los  de  antes:  algunos  aspectos  de  la sociabilidad homosexual masculina a lo largo del curso de la vida”.  Ponencia presentada en el  Seminario  Internacional  sobre  Envejecimiento  Activo,  organizado  por  Flacso  Argentina; Conicet y la Universidad Nacional de Luján. Buenos Aires. Inédito. Goffman, Erving (1989). Estigma. La identidad deteriorada. Buenos Aires. Amorrortu. Kuhn, Thomas (1992). La estructura de las revoluciones científicas. Buenos Aires.Fondo de Cultura Económica.  

Meccia,  Ernesto  (2011).  Los  últimos  homosexuales.  Sociología  de  la  homosexualidad  y  la gaycidad. Buenos Aires. Gran Aldea.  

Pecheny,  Mario  (2005). “Identidades  discretas”,  en  Leonor  Arfuch  (comp.)    Identidades, sujetos y subjetividades. Buenos Aires. Prometeo libros.  Iacub, Ricardo (2006). Erótica y vejez.  Buenos Aires. Editorial Paidos. Ricoeur,  Paul  (2004).  La  memoria,  la  historia,  el  olvido.  Buenos  Aires.  Fondo  de  Cultura económica. 

 

10 

Título del trabajo: Formas de portar el cuerpo, un constructo social y contextual Nombre de la autora: Laura Carolina Hernández Romero Institución u organización a la cual pertenece: Universidad Nacional de Colombia Eje temático: Géneros y cuerpos

Mail: lachernandezro@unal.edu.co   o   gitanita255@gmail.com Tres palabras claves: Cuerpo, efectos de la guerra y atención psicosocial  

 

FORMAS DE PORTAR EL CUERPO,

UN CONSTRUCTO SOCIAL Y CONTEXTUAL. 

 

Introducción 

 

Con la imposición de un modelo de desarrollo occidental, se implementó la concepción de un ser humano dividido  y  fragmentado, hombres  y  mujeres descompuestos/as en varias partes: cuerpo,  mente,  alma  y  emociones;  como  si  los  seres  humanos  no  fuéramos  sujetos/as integrales.  En  efecto,  esta  división  ha  sido  objeto  de  constante  reevaluación,  ya  que  hemos comprendido  que  tanto  nuestro  cuerpo,  como  nuestra  mente,  alma  y  emociones  se interrelacionan configurando nuestro ser, pensar, sentir y estar en el mundo.  

 

Así mismo, se hace difícil concebir que desde las diferentes profesiones se realicen procesos de investigación e intervención con los y las sujetos/as sin tener presente esta integralidad. A pesar de esto, se han constituido esferas de estudio, en donde se designan “especialistas” en cada uno de estos campos y en donde responder a dicha integralidad pareciera ser una tarea realmente compleja.  

 

Y  de  hecho,  lo  es.  Pero  esta  complejidad  nos  debe  abocar  a  pensar  categorías  nuevas  de análisis y metodologías alternativas de investigación y acompañamiento que se configuren en respuestas reales para las personas con las que trabajamos. Evidentemente, esta sugerencia no solo aplica para Trabajo Social, sino para todas las profesiones que impliquen el acercamiento con las poblaciones.   

 

“Yo nunca pensé que mi cuerpo tuviera tanto dolor, yo pensé que era yo la que tenía mucho dolor pero en el pensamiento, no en mi cuerpo sino en mi mente”.                                   (Mujer desplazada. Edad 34 años) Este  es  el  relato  de  una  mujer  que  ha  vivido  los  impactos  de  la  violencia  socio-política  en Colombia y que reconoce las marcas dejadas en su cuerpo, las huellas que las innumerables situaciones  le  han  forjado,  los  dolores  hasta  ahora  invisibilizados,  eso  permite  evidenciar como  los  conflictos,  las  relaciones  y  negociaciones  sociales  atraviesan  y  construyen  los cuerpos, las sociedades y la realidad.

 

En  el  desarrollo  de  mi  práctica  profesional  como  estudiante  de  Trabajo  Social  en  la Universidad  Nacional  de  Colombia,  escucho  narrativas  de  mujeres  que  enuncian  cómo  el desplazamiento  forzado  y  las  múltiples  escenas  de  violencia  instauradas  por  el  conflicto armado  colombiano,  les  han  propiciado  graves  enfermedades,  innumerables  dolencias, afecciones  corpóreas,  problemas  psíquicos  y  emocionales,  pues  las    dinámicas  de  guerra  se han situado de manera transversal en sus esferas económicas, políticas, sociales, culturales y familiares,  resquebrajando  su  cotidianidad  y  manera  de  habitar  el  mundo.  Existe  el  caso  de una  mujer  afrodescendiente  a  quien  el  conflicto  socio-político  le  ha  dejado  marcas  directas sobre  el  cuerpo,  materializadas  en  una  trombosis,  una  hernia  pélvica,  ataques  nerviosos  y profundos dolores de cabeza, para ella así como para muchas otras personas la desigualdad y la injusticia se han instalado en el cuerpo, el dolor se ha hecho carne. 

 

Es claro que la violencia que actualmente vive el país, ha generado la aparición sistemática de múltiples grupos generacionales en situación de desplazamiento forzado, que no cuentan con una adecuada intervención estatal que garantice la vida digna y los derechos humanos, razón por  la  que  no  se  han  elaborado  los  duelos,  las  pérdidas,  los  impactos  y  afecciones emocionales, configurando cuerpos, vidas, historias y realidad, en donde la mayoría utiliza su propio cuerpo como territorio para expresar sus preocupaciones, problemas y traumas. Dicho suceso puede ocurrir de forma consciente o inconsciente, allí la memoria del cuerpo antecede al lenguaje. 

 

Tal  situación  se  convierte  en  foco  de  investigación,  pues  como  trabajadoras/res  sociales  se hace  necesario  ahondar  sobre  las  incidencias  de  la  guerra  en  las  nuevas  configuraciones  de sujetos,  donde  las  identidades  han  sido  trastocadas  por  los  malestares  contemporáneos suscitados  en  escenarios  de  conflicto,  violencia,  abuso  de  derechos  humanos,  tortura  y desplazamiento  forzado.  Dichas  dinámicas  han  traído  como  consecuencia  graves  daños (materiales, simbólicos, emocionales, psíquicos y corporales) a las poblaciones que han sido víctimas de este conflicto y que por ello se han visto obligadas a llegar a las periferias de las ciudades principales. Por consiguiente en el desarrollo del escrito se pretende analizar: 

¿De qué manera Trabajo Social podría configurar métodos de intervención que 

reconozcan el cuerpo como escenario fundamental de las personas?

 

Conflicto Armado Interno Colombiano

 

El conflicto armado interno colombiano lleva en escena más de 60 años, catalogándose como un  conflicto  de  larga  duración.  Para  comprender  las  dinámicas  del  conflicto  interno  es necesario  remontarnos  a  una  importante  época  en  la  historia  de  Colombia  denominada  “la Violencia”. Esta época comprende su desarrollo entre los años 1946 y 1964, en donde se llevó a  cabo  una  lucha  bipartidista  (Liberales  vs.  Conservadores),  dejando  en  evidencia  varios problemas estructurales del país, especialmente en lo referido a la concentración de tierras e inequitativa distribución de la riqueza.  

 

En  la  década  de  los  sesenta  se  presenta  el  surgimiento  de  grupos  armados  insurgentes, planteando  la  posibilidad  de  transformar  el status  quo  por  medio  de  la  vía  armada  y  como respuesta  a  la  falta  de  garantías  institucionales  para  ejercer  oposición  política  desde  la legalidad.   

 

De  los  grupos  guerrilleros  surgidos  en  esta  época,  en  la  actualidad  prevalecen  las  Fuerzas Armadas  Revolucionarias  (FARC-EP)  y  el  Ejército  de  Liberación  Nacional  (ELN).  Los orígenes de éstos son distintos; por un lado, las FARC nacieron como resultado de las luchas por  la  tierra  de  los  sectores  campesinos  en  1964,  ostentando  un  carácter  eminente  rural; mientras  que  el  ELN  fue  conformado  por  un  núcleo  de  estudiantes,  dirigentes  sindicales  y profesionales  con  el  objeto  de  alcanzar  el  poder  por  medio  de  las  armas  para  instaurar  el sistema socialista en  nuestro país. (Zuluaga: 2011, 35) 

 

El  conflicto  armado  de  esta  época  era  librado  por  los  ejércitos  estatales  y  los  grupos insurgentes. Desde entonces, las dinámicas del conflicto han cambiado a lo largo del tiempo, y a su vez se han transformado los grupos guerrilleros:  

 

“No  solo  sus  perfiles  dejaron  de  ser  eminentemente  rurales,  para  configurar  grupos con  presencia  urbana  que  convocan  a  diversos  sectores  de  la  sociedad.  También 

cambiaron  sus  tácticas,  sus  estrategias  y  sus  fuentes  de  financiación.  A  partir  de  la década de los noventa, los vínculos de los grupos insurgentes con el narcotráfico y el uso,  cada  vez  mayor,  de  prácticas  criminales  y  acciones  violatorias  al  Derecho Internacional  Humanitario  (DIH)  han  llevado  a  afirmar  que  se  han  despolitizado, pero  sobre  todo  que  han  perdido  legitimidad  a  nivel  nacional  e  internacional, disminuyendo sus apoyos y provocando significativos rechazos.” (Bello: 2011,  21) 

 

A finales de la década de los ochenta, surgen y se consolidan los grupos paramilitares como expresión  de  la  pérdida  del  monopolio  de  la  fuerza  por  parte  del  Estado,  quien  impulsó  su fortalecimiento bajo el argumento de ser grupos de autodefensas en contra de los ataques de las  guerrillas.  Conformados  por  integrantes  retirados  de  las  fuerzas  públicas  y  por  civiles reclutados, estos ejércitos dejaron de ser de autodefensas para transformarse en “un recurso a la  mano  de  multinacionales,  políticos,  empresarios  y  narcotraficantes,  dando  lugar  al crecimiento de uno de los actores de la guerra más crueles y efectivos en sus pretensiones de despojo, desarticulación social y dominio político regional y nacional.” (Bello: 2011, 22) 

 

El  paramilitarismo  se  ha  caracterizado,  como  se  mencionó  anteriormente,  por  tener  una estrecha  vinculación  con  el  narcotráfico  y  sectores  privados  (multinacionales  y  grandes empresarios),  respondiendo  a    sus  intereses.    Además,  han  realizado  ataques  sistemáticos contra grupos de izquierda, defensores de derechos humanos y movimientos sociales; y han logrado  infiltrar  las  esferas  del  poder  en  diferentes  niveles,  generando  el  fenómeno  de  la parapolítica en el país.   

 

En  el  marco  de  la  política  de  Seguridad  Democrática  del  gobierno  Uribe  (2002-2010),  se plantearon  dos  estrategias  de  solución  frente  al  conflicto  armado.  La  primera  fue  descartar posibles  negociaciones  de  paz  con  los  grupos  guerrilleros,  e  impulsar  procesos  de desmovilización  con  los  grupos  paramilitares.  Sin  embargo,  éstos  no  desaparecen,  sino  que reconfiguran  sus  estructuras  conformándose  Bandas  Criminales  o  Bacrim.  Las  Bacrim  han empezado a hacer mayor presencia en los sectores urbanos del país, trasladando y agudizando los  enfrentamientos  armados  en  diferentes  zonas  de  las  grandes  urbes.  A  pesar  de  esto,  sus tácticas  de  guerra,  formas  de  financiación  y  cooptación  del  poder  a  diferentes  escalas,  así como las  estrategias de coerción a la población civil, prevalecen.       La  segunda  estrategia  fue “el  fortalecimiento  de  las  fuerzas  armadas  para  derrotar militarmente  a  los  insurgentes”  (Romero:  2011,  132).    Este  fortalecimiento  implico  la tecnificación  y  el  crecimiento  de  las  fuerzas  armadas  estatales  para  hacer  más  efectiva  la aniquilación del “enemigo”, agudizando aún más el conflicto armado.  

 

De esta forma, nos encontramos ante un conflicto armado interno dinámico, que presenta unas lógicas  distintas  dependiendo  del  territorio  en  el  que  se  desarrolla.  Se  evidencian  la transformación de los actores armados en confrontación y la no distinción entre combatientes y población civil, generando cada vez más efectos devastadores en la vida de las personas al materializarse  en  asesinatos,  violaciones  sexuales,  amenazas,  secuestros,  desapariciones forzadas, masacres y desplazamiento forzado.  

 

El cuerpo como construcción social 

 

El  concepto  persona  enuncia  la  dimensión  del  cuerpo,  un  cuerpo  que  se  encuentra  signado, enmarcado dentro de un constructo social y una historicidad, con unas condiciones específicas de género,  raza  y  clase.   “El  cuerpo  es  algo  que  es  individual  y  colectivamente  vivido,  que está socialmente representado en diferentes idiomas simbólicos y metafóricos, y que es objeto de  regulación,  disciplina  y  control  por  parte  de  procesos  políticos  y  económicos  más amplios”  (Scheper-Hughes;  1997,  138).    En  esta  perspectiva  se  considera  que  las categorizaciones  que  rodean  y  definen  al  cuerpo  deben  tener  un  origen  social,  ya  que  toda expresión natural está determinada por la cultura, es decir, no se puede interpretar al cuerpo sin tener en cuenta la interacción entre la materialidad y las construcciones simbólicas que lo llenan de significado (Douglas: 1973, 28).    

 

De tal manera, cómo construimos nuestros cuerpos y cómo nos situamos en el mundo a través de ellos, responde a una triada macro-social: el  contexto  cultural, que remite a la época; el discurso  científico  y  tecnológico  predominante  de  la  misma  y los  aportes  y  avances  de  la medicina1 . En concordancia con lo anterior los desacuerdos corporales que tienen los sujetos de sí mismos, dependen en gran medida del canon social impuesto como ideal de cuerpo y la forma en cómo se apropia de identidad. 

 

En  lo  que  respecta  a  lo  micro-social,  se  reconoce  la  propia  historia,  las  memorias,  las relaciones sociales con los otros, las representaciones simbólicas, hace parte de lo específico y 

1 Concepto elaborado en el marco de la clase El cuerpo y el inconsciente,  con la profesora Gloria Gómez. En el primer periodo académico de 2012. particular  de  un  cuerpo  atravesado  por  unas  vivencias  situadas.  Aquí  surge  el  cuerpo  como objeto que encarna al sujeto, en tanto: 

 

"es uno de los bienes más entrañables del sujeto y éste es uno de los atributos que permiten situarlo como objeto. Es un objeto más para el sujeto, uno de sus bienes más íntimos y más propios, sobre el que se construye su imagen". (Díaz, 2002,  98).  

Éste proceso se encuentra mediado por el lenguaje que viene de los otros y la relevancia de la imagen que es introyectada.  En ese sentido el cuerpo se pone de manifiesto como materia que se habita, en donde soy yo "el ser que habita" quien da significaciones a cada una de las partes corporales y reorganiza las relaciones de las mismas. 

 

En  ambos  casos  el  cuerpo  se  ve  investido  por  un  discurso  dominante,  el  cual  se  encuentra vinculado a la forma en que cada uno/a se sitúa en el mundo, desde sus condiciones físicas, materiales,  sociales,  sexuales  y  familiares.  Tal  como  lo  argumenta  Judith  Butler  (2002): “todas  las  modalidades existentes  al  ser  humano  (raciales,  de  clase,  étnicas,  sexuales,  etc.), atraviesan  el  cuerpo  en  un  mismo  momento  lo  que  denomina  como  simultaneidad  de opresiones ”,  este  conglomerado  específico  y  contextualizado  de  cada  sujeto  conforma  la identidad  del mismo y crea su realidad. 

 

Ahora bien, se reconoce que el cuerpo es construido desde dos ejes transversales, la imagen y el lenguaje. El primero hace referencia al cuerpo como objeto íntimo y a la vez ajeno, pues solo es posible por la intervención del Otro semejante que le otorga esa imagen, por medio de lo simbólico y  significante, es el Otro quien además de construirlo lo marca y lo organiza en relación con los diversos cuerpos. En este punto se establece un lugar de enunciación que solo es  posible  a  través  de  la  relación  dinámica  con  los  demás,  es  en  el  proceso  de  interacción donde  se  evidencian  las  formas  de  portar  el  cuerpo,  ya  que  cada  uno/a  a  semantizado  su cuerpo, lo ha  caracterizado  y le ha signado unos patrones particulares, tales como: corte de cabello, forma de la voz y modulación del tono,  manera de vestir, etc. 

 

Respecto  al  discurso,  la  historiadora  Joan  Scott  (1996)  afirma:  “las  palabras,  así  como  las ideas y las cosas  están destinadas a significar, tienen historia”. Lo que implica que tanto la construcción  del  lenguaje  como  la  de  la  historia  son  conceptos  que  se  relacionan  de  forma interdependiente  y  complementaria.    Pues  el  contexto  da  la  relevancia  y  significación  a  las palabras  que  se  emplean  en  determinados  momentos  históricos,  las  cuales  especifican cualidades del mismo y lo reconstruyen. 

 

Vemos  aquí  que  el  lenguaje  es  mediador  de  la  relación  del  sujeto  con  su  cuerpo,  en  tanto permite  su  organización  y  evidencia  la  constante  fluctuación  entre  unidad  y  fractura,  es basado en el cuerpo que el sujeto construye su identidad, ya que no es posible la existencia de un  ser  hablante  sin  la  representación  a  su  cuerpo,  por  ello  su  condición  de  humano  se encuentra signada por  el significante, lo que lo determina como un cuerpo  hablante. (Díaz, 2002). El  lenguaje  humaniza,  impone  restricciones  y  abre  posibilidades,  pues  por  un  lado organiza el discurso, somete e impone reglas y por el otro ofrece salidas tales como apertura en el discurso. 

 

En  conclusión  nuestra  apropiación  de  cuerpo,  se  encuentra  amarrada  a  varios  elementos constitutivos  de  la  vida,  tales  como:  conformación  y  forma  de  lazos  sociales,    los  ideales predominantes de la época en que habitamos y la consolidación de la propia identidad. 

 

Daños y afectaciones al cuerpo 

 

Desde el enfoque psicosocial se evidencia que los daños al cuerpo se dan en dos vías, a través de  daños  directos  tales  como  lesiones,  cicatrices,  heridas  y  laceraciones  en  la  corporalidad interna y externa; y por otra parte se encuentran los daños a nivel psicosomático que inciden particularmente  en  la  psique.  El  “daño  psíquico”  resulta,  como  es  obvio,  menos  visible  y probablemente, más difícil de diagnosticar.  

 

El cuerpo será aquí comprendido como una construcción social entre el sujeto que lo porta y la sociedad que produce y exige parámetros y normas hacia los cuerpos.  

“El sujeto habita un cuerpo y, más allá de una anatomía, se hace uno desde el trazo simbólico  que  no  enuncia  y  lo  inscribe,  amparado  en  un  nombre  que  anticipa  una pretendida  identidad,  envuelto  en  multiformes  identificaciones.  El  cuerpo  es  borde, envoltura del sujeto en cuanto vacio, que halla su soporte en el significante” (Castro: 2002, 38) 

 

Al  respecto  del  cuerpo  en  la  guerra,  Stéphane  Audoin  –  Rouzeau  manifiesta  que  “Toda experiencia  de  guerra  es,  sobre  todo,  experiencia  del  cuerpo.  En  la  guerra  son  los  cuerpos los  que  infligen  la  violencia  y  la  violencia  se  ejerce  sobre los  cuerpos” (Audoin – Rozeau, citado  por  Sánchez:  2008,14).  Es entonces  comprensible  que  sean  los  cuerpos  los directamente  afectados  por  las  diferentes  estrategias  de  coacción  contra  la  población  en  el marco del conflicto armado, ya que la represión pasa por el corporalidad de los/las sujetos/as. 

 

“En  la  guerra  los  cuerpos  son  mutilados,  humillados,  dolidos,  torturados, desaparecidos,  violados;  cuerpos  vigilantes,  sedientos,  hambrientos  que  se animalizan, se cosifican para borrar la identidad. Pero el cuerpo también se convierte en señal y testimonio de la resistencia y de la lucha por sobrevivir a los horrores de la guerra.” (Sánchez: 2008, 14) 

 

En la situación de desplazamiento forzado, por ejemplo, los cuerpos no solo son violentados físicamente,  sino  que  también  están  atravesados  por  la  sensación  de  miedo,  cómo  lo manifiesta una lideresa de una organización de mujeres en Medellín2: "El miedo hace que tu cuerpo se encierre, después de que pasa este estado del miedo tu cuerpo habla."

 

El miedo se presenta frente a la sensación de un peligro real o latente y “motiva  respuestas diferentes, ya sea de aquietamiento, acción o huida.” (Delumeau, citado por Jaramillo, Villa y Sánchez: 2004, 14) Así, el desplazamiento forzado se podría ubicar como una respuesta de huida, como la única opción para salvaguardar la vida.  

 

Sin embargo, el miedo reaparece en múltiples ocasiones después del desplazamiento, por lo que “El temor a que se repitan las historias de muerte y persecución que los acompañan [a las  personas  desplazadas  por  la  violencia],  genera  diversas  estrategias  de  visibilización  o invisibilización;  temor  a  ser  identificado  por  quienes  los  hicieron  partir,  pero  también  a  no ser reconocidos como ciudadanos. (Jaramillo, Villa y Sánchez: 2004, 14) 

 

Daños psicosomáticos 

 

Son aquellas dolencias o afectaciones corpóreas que tienen su raíz en afectaciones psíquicas, para Fernández (2003) “El daño psicosomático comprende todas o cualquiera de las lesiones inferidas  tanto  al  soma  o  cuerpo  en  sentido  estricto,  como  a  la  psique,  constituyendo  una 

2 Lideresa de la Asociación de Mujeres de las Independencias (AMI), a quien tuve la posibilidad de conocer en una salida de campo enmarcada en la práctica académica de Derechos Humanos y Desplazamiento Forzado.  unidad. Los daños somáticos repercuten necesariamente y en alguna medida, en la psique, y los daños psíquicos, a su vez, tienen incidencias somáticas” (p. 18). 

 

En  esta  medida  se  asume  que  el  conflicto  armado  provoca  daños  y  sufrimientos psicosomáticos,  por  ende  desde  el  enfoque  psicosocial  se  propone  tomar  distancia  de  las miradas  que  sitúan  el  problema  en  los  individuos  y  que  por  lo  tanto,  asimilan  daños  y sufrimientos a ‘enfermedad mental’, a incapacidad o disfuncionalidad de las personas  y sus familias. Pues como plantea Martín Baró (1990) es necesario reconocer las raíces histórico-sociales  en  las  cuales  se  desarrolla  la  guerra  y  sus  secuelas,  no  se  puede  patologizar  a  sus víctimas,  ni  medicar  su  sufrimiento.  Es  preciso  ubicar  los  problemas  por  fuera  del  sujeto, como situaciones concretas en un espacio y tiempo determinado que atraviesan la vida de un individuo o una colectividad, evitando señalar a las personas como el problema en sí mismo. 

 

Es  así  como  los  daños  físicos  y  directos  sobre  el  cuerpo,  afectan  las  subjetividades  de  las personas, dejando además de marcas  físicas, huellas psíquicas, que de no ser tramitadas, se consolidarán como duelos no elaborados. 

 

Acompañamiento Psicosocial  

 

Luego del recorrido conceptual y teórico de los impactos psicosociales que genera el conflicto armado y las dinámicas de guerra en Colombia, se propone dar un panorama general de lo que implica el acompañamiento psicosocial con víctimas del desplazamiento forzado. 

 

Lo psicosocial se sustenta en la experiencia subjetiva de una persona inscrita en espacios más amplios de relación con otros, un sujeto en contexto. Desde esta perspectiva se considera la relación como constructora recíproca entre el sujeto, los grupos y las estructuras sociales en las  que  se  halla  inscrito  el  sujeto,  razón  por  la  que  se  asume  que  los  acontecimientos  y  las transformaciones  en  los  distintos  ámbitos  de  interacción  inciden  directamente  en  la subjetividad de los individuos. 

Siguiendo con la delimitación conceptual,  

“aunque no existe una definición única, la atención psicosocial puede entenderse, en términos  generales,  como  un  proceso  de  acompañamiento,  individual,  familiar  o comunitario; orientado a hacer frente a las consecuencias de un impacto traumático y a promover el bienestar y el apoyo emocional y social del beneficiario, estimulando el 

desarrollo  de  sus  capacidades.  El  bienestar  hace  referencia  a  la  relación  existente entre  los  aspectos  psicológicos  diarios  (actitudes,  pensamientos,  emociones  y conductas)  y  el  entorno  social  en  el  que  se  vive  (relaciones,  tradiciones,  ritos  y cultura)” (Nación: 2009, 30). Así, lo psicosocial remite a la pregunta por las pérdidas, los  duelos  no  elaborados,  cómo  estos  afectan  el  bienestar  de  las  personas  y  de  qué forma pueden ser tramitados.  

 

Bajo este precepto, el acompañamiento psicosocial es demandado: 

 

En escenarios en los que se amenaza con el desconocimiento – o se ha desconocido de facto – de la dignidad humana, la vulneración del derecho y la capacidad de los seres humanos  para  decidir  sobre  sus  proyectos  de  vida,  y  el  impedimento  para  desplegar acciones  y  hacer  uso  de  sus  recursos  para  configurar  y  alcanzar  esa  dignidad.  Por consiguiente,  la  finalidad  del  acompañamiento  psicosocial  es  contribuir  a  la restitución y reivindicación de la dignidad y la autonomía . (Bello & Chaparro: 2011, 17) 

 

En  consecuencia  el  acompañamiento  psicosocial  tiene  como  objetivo  comprender  la particularidad  de  la  persona  o  población  víctima  con  quien  se  trabaja  mancomunadamente, reconociendo  la  multiplicidad  de  factores  que  influyen  en  la  construcción  de  su  contexto social, cultural y político (como ámbitos en los que se configura y deconstruye la identidad, el mundo emocional y relacional).  

 

Interpretar  cómo  se  ha  producido  el  daño,  “se  relaciona  con  la  manera  como  el  sujeto  es desprovisto  de  sus  referentes,  sus  vínculos  y  sus  afectos,  debido  a  que  su  entorno  cotidiano fue  alterado  de  manera  abrupta  y  aumentó  la  vulnerabilidad  de  la  dignidad  humana  de quienes hacían parte de él, lo cual redunda en la vulneración de la propia dignidad” (Bello &  Chaparro:  201,  35).  De  esta  manera  se  manifiestan    diversos  malestares  tanto  en  la subjetividad del individuo como en el enrarecimiento y quiebre de los lazos y redes sociales, y de sus ámbitos de interacción. 

 

Desde  esta  perspectiva  es  preciso  que  se  dé  un  proceso  reflexivo  entre  el  sujeto  y  su  red social,  para  contribuir  a  la  superación  de  los  efectos  físicos,  psíquicos  y  emocionales  de  la violencia  a  través  de  la  resignificación  de  la  identidad  y  del  reconocimiento  de  recursos personales y sociales  que movilicen la acción liberadora. 

 

Así pues, el acompañamiento psicosocial se basa en la categoría de sujeto de derechos, lo que implica reconocer la capacidad que tiene tanto una persona como la comunidad para exigir y reivindicar  sus  derechos,  como  actores  que  agencian  los  cambios  y  transformaciones  en  su proceso de reconstrucción social. 

 

En ese orden de ideas, “lo psicosocial no se comprendería sin el fundamento sociopolítico: se identifica y diagnostica, se valora y se comprende y se prepara para la acción.  Una acción psicosocial  sin  el  componente  político,  se  pierde.”  (Práctica  de  Derechos  Humanos  y Desplazamiento  Forzado,  2012;  p.  17)  Es  precisamente  el  componente  político  el  que posibilita abrir nuevos caminos para la acción de las víctimas, en pro de la reivindicación de sus derechos y la reconstrucción de sus proyectos de vida.   

El quehacer de Trabajo Social

 

Tal  como  se  ha  evidenciado  del  conflicto  armado  colombiano  devienen  generaciones  de víctimas  de  diversas  modalidades  de  violencia,  con  múltiples  y  distintas  afectaciones,  tanto físicas como emocionales.  El presente escrito propende por profundizar acerca del impacto sobre los cuerpos de mujeres y hombres que manifiestan vivir la guerra en carne propia. Es el caso de Fabiola Lalinde3 quién plantea que la memoria se sitúa en el cuerpo, como se observa en la campaña “                 4 Deletrear  la  piel”, donde aparece la imagen de sus manos con la siguiente frase “las grietas del alma se me salen por la piel”.  Esto manifiesta que la memoria de cada individuo  se  hace  presencia,  habita  y  se  materializa  en  el  cuerpo,  pues  la  memoria  se  hace carne. 

 

3 Una de las primeas mujeres que incursiono en el campo de Trabajo Social en Colombia, cuando apenas iniciaba a consolidarse la profesión en la Universidad de Antioquía, a quien tuve la oportunidad conocer en una salida de campo  realizada  a  la  ciudad  de  Medellín,  desde  la  práctica  profesional  Derechos  Humanos  y  Desplazamiento Forzado.  Recibió la  distinción Gran  Defensor  de  los  Derechos  Humanos  Jesús  María  Valle  Jaramillo, otorgada por el Concejo de Medellín, por su lucha incansable y búsqueda interrumpida de la verdad y la justicia, en el esclarecimiento de la desaparición de su hijo Luis Fernando Lalinde Lalinde, el 2 de octubre de 1984.  4 Es una campaña propuesta en el año 2006 por la Corporación Vamos Mujer, la Corporación Mujeres que Crean y  la  Ruta  Pacífica  de  las  Mujeres,  que  quiere  defender  la  memoria,  la  verdad,  la  justicia  y  la  reparación  con sentido para las mujeres y demostrarle a la sociedad que las víctimas de las guerras públicas y privadas de  este país tienen rostro, historia y derechos. 

<<El Lugar de la memoria en el cuerpo>>

[image: ]

 

Fotografía tomada en la casa de Fabiola Lalinde, lunes 26 de noviembre de 2012. Por: Laura Carolina Hernández Romero 

 

Ahora bien, me permito citar a la lideresa de una organización de mujeres en Medellín 5 quien afirma  “"El  miedo  hace  que  tu  cuerpo  se  encierre,  después  de  que  pasa  este  estado  del miedo tu cuerpo habla".  Ambas referencias expresan las nuevas configuraciones de cuerpos  inmersos en las dinámicas de violencia y guerra de nuestro país, instalándose sobre ellos los duelos, las pérdidas, las alegrías, los aprendizajes, las enfermedades, la historia, la memoria, los discursos dominantes y las múltiples opresiones, lo que consolida una forma particular de portar los cuerpos; por ende como profesionales que trabajamos basándonos en los derechos humanos  y  la  vida  digna,  estamos  llamados    a  reconocer  la  importancia  que  recae  sobre  el cuerpo, pues al fin y al cabo en las dinámicas de violencia es éste el que se busca  normalizar, 

 

5 El contexto de esta conversación se dio en AMI (Asociación de Mujeres de las Independencias), ubicada en la Comuna Trece- Medellín, en el marco de una salida académica en  el año 2012. El tema que se abordaba en ese momento  respondía  a  los  impactos,  traumas,  duelos  y  pérdidas  generados  la  operación  Orión,  la  primera operación militar de gran escala en Medellín llevada a cabo entre el 16 y 19 de octubre de 2002 por miembros de las Fuerzas Militares de Colombia y la Policía Nacional de Colombia. controlar, disciplinar, borrar, invisibilizar y dejar morir. Por ningún motivo podríamos pasar desapercibidos ante las diferentes manifestaciones del cuerpo. 

 

Como trabajadoras/res sociales en consonancia con lo planteado por Butler, se torna necesario entender  al  cuerpo  como  un  sistema  que  produce  y  a  la  vez  es  producido  por  significados sociales, lo que nos interpela como profesionales y nos genera retos en la intervención y en la construcción de conocimiento. Por esta vía, mi propuesta desde el quehacer profesional en la construcción de nuevas metodologías de intervención que propendan por el reconocimiento de los  malestares  corpóreos,  se  sitúa  desde  la  utilización  del  lenguaje  y  la  imagen  como dispositivos que codifican un significado de emancipación y resistencia.  

 

A  continuación  propongo  las  metodologías  desarrolladas  desde  la  intervención  profesional llevada a cabo en el espacio de la práctica Derechos Humanos y Desplazamiento Forzado:  

 

Cartografía corporal: Este método denominado también mapa corporal por ser una representación visual o imagen, registra al cuerpo como lugar y vehículo de las huellas de la memoria, en donde las imágenes grafican las marcas corporales, las escrituras de la historia conservadas sobre la piel y las pérdidas dejadas con el trascurrir del tiempo. 

 

En este los individuos utilizan una serie de herramientas, prácticas artísticas y materiales  (pintura,  marcadores,  papel,  recortes)  para  crear  una representación  visual  de  sus  cuerpos,  registrando  marcas  y  cicatrices  de experiencias  de  sufrimiento  y  violencia  (ejemplo,  enfermedad,  heridas)  así como  las  huellas  de  su  resistencia  y  los  placeres.  (Recordar  y  narrar  el conflicto: Herramientas para reconstruir la memoria, 2009, p. 96) 

 

El  proceso  de  elaboración  de  los  mapas  es  de  autoexploración  y  remembranza mediante la expresión artística, la cual se inicia con la decisión individual sobre cuál es la posición en la que desea que otro participante trace su cuerpo, de igual manera se eligen  los  colores,  imágenes  y  los  símbolos  a  utilizar,  para  plasmar  las  historias inscritas en la piel. 

 

En  la  cartografía  tal  como  lo  afirma  Galuska  (2007)  se  simbolizan  emociones asociadas  con  experiencias  traumáticas  y  las  partes  del  cuerpo  que  son  vehículos  y 

receptores  de  memoria,  en  esta  perspectiva  se  rastrean  las  huellas  de  las  violencias marcadas sobre los cuerpos y sus múltiples efectos. De igual manera también se ponen de manifiesto los modos en que el cuerpo recuerda, resiste y sobrevive. 

 

Así, el producto de la cartografía corporal se transforma en un testimonio visual sobre la manifestación de las subjetividades individuales que tienen los sujetos de su propia configuración  corporal  (sentimientos,  percepciones,  dolores,  cicatrices,  gustos)  en donde  se  encuentra  trazada  su  vida,  historia,  clase  social,  género,  etnia  y  demás configuraciones que sobre el cuerpo como creación social, recaen. 

[image: ]

 

Fotografía tomada en el espacio de alfabetización psicosocial, desarrollado en el marco de la práctica Derechos Humanos y Desplazamiento Forzado. 

Tema desarrollado: El  cuerpo y las violencias inscritas en él. 

Por: Laura Carolina Hernández Romero 

Biodanza: viabiliza el ejercicio directo sobre el cuerpo, recurriendo al movimiento y autorreconocimiento del mismo.  

Técnica  de  recorrido  mental  por  el  cuerpo:  consiste  en  realizar  un  recorrido imaginario  por  cada  una  de  las  partes  del  cuerpo  evocando  los  sentires,  alegrías, emociones y recuerdos que estas producen. 

Otras metodologías a utilizar con el cuerpo, son las que ofrece la intervención artística, tales como: composición    de  canciones,  que  evidencian  las  injusticias,  las  desigualdades  o  los procesos  de  resistencias; la  pintura  y  escultura,  herramientas  que  permiten  la materialización  de  miedos  y  pérdidas  que  solamente  se  pueden  expresar  por  maneras  no discursivas; la  elaboración  de  graffitis,  manifiesta  las  formas  como  diversos  grupos entienden, expresan y divulgan las incidencias de la guerra o los procesos organizativos y de lucha social; la puesta en escena de obras teatrales, en donde el cuerpo es el instrumento de expresión  artística,  configurándose  como  transformador  subjetivo,  institucional  y  social; la fotografía social, medio que es traspasado por la imagen del cuerpo, no solo en su sentido carnal  sino  en  su  expresión  de  identidad,  permite  materializar,  trasmitir,  denunciar,  tocar  la indignación y producir acción. 

 

En mi experiencia particular en la práctica de Derechos Humanos y Desplazamiento Forzado una metodología nueva que se configura desde la atención psicosocial y el trabajo corporal, es la                        6 terapia corporal, esta combina el trabajo unificado con el cuerpo, la mente y la emoción. La  terapia  es  un  acercamiento  hacia  los  síntomas,  sufrimientos,  bloqueos,  conflictos reprimidos  y    experiencias  traumáticas  que  no  se  han  podido  elaborar  y  que  han  quedado retenidas en el cuerpo.  

 

Terapia corporal: Desde los inicios de la vida, el cuerpo ha sido el principal receptor de carga biológica, simbólica y social. En él se encuentran impregnadas las historias particulares  a  cada  sujeto,  sus  condiciones  de  género-  raza-  clase,  las  experiencias traumáticas,  la  memoria  y  las  huellas  dejadas  con  el  devenir  de  la  existencia.  Es  en base al cuerpo que se estructura la subjetividad de los individuos y su relación con el mundo.  

 

La terapia corporal combina el trabajo unificado con el cuerpo, la mente y la emoción, es un acercamiento a través de masajes directos  hacia el cuerpo, desde los cuales se develan  los  síntomas,  sufrimientos,  bloqueos,  conflictos  reprimidos  que  no  se  han podido elaborar  y que han quedado retenidas en el cuerpo. Busca explorar vehículos de comunicación no verbal, como representaciones de aquello que con frecuencia es inenarrable,    (ejercitando  en  el  individuo  olvido  y  silencio)  para  desbloquear  los 

6 Trabajo mancomunado con el grupo de terapeutas especializados, del Instituto Dienacorh. Despertar del cuerpo. 

traumas,  logrando  así  hacer  conscientes  las  razones  de  los  dolores  físicos,  los malestares emocionales y las inconformidades corpóreas. 

 

Así  pues,  a  través  de  los  masajes  terapéuticos  se  busca  identificar  cuáles  son  las  afectaciones  físicas  y  emocionales  que  perturban  a  las  personas,  de  qué  manera  se materializan  y  cómo  afectan  sus  dinámicas  cotidianas:  de  esta  manera  se  realiza  un proceso  de  elaboración  del  duelo  en  la  desinstalación  de  las  memorias  de  la  guerra ubicadas  en  diversas  partes  del  cuerpo  de  mujeres,  niños  y  niñas  víctimas  de  la violencia  sociopolítica.  Dicho  trabajo  hace  apertura  hacia  una  intervención  que reconoce  la  relevancia  del  cuerpo  en  los  procesos  de  reconstrucción  de  memorias  y resignificación de las vivencias traumáticas, pues es a través de nuestros cuerpos que aprendemos, gozamos, experimentamos, sentimos, sufrimos, resistimos y vivimos. 

 

Nuestro quehacer en este ámbito, responde al seguimiento y acompañamiento del proceso de elaboración del duelo y la desinstalación de las memorias de la guerra instauradas en diversas partes  del  cuerpo  de  mujeres,  niños  y  niñas  víctimas  de  la  violencia  sociopolítica,  dicho trabajo  hace  apertura  hacia  una  intervención  que  reconoce  la  relevancia  del  cuerpo  en  los procesos de reconstrucción de memorias y resignificación de las vivencias traumáticas.  

 

Es  necesario  como  profesionales  de  Trabajo  Social  que  consolidemos  metodologías  de intervención  que  aborden  el  cuerpo  como  tramitador  de  duelos,  como  liberador,  como “objeto” que permite aprendizajes, emociones y saberes. Es a través del cuerpo que tenemos la posibilidad de gozar, experimentar, disfrutar, sentir, resistir y vivir.  

 

Para  finalizar,  se  hace  imperativo  reconocer  que  nuestra  profesión  nos  genera  múltiples afectaciones físicas y emocionales, ya que al interactuar con las problemáticas de las personas con quienes trabajamos nos vemos afectadas/os directa o indirectamente, motivo por el cual no  es  solo  necesario  sino  urgente  una  intervención  en  nosotras/os  mismas/os  desde  el autocuidado.  Tema  que  la  práctica  profesional  ha  tenido  en  cuenta,  pues  desde  el  inicio  de nuestras  experiencias  en  campo,  hemos  asistido  a  terapias  corporales  que  nos  permiten descargar las innumerables situaciones adversas escuchadas a diario. Este trabajo consiste en la asistencia a sesiones individuales y grupales en el Instituto Dienacorh, allí nuestros cuerpos son escuchados, leídos  y acompañados, consolidando una mayor disposición para el trabajo con las poblaciones. 

Como Trabajadoras/es Sociales, el autocuidado no siempre ha sido reconocido ni favorecido en  la  formación  académica  ni  el  contexto  laboral,  por  consiguiente  es  preciso  que  seamos conscientes de las incidencias de la profesión en nuestros cuerpos, pues no solo tenemos una obligación  con  los sujetos que trabajamos, sino una responsabilidad con nosotros mismos, por lo que es vital dedicar tiempo a la recuperación mental y física del esfuerzo que supone el acompañamiento  a  las  personas  que  se  han  visto  abocadas  a  innumerables  situaciones  de abuso y violación de los Derechos Humanos. 

 

 “(…) El cuerpo tiene su propio laberinto, 

oculta su geografía de caminos y posadas. 

 El cuerpo recuerda, es verdad, y sus memorias 

nos hablan de esplendores sedosos y humedades” 

Alejandro Oliveros7 

 

 

7 Destacado ensayista y poeta venezolano, nacido el 1 de Marzo de 1948. En 1971, fundó la Revista Poesía, un proyecto  de  gran  importancia,  por  ser  la  única  revista  venezolana  dedicada  exclusivamente  a  la  Lírica.  El  fragmento anterior es tomado de su poema, Un poema al cuerpo.  

BIBLIOGRAFÍA 

 

Bello, Martha N. (2011) El contexto colombiano: el conflicto armado, las crisis humanitarias y  la  Acción  sin  Daño.  En:  Desplazamiento  Forzado.  Dinámicas  de  guerra,  exclusión  y desarraigo.  Bogotá.  Universidad  Nacional  de  Colombia,  División  de  Extensión  de  sede, Programa de Iniciativas Universitarias para la Paz y la Convivencia (PIUPC). 

 

Bello,  Martha  y  Chaparro,  Ricardo.  (2011).  Módulo  9:  El  daño  desde  el  enfoque psicosocial. En: Acción sin daño y construcción de la paz.  Bogotá D.C. Universidad Nacional de  Colombia  -sede  Bogotá-,  Programa  de  Iniciativas  Universitarias  para  la  Paz  y  la Convivencia (PIUPC); Colciencias. 

 

Butler,  Judith.  (2001).  Sujetos  de  sexo/género/deseo.  En El  género  en  disputa. El              feminismo y la subversión de la identidad. España: Ediciones Paidós. 

 

-------------------.  (2002).  Introducción.   En Cuerpos  que  importan. Sobre  los  limites materiales y discursivos del sexo. Argentina: Ediciones Paidós.  

 

Castro,  María.  (2002).  Investiduras,  destrozos  y  cicatrices  o  del  cuerpo  en  la  guerra.  En: Desde  el  jardín  de  Freud.  No.  2.  Revista  de  escuela  de  estudios  en  psicoanálisis  y  cultura. Bogotá, Universidad Nacional de Colombia.  

 

Díaz,  Carmen  Lucia.  (2002).  El  cuerpo:  ese  objeto  marcado  por  el  exceso  del  otro. En Cuerpos  y  Goces  contemporáneos. N°  2.  (pp.  98  –  105).  Bogotá:  Universidad  Nacional  de Colombia. 

 

Douglas, Mary . (1973). Pureza y Peligro. Un análisis de los conceptos de contaminación y tabú. Madrid: Siglo XXI.  

 

Fernández Sessarego, Carlos. (2003). Deslinde conceptual entre “daño a la persona”, “daño al proyecto de vida” y “daño moral”. En: revista  "Foro  Jurídico", Año 1, N° 2, editada por alumnos de la Facultad de Derecho de la Pontificia Universidad Católica del Perú. 

 

Gómez,  Gloria .  (2012).  El  poder  organizador  de  la  imagen. En  Revista  Affectio  Societatis, Vol. 9, Nº 16. Art. # 9. Universidad de Antioquia. Departamento de Psicoanálisis. 

 

Romero, Mauricio. (2011) Negociaciones de paz con la guerrilla y con los paramilitares: una dinámica  perversa.  En: Desplazamiento  Forzado.  Dinámicas  de  guerra,  exclusión  y desarraigo.  Bogotá.  Universidad  Nacional  de  Colombia,  División  de  Extensión  de  sede, Programa de Iniciativas Universitarias para la Paz y la Convivencia (PIUPC).  

 

Sánchez  G,  Olga  Amparo.  (2008). Las  violencias  contra  las  mujeres  en  una  sociedad  en guerra. Colombia- Bogotá. Ruta Pacífica de las Mujeres Colombianas.  

 

Scheper-Hughes, Nancy. (1997). La muerte sin llanto. Violencia y vida cotidiana en Brasil. Barcelona: Editorial Arial S.A. 

 

Scott, Joan. (1996). El género: una categoría útil para el análisis histórico. En: El género la construcción cultural de la diferencia sexual. México D.F: Lamas Marta (editora), PUEG.  

 

Zuluaga  Nieto,  Jaime.  (2011).  La  guerra  interna  y  el  desplazamiento  forzado.  En: Desplazamiento Forzado. Dinámicas de guerra, exclusión y desarraigo. Bogotá. Universidad Nacional de Colombia, División de Extensión de sede, Programa de Iniciativas Universitarias para la Paz y la Convivencia (PIUPC).  




MUJERES Y TIERRAS: UNA REFLEXIÓN SOBRE EL DESPOJO EN 

COLOMBIA 

Eje Temático: Violencias de género. 

 

Erika Lizeth Sepúlveda Rojas 

elsepulvedar@unal.edu.co

Trabajadora Social 

Universidad Nacional de Colombia 

 

Palabras clave: mujeres, tierra, despojo de tierras, conflicto armado.  

 

Familias  completas  y  en  muchas  ocasiones  fragmentadas  de  manera  violenta  se  aferran  a  la esperanza de recuperar “algo de lo perdido” en una guerra que por más de 50 años ha despojado a individuos, familias y colectividades de la libertad de construir su ser y su hacer en interacción con el medio en el que en algún momento decidieron o no, sería el testigo de la materialización de sus proyectos de vida. 

 

Y es que, 

El asunto de “la tierra” y más en general el de la “cuestión agraria” (…) constituye un eje central en el análisis de las causas, dinámicas e impactos del conflicto armado y la violencia política a lo largo de más de cinco décadas de historia colombiana” (Meertens, 2009: 197). 

Las discusiones sobre el proceso de despojo de tierras en Colombia, se inscriben en una amplio debate acerca de los avances, límites y retos puestos en la escena jurídica, política y social con la formulación, aprobación y principalmente con la reciente implementación de las disposiciones de la Ley  de  Víctimas  y  Restitución  de  Tierras  1448  de  2011  y  sus  respectivos  Decretos reglamentarios1, con la que se quiso legislar la atención y asistencia a las víctimas del conflicto armado  en  materia  de  restitución  de  derechos  y  acceso  a  la  verdad,  la  justicia  y  la  reparación, 

1     Ver:     http://portalterritorial.gov.co/apc-aa-files/40743db9e8588852c19cb285e420affe/ley-de-victimas-1448-y-decretos.pdf. Consultada: Agosto 30 de 2014.    

1 

siendo uno de los puntos más importantes y complejos, la restitución de las tierras despojadas por intereses  de  expansión  territorial  del  poder  armado  legal  e  ilegal,  y  por  la  implementación  de proyectos económicos y de acumulación de capital.     

 

Me  refiero  al  despojo  de  tierras,  como  un  importante  impacto  del  conflicto  armado  interno colombiano,  un  proceso  que  ha  traído  consigo  el  desplazamiento  forzado  de  centenares  de familias y la obligada adaptación de estas y de cada uno de sus miembros a nuevos contextos, en su mayoría urbanos 2. 

El despojo de tierras, constituye una modalidad de violencia a través de la cual  

(…)  involuntariamente  un grupo  o  un  individuo  se  ven  privados  material  y  simbólicamente por fuerza  o  coerción, de  bienes  muebles  e inmuebles,  lugares  y/o  territorios  sobre  los  que ejercían algún uso, disfrute, propiedad, posesión, tenencia u ocupación para la satisfacción de necesidades (Sánchez G; Machado; Meertens; Pinto V; Soto; Castro; Rincón; Nieto, 2009).  

Como  mecanismo  que  intensifica  la  situación  de  vulnerabilidad  de  algunos  sectores  de  la población colombiana, el proceso de despojo de tierras debe pensarse “más allá de la privación de un bien económico (…) [pues esta] asociado con dimensiones sociales y simbólicas” (Ibíd.) que se  trastocan  y/o  transforman,  y  de  las  que  la  perspectiva  penal  no  alcanza  a  dar  cuenta  con  el mero  reconocimiento  jurídico  de  los  derechos  de  las  víctimas  sobre  las  tierras  que  han  sido despojadas. 

(…)  la  perspectiva  penal  o  civil  ordinaria  no  dan  cuenta  adecuadamente  del  impacto  que  en  la práctica tiene el despojo de tierra sobre la situación vital del individuo o la comunidad despojadas (…)  se  ha  admitido  que  ese  daño  o  menoscabo  trasciende  de  manera  altamente  compleja  la dimensión meramente patrimonial (Ibíd.). 

 

2  Los  centros  urbanos  “se  constituyen  en  los  principales  centros  de  recepción de las  poblaciones  que  huyen  de  la guerra.  Ofrecen  la  posibilidad  de  mimetizar  la  identidad  en  medio  de  la  diversidad,  mayores  oportunidades  de supervivencia económica y una mayor presencia del Estado en términos de seguridad, justicia y servicios públicos colectivos. Estos factores, a pesar de su precariedad estructural en Colombia ofrecen mayores oportunidades en el mundo  urbano”.  Rojas  Rodríguez,  Jorge  y  Romero  Silva,  Marco.  “Esta  guerra  no  es  nuestra”  Niños  y Desplazamiento  forzado  en  Colombia.  Consultoría  para  los  Derechos  Humanos  y  el  Desplazamiento.  CODHES. Bogotá, Marzo de 2000. Biblioteca Digital Bivipas. http://hdl.handle.net/10720/425.  

2 

Esto implica comprender la complejidad de los procesos de despojo desde el reconocimiento de las tierras y los territorios como escenarios en que suceden relaciones materiales y económicas, así  como  relaciones  inmateriales,  cuyo  significado  histórico,  cultural  y  político  enmarcan  la satisfacción  de  necesidades  básicas  y  la  potencialización  de  capacidades  individuales, organizativas y comunitarias.   

 

 

Las tierras y los territorios que han sido objeto de un violento proceso de despojo, operan “como escenario para la construcción y asentamiento de relaciones sociales y también, como el referente espacial de los recuerdos y el plan de vida de los individuos [comunidades y familias]” (Ibíd.). Con el despojo, las víctimas son privadas de su derecho a la tierra así como de la posibilidad de construir  relaciones  armónicas  que  fortalezcan  el  tejido  social,  y  les  permitan  vivir  de  manera digna en un ámbito material e inmaterial.  

 

E  así  como  en  la  cotidianidad  de  las  víctimas  del  despojo  de  tierras  es  posible  identificar  la intervención  de  las  acciones  del  conflicto  armado  en  la  construcción,  transmisión  e interiorización de valores sociales, pautas de comportamiento y formas de constitución del ser y del hacer de cada sujeto.  

 

Por  lo  tanto,  resulta  imprescindible  abordar,  desde  construcciones  académicas,  estrategias  de intervención  que  propendan  por  una  comprensión,  atención  y  protección  a  las  víctimas  de procesos  de  despojo  de  tierras,  a  partir  del  reconocimiento  de  los  efectos  particulares  que  la existencia  del  conflicto  armado  interno  y  su  participación  directa  e  indirecta  en  la  dinámica social,  extiende  sobre  cada  una  de  las  víctimas,  y  se  ve  implicada  en  la  transformación  de  las configuraciones subjetivas e intersubjetivas de las mismas. 

 

En  este  escenario,  es  preciso  develar  la  manera  como  se  hacen  visibles  o  invisibles  las problemáticas que afectan de manera particular a las mujeres en escenarios de violencia socio-política, generalmente asociadas a vulneraciones a su ser y hacer como mujeres, y el sentido de las líneas de intervención que se orientan a la reparación de los daños, la restitución de derechos y la garantía de no repetición de nuevas violaciones y vulneraciones.  

 

3 

Donny Meertens (2009) situándose en el marco de la relación histórica entre tierra  y violencia, señala  la  invisibilización  del  papel  de  las  mujeres  en  la  construcción  de  nación,  y  las vulneraciones de las que son receptoras.  

 

El derecho de las mujeres a la propiedad ha recibido poco reconocimiento social; el impacto de la violencia  les  ha  afectado  en  forma  desproporcionada  y  la  pérdida  o  el  despojo  de  tierras  va muchas veces acompañado por otras violencias (como la sexual) dirigida específicamente a ellas (Meertens, 2009: 197). 

 

La pregunta por las mujeres se orienta al paradójico estatus que vivencia este grupo poblacional frente  a  los  alcances  de  la  dinámica  del  conflicto  armado  interno.  Pese  a  que  las  luchas reivindicativas de los movimientos feministas, y sus aportes teóricos y académicos dieron lugar al reconocimiento  formal  de  los  derechos  y  libertades  de  las  mujeres,  en  la  contemporaneidad todavía  somos  víctimas  de  actos  de  discriminación  y  sujetas  de  múltiples  violencias, particularmente  en  el  contexto  del  conflicto  armado  en  el  que  puede  evidenciarse  un  impacto desproporcional  que  a  la  vez  da  cuenta  de  “la  estrecha  relación  entre  las  consecuencias  del conflicto  y  las  discriminaciones  históricas  y  estructurales  contra  las  mujeres”  (Meertens,  2009: 198). 

Esta  particular  problemática,  pone  en  escena,  la  necesidad  de  un  posicionamiento  político  que señale los impactos diferenciales que tiene el conflicto armado sobre las mujeres y por lo tanto nos  reivindique  como  víctimas  del  mismo  y  como  acreedoras  de  los  derechos  a  la  verdad,  la justicia, la reparación integral y a garantías de no repetición. En el caso específico del despojo de tierras se traduciría en entender y atender los daños del proceso de despojo de tierras, desde un enfoque  diferencial  de  género,  en  el  marco  de  los  procesos  sociales  e  históricos  de  este  grupo poblacional  (mujeres),  partiendo  de  condiciones  particulares  de  vida  y  de  referentes  culturales diversos.  Comprendiendo  además  que  los  daños  ocasionados  al  establecimiento  de  sus identidades  (individuales  y  colectivas),  produce  importantes  rupturas  en  la  construcción  de proyectos de vida, basados en la autonomía y en la dignidad humana.  

 

Ante  el  panorama  de  mujeres  como  víctimas  de  las  atrocidades  del  conflicto  armado  interno, resulta prioritario visibilizar que desde concepciones patriarcales, históricamente se ha silenciado y subordinado a las mujeres, con el ánimo de realizar análisis con perspectiva de género que no 

4 

solo  se  orienten  a  “señalar  diferencias  entre  mujeres  y  hombres  sino  a  cuestionar  los  procesos históricos a través de los cuales las diferencias se convierten en desigualdades, con la finalidad de contribuir a su transformación” (Meertens, 2006: 6). 

 

Se pretende entonces movilizar transformaciones frente a las narrativas dominantes a partir de las que se vulneran los derechos de las mujeres, en pro de la construcción de relatos alternativos en los  que  se  garantice  el  respeto  de  los  derechos  de  todas  las  mujeres  y  se  les  reconozca  en  el escenario real, como sujetas diversas y titulares de los mismos, a partir de prácticas de equidad que se inscriban en procesos democráticos y participativos. 

Mujeres y acceso a Tierras 

Abordar  la  relación  que  a  lo  largo  de  la  historia  las  mujeres  han  construido  con  la  tierra,  en términos de acceso, tenencia e injerencia en la misma, implica en primera instancia, de acuerdo a lo expuesto por Eliana Pinto (2011)  

(…)  hacer  un  análisis  sobre  las  narrativas  que  se  movilizan  y  entrecruzan  en  la  sociedad  civil (familia, organizaciones/asociaciones), los regímenes políticos (reglas formales e informales que regulan  la  autoridad  política),  y  en  las  instituciones  públicas  (escuela,  centros  de  salud,  fuerza pública),  sobre  el  deber-ser  y  deber-hacer  de  las  mujeres  en  los  contextos  específicos  (social, económico, político, militar y cultural) en donde están y son involucradas, y que se prestan como espacios para la construcción de sus identidades (Pinto, 2011: 44). 

En  esta  línea  de  análisis  Álvaro  Diez  Hurtado  (2011),  menciona  dentro  de  sus  principales hallazgos que 

El  acceso  concreto  y  real  de  las  mujeres  a  la  tierra  depende  de  una  serie  de  factores  extra territoriales  y  extra  propietarios  relativos  a  su  estatus,  posición  en  la  familia  y  ciclo  vital,  las actividades económicas sobre las que sus familias basan la reproducción de la vida y sus propias expectativas de futuro (Diez, 2011: 85).  

Esta consideración invita a explicitar la particularidad del lugar que hemos ocupado las mujeres en lo referente al acceso a la tierra y la propiedad, y a considerar de acuerdo a lo expuesto por Donny Meertens (2006)  

 

5 

(…)  la  deuda  histórica  con  las  mujeres,  en  términos  de  la  desigualdad  de  género  que  ha acompañado los procesos históricos de exclusión de la población campesina, de inequidad en la distribución de la tierra y de fallidos o inconclusos intentos de reforma agraria (Meertens, 2006: 4-5). 

 

Dentro  de  estas  situaciones  estructurales  de  discriminación  de  las  mujeres  en  lo  referente  al acceso  a  tierras  y  a  la  propiedad  de  las  mismas,  Guzman  y  Uprimny  (2011)  consideran  la existencia de “dificultades que enfrentan [las mujeres] para acceder a la documentación personal y a los registros [de propiedad]” (Guzmán y Uprimmy, 2011: 8), pese al reconocimiento formal de la igualdad de las mujeres en las sociedades latinoamericanas en lo que respecta a derechos de propiedad; “en  muchos  casos  se  trata  de  un  reconocimiento  más  formal  que  real  y  subsisten fuertes  desigualdades  en  la  distribución  de  los  recursos  económicos”  (Carmen  Deere  y Magdalena León (2000). Retomado en: Diez, 2011: 85).   

Igualmente, Meertens (2006) reconoce una “discrepancia entre la igualdad formal entre hombres y  mujeres,  consignada  en  la  ley,  y  los  alcances  de  la  igualdad  real,  representada  no  sólo  en  la posesión de títulos de propiedad sino en el acceso, control y uso de la tierra” (Meertens, 2006: 5). Esta  discrepancia  se  pone  en  evidencia  en  tanto  el  reconocimiento  formal  de  dicha  igualdad, según  Céspedes  (2010),  no  logró  revertir  “en  nuevos  arreglos  de  género  que  eliminaran  su discriminación” (Céspedes, 20120: 283).  

En este escenario es necesario reconocer la presencia y reproducción de valores patriarcales en nuestra sociedad actual. El informe del Programa de las Naciones Unidas para el Desarrollo en Colombia- PNUD (2011) sobre mujeres rurales, señala que la “deuda rural y la deuda de género se  encuentran  también  vinculadas  a  patrones  culturales  patriarcales  y  arreglos  de  género  que tienen una profunda incidencia sobre la relación de las mujeres con la propiedad y tenencia de la tierra” (PNUD Mujeres Rurales, 2011: 46).  

Jusament,  el  análisis  de  “los  modelos  de  masculinidad  y  feminidad  que  los  actores  armados ponen en juego  en sus organizaciones  y los que  imponen a las poblaciones civiles” (Meertens, 2006: 6-7), pasa por reconocer en este accionar “una forma de exacerbación de las desigualdades consideradas “normales” en la sociedad” (Ibíd.) colombiana.   

 

6 

En este sentido, el estudio y la comprensión del despojo de tierras y territorios en el marco del conflicto armado colombiano exige un análisis que reconozca la deuda histórica con las mujeres en el acceso a la tierra y la propiedad, teniendo presente que “el impacto del conflicto en ellas [las mujeres]  aumenta  y  su  derecho  a  la  tierra  y  a  la  propiedad  tiene  más  dificultades  para  ser garantizado” (Céspedes, 20120: 283). 

 

Precisamente, en el escenario del conflicto armado, el GMH (2010) resalta dos sentidos en que se pueden leer las afectaciones que el despojo de tierras produce en las mujeres.  

(…) en primer lugar el riesgo de violencia de género, particularmente violencia sexual, y en segundo lugar el desconocimiento social del derecho de las mujeres a la propiedad o la posesión de la tierra. El primero se ubica al comienzo de la cadena de despojo, muchas veces  como  parte  de  masacres  u  otras  formas  de  violencia  contra  la  población  civil;  el segundo está más relacionado con toda la cadena, e incluso más al final, en el momento de reclamación de la tierra por parte de las mujeres (GMH, 2010: 344). 

Entonces, en medio del conflicto armado colombiano,  

(…) las mujeres están expuestas a factores de vulnerabilidad o riesgos específicos, por el hecho de serlo. Uno (…) es el de ser despojadas de sus tierras y su patrimonio con mayor facilidad por los actores  armados  ilegales,  debido  a  la  forma  como  se  relacionan  con  sus  posesiones  y  sus  roles familiares  y  económicos  (…)  [lo  que  explica]  que  el  conflicto  victimiza  de  manera  diferencial agudizada a las mujeres (Guzmán y Uprimny, 2011: 5). 

El impacto del despojo de tierras en las mujeres víctimas, se agudiza en tanto  

(…)  se  encuentran  en  condiciones  desventajosas  para  resistir  y  oponerse  a  las  amenazas  y maniobras jurídicas fraudulentas utilizadas por los actores armados para llevar a cabo el despojo de derechos patrimoniales. A esto se suman las dificultades (...) para acreditar la proporción de la tierra y la extensión de su patrimonio (PNUD Mujeres Rurales, 2011: 56). 

Igualmente,  resulta  imperioso  interpelar  el  acceso  de  las  mujeres  a  la  tierra  en  contextos colectivos  en  que  las  mujeres  son  víctimas  de  una  doble  discriminación  en  la  que  se  cruza  la categoría de género y la étnica. En grupos étnicos como pueblos indígenas, las mujeres tienen una participación  ambigua,  ya  que  pese  a  ser  consideradas  como  guardianas  de  la  cultura  y  de  la 

 

7 

naturaleza, “su participación (…) en la administración, representación política y defensa de los territorios suele ser mínima y de poca visibilidad” (Meertens, 2006: 6-72-73-74).  

 

No obstante, y considerando lo aquí planteado, hay que resaltar que las discusiones señaladas se inscriben en reflexiones más amplias que le apuestan al reconocimiento de la participación de las mujeres  en  la  vida  rural.  De  acuerdo  a  Flor  Edilma  Osorio  (2011)  la  apuesta  por  este reconocimiento se ha movilizado en las agendas políticas nacionales e internacionales gracias al “aporte  de  los  estudios  sobre  mujeres  con  perspectiva  de  género,  [desde  los]  que  se  hicieron visibles  como  sujetos  importantes  en  la  vida  productiva  y  reproductiva  de  la  economía campesina” (Osorio, 2011: 146).  

Así, reconocer que “la propiedad por parte de la mujer no sólo mejora su poder de negociación dentro del hogar, sino también potencialmente por fuera de éste, es decir, en la comunidad y en la sociedad”  (León,  2010:  313),  hace  parte  de  una  lucha  por  la  igualdad  en  el  efectivo  acceso  a derechos  de  todos  los  ciudadanos  y  ciudadanas.  Esta  sin  embargo,  debe  acompañarse  de  una mirada  reflexiva  que  ponga  en  consideración  la  complejidad  en  medio  de  la  que  sucede  la relación de los sujetos con las tierras y los territorios que habitan, entendiéndolos como espacios en que se desarrollan conflictos y contradicciones, y más específicamente en el caso colombiano en medio de un degradado conflicto armado interno de larga duración. 

Finalmente, quisiera resaltar que los esfuerzos por documentar  y reflexionar sobre el acceso de las  mujeres  a  la  propiedad  y  la  tierra  han  sido  y  continúan  siendo  relevantes  para  el replanteamiento  -en  términos  de  equidad-  del  acceso  a  la  tierra  y  la  propiedad  de  los  y  las ciudadanas colombianas, así como para la comprensión de los matices que invisten la disputa por la  tierra  en  Colombia,  en  el  marco  del  conflicto  armado  interno  y  del  accionar  de  los  diversos actores que lo agencian. 

 

8 

BIBLIOGRAFÍA 

 

Diez Hurtado, Alejandro (2011). Tres utopías sobre la propiedad femenina (absoluta) de la tierra. Reflexiones  a  partir  del  acceso  de  mujeres  campesinas  a  tierras  comunales  en  Huancavelica. Centro Peruano de Estudios Sociales – CEPES Programa Democratización y Transformación de Conflictos - Perú. Lima, Págs. 85 – 116.  

Grupo  de  Memoria  Histórica-GMH  (2010).  La  tierra  en  disputa.  Memorias  de  despojo  y resistencia  campesina  en  la  costa  Caribe  (1960-2010).  Informe  de  la  Comisión  Nacional  de Reparación y Reconciliación, Fundación Semana, Colombia, Primera Edición. Págs. 46 – 56, 109 – 200, 337 – 365, 372 – 383, 493 – 502.  

Guzmán, Diana Esther; Uprimny Yepes, Rodrigo (2011). Restitución de tierras para las mujeres víctimas  del  conflicto  armado.  Fondo  de  Desarrollo  de  las  Naciones  Unidas  para  la  Mujer UNIFEM – Embajada de Canadá, Bogotá, Págs. 1 – 26.   

León,  Magdalena  (2010).  La  propiedad  como  bisagra  para  la  justicia  de  género.  Undécima Conferencia Regional sobre la Mujer en América Latina y el Caribe de CEPAL,  Brasilia.  

Ley  de  Víctimas  y  Restitución  de  Tierras  1448  de  2011.  Ministerio  del  Interior  y  de  Justicia. República de Colombia.   

Meertens, Donny (2006). Tierra, derechos y género. Leyes, políticas y prácticas en contextos de guerra  y  paz.  Informe  Final  de  la  Consultoría  sobre  Derechos  de  las  Mujeres  a  la  Tierra, UNIFEM Programa Paz y Seguridad – Colombia, Bogotá, Págs. 4 – 11, 20 – 34, 50 – 75.  

Meertens,  Donny  (2009).  ¿Justicia  desigual?  Género  y  derechos  de  las  víctimas  en  Colombia. Cap.  6:  La  tierra,  el  despojo  y  la  reparación:  justicia  de  género  para  mujeres  víctimas  en Colombia. Fondo de desarrollo de las Naciones Unidas para la mujer. UNIFEM. 

Osorio Pérez, Flor Edilma (2011). Uno en el campo tiene esperanza Mujeres y tierra en tiempos de  guerra.  Centro  Peruano  de  Estudios  Sociales  –  CEPES  Programa  Democratización  y Transformación de Conflictos - Perú. Lima, Págs. 145 – 180.  

 

9 

Pinto, Eliana (2011). Que cante la gallina, no solo el gallo: memoria, mujeres y tierra. Revista de Trabajo  Social  N°  13,  Enero  –  Diciembre,  Universidad  Nacional  De  Colombia,  Facultad  De Ciencias Humanas, Departamento De Trabajo Social. Bogotá, Págs.  43 – 59.  

 

Programa de las  Naciones Unidas para el  Desarrollo PNUD Colombia  (2011). Desplazamiento forzado,  tierras  y  territorios.  Agendas  pendientes:  la  estabilización  socioeconómica  y  la reparación. Cuaderno del informe de desarrollo humano, Colombia, Págs. 23 – 27, 33 – 44, 57 – 60, 65 – 76, 87 – 92.  

Programa de las Naciones Unidas para el Desarrollo PNUD Colombia  (2011).  Colombia  rural 

2011 Razones para la esperanza. Informe Nacional de Desarrollo Humano 2011, Bogotá, Págs. 34 – 39, 132 – 140, 148 – 151, 162 – 167, 186 – 191, 208 – 211, 270 – 283.  

Programa  de  las  Naciones  Unidas  para  el  Desarrollo  PNUD  Colombia  (2011).  Mujeres  rurales Gestoras  de  esperanza.  Cuaderno  del  Informe  de  Desarrollo  Humano  Colombia  2011,  Bogotá, Págs. 11 – 15, 23 – 47, 55 – 68. 

Rojas  Rodríguez,  Jorge;  Romero  Silva,  Marco  (2000).  “Esta  guerra  no  es  nuestra”  Niños  y Desplazamiento  forzado  en  Colombia.  Consultoría  para  los  Derechos  Humanos  y  el Desplazamiento. CODHES, Bogotá, Págs. 1 - 66.  

Sánchez G, Gonzalo. Machado, Absalón. Meertens, Donny. Pinto v., Eliana. Soto, Javier. Castro, Jeanette  l.  Rincón,  John  Jairo.  Nieto,  Pablo  A  (2009).  El  Despojo  de  tierras  y  territorios: aproximación conceptual. Área de Memoria Histórica, Línea de investigación Tierra y Conflicto - Comisión Nacional de Reparación  y  Reconciliación  (CNRR)  / Instituto de Estudios Políticos  y Relaciones  Internacionales  (IEPRI)  –  Universidad  Nacional  de  Colombia.  Primera  Edición. Bogotá. 

 

10 

Antígona U8-33, cuando el sentido del encierro es OTR@ 

 

Lic. María Isabel Burgos Fonseca 

Lic. Ingrid Quiñonez Rado 

Letizia Gobbi 

FTS-UNLP talleresmujeres@gmail.com 

 

El  siguiente  trabajo  tiene  por  objeto  describir  el  proceso  llevado  a  cabo  por  el  PVU 

Antígona U8-33, grupo feminista asentado en la Facultad de Trabajo Social de la UNLP, 

que  aborda  desde  la  perspectiva  de  género  la  intervención  social  en  cárceles  de 

mujeres  y de grupos trans alojadas en cárceles bonaerenses.  

Las unidades penitenciarias 8 y 33 de Los Hornos en La Plata, son unidades de mujeres 

con  niñ@s  menores  de  5  años.  Nuestro  próposito  fue,  el  acceso  a  la  salud  en  las 

mujeres,    capturar  y  establecer  la  especificidad  de  las  cárceles  de  mujeres  y  niñ@s 

privad@s de libertad. Desde una mirada interdisciplinario entre docentes y alumn@s . 

Se intenta analizar  cómo se configuran  las relaciones de poder, dominación y castigo 

que se producen en las instituciones penitenciarias bonaerenses, desde la condición de 

género,  clase  y  raza  en  una  continua  alianza  de  reproducción  con  el  afuera, 

conformando un ámbito de excelencia misógina y discriminativa.  

Se  destaca  la  extensión  universitaria  como  el  medio  óptimo  para  formular  un  triple 

desafío: 

abordaje de políticas públicas en temáticas de vacancia en la formación profesional  y 

altamente demandados en la sociedad.  

Este  trabajo  Intenta  entonces,  realizar  una  descripción  de  este  complejo  proceso  de 

transformación a través de los siguientes etapas: 

a) Historización del grupo Antígona U8-33, conformación del grupo. Dinámica 

de trabajo, debilidades y fortalezas, motivaciones, desafíos, experiencia en las cárceles. 

Salud  física  y    mental  en  el  encierro,  impacto  y  condiciones  de  privación  en  mujeres 

niños  y  población  trans.  Trabajo  en  red  con  otros  organismos.  Casos  emblemáticos. 

Relevamiento estadístico y sistemtización. 

b) Seminario  “Géneros,  cárceles  y encierro”,  condiciones  de  posibilidad  de  la 

conformación  del  seminario.  Visibilización  de  las  prácticas  penitenciarias  y 

profesionales vinculadas al rea de salud del SPB c) El    impacto  de    la  temática  en  alumnos    y  profesionales.  Presentación  de 

relevamiento  encuesta  en  lo  participantes.  Análisis  de  las  construcciones  imaginarias 

referidas a temáticas de encierro  

d) La  incumbencia  de  la  extensión  universitaria,  extensión  como  instancia  de 

construcción  de  saberes  desde  la  comunidad  hacia  la  universidad,  en  clave  de 

emancipación.  

e)              Formulación de un espacio de formación.  f) Construcción  de  un  instrumento  de  intervención  hacia  las  temáticas  de 

género y diversidad  con características interdisciplinarias. 

 

Antígona U8-33, cuando el sentido del encierro es OTR@ 

Antígona o los antecedentes de una nominación 

Antígona es el nombre de la hija de Edipo y Yocasta, personaje perteneciente a la obra 

de  Sófloques  ,  Antígona,  cuenta  la  tragedia  que  Antígona  desobedece  la  ley,  al  darle 

sagrada  sepultura    a  su  hermano  Polinices.  El  castigo  que  recae  sobre  Antígona  por 

este  acto  de  desobediencia,  según  las  leyes  griegas,  es  el sepultamiento  en  vida.  La 

cárcel toma el sentido de una tumba,  Antígona es en la historia, una de las primeras 

mujeres  confinadas  al  encierro  y  por  este  motivo,  tal  vez  la  cárcel  represente  en  el 

imaginario  de  las  mujeres  privadas  de  libertad  la  muerte  en  vida,  tal  vez    el  mito, 

objetivado en el encierro carcelario se impone con este fuerte sentido de castigo en las 

mujeres presas.  

Antígona también representa, además de esta desobediencia y posterior castigo, una 

instancia ética y de liberación, que trasciende la pena y el dolor del encierro, desde el 

psicoanálisis    el  deseo  subjetivo  encripta  y  sostiene  las  historias  y  verdades 

particulares, por ello, es la transformación del dolor y del sentido lo que se mueve en 

la  práctica  ética  –política  de  Antígona  y  es  lo  que  nos  impulsa  a  trabajar  desde  el 

proyecto de voluntariado con mujeres, que purgan una pena y que además lejos de sus 

familias, lejos de afectos,  muchas desconocen sus causas judiciales , desconocen sus 

derechos  como  mujeres  encarceladas.  Antígona  es  el  castigo,  pero  también  es  la 

esperanza y transformación del dolor, es la puesta en marcha al derecho a saber  y a 

constituir  la  propia  verdad,  esta  es  muy  sintéticamente  la  historia,  antecedente  y 

objetivos  implícitos  que  guarda  el  nombre  de  este  proyecto  de  voluntariado 

universitario con asiento en la FTS-UNLP. 

 

Voluntariado Universitario como Responsabilidad Social 

En  estos  tiempos  y  a  la  luz  de  los  vertiginosos  cambios  políticos  y  sociales  que 

acontecen  en  nuestro  país,  latinoamérica  y  el  mundo,  se  hace  imprescindible 

reconstruir y redefinir  la función y el método en relación  de lo que entendemos como 

Voluntariado Universitario (VU) en nuestras casas de estudios. Para ello tomaremos el 

paradigma  del  Responsabilidad Social (RS) trabajado por  el autor Françoise Vallaeys.1

El autor formula la crítica y superación, de conceptos como filantropía, asistencialismo, 

solidaridad.  Retoma  del  Manifiesto  Liminar  de  la  Reforma  Universitaria  de  1918,  la 

esencia  del  compromiso  social  de  la  institución universitaria  vinculado  a  la  extensión 

en clave de Responsabilidad Social. 

 

Responsabilidad Social como política de gestión de impactos. 

Totalmente opuesto a la filantropía y asistencialismo,  la RS  según los conceptos del 

autor, está impregnada de una política de gestión  de alto impacto…. 

…la  filantropía  es  siempre  concebida  hacia  fuera,  con  los  que  lo  necesitan  ( 

poblaciones  vulnerables),  mientras  que  la  responsabilidad  social,  concebida  como 

gestión  de  impactos,  implica  poner  atención  y  atender  a  los  problemas  presentes 

adentro como afuera de la organización…2

Si  tenemos  bajo  nuestra  dirección  un  proyecto  de  voluntariado  universitario  donde 

trabajamos  con  organizaciones  sociales  comunitarias,  problemática  de  mujeres  en 

contextos de encierro , desde el paradigma de RS, se tendría que lograr  hacia dentro 

de  nuestra  institución  universitaria  modificaciones  en  los  vínculos  sociales  para 

visibilizar el tema, este es el propósito de implementar el seminario “Géneros, Cárceles 

y Encierro”, para discutir en el seno de la facultad , la formación del trabajo social en 

contextos de encierro y con perspectiva de género.  

 

Antígona, dispotivo de género en contextos de encierro  

1 Tomaremos del autor dos textos como referencia:  La Responsabilidad Social Universitaria. ¿Cómo 

entenderla para quererla y practicarla’ y El voluntariado Solidario : Ventajas y Peligros

2 Françoise Vallaeys. La Responsabilidad Social Universitaria. ¿Cómo entenderla para quererla y practicarla’

Si  desde  el  feminismo  existe  una  clara  convicción  que  el  sistema  patriarcal  de 

dominación  social  y  política,  trasciende  cualquier  tipo  de  sistema  social,  sin  lugar  a 

dudas,  las  cárceles  de  mujeres  son  un  claro  ejemplo  de  la  microfísica  de  este  poder 

absoluto en una institución. 

Haciendo un recorte de aquellas prácticas punitivas propias del SPB con l@s privad@s 

en  general  y  que  sin  lugar  a  dudas  responden  muchas  veces  a  prácticas  de  terror, 

castigo,  tortura  y  humillación,  cuestiones  totalmente  alejadas  de  todo  paradigma  de 

protección  y  promoción  de  derechos  vigentes.  Nuestro  trabajo  realizado  en  las 

unidades  penitenciarias  N°  8  ,  33  (La  Plata  )  y  42  de  Florencia  Varela  ,  unidades 

penitenciarias  de  mujeres  y  población  trans,  no  dejamos  de  observar  y  visibilizar  las 

prácticas patriarcales propias del aparato judicial y sostenido y abroquelado por el SPB.  

 

Caso Paradigmáico 

A  continuación  queremos  brindar  un  caso  testigo  para  dar  cuenta  de  las  prácticas 

patriarcales de castigo dentro del SPB. 

El caso de Marina y Aylén, de 19 y 21 años respectivamente, dos hermanas acusadas y 

condenadas  por  “Intento  de  homicidio”  por  el  tribunal  de  Mercedes,    causa  que  fue 

acompañada  por  organismos  de  derechos  humanos,  feministas  y  por  el  presente 

proyecto  de  voluntariado  universitario,  debido  a  las  irregularidades  que  se 

presentaron en la causa. 

Marina y Aylén permanecieron encarceladas hasta el momento del juicio que se llevó a 

cabo a partir del segundo año de encierro. 3

 

3

Extracto de  informe  de salud psicologica “Hermanas Jara”, realizado por Antígona U8-33 y presentado en el Tribunal de 

Mercedes en el mes de marzo de 2013 

…. Asistimos el día 30 de enero  del año 2013, al penal N° 8 de la  ciudad de La Plata , con el fin  de  poder tomar contacto con 

Aylen Jara  de 21 años y Marina Jara de 19 años; con el objetivo de conocer  e indagar sobre las condiciones psicoafectivas  y/o 

psicosociales que  las mismas están atravesando  en dicho penal.  

Fue una primera aproximación; mediante la técnica de entrevista Abierta con el objetivo de poder escuchar y fundamentalmente 

crear un espacio transferencial  para generar y rescatar sus palabras, quienes se ven cercenadas al estar atravesadas en un lugar de 

encierro desde hace dos años.Quien tomó fuertemente el lugar de vocera fue Aylen, pudiendo relatar  como vive este proceso, 

manifestando sus dolores, padecimientos, sus cargas emotivas,  en cambio  Marina, estuvo más callada, atenta al discurso y a las 

palabras de su hermana.Se considera la actitud de Marina  normal y comprensible producto del desconocimiento hacia nosotras, 

pudimos entrever a Aylen como la “portavoz” del proceso por el cual se ven inmersas. Marina tuvo esporádicas intervenciones pero 

se mostró más bien tímida y observadora, atenta a la conversación.De lo expuesto por Aylen , destacamos su estado de Salud:

. 

En el cual ella expone una reciente infección ginecológica que aun padece y en la que ha habido dificultades en 

su recuperación ya que el serv. Penitenciario no cuenta con elementos suficientes para poder cubrir esto, fue 

operada y es imprescindible que siga realizando el tratamiento en forma continua y evaluada por los médicos 

que corresponde. 

.  En relación a su salud mental, Aylen manifiesta que tiene problemas de trastorno de sueño, teme por su vida 

y que alguna interna ( compañera) la lastime o le pase algo . Esto le genera trastornos de sueño, insomnios y no 

puede dormir, lo habló con el psiquiatra de la Unidad nro. 8 quien la medicó, no indagando  sobre su 

condición de salud mental,  sin hacer una interconsulta con la psicóloga Lic. Finocci  que es su terapeuta.  

Respecto de su lazo familiar  podemos decir que es muy bueno el vínculo que tiene de su mamá, quién está 

devastada por este tema y por la preocupación de ambas. El estado de salud por la cual esta pasando la madre 

motiva que no pueda viajar a visitarlas y solo lo hace una vez al mes, lo que angustia y deteriora el vínculo 

intrafamiliar y que a partir de las condiciones de encierro en las que ellas se ven inmersas, dicho vinculo no se 

puede seguir afianzando , provocando en las hermanas más angustia y preocupación, recargando la condición 

punitiva implícita y caracterizada por su condición social , violando el derecho al lazo social a la re 

vinculación. 

.  distinta fue la aproximación con Marina, que como fue manifestado recientemente estuvo con una 

observación pasiva pero dejando entrever la preocupación del curso de la causa. 

Podemos resaltar que se ha realizado una comisión por la libertad  y en apoyo hacia ellas; del cual ellas están 

al tanto  y las hace mantenerse con esperanzas. 

Las mismas eran trabajadoras, y están interesadas en continuar sus estudios y finalizar la escuela.   

Mediante la entrevista ellas no se quejaron del trato del penal en el que se encuentran actualmente ; si manifestaron  

un episodio de violencia , tortura y sometimiento del cual Aylen fue victima , siendo duramente golpeada  y agredida 

por la responsable del penal  de Mercedes, volviendo a vulnerar el derecho de Aylen y una vez más expuesta a una 

situación de violencia, claramente violencia de género ; cabe resaltar que la golpiza provino cuando Aylen pide  los 

elementos de higiene para uso personal y sin embargo, fue atacada y dejada en un buzón  sufriendo una vez mas una 

acción punitiva , violando nuevamente los derechos de la misma.  

  Esto , ocurrió cuando fueron trasladadas al tribunal de Mercedes, Aylen hacia tan solo un día que había salido de un 

post –operatorio de intervención ginecológica y la celda donde fue alojada estaba sucia, en la cual había ratas,  era un 

lugar poco aséptico  para su estadía post intervención;  fue castigada en un buzón . 

No obstante a todo este cúmulo de adversidades en las que las hermanas se encuentran atravesadas queremos destacar 

las actividades de Formación educativas que están realizando las hermanas , terminando la escuela , con miras a 

poder realizar un estudio universitario ; siendo conscientes  de la dificultad que es la “ reinserción social” ; 

destacamos que ambas tienen excelentes notas, excelente conducta dentro del penal que claramente hay una 

proyección positiva para las actividades futuras de ellas.  

-                                              Por lo expuesto y rescatado de esta primera aproximación y mediante la 

técnica de entrevista abierta destacamos la necesidad de las hermanas de poder hablar , ser oídas y de la valoración de la palabra  , considerando imprescindible que sean ellas quienes se puedan apropiar nuevamente  de su propia subjetividad;  finalizando esta primera aproximación consideramos pertinente que  haya una intervención especifica  con `perspectiva de genero , que eso favorecerá la dinámica de las internas dentro del penal y la relación de las agentes hacia las internas, favoreciendo un vinculo  en contexto tan violento como son los espacios de encierro. 

-                                              Se torna importante  que Marina no esta haciendo terapia psicológica 

considerando importante que lo realice, ya que esta privada de libertad y es importante que ella pueda expresar lo que esta viviendo, padeciendo y transitando. 

Lo que se desprende de este informe es: 

Violencia ginecológica: Durante su encierro Aylén contrajo una infección ginecológica, 

nunca  fue  asistida,  sólo  le  proveían  calmantes,  ansiolíticos  y  cuando  fue  intervenida 

tampoco se  consultó su consentimiento. 

Violencia  psicológica:  Una  de  las  hermanas  no  asistía  al  servicio  de  salud  por 

manifestar manipulaciones por parte de la psicóloga que la atendía y que además esto 

era expuesto y lo que se decía, volcado  al expediente judicial, sin dar curso al secreto 

profesional. 

Aislamiento  de  los  vínculos  familiares:  Las  visitas  a  la  población  de  mujeres 

encarcelada es menor que al de los varones, se estima que en un 50% menor. 

Desconocimiento de la causa judicial.: Nuestro objetivo como equipo de voluntariado, 

siguió fundamentalmente dos lineas, el de elaboración de informes con perspectiva de 

género para el tribunal y el acceso a la causa judicial y conocer, no sólo el motivo , si no 

la practica judicial en sí misma. 

Malos  trato  y  humillación:Una  de  las  hermanas  denunció  frente  a  los  organismos 

competentes palizas y torturas en la unidad penitenciaria de Mercedes, durante el mes 

de diciembre del año 2012, pocos días después de haber sido intervenida. 

Consideramos que estos puntos son un claro exponente de lo que debe ser analizado 

en clave de perspectiva de género, a los efectos de dar cuenta de las falencias, malas 

prácticas  y  omisión  absoluta  de  derechos  generadas    en  el  SPB  con  las  mujeres  y 

población trans encarcelad@s.   

Se  considera  además  necesario  poder  abordar  desde  la  extensión  universitaria, 

investigación y formación de grado estas temáticas particulares, ya que conforman un 

lugar de vacancia y urgente abordaje crítico, en la formación profesional.  

 

Ellas manifestaron que en el otro penal fueron privadas de artículos y elementos que hacen a la higiene personal y el aseo , privándolas del derecho de la higiene y la salud , que si bien no se da en este penal es importante que se este al tanto ya que vulnera los derechos de las personas privadas de la libertad. 

Bibliografía 

 

CRIMINOLOGÍA Y GÉNERO: COMENTARIOS A PARTIR DEL GENDER GAP Juan Antonio 

Rodríguez 

Apuntes sobre criminología feministaLuz María Durán Moreno

Derechos humanos en ArgentinaInforme 2013 – CELS

EL  AMBIENTE  EN  PRISIÓN:  LA  ATENCIÓN  RECIBIDA  POR  LAS  RECLUSAS  Y  LAS 

RELACIONES INTRAMUROSMaría del Mar García-Vita, Miguel Melendro Estefanía

MUJERES EN PRISIÓN, Los alcances del castigoProcuración Penitenciaria

FEMINISMO, GÈNERO Y PATRIARCADOAlda Facio

VIGILAR Y CASTIGAR, Nacimiento de la Prisión.Michel Foucault.1975

http://www.ivanillich.org.mx/Foucault-Castigar.pdf 

LA CÁRCELES DE LA MISERIA.Loic Wacquan.

http://colectivociajpp.files.wordpress.com/2012/07/23415473-wacquan-loic-las-

carceles-de-la-miseria.pdf 

ESTIGMA, La identidad deterioradaErvin Goffman

http://investigacion.politicas.unam.mx/teoriasociologicaparatodos/pdf/Enfoque/Goff

man%20-%20Estigma%3B%20La%20identidad%20deteriorada.pdf 

INTERNADOSErvin Goffman

http://www.ucipfg.com/Repositorio/MCSH/MCSH-02/BLOQUE-ACADEMICO/Unidad-

3/complementarias/inter-1.pdf 

Sóflocles, Antógona. Ed. Colihue, Buenos Aires 2008. 

Françoise  Vallaeys.  La  Responsabilidad  Social  Universitaria.  ¿Cómo  entenderla  para 

quererla y practicarla? 

http://www.ausjal.org/tl_files/ausjal/images/contenido/Documentos/Publicaciones/E

ducacion%20superior/Que%20es%20la%20Responsabilidad%20Social%20Universitaria

%20-%20Francois%20Vallaeys.pdf 




Título: El viaje nocturno: una aproximación al estado de salud de las mujeres en contextos carcelarios. Aportes desde el Trabajo Social. Autoras: Silvia Pérez Torrecilla – Eloisa Servín Institución: “Curso de Formación Permanente en la Gestión de Políticas Sociosanitarias", convenio entre ATE provincia de Buenos Aires y  el Ministerio de Salud de la provincia de Buenos Aires. 

 

Eje temático N º 7.: Violencias de Género. 

Contacto: silperez2002@ yahoo.com.ar 

Palabras claves: salud. Mujeres. Cárceles. 

 

Resumen 

El  viaje  nocturno… es  un    trabajo  de  aproximación  investigativa  en  la  problemática  de  la salud de las mujeres en contextos de encierro, en las cárceles de la  provincia de Buenos Aires y  responde  a  las  inquietudes  de  un  equipo  de  trabajo  interdisciplinario  que,  desde  la Asociación  de  Trabajadores  del  Estado,    se  trazó  el  objetivo  de  construir  una  matriz  de conocimiento  de  producción  propia,  basada  en  fuentes  de  información  relevantes  en  la materia,  con  la  finalidad  de  revelar  al  conjunto  de  la  sociedad  realidades  que  están invisibilizadas.  

Nos proponemos recuperar el aporte teórico, metodológico y empírico del Trabajo Social, que reconstruye un caso de estudio, a partir de un relato literario y ofrece categorías teóricas para su análisis.  

El complejo salud, mujeres y cárceles nos convoca a reflexionar acerca del derecho a la salud, desde un enfoque comprometido con los derechos humanos, sensible al género. Ángela es una de las 1431 mujeres detenidas en las cárceles de la provincia de Buenos Aires, según datos provenientes del Informe Anual Estadístico 2012, de la Procuración General Ante la Suprema Corte de Justicia de la provincia de Buenos Aires. En términos estadísticos integra el 5 % del total de la población carcelaria de la provincia y constituye uno de los cinco casos de mujeres fallecidas en condiciones de detención en el año 2012 (CPM: 2013). La desigualdad de oportunidades en el acceso a los bienes sociales, recorre la historia de vida y data el perfil social de la población carcelaria. 

La  relación  con  el  delito  refracta  la  perversión  de  una  sociedad  profundamente  desigual  e injusta, que genera las condiciones materiales para que algunas estrategias de sobrevivencia de  los  sectores  pobres  de  la  población,  operen  en  contextos  de  alta  vulnerabilidad  social, como mano de obra de estructuras delictivas pertenecientes a la trama del  crimen organizado transnacional. 

Así  se  registra  el  crecimiento  de  la  población  carcelaria  femenina,  ligada  a  la comercialización de drogas.  

Las  instituciones  carcelarias  fueron  diseñadas  para  hombres  y  reproducen  los  mecanismos propios  de  la  violencia  de  género  de  la  sociedad  patriarcal.  La  distribución  por  sexo  en  las cárceles es un componente administrativo-formal de la política criminológica, necesaria pero no  suficiente  para  compensar  las  vacancias  de  prestaciones  sociales,  centradas  en  las necesidades  particulares  de  las  mujeres,  en  orden  a  la  validación  de  los  derechos  que  las asisten. El desconocimiento de la persona por parte del Estado es un mecanismo productor de nuevas  violencias,  que  en  su  expresión  extrema  cosifica  al  sujeto,  sometiéndolo  a  castigos degradantes. 

La  sanción  punitiva  que  supone  la  privación  de  la  libertad,  ejecutada  en  las  condiciones penitenciarias  actuales,  se  convierte  desde  el  punto  de  vista  socio  sanitario,  en  un  modo cultural e histórico de enfermar y morir en el encierro.   El derecho a la salud interpela a las políticas sanitarias y al derecho, ya que compromete tanto a la salud como a la justicia.      

 

Acerca del viaje…

 

Partimos de la consulta a las fuentes de información sobre la situación carcelaria de la salud de las mujeres en la provincia de Buenos Aires y el recorrido por las normativas vigentes. Identificamos  y  entrevistamos  a  referentes  y  profesionales  de  las  diferentes  organizaciones ligadas a la problemática y al sistema carcelario.  

Con  una  fuerte  referencia  empírica,  creamos  un  relato  literario,  “El  viaje  nocturno”,  como subproducto de la investigación y lo abordamos como un caso desde el punto de vista teórico y metodológico en el campo de las ciencias sociales. 

“Un caso no es cualquier historia. La construcción del caso está gobernada por una lógica y una retórica interna. Es una forma de narración que no se circunscribe a la descripción pura y simple de una situación problemática particular, sino que esboza los rasgos sobresalientes de  una  situación  típica;  vale  decir,  que  en  el  relato  que  constituye  el  caso  deben  estar presentados  todos  los  rasgos  que  configuran  una  situación  problemática  completa  en  el campo respectivo” (Bonilla, 2004 en Vior, 2008).  

El  método  de  construcción  y  análisis  de  casos,  según  Bonilla,  parte  de  considerar  que  una historia o situación particular presenta elementos típicos generalizables a otras situaciones. En este sentido el método de casos permite construir el conocimiento en un juego de ir y venir de lo  general  (como  están  organizadas  las  políticas)  a  lo  particular  de  la  historia  concreta, superando las dicotomías entre el conocimiento en los niveles macro- y microestructural.  Además el caso no es simplemente un ejemplo ilustrativo de la teoría, sino una herramienta heurística para descubrir, plantear nuevas problemáticas y repensar la teoría (Bonilla, 2004).  Realizamos  también,  una  revisión  de  las  producciones  teóricas  y  documentos  oficiales generados por el Estado y por las organizaciones no gubernamentales con competencia en la temática.  

 

El remedio penal 

 

“El abuso del poder se  ejerce en el ámbito de la ejecución penal, y más específicamente en la prisión  (…). La falta  de congruencia  entre el discurso  proclamado por la  ley y la  realidad ejecutivo-penal, nos hace pensar que, en mayor o menor grado, el abuso de quienes ejercen el poder en la ejecución penal está presente.” (Sánchez Galindo, 1978) Ley  12.256  de  Ejecución  Penal  Bonaerense,  se  centra  en  la  importancia  de  la  reinserción social del condenado, a través de la asistencia y/o tratamiento y control. El  tratamiento  se  orienta  al  fortalecimiento  de  la  dignidad  humana  y  a  su  reconocimiento como ser social, a partir del respeto de los intereses  y necesidades personales y el desarrollo de sus potencialidades. 

En este sentido, la atención y el tratamiento integral de la salud, la convivencia en un medio de  salubridad  e  higiene,  la  vestimenta  apropiada,  la  alimentación  cuali  y  cuantitativamente suficiente para el mantenimiento de la salud, las visitas familiares, la comunicación escrita y/o telefónica, la lectura y el acceso a los medio informativos socialmente permitidos, el acceso a la  educación,  el  trabajo,  el  descanso,  y  el  goce  del  tiempo  libre,  el  libre  ejercicio  del  culto religioso, el asesoramiento legal sobre las presentes cuestiones que lo involucre directamente, y  el  derecho  a  peticionar  ante  las  autoridades,  configuran  los  derechos  del  condenado  y operacionalizan al concepto de dignidad humana inherente al ser social. Para  el  caso  de  la  mujer,  la  referencia  expresa  de  la  ley  es  el  establecimiento  de  medidas preventivas respecto de la situación de embarazo y nacimiento del niño. 

Así  la  ley  establece  los  derechos  del  condenado  y  mecanismos  garantes  de  los  mismos,  no afectados por la condena o por la ley o las reglamentaciones correspondientes. Contempla la prisión domiciliaria para los mayores de 70 años, los discapacitados  y enfermos terminales; así también la mujer embarazada y la madres de un niño menor de cinco años o una persona con  discapacidad  a  su  cargo;  además  refiere  a  la  existencia  de  centros  de  asistencia  y tratamiento de conductas adictivas y la externación en casos de enfermedad o afección grave de salud que no pueda ser atendida dentro del instituto.  La realidad informada por los diferentes actores sociales competentes en la problemática en estudio, contrasta fuertemente con los postulados humanistas de la norma.  La  situación  se  torna  crítica  cuando  los  derechos  superiores  de  los  niños  tensionan  con  la realidad  concreta  de  las  condiciones  de  vida  de  los  mismos  en  las  cárceles,  escapando  así gravemente de los estándares internacionales de los derechos humanos. Las coordenadas que predominan en la situación de la infancia en contextos carcelarios,  se funden en el desarrollo de la vida cotidiana, en el marco de la privación de la libertad. Si  bien  es  indiscutible  la  necesidad  y  la  obligación  del  Estado  de  garantizar  el  vinculo  de cercanía  en  la  relación  madre  e  hijo,  emerge  una  fuerte  preocupación  respecto  de  las condiciones materiales de existencia, que el Estado debe garantizar,  para que el niño crezca y se desarrolle como sujeto de derecho. 

En este sentido, las circunstancias abusivas, inherentes por definición a las prácticas violentas que caracterizan al sistema carcelario, ponen en cuestión  las medidas de encierro.    La  ley  deviene  en  una  cristalización  deshistorizada,  que  en  su  filosofía  apela  a  la  dignidad humana  en  un  constructo  técnicamente  imposible,  siguiendo  el  pensamiento  de    Ordoñez Vargas (2005), que pretende transformar a un individuo privado de la libertad en un individuo habilitado para vivir en libertad. 

 

Las mujeres en la realidad 

 

La  desigualdad  social  que  estructura  la  sociedad  capitalista  actual  y  el  agravamiento  de  las condiciones de pobreza, guarda una marcada relación con el origen social de la población en estudio. 

En líneas generales, la pobreza es un común denominador de origen en cuanto a las precarias condiciones de vida y escasas o nulas posibilidades de acceso a un trabajo; el bajo nivel de escolarización, el hacinamiento, la ausencia de contención familiar y social, la falta de acceso a la salud, el uso de drogas a edades tempranas, el hambre, la maternidad precoz, la situación de  calle,  las  historias  reiteradas  de  violencia  familiar  y  en  ocasiones,    el  abuso  sexual, configuran la trama de la vida de muchas mujeres.  

Luego, en el contexto antes mencionado, las estrategias de sobrevivencia ligadas al delito son la  puerta  de  entrada  al  sistema  penal  y  así  al  despojo  social  que  supone  la  falta  de oportunidades  se  suma,  la  privación  de  la  libertad,  la  desintegración  subjetiva  producto  del proceso  de  alienación  del  encierro,  la  soledad,  la  enfermedad,  la  institucionalización  como constructora  de  nuevas  identidades,  el  trato  inhumano,  en  suma  la  violación  a  los  derechos humanos. 

En este sentido referimos un complejo de doble opresión: mujer y pobreza, con un devenir de represión, castigo y muerte temprana. 

Siguiendo el pensamiento de una investigadora latinoamericana, quien nos plantea que “…  por  el  hecho  de  ser  mujeres  las  autoras  de  los  crímenes,  se  trata  de  sujetos  sobre  los cuales  recae  una  doble  trasgresión.  Las  mujeres  encarceladas  no  sólo  transgredieron  el orden social sino también el orden de la familia: son culpadas y deshonradas socialmente por abandonar su papel de madres y esposas. De forma contraria, para los hombres, el rótulo de criminales y presos, a pesar del estigma y de otras circunstancias dolorosas, se constituye en una reafirmación de su masculinidad” (Laura Ordóñez Vargas, 2005) Nos introduce así en la perspectiva de género, entendida como construcción socio-cultural de la diferencia sexual, desde la cual el lugar de la mujer manifiesta rasgos característicos de la situación de opresión como expresión de la desigualdad en las sociedades cuya organización es patriarcal (Lamas: 1996) y orienta una posición teórica para analizar el problema.  Siguiendo  los  relatos  y  análisis  compartidos  con  los  referentes  de  las  organizaciones consultadas,  podemos  decir  que  si  bien  la  mujer  que  comente  un  delito  tensiona  y  rompe estructuras tradicionales de la sociedad, entendemos  que  quebranta trágicamente las normas (pensando en su destino y no necesariamente en la cualidad y consecuencias del delito) y es castigada  por  eso.  El  Estado  interviene  tardíamente  produciendo  y  reproduciendo,  en  esta situación, la trama profunda de la desigualdad social. 

“Al encierro no se va a cumplir un castigo sino a ser castigado en forma diaria y continua” (Neuman, 1954).

El disciplinamiento punitivo alcanza para acallar aquellos intentos de ruptura y activa en las mujeres los mecanismos y las aspiraciones sociales a tomar el lugar tradicional, asignado por la sociedad patriarcal.  

Las mujeres detenidas cuando han sido consultadas respecto de las inquietudes para realizar actividades  durante  su  encierro,  frecuentemente  se  proyectan  en  labores  que  le  permiten preparase para servir.  

“Las  oportunidades  laborales  y  educacionales  son  sumamente  escasas  y  en  general reafirman  la  diferencia  de  los  roles  impuestos  por  el  sistema  patriarcal.  Cursos  de cosmetología, costura y labores de limpieza de la unidad y de cocina son las más ofrecidas a las detenidas.” (CPM, 2012)

Frecuentemente los  derechos visibilizados por ellas, plasmados en reclamos  sistemáticos en las cárceles, tienen más que ver con las necesidades de los hijos que con sus propios derechos como mujeres.  

En este sentido y de acuerdo a las apreciaciones de profesionales de la salud especializados en el trabajo con niños, se observa una maternidad muy asistida, que refuerza vínculos de tipo paternalista,  con un  fuerte impacto  negativo en    la autonomía de la relación  madre-hijo. Se reedita  de  esta  manera,  un  lugar  de  debilidad  en  una  relación  de  dominación,  que  en  esta situación particular la ejerce el Estado a través de sus prácticas asistenciales. El  tratamiento  de  los  cuerpos  siempre  es  degradante,  las  deficientes  condiciones  en  los traslados, las requisas vejatorias, los aislamientos, la falta de cuidados de salud.  La  Comisión  Provincial  por  la  Memoria  registra  a  la  falta  de  atención  médica  como  el principal  hecho  denunciado  por  las  detenidas.  Las  pérdidas  de  embarazos  por  ausencia  de atención  oportuna  o  como  consecuencias  dañosa  de  malos  tratos  es  una  manifestación agravada de la violencia de género. 

Las  Naciones  Unidas  en  su  85ª  sesión  plenaria,  el  20  de  diciembre  de  1993,  ratificó  la Declaración  sobre  la  eliminación  de  la  violencia  contra  la  mujer,  en  la  que  se  la  reconoce como  un  grave  atentado  contra  los  derechos  humanos  e  «insta  a  que  se  hagan  todos  los esfuerzos posibles para que sea [la declaración] universalmente conocida y respetada». Define la  violencia  contra  la  mujer  en  su  primer  artículo: “…todo  acto  de  violencia  basado  en  la pertenencia al sexo femenino que tenga o pueda tener como resultado un daño o sufrimiento físico, sexual o psicológico para la mujer, así como las amenazas de tales actos, la coacción o la privación arbitraria de la libertad, tanto si se producen en la vida pública como en la vida privada.”

En  Argentina  la  ley  26.485  de  protección  integral  para  prevenir,  sancionar  y  erradicar  la violencia contra las mujeres en los ámbitos en que desarrollen sus relaciones interpersonales fue promulgada el 1 de Abril de 2009 y entiende: 

“…por violencia contra las mujeres toda conducta, acción u omisión, que de manera directa o indirecta, tanto en el ámbito público como en el privado, basada en una relación desigual de poder, afecte su vida, libertad, dignidad, integridad física, psicológica, sexual, económica o  patrimonial,  como  así  también  su  seguridad  personal.  Quedan  comprendidas  las perpetradas desde el Estado o por sus agentes. Se considera violencia indirecta, a los efectos de  la  presente  ley,  toda  conducta,  acción  omisión,  disposición,  criterio  o  práctica discriminatoria que ponga a la mujer en desventaja con respecto al varón.” La exhibición y exposición del cuerpo por parte de las mujeres detenidas, en el contexto de tratos  degradantes,  convive  con  la  negación  de  la  sexualidad,  en  términos  de  práctica  y política institucional carcelaria. 

Dicha  colisión  se  tramita  a  través  de  prácticas  vejatorias,  abusivas  y  violatorias  de  la integridad sexual.  

La  existencia  de  pabellones  destinados  a  alojar  homosexuales,  travestis  y  personas  que  han cometido delitos contra la integridad sexual, funde a la sexualidad en objeto de administración de “conducta desviada”, diluyendo la identidad sexual y de género en potenciales situaciones gravosas (CPM, 2012). 

La  ley  nacional  26.743  de  identidad  de  género,  promulgada  en  el  año  2012,  incorpora estándares  internacionales  de  derechos  humanos  e  interpela  el  andamiaje  social  y  cultural conservador con fuerte raigambre institucional en la problemática.   Desde  esta  perspectiva,  entendemos  que  el  desafío  consiste  es  una  invitación  colectiva  a encontrar  una  manera,  teórica,  política  y  cultural  de  develar  los  acontecimientos  al mismo tiempo que se producen. 

La realidad de las mujeres pone de manifiesto la trama profunda de la desigualdad en la sociedad contemporánea, a la vez que orienta los caminos para su transformación.  

 

“… Y  aquí  estoy.  Las  noches  son  tan  largas…  Los  guardias  que  me  cuidan  me  miran  con recelo, como si fuera a huir, no son las esposas del tobillo las que me atan en realidad, es esta enfermedad la que me hunde en la cama, la que me tiene prisionera, la que me oprime el pecho y no me deja respirar. 

De a poco, las voces suenan cada vez más lejanas. Me parece oír las risas de Maxi y 

Elena y siento la mano de mi viejita acariciando la mía. 

Es extraño, ya no siento dolor, mi cuerpo es más liviano. Otro viaje me espera, ¿será 

éste el último? 

Estoy cansada. 

Tengo miedo. 

¡Mamá… mamá! 

¿Estas ahí…?” (Ángela por Ana Vínser, 2013)

 

Bibliografía 

Ana Vínser. (2013). El viaje nocturno en La salud detenida. Una aproximación al estado de salud de las mujeres en contextos carcelarios. www.atesociosanitario.com.ar 

Cano, Carolina y Vior, Eduardo J.  (2008). Algunos interrogantes sobre el derecho humano a la salud mental. Ponencia 

 

Centro  de  Estudios  Legales  y  Sociales  CELS  (2012).    Derechos  humanos  en  la  Argentina. Siglo XXI, Editores. 

Comisión Provincial por la Memoria (2012). Informe anual 2012. 

Lamas,  Marta  (1996). El  género:  la  construcción  cultural  de  la  diferencia  sexual.  México. PUEG/Miguel Ángel Porrúa.  Colección Las ciencias sociales. Estudios de Género. 

 

Ministerio  de  Justicia  y  Seguridad  de  la  provincia  de  Buenos  Aires  (2012).  “Estadística Criminal de la provincia de Buenos Aires. Año 2012”.

 

Ministerio de Salud de la Nación Argentina (2012). Programa Nacional Salud en contextos de Encierro.  Estrategias  de  intervención  sanitaria  en  los  sistemas  penitenciarios.  Resolución 1009. 

 

Neuman, Elías. (1954). El abuso de poder en la Argentina y otros países latinoamericanos. Buenos Aires .Compañía Editorial Espasa Calpe. 

ONU  (2007).  Recopilación  de  reglas  y  normas  de  las  Naciones  Unidas  en  la  esfera  de  la prevención del delito y la justicia penal. 

ONU (1991). Los Principios para la Protección de los Enfermos Mentales y el Mejoramiento de la Atención de la Salud Mental. 

ONU (1993). Declaración sobre la eliminación de la violencia contra la mujer. 

 

Organizaciones  de  la  Sociedad  Civil  (2010).  Informe  alternativo  ante  el  Comité  para  la eliminación de todas las formas de discriminación contra la mujer: Derechos humanos de las mujeres: asignaturas pendientes del Estado argentino. 

Ordóñez  Vargas,  Laura (2006).  “Mujeres  encarceladas:  proceso  de  encarcelamiento  en  la penitenciaría  femenina  de  Brasilia”.  Revista  universitas  humanística -  no.61  enero-junio  de 2006. 

 

Procuración  General  Ante  la  Suprema  Corte  de  Justicia  de  la  provincia  de  Buenos  Aires (2012).Informe Anual Estadístico 2012. 

 

Procuración  General  ante  la  suprema  Corte  de  Justicia  de  la  provincia  de  Buenos  Aires. Registro  de  Personas  detenidas  de  la  provincia  de  Buenos  Aires.  Informe  estadístico  anual 2012. 

 

Sánchez Galindo, Antonio. La crisis de la prisión y el abuso del poder. Biblioteca virtual del 

Instituto de investigaciones jurídicas de la UNAM. www.juridica.unam.mx 

 

Suprema  Corte  de  Justicia  de  la  provincia  de  Buenos  Aires  y  Defensoría  del  Pueblo  de  la provincia  de  Buenos  Aires-  Observatorio  de  Violencia  de  Genero,  Equipo  de  Antropología Jurídica  y Social UBA (2013) .Curso “Mujeres  detenidas:  Los efectos  del  uso de la prisión preventiva”. 




I Jornadas de Género y Diversidad Sexual:

Políticas públicas e inclusión en las democracias contemporáneas.

Facultad de Trabajo Social 

Universidad Nacional de La Plata 

La Plata, 24 y 25 de Octubre de 2014.

 

Título del trabajo: La (de)construcción social de la violencia de género. Autoras: Fernandez, Aldana María  - Makcimovich, Lucía  Institución u organización: Facultad de Trabajo Social – UNLP. Eje temático: Violencias. Experiencias de intervención    

Mail: luciamakcimovich@hotmail.com 

Tres palabras claves: Patriarcado – género – violencia. 

 

INTRODUCCIÓN 

El  presente  trabajo  tiene  como  objetivo  analizar  y  discutir  sobre  la  violencia  de  género. 

Quienes  realizamos  este  trabajo  entendemos  que,  a  pesar  de  que  cada  historia  tiene  su especificidad y sus particularidades, son miles las mujeres que sufren violencia a diario dentro de nuestra sociedad por el solo hecho de ser mujer.

Nos proponemos indagar, analizar y poner en tensión algunos conceptos que, entendemos, 

son  útiles  y  necesarios  a  la  hora  de  definir  y  analizar  la  violencia  y  las  formas  en  que  ésta  se reproduce  y  se  legitima.  Conceptos  tales  como  patriarcado,  género,  violencia  de  género  y violencia  contra  las  mujeres  son  algunas  de  las  categorías  que  nos  permiten  conceptualizar  y definir cómo entendemos la violencia en sociedades como las nuestras, desiguales y opresivas.  

Finalmente,  queremos  dejar  expresados  algunos  aportes  del  Trabajo  Social  a  la  hora  de 

intervenir  en  estas  problemáticas.  Queremos  poner  en  tensión  y  discutir  acerca  de  nuestro  rol como futuros profesionales, en pos de generar una intervención que no reproduzca ciertas lógicas que,  muchas  veces,  el  mismo  sistema  impone  como  herramienta  para  la  resolución  de  los conflictos que se nos presentan. 

 

2 


DESARROLLO  

Pensar  la  violencia  contra  las  mujeres  como  un  problema  social  y  político  y  como  la 

expresión de una desigualdad estructural nos invita a reflexionar acerca del sistema patriarcal que se  basa  en  la  dominación  masculina,  ésta  última  entendida  como  “la  organización  de  una institución, particular o de un diseño particular de sociedad como un todo que implica que los varones  (como  genérico)  tienen  hasta  cierto  punto  la  autoridad  y  el  control  de  las  mujeres (también  como  colectivo  genérico)”  (Femenías;  2008:30).    Las  relaciones  desiguales  entre  los géneros  se  construyeron  históricamente  por  el  sistema  patriarcal,  sistema  de  opresión  y dominación que construyó, avaló y avala estas desigualdades. Estas relaciones son políticas y de dominación, suponen el ejercicio del poder, se asientan sobre la ideología patriarcal e implican niveles simbólicos de legitimación. Esta legitimación se basa no sólo en el sistema de ideas y de símbolos que refuerzan el estado de cosas sino también en la forma en que cada sujeto internaliza y aprende las formas estructurales y sociales que le han sido atribuidas según el lugar que ocupa en el entramado social.  

El  patriarcado,  en  tanto  estructura  e  ideología,  se  reproduce  y  perpetua  ejerciendo 

violencia simbólica, es decir, funciona como un sistema que “extorsiona, generando unas formas de  sumisión,  que  ni  siquiera  perciben  como  tales,  y  que  se  apoyan  en  creencias  totalmente inculcadas.  (…)  La  violencia  simbólica  impone  coerción  e  instituye,  por  medio  del reconocimiento  extorsionado  de  la  dominada  al  dominante,  una  suerte  de  cerco  de conocimientos y percepciones” (Femenías; 2008: 33). Así,  el patriarcado aparece como el único orden posible, irreversible, inmodificable, incuestionable, natural y eterno. La eficacia del mismo radica en la creación de las condiciones necesarias previas para que la violencia ejercida contra las mujeres no se perciba como tal.   

Los  aportes  de  de  Miguel  (2005)  nos  permiten  ver  la  importancia  de  historizar  para 

comprender  el  entramado,  el  origen  y  las  formas  en  que  la  violencia  se  ha  legitimado  y configurado,  como  así  también  poder  advertir  la  relevancia  de  los  movimientos  sociales  en  la visibilización de las problemáticas sociales. Siguiendo esta línea, esta autora afirma que fueron las  feministas radicales de  los años sesenta quienes elaboraron el concepto de patriarcado. Con esta  elaboración  se  presentaba  el  patriarcado  como  un  sistema  de  dominación  que  presentaba formas  de  legitimación,  propias  y  específicas.  El  patriarcado  y  el  capitalismo  entonces,  se 

3 articulan en tanto el primero contribuye a sostener al segundo como sistema político, económico, social  y  cultural  a  través  de  la  dominación  de  una  parte  fundamental  de  la  humanidad  en condiciones desventajosas. Por otra parte, dice de Miguel (2005), la teoría permite ver cosas que sin ella no veríamos, por lo tanto el acceso al feminismo permite adquirir un marco de referencia desde donde entender y explicar la realidad. En lo que respecta a nuestro trabajo entendemos que los estudios de género y de los movimientos feministas son aportes esenciales para comprender y abrir el debate sobre  la  violencia contra  las  mujeres. La teoría  feminista tiene entre sus  metas, conceptualizar,  visibilizar  y  desnaturalizar  los  conflictos  y  las  relaciones  de  poder  que  se consideran normales e inmutables. Se trata como dice la autora, de que “la ideología patriarcal está  tan  firmemente  interiorizada,  sus  modos  de  socialización  son  tan  perfectos  que  la  fuerte coacción  estructural  en  que  se  desarrolla  la  vida  de  las  mujeres,  violencia  incluida,  presenta para  buena  parte  de  ellas  la  imagen  del  comportamiento  libremente  deseado  y  elegido.  Estas razones explican la crucial importancia (…) de que las mujeres lleguen a deslegitimar dentro y fuera de ellas mismas un  sistema que se ha levantado  sobre el  axioma de su inferioridad  y su subordinación a los varones.” (p. 234) 

Romper  los  marcos  de  interpretación  patriarcal  sobre  la  violencia  contra  las  mujeres, 

desde  donde  la  violencia  se  justifica  desde  todo  el  amplio  abanico  ideológico  nos  invita  a repensar  algunas  categorías  construidas  históricamente  para  nombrar,  visibilizar  y  denunciar determinadas  problemáticas.  Así,  aunque  la  violencia  de  género  y  contra  las  mujeres  no  son fenómenos  nuevos,  sus  apariciones  en  el  plano  político  han  tenido  mucho  que  ver  las reivindicaciones y conquistas de los movimientos feministas y de mujeres.  

Hablar de violencia de género, en esta lucha por generar nuevos marcos de interpretación, 

permite comprender la violencia como un elemento útil para perpetuar los estereotipos sexuales y los patrones culturales construidos históricamente, al mismo tiempo que nos remite a la desigual distribución  del  poder  y  a  las  relaciones  asimétricas  establecidas  entre  varones  y  mujeres  en sociedades como la nuestra. Para Castellanos, “el término género (…) nos remite a las relaciones sociales y culturales entre mujeres y hombres, a las diferencias entre los roles de unas y de otros, y  nos  permite  ver  que  estas  diferencias  no  son  producto  de  una  esencia  invariable.  Por  el contrario,  cada  cultura  concibe  lo  que  es  ser  hombre  y  lo  que  es  ser  mujer  de  una  manera diferente”  (Castellanos;  2006:  12).  Es  interesante  retomar  aquí  los  aportes  de  Paredes  (2008) 

4 respecto a la categoría género. Para esta autora, el género es una categoría política relacional de denuncia  de  la  posición  injusta  y  opresora  en  la  que  se  encuentran  las  mujeres  dentro  del patriarcado. Por eso dice la autora, “(…) nunca va a haber equidad de género entendida como igualdad, porque el  género masculino se construye a costa  del  género femenino, por lo que la lucha  consiste  en  la  superación  del  género  como  injusta  realidad  histórica.  Dicho  de  otra manera  de  lo  que  se  trata  es  de  trascender  el  género,  como  construcción  histórica  y  cultural (…)” (Paredes; 2008: 5). 

[image: ]

Según  la  Convención  Interamericana  para  Prevenir,  Sancionar  y  Erradicar  la  Violencia 

contra la mujer sancionada en 1994, la violencia de género se entiende como “cualquier acción o conducta, basada en su género, que cause muerte, daño o sufrimiento físico, sexual o psicológico a  la  mujer,  tanto  en  el  ámbito  público  como  el  privado”  (p.  76).  Según  la  Ley  Nacional  N° 26.485  de  “Protección  Integral  para  Prevenir,  Sancionar  y  Erradicar  la  Violencia  contras  las Mujeres  en  los  ámbitos  en  que  se  desarrollen  sus  relaciones  interpersonales”  se  entiende  por violencia contra la mujer “toda conducta, acción u omisión, que de manera directa o indirecta, tanto en el ámbito público como en el privado, basada en una relación desigual de poder, afecte su vida, libertad, dignidad, integridad física, psicológica, sexual, económica o patrimonial, como así también su seguridad personal” (p. 2). Es decir, se entiende por violencia de género o contra las mujeres todas aquellas formas de violencia que son ejercidas hacia las mujeres por el hecho de serlo, es decir, producidas en relación a los condicionantes que introduce el género en cuanto a roles  y  posiciones  sociales  en  la  estructura  patriarcal  (subordinada  en  el  caso  de  las  mujeres, dominante en lo que respecta a los varones).  

La Ley 26.485 sancionada en nuestro país en marzo del 2009, presenta diferentes tipos y 

modalidades  de  violencia.  Según  esta  ley  la  violencia  es  clasificable  en  cinco  tipos;  física, psicológica,  sexual,  económica  y  patrimonial,  y  simbólica.  Por otro  lado,  clasifica  la  violencia contra las mujeres en diferentes modalidades; doméstica, institucional, laboral, contra  la libertad reproductiva,  obstétrica  y  mediática.  Bosch,  Ferrer  y  Alzamora  (2006)  plantean  algunos inconvenientes a la hora de pensar la violencia y sus definiciones. En primer lugar, problematizan acerca del uso indiscriminado y habitual de algunos modos de entender y definir el problema que terminan por naturalizar y desvirtuar el problema, sobre todo difundidos por los grandes medios de  comunicación.  Un  segundo  problema  que  plantean  las  autoras  es  el  que  deriva  del  uso  del 

5 término familiar, ya que afirman que dentro del entorno familiar se pueden presentar diferentes tipos de violencia, por lo que no corresponde aplicar el término general para una forma particular. Finalmente, el último problema deriva del uso del término doméstico, ya que según las autoras este término induce a pensar en actos privados y personales. Para resolver estas dificultades, las autoras  proponen  evitar  los  términos  que  puedan  generar  confusión  y  reemplazarlos  por  otros inequívocos.  

Conceptualizar  la  violencia  de  género,  y  en  particular  la  violencia  contra  las  mujeres 

como  la expresión de un problema estructural  y  político, permite  visibilizar que  las  agresiones que sufren  miles de  mujeres a diario no son producto de momentos de tensión o arrebatos que forman parte de la vida cotidiana de las personas, sino que son consecuencia de los intentos de mantener  la  subordinación  de  la  mujer.  Tratar  el  tema  del  maltrato  en  la  pareja,  por  ejemplo, como un caso individual y aislado es una visión naturalizadora y tranquilizadora que no pone en cuestión  el  modelo  patriarcal.  Para  Millet  “la  violencia  tiene  una  función  de  refuerzo  y reproducción del sistema de desigualdad sexual. Su amenaza doblega la voluntad de las mujeres, cercena sus deseos de autonomía” (de Miguel; 2005:239). De aquí se desprende la necesidad de pensar la violencia de género no como una un problema particular, concerniente a la vida privada de las mujeres y a las relaciones que establecen con otras personas, sino como un problema social y político que requiere la elaboración de conceptos y categorías que permitan definirla, explicarla y denunciarla como tal.  

 

Aportes y desafíos del Trabajo Social 

 

Quienes realizamos esta trabajo creemos necesario debatir y repensar cual es el rol de los 

profesionales ante la situación de violencia de género, en una sociedad patriarcal en donde pese a los  avances  en  la  deslegitimación  de  la  violencia,  en  muchas  ocasiones  aun  se  encuentra invisibilizada. Para pensar qué estrategias  y  herramientas utilizamos para  intervenir sobre estas situaciones,  creemos  necesario  tener  como  base  y  fundamentación  teórica  el  análisis anteriormente  realizado;  análisis  que  nos  permite  entender  el  marco  en  que  se  desarrollan  las relaciones sociales dentro de la sociedad capitalista patriarcal en la que vivimos.  

 

6 

Partimos  de  considerar,  siguiendo  a  Karsz  (1989),  que  el  Trabajo  Social  se  desempeña 

prioritariamente  en  la  dimensión  socio-ideológica  de  la  sociedad,  intentando  consolidar  o transformar los posicionamientos del sujeto sobre su realidad. Entendemos que éste constituye un aspecto  esencial  para  tener  en  cuenta  en  el  análisis  desde  una  perspectiva  de  género.  Nos entendemos como formando parte y muchas veces reproduciendo –aun si ser conscientes de ello- la misma estructura que oprime por la sola condición de ser mujer.  

Entendemos  que,  a  partir  de  este  marco  de  acción  transformadora  que  tiene  el  Trabajo 

Social en lo ideológico, es necesario trabajar con el empoderamiento de los sujetos con que los que  intervenimos.  Los aportes de Lorente Molina  (2003)  en  la definición del  empoderamiento, resultan  interesantes  para  pensar  esta  dimensión  de  la  intervención.  Esta  autora  propone  el empoderamiento  como  la  reorganización  de  las  relaciones  de  poder  que  producen  formas  de opresión  sostenidas  en  el  tiempo  en  diversos  colectivos  sociales  y  culturales.  La  redistribución del  poder  constituye,  por  tanto,  un  horizonte  de  transformación  social  que  apunta  a  cambios estructurales.  Es,  entonces  a  partir  de  esta  reorganización  de  las  relaciones  de  poder,  que  se intenta  potenciar  la  capacidad  transformadora  de  cada  persona  o  grupo  con  el  que  se  trabaja; buscando deconstruir aquello que se ha instaurado como natural. 

Poder pensar y poner en tensión las políticas públicas y los programas e instituciones que 

actúan  ante  las  situaciones  de  violencia  hoy  en  día,  es  otro  desafío  para  la  profesión.  Resulta interesante poder analizar las mismas, ya que muchas veces son las principales herramientas que utilizamos para nuestra intervención. Resignificarlas es una de las tareas que tenemos por delante, ya  que  muchas  veces  estas  políticas  siguen  reproduciendo  ese  lugar  de  “mujer  golpeada”, revictimizando a la mujer, no logrando correrla del lugar en el que la sociedad constantemente la posiciona, le impone y le naturaliza como dado. El desafío se encuentra en poder trabajar junto a las mujeres que sufren violencia estas cuestiones, comprendiendo que el patriarcado al actuar a través de  la  violencia  simbólica, produce la adhesión  voluntaria de  las  mujeres, a través de  los discursos y las prácticas. 

Creemos necesario poder entender todas estas cuestiones y dimensiones como productos 

de la misma reproducción social en el que estamos insertos. Entendemos que ese mismo Estado que genera y crea las “herramientas” forma parte de un sistema machista y patriarcal. Creemos que  aporta  para  el  debate,  retomar  los  aportes  de  Netto  (2008)  cuando  propone  que  solo  los 

7 ingenuos  pueden  suponer que,  en  un  mundo  así  “globalizado”,  la  concretización  de  derechos depende de buenas políticas sociales, de buena gobernanza, cuando no de solidaridad.  

Finalmente,  queremos  retomar  los  aportes  de  Femenías  (2008)  con  su  propuesta  del 

examen crítico de las habituales formas de convivir y diseñar modos posibles de intervención, en pos de alterar de algún modo lo considerado normal de un cierto estado de cosas, visibilizando lo que se considera intolerable y denunciando la violencia. “La desestabilización de conceptos y de relaciones  causales  pretende  ser  subversiva  en  la  medida  que  intenta  cambiar  el  orden patriarcal  considerado  natural,  objetivo,  neutro,  etc.”  (Femenías;  2008:  44).  Este  proceso  de intervenciones,  transfiguraciones  y  reacomodaciones  es  un  tarea  que,  entendemos,  debemos darnos en conjunto, profesionales del Trabajo Social y profesionales de otras disciplinas, junto a las mujeres que sufren todo tipo de violencia, en pos de generar un verdadero empoderamiento, a través  de  una  práctica  transgresora  y  valorando  el  potencial  emancipatorio  de  la  práctica cotidiana.   

 

8 


CONCLUSIONES 

Este  trabajo  surgió  con  el  espíritu  de  aportar  al  debate  sobre  la  violencia  de  género  y  la 

violencia  contra  las  mujeres.  Frente  a  experiencias  transcurridas  nos  encontramos  con  la  necesidad de (in)formarnos en una perspectiva que tenga como horizonte  la supresión de todas las formas de opresión, explotación y violencia hacia las mujeres.  

Entender  la  violencia  como  una  expresión  de  la  estructura  patriarcal  en  la  que  estamos 

inmersos, repensando nuestra práctica y nuestra intervención, nos permite construir un marco de interpretación acorde a nuestra posición política-ideológica, posiciones que, entendemos, hacen a la dimensión ética-política del colectivo profesional. 

Trabajar junto a mujeres que han sido o son víctimas de violencia no es una tarea sencilla. 

Nos  exige  actuar  consciente  y  responsablemente  en  pos  de  transformar  las  condiciones  que permiten  que  la  violencia  y  el  patriarcado  se  sigan  reproduciendo.  La  toma  de  la  palabra  para transformar los discursos, la práctica cotidiana como acción transformadora y el empoderamiento son algunos de los aportes que este trabajo nos ha brindado.  

Creemos  que  este  debate  está  inconcluso,  que  no  existen  recetas  ni  pasos  a  seguir  en  la 

intervención profesional,  y apostamos a  la construcción  colectiva de  conocimientos  y prácticas que se  aboquen a  la transformación de  las estructuras, que social e  históricamente construidas, serán social e históricamente abolidas.  

Por eso decimos:  

“…seguimos  con  el  puño  izquierdo  levantado  porque  el  sistema  no  fue  derrotado, 

porque este sistema continua lastimando nuestros cuerpos y los cuerpos de nuestros hermanos  y  la  naturaleza.  Este  sistema  de  opresiones  se  ha  reciclado permanentemente  desde  que  fue  construido,  no  es  un  sistema  natural,  fue históricamente  hecho  y  va  a  históricamente,  también  terminar  por  la  acción revolucionaria de los pueblos. Por  eso no bajamos el puño izquierdo, por eso sigue siendo  la  forma  como  nos  comunicaremos  entre  quienes  creemos  que  la  Utopía  es posible-- lucha que sigue caminando entre la  pasión  enamorada por la  utopía y la terquedad de nuestras luchas por conseguirla” – Feministas Comunitarias de Bolivia

 

9 

FUENTES Y BIBLIOGRAFÍA 

Bosch, E., Ferrer, V y Alzamora, A. (2006). El laberinto patriarcal. Reflexiones teórico-

prácticas sobre la violencia contra las mujeres. Barcelona: Anthropos.  

Castellanos,  G.  (2006) Sexo,  género  y  feminismo:  tres  categorías  en  pugna.  Cali, 

Universidad del Valle.  

Convención  Interamericana  para  Prevenir,  Sancionar  y  Erradicar  la  Violencia  contra  la 

Mujer.                                      Recuperado                                     de    http://www.unicef.org/argentina/spanish/ar_insumos_ConvencionBelem.pdf 

Cuadernillo de Orientación para el trabajo comunitario en la prevención de la violencia 

familiar y sexual. Programa Provincial  de Salud  para  la Prevención de  la  Violencia  Familiar  y Sexual y la Asistencia a las Víctimas. Ministerio de Salud de la Provincia de Buenos Aires.  

De  Miguel,  A.  (2005).  La  construcción  de  un  marco  feminista  de  interpretación:  la 

violencia de género. Cuadernos de Trabajo Social. Vol. 18: pp. 231-248. 

Femenías, M. L. (2008). Violencia contra las mujeres: urdimbres que marcan la trama. En 

Aponte Sanchez et al. (Comps) Articulaciones sobre la violencia contra las mujeres (pp. 13-54). La Plata: Edulp.  

Karsz, S. (1989) Lo social. Paris: Mimeo. Ley  Nacional  N°  26.485  de  Protección  integral  para  prevenir,  sancionar  y  erradicar  la 

violencia contra la  mujeres en  los ámbitos en que se desarrollen sus relaciones  interpersonales. Recuperado  de  

http://www.oas.org/dil/esp/Ley_de_Proteccion_Integral_de_Mujeres_Argentina.pdf 

Molina B. L (2003). Perspectivas de género y trabajo social. Construyendo método desde 

el paradigma intercultural.

Netto, J. P. (2008) La concretización de derechos en tiempo de barbarie. En Borigianni y 

Montaño (orgs.) Coyuntura actual, Latinoamericana y Mundial; tendencias y movimientos. 

Paredes,  J.  (2008).  Hilando  fino:  desde  el  feminismo  comunitario.  Recuperado  de 

http://mujeresdelmundobabel.org/files/2013/11/Julieta-Paredes-Hilando-Fino-desde-el-Fem-Comunitario.pdf 

Travi, B. (2006). La construcción de la invisibilidad de la violencia hacia la mujer en el 

ámbito doméstico. Un estudio de caso: la dirección de medicina preventiva y atención primaria, secretaría de política social, municipio de Luján, Provincia de Buenos Aires. Revista Escenarios. Año 6, n° 10. 

 

10 

I Jornadas de Género y Diversidad Sexual:

Políticas públicas e inclusión en las democracias contemporáneas.

Facultad de Trabajo Social 

Universidad Nacional de La Plata 

La Plata, 24 y 25 de Octubre de 2014.

 

Título  del  trabajo: Lesiones  leves  y  no  tan  leves:  relaciones  conyugales  violentas  en  la década de 1970 

Autora: Florencia Claudia Castells. 

Institución u organización: FAHCE – UNLP. Eje temático: Violencias. Experiencias de intervención    

Mail: florenciacastells@yahoo.com.ar 

Tres palabras claves: relaciones conyugales, domesticidad, violencias de género. 

 

Introducción: las violencias dentro del contrato sexual 

 

  El  propósito  del  trabajo  es  estudiar  las  violencias  de  género  en  el  seno  de  las  relaciones conyugales  heterosexuales  de  sectores  trabajadores  e  intermedios  en  la  década  de  1970, teniendo  como  escenario  el Departamento  judicial  de  La  Plata,  contemplando  las  zonas geográficas que dicho departamento incluía en esa época, en particular los espacios urbanos y semiurbanos.  El  análisis  tendrá  en  cuenta  los  procesos  sociales  e  ideológicos  en  cuanto  al estatus de la mujer que configuraron la década de 1970, centrando la observación de archivos judiciales a principios de dicha década (1970-1971). 

Estas  violencias  son  observadas  desde  la  óptica  de  género  (Scott:  1992),  entendiendo  las desigualdades que se perciben entre los sexos como construcciones históricas. Los conceptos normativos  provenientes  de  las  doctrinas  jurídicas,  adquieren  la  forma  de  oposiciones binarias,  afirmando  el  significado  de  lo  femenino  y  lo  masculino  como  leyes  naturales.  El fenómeno jurídico se encuentra permeado por una mirada androcéntrica, el cual no se reduce a  las  leyes  formalmente  generadas,  sino  que  contempla  las  formas  de  interpretación, conocimiento y uso de las mismas, por parte de los actores (Facio Montejo: 1992). Asimismo, en este fenómeno aparece la división entre lo público y lo privado, que no es neutral respecto del  género,  manteniendo  lo  privado  fuera  de  la  reparación  pública,  y  despolitizando  el sometimiento de las mujeres dentro de lo privado. En lo privado, el consentimiento tiende a presumirse, ya que el significado social de lo privado es tomado como una esfera de elección. Así, el concepto jurídico de la privacidad puede proteger y ha protegido el lugar de la agresión física y la violación matrimonial (MacKinnon: 1987). 

A partir de dichas observaciones, se pretende señalar las relaciones de poder presentes en el contrato sexual (Pateman: 1995), que establece una relación a largo plazo entre los sexos, en la que a cambio de protección por parte del marido, la esposa le debe obediencia. La libertad universal  sería  una  ficción  política,  en  la  que  las  mujeres  se  encontrarían  excluidas  de  ese pacto originario, a partir de un derecho político que no generaría otra cosa que relaciones de dominación y subordinación.        

El contrato sexual es garantizado tanto por medio de la violencia física, como también de la violencia  moral  (Segato:  2003),  la  cual  emplea  mecanismos  legitimados  para  su normalización. La violencia se disemina difusamente e imprime un carácter jerárquico a los menores  e  imperceptibles  gestos  de  las  rutinas  domésticas,  siendo  ellos  los  que  presta  la “argamasa”  para  la  sustentación  del  sistema.  Así,  la  crueldad  es  de  orden  sutil,  moral.  Y cuando  la  crueldad  es  física,  no  puede  prescindir  del  correlato  moral,  en  el  sentido  que  sin desmoralización, no puede haber subordinación posible.  

Por  otro  lado  se  tiene  en  cuenta  que  a  pesar  de  estas  relaciones  de  poder  la  mujer  se encuentra en una posición híbrida (Segato: 2003), la mujer aparece en una posición híbrida, con una inserción doble en el sistema de relaciones: como un término que participa del ciclo de sumisión y domesticidad, pero por otro lado se rehace constantemente como sujeto social y psíquico diferenciado capaz de autonomía. La falta de correspondencia entre las posiciones y las subjetividades dentro de ese sistema produce y reproduce un mundo violento.  

 

Ideal de domesticidad e inferioridad jurídica: la configuración de la feminidad en el marco del Estado Argentino 

 

Teniendo en cuenta esa posición híbrida, es importante resaltar que las mujeres han tenido la oportunidad en diferentes contextos históricos de obtener a partir de su autonomía relativa la  consecución  de  derechos.  Sin  embargo  en  el  caso  argentino,  el  retraso  en  cuanto  a  los derechos  civiles  habría  persistido,  aún  mucho  después  de  haber  accedido  a  los  derechos políticos  (Barrancos:  2000).  Ese  retraso  ha  estado  asociado  a  la  fuerte  preeminencia  de valores  e  ideales,  configurados  a  la  luz  del  proceso  de  formación  del  Estado  Nacional,  que aparecieron en ese momento como rémoras del pasado colonial y otras veces se implantaron debido  a  las  necesidades  de  poblamiento  a  partir  de  un “discurso  familiarista”  y  a  la constitución de un orden político y social nuevo. En este sentido, el ideal de domesticidad, el maternalismo, la inferioridad jurídica de la mujer y la identidad viril determinada por el honor imprimieron valores y costumbres que afectaron y propiciaron la violencia hacia la mujer a lo largo del siglo XX. Por su parte, la resolución de problemas de violencia se vio obstaculizada por lo absurdo de estas configuraciones (Barrancos: 2007). 

Dictado  a  la  luz  de  la  consolidación  del  Estado  Argentino,  y  de  un  orden  social, económico  e  ideológico  que  lo  sostuviese,  el  Código  Civil,  propuesto  por  Dalmacio  Vélez Sarsfield  y  sancionado  en  1869,  determinó  la  inferioridad  de  la  mujer  casada  (Barrancos: 2000).  Ésta  fue  asimilada  jurídicamente  a  la  condición  de  menor,  ya  que  ésta  requería  la anuencia  del  marido  para  poder  actuar:  sus  debían  ser  administrados  por  el  marido;  para estudiar,  profesionalizarse,  trabajar  o  comerciar,  debía  actuar  con  autorización  expresa  del cónyuge; y no podía testificar sin su anuencia. Se ha estipulado que este código es culminante  (Barrancos: 2008) por su potencia instituyente, y por la capacidad de magisterio de su autor: el discurso universal patriarcal se incorporaba a la legislación local.  

El  ideal  de  domesticidad  se  ha  estudiado  también  desde  sus  dimensiones  sociales  e ideológicas. De esta forma, se establece como la mujer doméstica (Nari: 2004) reformuló la relación  mujer-hogar,  establecida  por  la  división  sexual  del  trabajo  y  revindicada  por  la tradición en términos modernos, científicos y tecnológicos. Aunque se pretendía construir un poder dentro del ámbito doméstico, a través de ellas mismas como protagonistas o a través de su  influencia  sobre  sus  hombres,  hijos,  hermanos  y  padres,  esto  podía  constituirse  en  la justificación  del  encierro.  El  trabajo  doméstico  era  incompatible  con  cualquier  otra  tarea, incluido  el  esparcimiento,  pero  fundamentalmente  con  el  trabajo  asalariado,  ya  que  era considerado como “degenerador” de la naturaleza femenina.

El  ideal  doméstico  y  la  exaltación  de  la  inferioridad  jurídica  de  la  mujer  fueron acompañados por las políticas de maternidad, que en los cincuenta años que van desde 1890 a 1940  configuraron  fuertes  huellas  en  los  valores  locales.  En  ese  plazo  la  maternidad  fue aceptada como una función natural de las mujeres, imponiéndose los derechos de las madres sobre  los  “derechos  individuales”  de  las  mujeres,  abriendo  de  esta  forma  perspectivas  de tutela y control sobre los cuerpos femeninos. Fue así como se les retaceó derechos civiles  y políticos, puesto que se consideraba que su ejercicio podía menguar la dedicación a los hijos y al hogar. 

A  su  vez,  el  Código  Civil  de  1869  debe  ser  cotejado  con  el  derecho  punitivo,  también surgido  en  este  período,  para  comprender  la  solidez  en  la  discriminación  de  género (Barrancos: 2007). La norma establecía una disímil evaluación del delito del adulterio, puesto que  si  la  mujer  adúltera  era  sorprendida  in  fraganti  por  el  cónyuge  y  éste  la  mataba,  esta circunstancia obraba como atenuante; pero lo recíproco no se contemplaba, al contrario, matar al  marido era un  agravante debido  justamente al  vínculo. De esta  forma, se puede observar cómo el honor no era sólo una rémora del pasado hispánico. No había sino ni sigue siendo un fenómeno privativo de los grupos de elite, sino que se trataba de una fórmula que aseguraba identidad viril bajo cualquier condición social. 

Sin  embargo,  a  partir  de  la  reforma  del  Código  Civil  en  1926  cayeron  las  trabas  más escandalosas, ampliando las prerrogativas de las casadas. Ya no fue necesario pedir al marido autorización para estudiar, comerciar o testimoniar. El marido ya no administraba los bienes que había adquirido antes del  matrimonio, aunque éste siguió al  frente de la administración conyugal: comprar, vender o cualquier forma de contrato requería autorización del marido.  

Por otro lado, la administración separada de los bienes no se instauró hasta 1968. La patria potestad siguió siendo una facultad de los padres varones hasta la sanción de  la Ley de patria potestad compartida, de 1985 (Barrancos: 2007). De esta forma, la codificación social que se abrió paso durante el desarrollo del Estado de bienestar siguió con estricta fidelidad al dictado patriarcal, apegada al reconocimiento del papel  fundamental del varón productor (Barrancos: 2007).  Sin  embargo,  teniendo  en  cuenta  la  posición  híbrida  de  la  mujer  también  se  puede observar  que  para  la  década  de  1960,  la  ampliación  de  los  derechos  femeninos  potenció  la discusión política sobre el problema (Cosse: 2010a), lo que habría permitido un cambio en las subjetividades. 

 

¿Tiempo de transición?: Un análisis historiográfico 

 

En  particular,  los  estudios  sobre  la  segunda  mitad  del  siglo  XX,  han  analizado  las alternativas  a  escala  pública  del  carácter  excluyente  del  modelo  de  domesticidad. Posibilidades  que  han  sido  acentuadas  para  el  período  de  1960  hasta  principios  de  1970, teniendo en cuenta el desarme de la moral convencional (Barrancos: 2007, 2008). Desde una sociología  del  trabajo  se  ha  señalado  cómo  las  mujeres  comenzaron  a  aumentar  su participación  laboral  (Wainerman:  2005).  A  partir  del  enfoque  de  las  representaciones socioculturales,  se  ha  abordado  la  transición  entre  un  modelo  de  matrimonio  basado  en  la desigualdad,  a  otro  de  “uniones  igualitarias”  teniendo  éxito  en  los  sectores  jóvenes  y/o profesionales  (Cosse:  2010a).  Desde  el  mismo  enfoque  se  ha  observado  la  tendencia  a  una cultura  divorcista  en  Argentina,  que  a  falta  de  una  Ley  de  divorcio,  ayudaba  a  resolver  los conflictos  familiares  de  diferentes  estratos  (Cosse:  2010b).  Se  ha  analizado  la  sexualidad femenina en las clases medias, determinando la creciente legitimación del placer, gracias a las nuevas técnicas anticonceptivas (Felitti: 2012).  

Sin  embargo,  estos  cambios  han  sido  disimiles  y  contradictorios.  No  podía  escindirse  la condición  de  la  mujer  trabajadora  de  la  figura  de  madre  de  familia  (Barrancos:  2007).  El nuevo periodismo propuso notas en las que se criticaba el “machismo”, pero sin embargo lo reafirmaban  (Cosse:  2010a).  Por  su  parte,  las  separaciones  seguían  siendo  un  trance  difícil (Cosse:  2010a).  Además,  las  decisiones  reproductivas  quedaron  supeditadas  a  estrategias políticas que dejaban poco lugar a la libertad individual (Felitti: 2012).  

En definitiva, más que tratarse de una revolución, se han generado fisuras en el rol de la mujer. De esta forma, se puede reconocer para la segunda mitad del siglo XX  las fisuras en los estatus de género teniendo en cuenta el momento “transicional” de las transformaciones. Sin embargo, en los análisis  historiográficos  no se toma en cuenta  las dimensiones sociales del  fenómeno  jurídico,  sólo  se  encuentran  presentes  en  estudios  acotados  (Giordano  y Valobra: 2014). Esta perspectiva permitiría estudiar los cambios relativos en la vida cotidiana de forma más palpable. Además, se han analizado las rupturas en torno a los roles genéricos, sin tener en cuenta las problemáticas de la violencia doméstica. A todo esto, cabe preguntarse ¿En qué medida estas transformaciones han modificado la vida cotidiana y en las relaciones conyugales  de  sectores trabajadores  e  intermedios?  ¿La  justicia  sigue  sosteniendo  para  esta época  las  relaciones  desiguales  que  perviven  en  el  contrato  sexual?  ¿En  qué  medida  se contemplan  las  distintas  formas  de  violencia?  ¿Qué  tipo  de  acceso  a  la  justicia  tenían  las mujeres, en tanto colectivo, para denunciar las violencias? 

El análisis de estas problemáticas se enfoca en espacios urbanos y semiurbanos, donde la esfera  pública  impacta  de  forma  particular  en  las  subjetividades  de  los  miembros  de  las familias unicelulares. El Departamento judicial de La Plata debe ser considerado como uno de los núcleos urbanos más importantes del país y de la Provincia de Buenos Aires, expresando las transformaciones sociales más inmediatas.  

 

El fenómeno jurídico: un análisis de los archivos penales del Deptartamento judicial de La Plata (1970-1971) 

 

Las  observaciones  han  sido  enfocadas  desde  el  análisis  crítico  del  discurso  (Fairclough: 2003),  tomando  distanciamiento  de  los  datos,  y  dándole  importancia  al  contexto  político  y social. A su vez, las fuentes judiciales han sido revisadas desde la perspectiva del fenómeno jurídico, otorgándole entidad a los valores y estructuras de los actores sociales que permiten la interpretación  y  el  uso  de  las  leyes  presentes  en  la  época.  La  relevación  de  los  archivos penales  del  Departamento  judicial  de  La  Plata  para  los  años  1970-1971,  permite  observar nueve  casos  de  violencia  de  género  en  relaciones  conyugales.  Una  primera  mirada  permite señalar  la  normalización  de  los  procedimientos  jurídicos,  ya  sea  desde  la  investigación  en general, la toma de testimonios, la búsqueda de testigos, como la sentencia y la condena, que le permite llegar al personal jurídico a la “verdad jurídica”, sin tener la posibilidad de indagar lo  que  se  diferencia  de  esa  norma  que  las  iguala  como  ciudadanos  sujetos  de  derecho,  sin  relacional sus problemáticas como parte de la complejidad social. 

A  partir  de  los  casos  analizados,  se  puede  señalar  que  las  sentencias  fueron  desde  la libertad provisional hasta la pena de seis meses de prisión. La falta de una condena definitiva sobre  las  sentencias a pena de cárcel  ha  sido explicada  por el personal  jurídico debido a  la ausencia de antecedentes del victimario. Asimismo, la sentencia a la libertad provisional, ha quedado  justificada    en  varias  oportunidades  por  la  ausencia  de  comprobaciones,  así  se concluye  uno  de  los  casos: “No  aparece  suficientemente  justificada  la  responsabilidad criminal  de  D.,  por  lo                                                      1 que  se  le  brinda  sobreseimiento  provisorio”.Tanto  unas  como  otras sentencias no parecen dar valor a la palabra de la mujer acusadora, dándole preeminencia a la voz del varón cuando niega o minimiza a un “problema familiar” la situación de violencia.

En  este  sentido,  se  ha  analizado  un  caso 2  que  en  su  excepcionalidad  aparece  como sintomático la importancia que se le da a la voz femenina cuando aparece ya abalada por la justicia. El caso comprende a una mujer acusada de lesionar a su marido, disparando dos tiros al aire. Sin embargo, ante las declaraciones de ambos implicados se comienza a vislumbrar la trayectoria  de  la  pareja.  La  mujer  explica  los  malos  tratos  que  ha  sufrido  durante  su matrimonio, aún después de mudarse con sus padres frente a las agresiones de su marido. Ella aclara  las  múltiples  denuncias  que  le  realizó  a  su  marido.  Al  existir  una  prueba  judicial  de estas declaraciones en los archivos pertinentes, estas palabras se tornan creíbles por parte del personal.  

En  general,  se  avanza  poco  con  las  investigaciones  en  pos  de  tener  en  cuenta  diferentes formas de violencia moral: tanto en los casos que permanecen ocultos debido a la importancia catalogada  a  las  dolencias  físicas;  como  en  los  que  la  declarante  expresa  los  malos  tratos morales y no son tomados como una cuestión relevante por el personal judicial. La trayectoria de  la  relación  conyugal  a  lo  largo  de  los  años,  que  permitiría  conocer  las  causas  de  las 

1 F. D. R. Lesiones a A.B.F. Paq. 43, Orden 13. 

2 R.M.B. Lesiones a C.R. Paq. 43, Orden 16.

violencias  y  los  niveles de riesgo, tampoco es estudiada  en profundidad, con  excepción del caso excepcional antes mencionado. Ese caso permite entrever cómo esa trayectoria histórica de la pareja comienza a ser analizada, aunque únicamente si existe una apoyatura legal a las palabras de la esposa. 

Las búsquedas infructuosas de testigos presenciales o de datos de interés, no han permitido en muchos casos dar una sentencia a la cárcel. Lo privado aparece como susceptible de no ser analizado. Ante el desmenuzamiento del discurso se pueden entrever cómo los interrogantes que  han  sido  planteados  y  normalizados  por  el  personal  judicial  interfieren  en  las declaraciones,  mostrando  la  falta  de  testigos  como  un  impedimento  para  la  investigación. Hacia el final de una declaración por parte de la víctima el personal jurídico anota: “Que al momento del hecho no existían otras personas que puedan atestimoniar sobre lo  3  narrado”. Si 

por el contrario se procede a tomar testimonio de vecinos o familiares, casi siempre se toma testimonio  a  allegados  al  acusado.  En  estos  testimonios  se  alega  la  causa  de  la  “buena moralidad”  del  imputado,  explicitada  y  puesta  en  conocimiento,  a  través  de  testigos  casi siembre hombres, lo que le imprime una mirada androcéntrica al testimonio:  “Goza de muy buen  concepto  en  la  vecindad,  no  se  le  conoce  antecedentes  que  puedan  interponerse  a  su moralidad”4. 

Por  otro  lado,  si  se  analiza  el  discurso  de  los  actores  implicados,  aparecen  signos  que indican  la  estructura  mental,  tanto  de  los  hombres  como  de  las  mujeres.  Muchas  veces,  el análisis del discurso femenino aparece ligado a la noción de “abuso de poder”, sin que haya un cuestionamiento de la figura de autoridad ligada al varón. Es así como se trata de buscar una explicación a una situación inusual dentro de la norma patriarcal. A. de F. comenta que su marido  entró  en  la  casa  de  su  madre,  a  donde  había  ido  de  visita,  en  completo  estado  de ebriedad,  y  “sin  motivos  que  lo  justificaran  empezó  a  golpearlas  a  las  dos  con  sus  puños”, aclarando que “nunca le dieron motivos para tal  cosa, e ignoran los motivos por  los cuales ést                    5 e reaccionara así”.  

El  varón  tiende  a  poner  en  duda  la  moralidad  de  su  mujer,  resaltando  el  ideal  de domesticidad y de maternalidad, como así también el valor del honor masculino. En el mismo caso  F.D.R.  atestigua: “su  cónyuge  comenzó  a  frecuentar amistades  dudosas,  y  en  una oportunidad  estuvo  detenida  por  “Encubrimiento”.  Que  el  deponente  nunca  le  dio  motivos para que esta se alejara del hogar conyugal, y así lo hizo como manifiesta sin causas que la 

 

3 F. D. R. Lesiones a A.B.F. Óp. Cit. 

4 M.F.O. Lesiones leves a: N.E.F. Paq. 43, Orden 10. 5 F. D. R. Lesiones a A.B.F. Óp. Cit. justifiquen, yéndose a vivir a la casa de su madre”. En otro caso, el victimario declara: “Que su  consorte  Irma  Sotelo,  con  quien  es  casado  hace  un  año  suele  abandonar  el  hogar  con frecuencia, y casualmente anteayer volvió a su hogar luego de su labor cotidiano en la Capital, comprobando  nuevamente  la  ausencia  de  su  esposa  e  ignorando  su  nuevo  rumbo,  ya  que siempre cuando suele abandonar el hogar va a la casa de la madre, o sea la suegra del dicente, o a la casa de una amiga, pero siempre no comunica ni se excusa ante el dicente, al no tener hijos la misma es displicente y liberal en sus actos 6”.

Algunas consideraciones finales 

 

A partir de estas observaciones, y su puesta en relación con la bibliografía mencionada, se pueden  establecer  algunas  consideraciones.  En  primer  lugar  se  vislumbra  el  paradigma jurídico instaurado en la segunda parte del siglo XIX, todavía presente para esta época.  Aún se  puede  observar  la  insuficiencia  legal  a  las  palabras  de  la  denunciante,  dado  que  se invisibiliza  la  experiencia  femenina,  y  se  valida  como  prueba  la  negación  del  acusado.  La esfera  privada  aparece  entonces  como  un  espacio  en  donde  la  ley  no  es  susceptible  de  ser aplicada. Por otro lado, la  moralidad se defiende  a partir del  honor viril  y de  los  ideales de domesticidad  y  maternalismo  para  la  mujer.  Además,  la  violencia  moral  no  es  tomada  en cuenta  por  el  personal  jurídico  como  otra  forma  de  violencia  también  válida.  Los procedimientos  jurídicos  aparecen  normalizados,  atendiendo  a  los  derechos  individuales  de las  mujeres  como  “ciudadanas”,  y  no  como  parte  de  un  colectivo  en  permanente  relación desigual con los hombres. 

Desde el estudio de esta pequeña fracción de casos judiciales se puede vislumbrar que el proceso  de  transición  en  las  décadas  de  1960  y  principios  de  1970  hacia  una  menor desigualdad de género no quería traducida en un cambio en la postura de la justicia sobre el contrato  sexual.  A  su  vez,  la  estructura  mental  de  los  hombres  y  mujeres  de  clases trabajadoras e intermedias se habría visto poco modificada. Sin embargo, el acercamiento a la justicia  por  muchas  mujeres  que  sufrían  situaciones  de  violencia  puede  mostrar  la  mayor libertad de acción que en otras épocas el ideal de domesticidad no hubiera dejado concretar. Por otro lado, los cambios culturales habrían traído aparejadas rupturas en las problemáticas cotidianas en el hogar, dado que las mujeres  pretendían asumir y también se veían inmersas en  roles  disimiles  a  los  que  estaban  acostumbrados  sus  compañeros.  Asimismo  queda  de manifiesto la apertura de un  abanico de posibilidades para el  juzgamiento de  las  violencias 

6 R.M.B., Lesiones a C.O.R. Óp. Cit.

contra la mujer, sobre todo teniendo en cuenta las sentencias máximas de uno a seis meses de prisión. Si bien el reclamo y la sentencia son hechas bajo el reconocimiento de los derechos individuales, sin aparecer como una realidad colectiva, pueden ser tomados como indicadores de una mayor percepción social hacia la problemática. 

Fuentes: Archivo histórico-jurídico de la Provincia de Buenos Aires 

Bibliografía: 

Barrancos,  Dora  (2000),  “Inferioridad  jurídica  y  encierro  doméstico”, Gil  Lozano  (Dir.), Historia de las mujeres en Argentina, Buenos Aires, Taurus. --------------------  (2007), Mujeres  en  la  sociedad  argentina.  Una  historia  de  cinco  siglos, Buenos Aires, Sudamericana. 

-------------------- (2008), Mujeres entre la casa y la plaza, Buenos Aires, Prometeo. Cosse, Isabella (2010a), Pareja, sexualidad y familia en los años sesenta, Buenos Aires, Siglo XXI. 

------------------     (2010b),  “Una  cultura  divorcista  en  un  país  sin  divorcio:  la  Argentina  de 1956 a 1975”, Cosse, Felitti y Manzano (Ed.), Los 60´de otra manera, Vida cotidiana, género y sexualidades en la Argentina, Buenos Aires, Prometeo. Facio Montejo, Alda (1992), Cuando el género suena cambios trae (una metodología para el análisis de género del fenómeno legal), San José, ILANUD. Fairclough, N. (2003), “El análisis crítico del discurso como método para la investigación en ciencias  sociales”,  Wodak  y  Meyer  (Comp.), Métodos  de  análisis  crítico  del  discurso, Barcelona. 

Felitti,  Karina  (2012), La  revolución  de  la  píldora,  Sexualidad  y  política  en  los  sesenta, Buenos Aires, Edhasa.  

Giordano, V. y Valobra, A. (2014) “El divorcio judicial a través de los fallos judiciales, 1955-1956”. Derecho  y  Ciencias  Sociales,  Nº10,  Instituto  de  Cultura  Jurídica  y  Maestría  en Sociología Jurídica, La Plata, UNLP, FCJ y S. 

MacKinnon,  Catharine  (1987),  “Privacidad  versus  igualdad:  más  allá  de  “Roe  v.  Wade””, Feminismo Inmodificado, Buenos Aires, Siglo XXI. Nari, Marcela (2004), “Las bases materiales e ideológicas de la ideología maternal”, Políticas de maternidad y maternalismo político, Buenos Aires, Biblos. Pateman, Carole (1995), “Hacer un contrato”, El contrato sexual, México, Anthopos, UAM. Scott,  Joan  (1992),  “El  género:  una  categoría  útil  para  el  análisis  histórico”,  Cangiano  y DuBois  (Selec.), De  mujer  a  género,  Teoría,  interpretación  y  práctica  feminista  en  las ciencias sociales, Buenos Aires, Centro Editor de América Latina. Segato, Rita (2003), Las estructuras mentales de la violencia, Ensayos sobre género entre la antropología,  el  psicoanálisis  y  los  derechos  humanos,  Bernal,  Universidad  Nacional  de Quilmes. 




I Jornadas de Género y Diversidad Sexual:

Políticas públicas e inclusión en las democracias contemporáneas.

Facultad de Trabajo Social 

Universidad Nacional de La Plata 

La Plata, 24 y 25 de Octubre de 2014.

 

Título del trabajo: Violencia de Género y Políticas Públicas en la Argentina de los últimos años. Inclusión, avances y limitaciones. 

Autora: Marcela Adriana Pantoja Asencio. Institución u organización: Lic. en Comunicación Social – UBA. Eje temático: Violencias. Experiencias de intervención    

Mail: marcelapantoja@yahoo.com.ar 

Tres palabras claves: violencia contra las mujeres, políticas, avances. 

 

Violencia contra las mujeres y derechos humanos 

Hoy  en  día  sabemos  que  la  violencia  contra  las  mujeres  o  violencia  de  género, 

constituye  una  violación  a  los  derechos  humanos  de  las  mujeres.  Sin  embargo,  este reconocimiento tiene  una  historia  reciente.  Desde  la  perspectiva  de  género  entendemos  que estas  violencias  manifiestan  lo  más  primario  del  patriarcado:  el  sexismo,  machismo  y misoginia. Su erradicación implica una profunda tarea. 

 Comprender  la  densidad  histórica  de  la  violencia  sexista  ayuda  a  vislumbrar  el 

proceso por el cual  fue  naturalizada. De diversas  maneras  se  ha  manifestado desde tiempos antiguos en distintas culturas, religiones y sociedades. La filosofía, la ciencia y la política la han convalidado.  

Hace  cuatro  décadas  las  organizaciones  de  mujeres  encararon  el  proceso  de 

desnaturalización de la violencia machista. El nuevo movimiento feminista, que cobró vigor durante  los  años  70,  agudizó  las  denuncias  contra  el  patriarcado  y  explicitó  el  sistema  de género  por  el  cual  se  dan  las  relaciones  de  poder  entre  hombres  y  mujeres    llegando  a desmitificar los actos más “naturales” y cotidianos.

Dicha  tarea  requirió  de  rupturas  conceptuales:  el  primer  supuesto  que  debieron 

derribar  las teóricas  feministas  fue la división entre lo “público  y  lo privado”  y con ello,  la caracterización  de  que  los  asuntos  de  familia  eran  cuestiones  íntimas  o  de  parejas  que  no demandaban la intervención del Estado. Dieron cuenta de que “el Estado moderno siempre ha tenido un poder de policiamiento sobre la familia” (Jelin, 1994:12) y que  la no intervención del mismo en violencia de género hacía evidente la organización patriarcal de la sociedad  y sus instituciones.  

De  tal  manera,  el  movimiento  feminista  fue  forjando  el  compromiso  del  Estado 

moderno  para  sancionar  y  erradicar  la  violencia  machista.  Si  el  mismo  ya  intervenía  en cuestiones  de  familia,  tales  como  el  matrimonio,  divorcio,  tutela  de  los  hijos,  etc.  su intervención  para  contrarrestar  la  violencia  sufrida  por  las  mujeres  en  el  ámbito  doméstico también era un deber.  

“Lo  personal  es  político”  expresaron  las  activistas  de  la  época,  formulando  así  una 

nueva mirada de la vida y una filosofía feminista que se proponía transformar la realidad. Los primeros logros del movimiento comenzaron a concretarse a nivel internacional. 

En  el  año  1979,  la  Asamblea  General  de  la  ONU,  aprobó  la  Convención  para  la 

Eliminación de la Discriminación contra la Mujer (CEDAW). Este fue el  primer documento internacional y de carácter vinculante para los Estados parte. En él se prohíbe expresamente la discriminación de las mujeres en sus múltiples formas y obliga a los Estados a tomar medidas en esa línea. Esta Convención sentó las bases para seguir avanzando en la incorporación de la perspectiva de género a los derechos humanos. 

Luego,  la  noción  hegemónica  que  suponía  a  la  violación  de  los  derechos  humanos 

perpetrada  sólo  por  el  Estado  fue  resignificada.  En  este  sentido,  se  comprendió  que  dicha violación puede darse con autoría directa o indirecta del Estado: por ejemplo, cuando se ejerce violencia institucional por parte de un agente estatal, un policía, o un juez. También cuando, indirectamente, el Estado se hace cómplice de los agresores, sin impartir una debida condena dejando un halo de impunidad, como suele suceder con las violaciones sexuales en conflictos bélicos  o  con  los  feminicidios  en  muchísimos  países  de  la  región.  Asimismo,  otro  caso  de autoría  indirecta  se  da  cuando  las  violaciones  se  cometen  fruto  de  la  ignorancia  o  el desconocimiento de las mujeres acerca de las leyes y derechos que las protegen.  

Finalmente, en el año 1993, la Conferencia Mundial sobre Derechos Humanos llevada 

a cabo en Viena reconoce explícitamente que  la violencia contra las mujeres constituye una violación  a  los  derechos  humanos.  La  visibilización  de  la  desigualdad  de  género,  el reconocimiento a la peculiaridad de la vida de las mujeres, el derecho a la autonomía y a una vida libre de violencias comenzaban a calar hondo y la mayor protección que se demandaba a los Estados lograba su corolario a nivel internacional.  

A  nivel  regional,  en  el  año  1994,  se  aprobó  la  Convención  Interamericana  para 

Prevenir,  Sancionar  y  Erradicar  la  Violencia  contra  las  Mujeres  (Convención  de  Belém  do Pará). Representa el mayor instrumento para América Latina y el Caribe. Desde el enfoque de género contempla la violencia, física, psicológica y sexual ejercidas en el ámbito doméstico, y amplia el ámbito de acción hacia lo público, reconociendo las violencias cometidas por acción u omisión del Estado.  

La Convención fue ratificada por todos los países de la región y sentó precedente para 

que  los Estados parte adopten  legislación  en consonancia. Las  leyes  sancionadas durante el período  1994-2002  han  sido  definidas  como  de  Primera  Generación,  mientras  que  las sancionadas a partir de 2005 se caracterizaron como de Segunda Generación, pues en estas últimas se vierten los principales lineamientos de la Convención de Belém do Pará y algunas de ellas incorporan el fuero penal para sancionar las violencias más brutales. 

 

La violencia de género en políticas públicas de la Argentina. Años ‘80 y ‘90.

Con la recuperación democrática se logra forjar en el país una clara conciencia sobre 

el respeto por los derechos humanos y este discurso se inserta en buena parte de la sociedad. Asimismo, el intercambio de las organizaciones sociales y políticas de mujeres con el Estado se agilizó y la violencia de género ganó visibilidad en la agenda pública. En el año 1985 se ratificó por ley la CEDAW y  luego aparecieron diferentes propuestas como  la Subsecretaría de  la  Mujer  que  convocó  al  Primer  Encuentro  de  Centro  de  Prevención  y  Asistencia  a  la Mujer Golpeada. En la provincia de Buenos Aires, se crearon las Comisarías de la Mujer y en la Ciudad de Buenos Aires se lanzó la Línea Mujer, un servicio de atención telefónica gratuita las 24 horas y se inauguraba la Casa Refugio para la Mujer Golpeada (Sanz, 2008). 

En  los  años  ‘90 se  implementó  la  figura  del  acoso  sexual  para  la  administración 

pública nacional y en el año 1994 se sancionó la ley nacional 24417 de Protección contra la Violencia Familiar. También ese mismo año la CEDAW adquirió rango constitucional. Para ese año alrededor de once  provincias tenían programas destinados a abordar la violencia de género y en consonancia trabajaban alrededor de 80 ONG (Sanz 2008; Birgin, 2005).  

Teniendo  en  cuenta  las  distinciones  que  realiza  Evangelina  García  Prince  (2003) 

podemos afirmar que estas primeras medidas hasta aquí descriptas se condicen con lo que ella define como enfoques desarrollistas o basados en la Igualdad de Oportunidades. Encontrando su  principal  limitación  en  la  parcial  incorporación  de  la  perspectiva  de  género.  El  abordaje asistencialista y tradicional, subyace en los lineamientos de estas acciones donde el peso de la familia como institución se encontraba por encima del derecho de las mujeres a vivir una vida libre de violencias. 

Además, durante esos años una  gran contradicción  se pronunciaba para  las  mujeres: 

mientras  que  por  un  lado  vislumbran  mejoras  normativas;  por  el  otro,  las  políticas neoliberales  socavaban  la  propia  autonomía  de  las  mujeres.  El  fenómeno  conocido  como feminización  de  la  pobreza  se  intensificó  con  las  políticas  económicas  de  aquellos  años.  A comienzos del 2000, el 46,5% de las mujeres eran pobres y el 19% indigentes. Las mujeres jefas de hogar alcanzaban un 27,8% y el desempleo femenino llegaba al 18 %, mientras que, la primera causa de muerte materna era por aborto clandestino (Perceval, 2008). 

 

Última Década. Caracterización de una nueva etapa para el tratamiento de la violencia de género en las políticas públicas nacionales. 

El año 2003 marcó el inicio de una nueva etapa para la Argentina. El primer gobierno 

de  Néstor  Kirchner  definió  otro  rumbo  político  donde  la  intervención  del  Estado  se  hizo presente formulando numerosas políticas de inclusión social continuadas en los gobiernos de Cristina  Fernández  de  Kirchner.  En  este  marco  la  ampliación  de  derechos  y  la  cuestión  de género tuvieron un importante lugar.  

En  materia de  violencia contra  las  mujeres  encontramos  substanciales  formulaciones 

de  políticas  públicas  que  incorporaron  por  primera  vez  un  enfoque  integral  de  género. Analizaremos,  específicamente  las  que  atañen  a  la  violencia  en  el  ámbito  doméstico:  en primer  lugar,  el  programa  Las  Víctimas  contra  las  Violencias  del  Ministerio  de  Justicia.  El mismo fue creado en marzo de 2006 y es coordinado por la Dra. Eva Giberti, especialista en familia y violencia de género.  

La  creación  de  este  programa  tuvo  como  objetivo  prioritario  la  necesidad  de 

reformular un protocolo de acción que evitara el interrogatorio policial en los casos de abuso sexual,  dado  que  un  alto  índice  de  mujeres  abandonaba  la  denuncia  por  lo  tormentoso  que resultaba el contacto con la policía (Chaher y Santoro 2010a). Según lo específica el sitio de Internet, su objetivo principal es dar atención y acompañamiento a las víctimas  de violencia familiar y sexual, orientándola hacia un lugar activo que implique su decisión de colaborar en tanto responsabilidad ciudadana.  

El programa se compone de tres Brigadas: una contra los delitos sexuales, otra contra 

la  violencia  familiar  y  la  última  contra  la  explotación  sexual  de  niñas  y  niños.  A  su  vez  el programa  tiene  la  línea  telefónica  gratuita  137  para  llamar  en  situaciones  de  emergencia cuando  son  casos  de  violencia  doméstica.  Un  equipo  evalúa  el  llamado  y  realizan  la intervención  domiciliaria  si  el  caso  lo  requiere.  La  Brigada  contra  la  violencia  familiar  se compone por dos policías, una asistente social y una psicóloga. Estas realizan un diagnóstico orientando y acompañando a la víctima en el caso que decida realizar la denuncia. En general, sostiene  Giberti  (2014),  un  40%  de  las  víctimas  no  realiza  la  denuncia,  se  hace  un seguimiento telefónico de ellas, durante un mes, para ver cómo siguen y asesorándolas para que denuncien.  

De acuerdo a lo expresado por Giberti (2013) en el nombre del programa se encuentra 

su  definición  filosófica  y  política.  La  concepción  de  “víctima”  al  estar  acompañada  de  la expresión “contra” define una posición activa de las mismas. Y de tal forma se opone al lugar de pasividad que impregna en las políticas  asistencialistas. Se promueve el empoderamiento de la mujer pues el concepto “contra” significa “oponerse a”. Y asimismo, se pone énfasis en que las víctimas sepan que pueden demandar protección al Estado y este debe garantizárselas. Dicho programa es el primero en la región de América latina que actúa en forma de brigada en  situaciones  de  emergencia  concurriendo  a  la  escena  donde  ocurrió  la  violencia.  En  los últimos  años  este  programa  ha  venido  trabajando  mancomunadamente  con  distintas organizaciones  sociales  y  políticas  brindando  charlas,  talleres  y  capacitaciones  en  distintos barrios,  a  modo  de  conformar  una  red  que  sirva  de  contención  a  la  hora  de  garantizar  la protección de una víctima. 

Por  otra  parte,  en  el  año  2008  entró  en  funcionamiento  la  Oficina  de  Violencia 

Doméstica (OVD) de la Corte Suprema de Justicia de la Nación. La jueza Highton de Nolasco fue la encargada de idear y poner en funcionamiento la OVD.  

Esta oficina funciona las 24 horas, todos los días del año, y recibe a personas víctimas 

de  cualquier  tipo  de  violencia  en  sus  hogares,  sean  mujeres,  hombres,  niñas,  niños  o adolescentes.  Las  víctimas  son  entrevistadas  por  los  equipos  interdisciplinarios  quienes  en base  al  relato  y  a  ciertos  estudios  que  se  requieran,  médicos,  psiquiátricos  o  sociales, confeccionan un informe de riesgo. Luego se deriva el caso a un juzgado dentro de los fueros competentes, Civil, Penal, Familiar, o de Menores con el respectivo informe de riesgo. Dicho mecanismo resultó doblemente ágil para el proceso judicial, pues  anteriormente los informes de riesgo demoraban casi cuatro meses en confeccionarse y en elevarse al juez. Por lo tanto, también  se  aligeró  la  posibilidad  de  dictar  medidas  cautelares,  como  la  restricción  de acercamiento o exclusión del hogar, que hoy en día se dictaminan dentro de las 48 o 72hs de la denuncia (OVD Corte Suprema de la Nación, Bullentini, 2008, Chaher y Santoro, 2010b). 

 Otro significativo avance lo representó, en el año 2009, la sanción de la Ley 26485 de 

Protección Integral para prevenir, sancionar y erradicar la violencia contra las mujeres. Se trata  de  una  ley  marco  que  consta  de  45  artículos  que  implementan  medidas  destinadas  a prevenir,  sancionar  y  erradicar  la  violencia  de  género  y  a  brindar  un  abordaje  integral  y multidisciplinario de la violencia de género. 

Se  enmarca  dentro  de  lo  que  se  conoce  en  la  región  como  leyes  de  segunda 

generación, pues  en  la  misma  se  fundamenta  y  se  garantiza todos  los derechos reconocidos por la Convención de Belem do Pará.1 La ley define por violencia contra las mujeres a “toda conducta,  acción  u  omisión,  que  de  manera  directa  o  indirecta,  tanto  en  el  ámbito  público como  en  el  privado,  basada  en  una  relación  desigual  de  poder,  afecte  su  vida,  libertad, dignidad, integridad física, psicológica, sexual, económica o patrimonial, como así también su seguridad personal”, incluyendo las perpetradas desde el Estado o por sus agentes.  

En  cuanto  al  proceso  judicial  la  ley  establece  la  obligación  de  que  las  denuncias 

efectuadas en las comisarías sean remitidas en un término de 24 horas a la autoridad jurídica que  corresponda.  También  estipula  que  las  mismas  puedan  realizarse  en  cualquier  fuero, siendo responsabilidad del juez derivar la causa al magistrado competente, habilitando a los jueces  de  cualquier  fuero  a  dictar  medidas  preventivas  urgentes.  Prevé  la  figura  de  la “asistente  protectora”,  es  decir  un  o  una  acompañante  que  brinde  ayuda  y  contención  a  la mujer durante la presentación judicial.  

Asimismo, define medidas cautelares e introdujo una novedad fundamental dando por 

terminados los mecanismos de mediación y conciliación, prohibidos en las recomendaciones internacionales sobre violencia de género.  

En  julio  del  2010  la  ley  fue  reglamentada  y  se  destacaron  ciertos  aspectos:  por 

ejemplo,  el  servicio  de  asistencia  jurídica  gratuita  no  debe  estar  asociado  a  la  situación  de pobreza,  eliminando  dicho  requisito  para  obtener  la  gratuidad,  instando  al  Ministerio  de Justicia a celebrar convenios con organismos públicos o no gubernamentales que posibiliten brindar asesoramiento y patrocinio jurídico gratuito a las mujeres víctimas.  Por otra parte, se facultó  al  Consejo  Nacional  de  las  Mujeres  a  crear  una  Comisión  Interinstitucional, compuesta  por  integrantes  de  las  áreas  del  Poder  Ejecutivo  Nacional  a  fin  de  articular acciones  para  la  efectiva  implementación  de  la  ley  en  todas  las  provincias.  Por  último,  la reglamentación  impulsó  la  elaboración  de  una  Guía  Nacional  de  Recursos  y  Servicios  de Atención en Violencia.  

Otra  medidas  de  trascendencia  fueron  las  modificaciones  en  el  Código  Penal.  En 

primer lugar: la eliminación de la figura de avenimiento, que concedía a una víctima de abuso 

 

1 Esta Convención adquirió rango constitucional en el año 2011. sexual  la posibilidad de perdonar a su victimario casándose con él.  Y en segundo  lugar:  la incorporación  de  la  figura  de femicidio  y femicidio  vinculado,  cuando  se  produce  un homicidio  con el propósito de causar sufrimiento a una  mujer con  la que se  mantiene o ha mantenido  una  relación  en  el  marco  de  la  violencia  de  género.  Asimismo,  se  eliminó  la posibilidad de  incorporar atenuantes como la emoción violenta en los casos de femicidios  y violencia de género. (Carbajal, 2012b; Lipcovich, 2012). 

Por  último,  cabe  mencionar  la  creación  de  la  Línea  144  a  fines  del  año  pasado.  La 

misma  tiene  por  objetivo  brindar  contención,  información  y  asesoramiento  en  materia  de violencia contra las mujeres. Es gratuita y de alcance nacional funciona las 24 horas, los 365 días  del  año  y  depende  del  Consejo  Nacional  de  las  Mujeres.  Debido  a  su  reciente implementación todavía no hay datos que permitan analizar su funcionamiento. 

Las  medidas  y  políticas  públicas  enumeradas  hasta  aquí  conforman  un  conjunto  de 

herramientas  que  introdujeron  cambios  sustanciales  en  el  tratamiento  de  la  violencia  contra las  mujeres.  Sin  embargo,  las  mismas  todavía  no  han  desplegado  su  mayor  potencial  y  en algunas  esferas  son  desconocidas.  Un  análisis  generalizado  de  sus  principales  limitaciones indican que: dichas políticas si bien son nacionales su principal ámbito de competencia es la Capital  Federal.  En  el  caso  del  programa  Las  Víctimas  contra  las  Violencias  sólo  se  ha extendido a las provincias de Chaco y Misiones. En el caso de la OVD, a  las provincias de Tucumán, Santiago del Estero, con subsedes en tres localidades, Salta y Santa Cruz. De ellas, sólo  la  de  Santiago  capital  atiende  las  24  horas.  En  efecto,  lo  mismo  ha  ocurrido  con  la implementación de la Ley 26485 que no ha sido ratificada en todas las provincias y hoy en día convive  con  leyes  locales que tienen postulados que contradicen a  la  ley  nacional pero que igualmente son aplicados por las justicias provinciales. 

En cuanto a campañas de difusión estas han sido escasas sobre todo en la televisión de 

aire,  medio  masivo de comunicación por excelencia.  Para  la promoción de  la  línea gratuita 137  se  diseñaron  dos  spots,  con  los  actores  Pablo  Echarri  y  Guillermo  Franccella,  que circularon  algunos  meses  durante  el  año  2011.  Hoy  los  podemos  encontrar  en  el  blog  del programa  y  en  el  sitio  You  Tube.  Sí  debe  destacarse  que  el  programa  produce  importante material gráfico distribuido entre  las  organizaciones de  mujeres,  comisarías,  hospitales, etc. En  cuanto  a  la  sanción  de  ley  26485  la  misma  casi  no  tuvo  repercusión  en  los  medios masivos,  al  igual  que  la  OVD.  En  general,  la  difusión  de  estas  políticas  se  realiza  cuando algún  caso  de  violencia  de  género  cobra  repercusión  y  suele  difundirse  por  los  noticieros alguna guía de recursos, entrevista a especialistas, etc. 

 Otra cuestión a zanjar es la reunión de datos estadísticos. Como se dijo anteriormente 

hoy  en  día  contamos  con  la  producción  de  datos  que  surgen  a  partir  de  las  denuncias realizadas  en  cada  uno  de  estos  organismos,  sin  embargo:  hasta  el  momento  no  existe  un monitoreo  que  unifique  estas  cifras  y  que  permita  elaborar  diagnósticos  más  generales  del escenario de  la  violencia denunciada. Por otra parte, existe un gran universo de subregistro que lo componen las mujeres que nunca denuncian, o que no se les toma la denuncia y las que abandonan  la denuncia. Por ejemplo, el caso del  40% de  mujeres que se  comunican con  la línea  137 solicitando ayuda  pero  luego  deciden  no  efectuar la denuncia  judicial. Un estudio que logre reunir el registro y subregistro de las distintas instancias nacionales y provinciales intervinientes facilitaría el trazado de un mapa nacional de la violencia de género ejercida en el ámbito doméstico. 

 

Conclusión

De acuerdo a las estadísticas elaboradas en los últimos dos años por el programa  Las 

Víctimas  contra  las  Violencias  y  por  la  OVD  de  la  Corte  Suprema  de  la  Nación  podemos llegar  a  las  siguientes  conlusiones:  el  género  del  agresor  en  un  95%  es  hombre.  Entre  las víctimas  existe  un  promedio  de  70%  de  mujeres  jóvenes  y  adultas  y  el  30%  restantes  son niñas  y  niños  hasta  18  años.  Siendo  la  población  de  niños  de  entre  0  a  5  años  donde  se encuentra la mayoría de los varones agredidos. Los llamados son realizados, en primer lugar, por  la  víctima;  en  segundo  lugar,  por  las  instituciones  adonde  la  víctima  ha  recurrido. También  hay  que  dar  cuenta  que  la  demanda  de  este  servicio  se  incrementó considerablemente con los años. Las últimas estadísticas publicadas son de diciembre de 2013 e  indican  que  en  ese  mes  se  recibieron  1.422  llamadas  realizando  132  intervenciones  en terreno. Asimismo, Giberti (2014) sostiene que desde mayo de 2006 hasta diciembre de 2013 se  atendió  en  domicilio  a  6774  víctimas,  de  las  cuales  3.515  han  sido  niños,  niñas  y adolescentes. 

Otro  dato  que  resulta  de  estas  elaboraciones  demuestra  que  la  relación  que  une  a  la 

víctima con su  victimario es predominantemente de pareja, ex pareja y  padres en el caso de los  menores.  Le  siguen  en  menor  porcentaje  otras  relaciones  filiales  o  noviazgos.  Dato importante este último, sobre todo si tenemos en cuenta  que  la violencia en el noviazgo se encuentra  bastante  invisibilizada  o  se  le  presta  menor  importancia.  Lamentablemente,  en reiteradas  ocasiones  estas  violencias  terminan  en  femicidios  tal  como  podemos  observar  a través de las noticias. 

Por  último,  con  respecto  al  nivel  socioeconómico,  predomina  la  denuncia  o  los 

llamados de  las  mujeres de  nivel  bajo,  medio-bajo y  medio. Siendo porcentajes  ínfimos  los que atañen al sector indigente y alto. De acuerdo a estas cifras, y teniendo en cuenta que la violencia  no  es  exclusiva  de  ninguna  clase  social,  podemos  advertir  que  las  mujeres  que denuncian son las que más requieren del apoyo institucional. Mientras que en los sectores más altos, podríamos afirmar, se encuentran sujetas a mandatos más ligados al sostenimiento del status y eligen no denunciar para no hacer público su padecer. O porque cuentan con recursos que les permite solucionar la violencia sin judicializar el caso. Y asimismo, tal vez, en ciertas circunstancias, la poderosa influencia de su victimario las desalienta a la denuncia. 

Como  hemos  visto,  contamos  con  herramientas  concretas  para  abordar  la  violencia 

contra las  mujeres  salvo que  su plena  implementación  es una tarea pendiente. En efecto, la tasa de femicidios en la Argentina no ha descendido, su seguimiento lo elabora la asociación civil La Casa del Encuentro en base a un monitoreo de distintos medios del país. Según este informe, en el año 2012 se cometieron 255 femicidios y femicidios vinculados. Uno cada 35 horas. Y durante el año 2013, 295 femicidios y femicidios vinculados. Uno cada 30 horas. 

No  obstante,  el  incremento  de  los  femicidios  no  nos  habilita  a  afirmar  que  ha 

aumentado  la  violencia  de  género,  pues  la  carencia  de  registros  oficiales  anteriores  no  lo permite. Y menos aún, si comprendemos que la violencia contra las mujeres existe desde la antigüedad y que fue tornándose constante. Sí podemos afirmar que al estar más visibilizadas las violencias las mujeres se animan a denunciar más. Igualmente, tal cosa no es garantía de ninguna  mejora  sustancial  ya  que  existe  un  gran  número  de  subregistro  y  los  índices registrados de femicidios siguen siendo muy altos. 

A la hora de pensar propuestas que coadyuven al fortalecimiento de las herramientas 

existentes  las  estrategias  de  comunicación  se  vuelven  ideales,  pues  valen  para  pergeñar formas  de  empoderamiento  de  las  mujeres  y  de  la  sociedad  en  general  contra  la  violencia machista. La nueva legislación obliga a los medios masivos de comunicación a no reproducir estereotipos  negativos  de  género,  por  lo  tanto  se  debe  insistir  para  que  éstos  acepten  la responsabilidad que les concierne. Por otra parte, las campañas de sensibilización tanto en los medios de comunicación masiva como los medios comunitarios son una herramienta para dar a conocer las causas y buscar la comprensión de la problemática. Es una manera de abordar las  creencias  que  justifican  la  violencia  buscando  desactivarlas  para  construir  un  nuevo imaginario social y nuevas actitudes que den lugar a la igualdad entre hombres y mujeres.  

Estamos  atravesando  un  cambio  de  época  en  cuanto  a  las  relaciones  de  género. 

Consolidar  y  multiplicar  las conquistas de  estos últimos años es una tarea  inconmensurable que debemos darnos en los ámbitos educativos e intelectuales, políticos y territoriales.

 

Bibliografía 

- BIRGIN, H. (edit.) (2005), Violencia familiar. A diez años de la sanción de la Ley de Violencia Familiar. ¿Una herramienta eficaz?, Buenos Aires, Editorial Altamira. -CARBAJAL, M. (2014) “Maltratadas”, Buenos Aires, Editorial Aguilar- CARBAJAL, M. (2012) “El femicidio tiene dictamen” en Página 12, 16 de septiembre. Disponible 

en www.pagina12.com.ar/diario/sociedad/3-203512-2012-09-16.html (visitado 27/05/13).  - CHAHER, S. y SANTORO, S. (2010a), “Programa las víctimas contra las violencias del Ministerio de Justicia, Seguridad y Derechos Humanos”. Ficha elaborada para el Sistema de Naciones Unidas en Argentina. Disponible en 

http://www.unic.org.ar/prensa/archivos/5%20Programa%20Las%20victimas%20contra%20las%20vio

lencias.pdf (visitado 17/05/13). 

- CHAHER, S. y S. SANTORO (2010b), “Oficina de violencia doméstica de la Corte Suprema de Justicia de la Nación”. Ficha elaborada para el Sistema de Naciones Unidas en Argentina. Disponible 

en http://www.unic.org.ar/prensa/archivos/3%20OVD.pdf (Visitado 25/05/13). - GARCIA PRINCE, E. (2003), “Hacia la institucionalización del enfoque de género en políticas públicas”, Caracas, Friedrich Ebert Stiftung. - GIBERTI,  E.  (2013),  “Paper  presentado  en  el  panel  Servicios  y  respuestas  multisectoriales  para mujeres  y  niñas  sometidas  a  la  violencia”,  ONU,  6  de  marzo.  Disponible  en 

http://www.un.org/womenwatch/daw/csw/csw57/panels/panel2-paper-eva-giberti.pdf - GIBERTI, E. (2014), “Las Violencias y el Género” en Página 12, 1 de abril. Disponible en http://lasvictimascontralasviolencias.blogspot.com.ar/search?updated-max=2014-05-08T13:33:00-03:00&max-results=3 

- JELIN, E. (1994), “¿Ante, de, en, y?: mujeres y derechos humanos” en América latina hoy: Revista de ciencias sociales, Salamanca, Vol. 9, pp. 6-23.  - LIPCOVICH, R. 2012; “Femicidios sin atenuantes” en Página 12, 4 de octubre. Disponible en www.pagina12.com.ar/diario/sociedad/3-204841-2012-10-04.html (visitado 27/05/13). - PANTOJA ASENCIO, M. (2013), “Violencia contra las Mujeres, Políticas Públicas y Comunicación en Argentina. Avances, límites y desafíos de la última década”, Buenos Aires,Tesina de grado, Carrera de Ciencias de la Comunicación, Facultad de Ciencias Sociales, UBA.  - PERCEVAL, M.C (2008), “Por el derecho a vivir una vida libre de violencias. Reforma legislativa y lineamientos para una política pública contra la violencia de género”, en Mujer: contra la violencia, por los derechos humanos, Buenos Aires, Editorial Altamira 

Sitios oficiales  

- Consejo Nacional de las Mujeres. http://www.cnm.gov.ar/ - Línea 144. http://www.desarrollosocial.gob.ar/linea144/2952 - Oficina de Violencia Domestica (OVD) de Corte Suprema de Justicia de la Nación. http://www.csjn.gov.ar/ovd/ovdhome.jsp 

http://www.justiciasalta.gov.ar/violencia-familiar-salta.php -  Programa Las víctimas contra las violencias del Ministerio de Justicia y Derechos Humanos de la 

Nación.http://www.jus.gob.ar/atencion-al-ciudadano/atencion-a-las-victimas/programa-victimas-

contra-las-violencias.aspx Blog: http://lasvictimascontralasviolencias.blogspot

Normativa nacional

-  Ley  26.485 de  Protección  Integral  para  Prevenir,  Sancionar  y  Erradicar  la  Violencia  contra  las 

Mujeres en los Ámbitos donde Desarrollen sus Relaciones Interpersonales. 

- Ley 26.522 de Servicios de Comunicación Audiovisual 

Normativa internacional 

- OEA (1994): Convención Interamericana para Prevenir, Sancionar y Erradicar la Violencia contra las 

Mujeres. (CEDAW)  

- Naciones Unidas (1975): Convención sobre la Eliminación de Todas las Formas de Discriminación 

contra la Mujer. (Convención de Belém do Pará) 




I Jornadas de Género y Diversidad Sexual:

Políticas públicas e inclusión en las democracias contemporáneas.

Facultad de Trabajo Social 

Universidad Nacional de La Plata 

La Plata, 24 y 25 de Octubre de 2014.

 

Título  del  trabajo: El  caso  nuria  nieva  ocampo:  tratamiento  mediático  de  un  posible 

caso de trata de personas en san salvador de Jujuy. 

Autora: Gabriela Alexandra Gonzalez Krinner. 

Institución  u  organización:  Facultad  de  Humanidades  y  Ciencias  Sociales –  Universidad 

Nacional de Jujuy. 

Eje temático: Violencias. Experiencias de intervención    

Mail: gabrielakrinner@gmail.com 

Tres palabras claves: encuadre noticioso – perspectiva de género – comunicación. 

 

Introducción 

El presente trabajo pretende desentramar el tratamiento mediático realizado por los diarios 

digitales  de  Jujuy  sobre  un  supuesto  caso  de  secuestro  que  alertó  y  exaltó  a  la  opinión 

pública  jujeña,  poniendo  sobre  el  tapete  un  tema  tan  importante  como  tabú:  la  trata  de 

personas en una provincia de frontera. 

El  caso  Nuria  Nieva  Ocampo,  estuvo  en  la  agenda  de  los  medios  de  la  provincia  por 

aproximadamente  cinco  meses  (enero –  mayo  2013),  generando  conflictos  y 

contradicciones  entre  las  Organizaciones  de  Mujeres  que  repudiaban  el  tratamiento 

mediático  del  hecho;  y  el  gobierno  provincial  que  negaba  rotundamente  los  casos  de 

secuestros catalogándolos, simplemente como “fuga de hogar”.

Para este trabajo, rastreamos en los medios digitales de Jujuy: El Tribuno de Jujuy, Pregón, 

Las 24 Horas Jujuy y Jujuy al Día las noticias que publicaron sobre el caso de “supuesto 

secuestro”  de  Nuria  Nieva  Ocampo  durante  el  periodo  enero-  mayo  del  2013.  Esta 

selección  de  medios  se  realizó  tomando  en  cuenta  que  tanto  Pregón  como  Tribuno 

responden  a  las  lógicas  y  políticas  del  Gobierno  provincial,  mientras  que  Las  24  Horas 

Jujuy y Jujuy al Día, se presentan como medios disidentes u opositores al mismo. 

Más  allá  de  la  batalla  mediática  entre  organismos  gubernamentales  y  judiciales  versus 

organizaciones  sociales  y  ciudadanos  comunes,  con  respecto  a  la  trata  de  personas,  es 

necesario subrayar que la noticia del secuestro de Nuria Ocampo se instaló en la Opinión 

Pública  jujeña,  con  la  imperante  necesidad  de  hablar  sobre  el  tema,  tanto  si  estaban  de 

acuerdo como en desacuerdo de que en la provincia existiese la posibilidad de secuestros 

para la explotación sexual o laboral. 

En  este  sentido,  es  que  decidió  indagar  sobre  el  encuadre  que  realizaron  los  medios 

seleccionados  y  la connotación (casi  siempre  negativa) de  la denuncia de secuestro de  la 

joven,  pudiendo  desentramar  con  este  corpus  los  diferentes  prejuicios  que  presentan  los 

diarios al tratar la veracidad del hecho, estigmatizando e incluso denigrando a la víctima. 

Algunas concepciones teóricas 

Esta  ponencia  surge  como  derivado  del  trabajo  final  del  seminario  de  especialización 

“Analizando  los  medios”,  dictado  por  lxs  doctorxs  Cesar  Arrueta  y  Natalia  Arruguete, 

durante el año 2013, en la Universidad Católica de Santiago del Estero, sede Jujuy. 

Luego  de  expuesta  la  consigna,  decidimos  tomar  el  caso  “Nuria”  para  analizarlo  con  la  

metodología del frame o encuadre de la noticia, entendiéndolo como la selección de  

…  algunos  aspectos  de  una  realidad  que  se  percibe  y  darles  más  relevancia  en  un  texto 

comunicativo, de manera que se promueva una definición del problema determinado, una 

interpretación causal, una evaluación moral y/o una recomendación de tratamiento para el 

asunto descrito (Entman, 1993: 52) 1. 

Además, tomamos como guía el texto de Virginia García Beaudoux  y Orlando D 'Adamo 

denominado  “Tratamiento del delito y la violencia en la Prensa. Sus posibles efectos sobre 

la  Opinión  Pública”,  a  través  del  cual  encontramos  la  punta  del  ovillo  para  precisar  el 

 

1 Citado en Natalia Aruguete, “Los encuadres noticiosos en los medios argentinos. un análisis de la 

privatización de ENTEL”, 2010. 

impacto que tuvo el “secuestro” y sus repercusiones en la sociedad jujeña, luego de que se 

mostrara “sin filtros”, por aproximadamente cinco meses -   tanto en los  diarios digitales y 

de papel, como en los distintos noticieros televisivos locales -  las lágrimas y el padecer de 

la joven que era hostigada por sus versiones de los hechos. 

Cabe destacar, que el tratamiento del material seleccionado, la interpretación discursiva  y 

el análisis de los distintos diarios estuvo atravesado por una necesaria perspectiva de género 

que  nos  permitió  desentramar,  con  una  mirada  transversal,  el  suceso  y  su  interpretación 

pública. 

Entendiendo, asimismo, que al plantear un quehacer comunicacional desde una perspectiva 

de género, se asegura una mirada crítica sobre las relaciones de poder (Cremona: 20, 2011), 

que  se  establecen  entre  los  medios  masivos  de  comunicación,  el  poder  estatal  y  la 

audiencia.  Además,  la  mirada  comunicacional  desde  la  perspectiva  del  género,  permite  

mirar  críticamente  y  desnaturalizar  ciertas  prácticas  basadas  en  lógicas  sexistas  de 

discriminación.  

Al  mismo tiempo, coincidimos en que  hacer género/comunicación  es preguntarse por  los 

sistemas  de  representación  de  la  sociedad  en  la  que  vivimos  (Cremona:  32,  2011),  y  al 

cuestionarlas y luchar para poder cambiar el contexto actual de debate sobre el “lugar” de 

estas diferencias críticas en las políticas públicas y en las nuevas instancias normativas, así 

como en el marco de las persistencias ideológicas que el par capitalismo/patriarcado logra 

recurrentemente  naturalizar  en  un  vasto  conjunto  de  instituciones  e  instancias  de 

enunciación  social  de  poder (Elizalde:  199,  2010). Es  ese  “lugar”  por  el  que  las  mujeres 

debemos pelear, pugnando por un trato igualitario y sin discriminación. 

Con la exposición incesante del cuerpo femenino como objeto, víctima o inclusive cuando 

se pone en tela de juicio las declaraciones de una denunciante, se va configurando lo que se 

denomina como "opinión pública" – esa expresión de cualquier colectivo con capacidad de 

manifestarse acerca de un objeto de origen público o privado pero de exposición pública, en 

un ámbito visible (D'Adamo, García Beaudoux y Freidenberg: 94, 2000). 

Esta expresión y capacidad de manifestase de cualquier colectivo (Opinión Pública), se ve 

influenciada por el establecimiento de la Agenda mediática (Agenda Setting, Mc Combs y 

Shaw, 1972), la cual hace referencia a “la capacidad de los medios para dirigir la atención 

pública  hacia determinadas cuestiones que son presentadas como  las  más  importantes del 

momento,  con  la  correlativa  desatención  que  ello  implica  de  otros  asuntos  de  la  escena 

política y social que podrían ser tanto o más relevantes que los tematizados”.

Esta  selección  de  información  crea  en  el  lector  - espectador  de  la  noticia  un  “fenómeno 

psicológico” denominado "disponibilidad heurística" o "accesibilidad heurística" (Tversky 

y  Kahneman,  1974),  la  cual,  parafraseando  a  los  autores,  genera  un  acercamiento  a  la 

información  cuando  ésta  resulta  ser  más  emocional,  dramática  y  visceral,  relacionándose 

directamente  con  las  vivencias  cotidianas  de  los  individuos  y  generando  un  vínculo  de 

mutua identificación entre el lector y las víctimas de los hechos policiales.  

Según García Beaudoux  y D 'Adamo esta identificación entre lector de noticias y víctima 

se encuentra relacionada a un efecto denominado priming, al cual definen como “estímulos 

de  cierto  signo”  que  se  asocian  en  la  mente  con  otros  conceptos  semánticamente 

relacionados, aumentando la probabilidad de activar pensamientos de significado semejante 

(Collins y Loftus, 1975). Estos estímulos permiten que las personas, al ver ciertos hechos 

noticiosos  activen  "...  una  serie  de  ideas  de  significado  parecido...  y,  a  la  sazón,  dichos 

pensamientos  son  capaces  de  activar  otras  ideas  y  tendencias  semánticamente 

relacionadas..." (Jo y Berkowitz: 70, 1996) influyendo en las evaluaciones que se realizan 

(Berkowitz y Rogers, 1986; D' Adamo, García Beaudoux y Freidenberg, 1999). 

Toda esta  connotación de significados depende en gran parte del encuadre o framing que 

los medios brindan a la noticia. Este concepto es definido como “un fenómeno psicológico 

que indica que las audiencias, al igual que los medios, encuadran las noticias que atrapan su 

atención”. 

El encuadre o framing noticioso brinda un determinado significado a un hecho, que puede o 

no corresponder entre la presentación que hace el  medio y la interpretación que realiza el 

espectador -  lector de la información. Pero siempre brinda parámetros de identificación que 

influye  en  la  percepción  y  atribución  de  causas,  responsabilidades,  consecuencias  y 

soluciones (García beaudoux y D'adamo: 181, 2000).  

Análisis de caso 

El caso de supuesto secuestro de Nuria Nieva Ocampo, ocurrido el 22 de enero de 2013 en 

el  centro  de  la  ciudad  de  San  Salvador  de  Jujuy,  fue  un  hecho  que  convulsionó  a  la 

ciudadanía y movilizó a una gran cantidad de personas pidiendo mayor seguridad y justicia 

para las víctimas de las redes de trata de personas. 

El  hecho  particular  se  dio  a  conocer  cuando  familiares  de  la  joven  denunciaron  ante  las 

autoridades  - tanto  en Gendarmería  nacional como fuerzas de seguridad  de  la  provincia  - 

que habían recibido un pedido de auxilio por mensaje de texto de Nuria, informándoles que 

había  sido  interceptada  por  una  auto  negro  en  las  inmediaciones  del  puente  Gorriti  y 

Avenida Hipólito Irigoyen de la capital jujeña. 

Ese  mismo  día,  luego  de  una  marcha  realizada  desde  distintos  puntos  del  centro  de  la 

ciudad  hasta  Plaza  Belgrano  (plaza  central);  y  la  viralización  del  pedido  de  información 

sobre su paradero en las redes sociales, Nuria fue encontrada en la localidad de Libertador 

General  San Martín, a 106 kilómetros de la Capital Jujeña, luego de 12 horas de haber sido 

reportada como desaparecida. 

Según  lo  expuesto  en  las  declaraciones  oficiales,  la  víctima  fue  abandonada  por  sus 

captores  en  una  ruta  de  Libertador  luego  de  que  advirtieran  que  ella  era  buscada 

intensamente. Al ser liberada, Nuria caminó hasta la seccional de policía más cercana y allí, 

después  de  identificarse,  la  trasladaron  a  San  Salvador,  en  donde  se  encontró  con  sus 

familiares. 

Al día siguiente los medios de comunicación de Jujuy realizaron una cobertura exhaustiva 

del  caso,  poniendo  en  tela  de  juicio  los  dichos  de  la  joven  y  llegando  a  criminalizar  sus 

acciones,  acusándola  incluso  de  haber  fingido  su  desaparición  para  que  su  pareja  no  la 

abandonara ya que ella “no pudo dar ningún tipo de especificación sobre los lugres que ella 

habría declarado” (diario Jujuy al Día – marzo del 2013). 

Las  noticias  se  sucedieron  durante  los  meses  siguientes  publicándose,  en  las  páginas 

principales  y en  la  sección policiales  de  los diarios digitales, desde  marchas  encabezadas 

por la Organización de Mujeres en la Lucha y alumnos de la Facultad de Humanidades  y 

Ciencias  Sociales  de  la  Universidad  Nacional  de  Jujuy,  hasta  pronunciamientos  sobre  el 

tema de algunas autoridades del gobierno. 

La  historia  mediática  tuvo  su  punto  más  álgido  el  jueves  2  de  mayo  de  2013,  cuando  el 

Fiscal  de  Investigaciones  Nº  1  Jorge  Zurueta  desestimó  la  denuncia  por  el  secuestro  de  

Nuria  Ocampo,  expresando  que  el  hecho  denunciado  nunca  existió.  En  este  sentido,  la 

Organización Mujeres Unidas por la Lucha y los alumnos de la Facultad de Humanidades, 

convocaron a una marcha denunciando la exposición mediática de Nuria, víctima de todo 

tipo  de  vejaciones  y  exhibiciones  innecesarias  en  el  tiempo  que  duro  el  caso;  además, 

exigieron al Gobierno provincial tomar cartas en el asunto y aceptar que en Jujuy existen 

redes de  trata desde hace varios años. 

Mediante  un  comunicado  de  prensa  que  circulo  por  los  medios  de  comunicación  de  la 

provincia, la Organización de mujeres denunció que: 

“El gobierno oculta el caso de San Pedro de Jujuy de 2012, en el que a las 11 de la mañana 

y  en  la  puerta  de  Tribunales  una  joven  fue  secuestrada,  llevada  a  Salta  y  allí  explotada 

sexualmente, y luego llevada a Mendoza y allí explotada laboralmente. En Mendoza logro 

escapar.  Su  captor  está  preso  allí.  Ella  volvió  a  Jujuy  y  aquí  no  tuvo  la  mas  mínima 

protección a pesar de las medidas cautelares solicitadas en la Justicia Federal por actos de 

intimidación  que  siguió  sufriendo”.  Además  de  otros “dos  casos  de  jóvenes  humildes 

secuestradas,  nos  sacan  todas  las  dudas  respecto  de  la  existencia  de  los  secuestros  de 

jóvenes  para  fines  de  explotación  sexual  en  Jujuy.  Pero  queda  el  debate  respecto  de  las 

otras  jóvenes  que  denunciaron  ser  secuestradas  en  el  marco  de  una  conmoción  social 

importante, y allí la justicia logro estigmatizar a las jóvenes (una de ellas menor)”.

(http://www.las24horasdejujuy.com.ar/index.php/-noticias/sociedad/item/7939-afirman-

que-nuria-ocampo-si-fue-secuestrada-y-luego-liberada) 

Asimismo, el Vicegobernador, Guillermo Jenefes, descalificó los dichos de la organización 

de mujeres asegurando que no hay registros de secuestros en la provincia y que la mayoría 

de  las  desapariciones  corresponden  a  fugas  de  hogar,  volcando,  de  esta  manera,  la 

responsabilidad de los hechos al seno familiar y a las víctimas, desligando al gobierno de 

todo compromiso con los hechos ocurridos.  

 

Algunas conclusiones finales 

 

Si bien el caso de Nuria Ocampo quedo cerrado luego de la desestimación del juzgado, éste 

logró abrir en la agenda de los medios un tema prácticamente olvidado para los jujeños: la 

trata  de  personas.  Es  posible  decir  que  a  partir  de  que  comenzaron  a  proliferar 

publicaciones  cada  vez  con  más  frecuentes  de  hechos  ligados  a  esta  problemática,  sobre 

todo con jóvenes mujeres del interior de la provincia (salieron a la luz otros casos, algunos 

confirmados de secuestro para explotación sexual y otros de desaparición caratulados como 

“fuga de hogar”). 

El encuadre que los medios brindan a las noticias dice mucho de la relevancia que le dan a 

la  noticia  seleccionada.  Al  encontrar  las  noticias  sobre  el  caso  Nuria,  directamente  en  la 

sección  “policiales”  nos  da  la  pauta  que  criminalizan  la  denuncia  de  la  joven,  haciendo 

poco creíble la versión de sus hechos; a excepción, claro está, de cuando muestra lágrimas 

y  se despacha  contra  todos aquellos que  no creyeron en su palabra, en donde aparece  su 

foto en la noticia destacada del día. 

La selección de la imagen, el tamaño y la importancia de estas noticias tienen que ver con 

la  necesidad  de  mostrar, o  no,  cierta  información.  Por tanto,  el  resaltar  que  la  joven  “no 

supo dar indicios de donde la dejaron” durante la inspección ocular realizada por la fiscalía, 

marca una fuerte presión social hacia la víctima y una congruencia con los postulados del 

Estado provincial, que niega rotundamente la existencia de estos casos en Jujuy. 

Si bien aquí no pretendemos juzgar los dichos de la víctima ni llegar al fondo del caso, si 

debemos  decir  que  la  proliferación  de  noticias  en  torno  a  ella,  al  menos,  abrió    una 

"accesibilidad heurística" hacia el debate sobre la trata de personas, con información acerca 

de  denuncias  y  desapariciones;  congresos  y  cursos  desarrollados  en  la  provincia  y  el 

noroeste argentino sobre trata de personas, explotación sexual  y laboral, hasta en algunos 

casos  impulsados  por  el  Gobierno  provincial  que  aún  hoy  se  niega  a  aceptar  que  hayan 

casos de desaparición, vinculados a redes de trata. 

Es necesario destacar que la exhibición en los medios de comunicación de la Organización 

de Mujeres en  forma conjunta con otros sectores de  la  ciudadanía, también tuvo  un gran 

impacto  en  el priming de  lxs  jujeñxs  quienes  comenzaron  a  tomar  conciencia  de  la 

magnitud  del  problema  y  salieron  a  las  calles  a  protestar  por  más  seguridad,  control  y 

justicia,  principalmente  para  las  mujeres  que  son  permanentemente  cuestionadas  cuando 

radican denuncias por abusos sexuales, maltratos por parte de sus parejas o cualquier otro 

tipo de intimidación física, psíquica o emocional.  

Aquí  se  evidencia  ese  acercamiento  de  los  medios  a  la  cotidianeidad  de  la  audiencia, 

identificándose y haciendo común el discurso de los diarios, ya sea por el descontento que 

presentan  con  el  Gobierno  o  porque  realmente  se  sientierxn  afectadxs  visceral  y 

emocionalmente por lo ocurrido. Así, es cómo actúan los medios de comunicación, en sus 

distintos formatos y dispositivos, como el productor del sentido común, para volverlo mapa 

hegemónico de la representación del mundo (Cremona: 66, 2011). Una representación que 

a se vuelve a favor o en contra de lxs denunciantxs (en este caso Nuria), dependiendo del 

marco que se aplique al tratamiento de la noticia. 

En  esta línea, también, cabe destacar que ninguno de los diarios digitales relevados contó 

con un análisis profundo del hecho, teniendo en cuenta las circunstancias y declaraciones 

de la joven. Los informes sobre el avance del caso, en su mayoría,  fueron levantados de la 

página de prensa de  la Policía de  la Provincia, enmarcando el  hecho en que  los casos de 

secuestro en la provincia no existen, logrando así, dirigir la opinión pública hacia el rechazo 

del relato de la joven, desestimando sus acusaciones y poniéndola en el ojo público sin la 

debida protección de su intimidad.  

Por  otro  lado,  al  hacer  públicas  las  declaraciones  hostiles  del  Vicegobernador  hacia  la 

marcha de mujeres, y no realizar acotaciones críticas sobre lo ocurrido, los medios marcan 

la  complicidad  con  el  poder  político  provincial  determinando  sus frames ligados  a  los 

intereses  económicos  a  los  que  están  sujetos,  en  mayor  o  menor  medida.  Pero  de  todas 

maneras, se podría recalcar que, el diario Las 24 Horas Jujuy, realizó un seguimiento más 

profundo de los hechos,  ya que no solo publicaba la información oficial sino que también 

se ocupó de recuperar las cartas abiertas y comunicados de la ONG y de los estudiantes de 

Humanidades quienes se promulgaban a favor de la víctima. 

Con  estas  acciones,  más  periodísticas  que  el  resto  de  los  diarios  digitales,  Las  24  Horas 

Jujuy  planteó  un  panorama  más  amplio  de  los  hechos  ocurridos  durante  el  “secuestro  y 

desaparición”  de  Nuria  Ocampo,  acercando  a  la  Opinión  Pública    una  interpretación 

distinta, sacando el foco de la veracidad o falsedad de su declaración y corriéndola hacia la 

importancia  de  desarrollar  políticas  que  regulen  y  eviten  eventos  como  secuestros  y 

explotación. 

De  todas  maneras,  la  caratula  del  caso  no  cambio,  hasta  el  día  de  hoy,  cerrándose 

completamente para la investigación, que dejó a la víctima en un estado de exposición tan 

grande que decidió abandonar la provincia para no sufrir el hostigamiento, tanto mediático 

como social, por considerar su caso como  un hecho que nunca existió. 

A modo de cierre de este trabajo, para nada completo y totalizador del tema, creemos que 

es necesaria una reflexión exhaustiva y una especial sensibilización por parte de los medios 

de comunicación cuando deciden abordar información que involucra la integridad física o 

psíquica  de  una  persona,  evitando  que  se  estigmatice  y  cuestione  públicamente  a  las 

víctimas.  

 

Bibliografía 

-    Amadeo,  Belén.  La  teoría  del Framming.  Los  medios  de  comunicación  y  la 

transmisión de significados. Revista de Comunicación vol. 1, 2002. 

- Cremona,  Florencia.  Cuaderno  de  cátedra  Comunicación  y  Género.  -  1a  ed.-  La 

Plata: Universidad Nacional de la Plata, 2011. 

- Elizalde Silvia (2011). Jóvenes, lindas y deseadas: sobre la publicidad televisiva y el 

“derecho de mirada”. Análisis y monitoreo de la violencia simbólica en las pautas publicitarias de la televisión argentina. 

- García Beaudoux, Virginia y D 'Adamo Orlando (2007). Tratamiento del delito y la 

violencia en la prensa. Sus posibles efectos sobre la Opinión Pública. En Fronteras globales  Cultura,  política  y  medios  de  comunicación.  Lila  Luchessi  y  María Graciela Rodríguez (coordinadoras) – 1ed.- Buenos Aires: La Crujía. 

-    Santoro,  Sonia –  editora  -    (2009).  ¡Sin  nosotras,  se  les  acaba  la  fiesta!  América 

Latina en perspectiva de género. Artemisa Comunicación. Bogotá. 

-    Santoro Sonia y Chaer Sandra (2010). Las palabras tienen sexo II: herramientas para 

un periodismo de género. 1a ed. Artemisa Comunicación Ediciones. - Buenos Aires. 

 

Para comprender mejor el caso  

http://www.pregon.com.ar/nota/132549/-desestimaron-la-denuncia-por-secuestro-de-nuria-

nieva.html  

http://www.pregon.com.ar/nota/133113/-cuestionan-desestimacion-de-la-denuncia-de-

nuria-ocampo.html  

http://www.jujuyaldia.com.ar/2013/04/05/secuestro-de-nuria-nieva-ocampo-la-fiscalia-

realizo-la-inspeccion-ocular-del-recorrido-y-la-joven-no-supo-dar-indicios-de-donde-la-

dejaron/#.VC8Cj2d5Puo  

http://www.eltribuno.info/joven-secuestrada-varias-horas-n245370  

http://www.eltribuno.info/supuesto-secuestro-una-joven-no-existio-n276976  

http://www.las24horasdejujuy.com.ar/index.php?option=com_k2&view=item&id=7734%3

Arepudio-al-tratamiento-medi%C3%A1tico-sobre-el-caso-nuria-nieva&Itemid=555  




I Jornadas de Género y Diversidad Sexual:

Políticas públicas e inclusión en las democracias contemporáneas.

Facultad de Trabajo Social 

Universidad Nacional de La Plata 

La Plata, 24 y 25 de Octubre de 2014.

 

Título  del  trabajo: Ciclo  de  violencia  en  la  asistencia  psicológica  a  víctimas  de 

violencia de género. 

Autora: Sabrina del Carmen Morabes. 

Institución u organización: Área de la mujer. Secretaría de Desarrollo Social de la 

Municipalidad de Concepción del Uruguay, Entre Ríos. 

Eje temático: Violencias. Experiencias de intervención.    

Mail: sabrinamorabes@hotmail.com 

Tres  palabras  claves: ciclo  de  violencia –  pulsión  de  muerte –  compulsión  a  la 

repetición. 

 

Partiendo  de  la  consideración  de  la  teoría  del ciclo  de  violencia  formulada  por  la 

antropóloga Leonor Walker, donde   expresa que las mujeres agredidas no están siendo 

constantemente  agredidas  ni  su  agresión  es  infligida  totalmente  al  azar,  tejiendo  esta 

teoría con mi experiencia en la asistencia a víctimas de violencia de género en el área de 

la Mujer, de la Municipalidad de Concepción del Uruguay, Entre Ríos. Sitúo como uno 

de  los  descubrimientos  más  sorprendentes  el  ciclo  definido  de  agresión  que  estas 

mujeres experimentan y sostengo que la comprensión de este ciclo es muy importante si 

queremos  detener  o  prevenir  los  incidentes  de  agresión.  Este  ciclo  también  ayuda  a 

explicar cómo llegan a ser víctimas las mujeres agredidas y porqué no pueden escapar.

Este “ciclo de la violencia” está compuesto de tres fases distintas, las cuales varían en 

tiempo e intensidad, para la misma pareja y entre las diferentes parejas. Estas son: Fase 

1.  Acumulación  de  tensión,  Fase  2.  Explosión  violenta  y  Fase  3.  Arrepentimiento  o 

“Luna de miel”.

Durante  la  fase  uno,  de acumulación  de  tensión,  ocurren  incidentes  de  agresión 

menores. La mujer puede manejar estos incidentes de diferentes formas. Ella le permite 

saber al agresor que acepta sus abusos como legítimamente dirigidos hacia ella. Ella ha 

llegado  a  ser  su  cómplice  al  aceptar  algo  de  responsabilidad  por  el  comportamiento 

agresivo de él. A ella no le interesa la realidad de la situación, porque está intentando 

desesperadamente evitar que él la lastime más. Con el propósito de mantener este rol, 

ella  no debe permitirse a sí  misma enojarse con  el agresor. Ella sabe que el  incidente 

pudo  haber  sido  peor,  las  mujeres  agredidas  tienden  a  minimizarlos  al  saber  que  el 

agresor  es  capaz  de  hacer  mucho  más.  También  ella  puede  culpar  a  una  situación  en 

particular por el estallido de su esposo.. Si los factores externos fueron los responsables 

por  la  agresividad  del  agresor,  ella  piensa  que  no  hay  nada  que  pueda  hacer  para 

cambiar  la  situación.  Si  aguarda  un  tiempo  más,  la  situación  cambiará  y  traerá  una 

mejora en el comportamiento de él hacia ella.  

Cada vez que un incidente de agresión menor ocurre, hay efectos residuales de aumento 

en la tensión. El agresor, incitado por la aparente aceptación pasiva de la mujer de su 

comportamiento agresor, no trata de controlarse a sí mismo.  

Cabe mencionar que la mayoría de los agresores son violentos solamente en sus casas. 

Ellos comprenden que tal comportamiento no sería tolerado en público. Al saber que su 

comportamiento  está  mal,  crea  en  él  un  miedo  mayor  de  que  ella  pueda  llegar  a 

disgustarse  y  lo  abandone,  así,  el  se  vuelve  más  opresor,  celoso  y  posesivo  con  la 

esperanza de que su brutalidad la mantendrá prisionera.  

Históricamente,  este  comportamiento  ha  tenido  éxito.  Sólo  recientemente,  con  el 

incremento de atención de la sociedad y con la preocupación acerca de su situación, la 

mujer agredida ha empezado a encontrar una salida. Esto da cuenta de la importancia de 

las charlas de  concientización  sobre  violencia de  género;  la  importancia de  hablar del 

tema, de no continuar silenciando. 

Progresivamente  en  esta  etapa,  el  hombre  incrementa  su  sofocamiento  posesivo  y  su 

brutalidad.  Sus  esfuerzos  para  humillarla  psicológicamente  se  hacen  más  agudos,  sus 

agresiones  verbales  duran  más  tiempo  y  son  más  hostiles.  Los  incidentes  menores  de 

agresión se hacen más frecuentes y el enojo resultante dura por períodos más largos de 

tiempo. La mujer agredida es ahora incapaz de restaurar el equilibrio, tal como lo hacía 

al  comienzo  de  esta  fase.  Exhausta,  debido  a  la  tensión  constante,  ella  generalmente 

evita  al  agresor,  temiendo  que,  inadvertidamente,  pueda  provocar  una  explosión.  Él 

empieza  a  avanzar  más  opresivamente  hacia  ella  en  la  medida  que  observa  su  retiro. 

Empieza  a  buscar  manifestaciones  de  la  ira  de  ella,  percibiéndolas  aún  cuando  ella 

pueda aún negarlo o cuando ella piensa que lo ha disimulado exitosamente. Cada cosa 

que ella  hace está sujeta a  malas  interpretaciones. La tensión entre  los dos llega a ser 

insoportable. 

Hay un punto hacia el final de la fase de aumento de la tensión en el cual el proceso deja 

de responder a cualquier control. Una vez que se alcanza este punto inevitable, tendrá 

lugar  la  siguiente  fase:  la explosión  violenta.  La  fase  dos  se  caracteriza  por  una 

descarga incontrolable de las tensiones que se han venido acumulando en  la fase uno. 

Son  la  seriedad  con  que  los  incidentes  de  la  fase  dos  son  vistos  por  la  pareja  y  su 

naturaleza incontrolable, lo que marcan una diferencia entre las fases 1 y 2. 

Cuando  los  agresores  describen  los  incidentes  agudos  se  concentran  en  justificar  su 

comportamiento. Con frecuencia, relatan una gran cantidad de insignificantes molestias 

que ocurrieron durante  la  fase uno.  En pocas oportunidades el disparador de  esta fase 

dos, es el comportamiento de la mujer agredida; es generalmente un evento externo o el 

estado interno del hombre. 

En mi experiencia en la asistencia a víctima de violencia de género, se evidencia que las 

víctimas sitúan como factor asociado a los episodios de violencia el consumo de alcohol 

y drogas por parte de agresor  y  los celos del mismo hacia ellas. 

La segunda  fase del ciclo es  la  más  breve de  las tres  fases. La anticipación de  lo que 

puede  suceder  causa  tensión  psicológica  severa  a  la  mujer  agredida.  Se  pone  ansiosa, 

deprimida y se queja de otros síntomas psicofisiológicos: insomnio, pérdida de apetito o 

lo  opuesto,  dormir  y  comer  en  exceso,  y  fatiga  constante,  se  reportan  frecuentemente 

durante  este  tiempo.  Muchas  mujeres  sufren  de  serios  dolores  de  cabeza  por  tensión, 

enfermedades  estomacales,  alta  tensión  arterial,  reacciones  alérgicas  en  la  piel,  y 

palpitaciones del corazón.  

De  acuerdo  a  los  reportes  de  las  mujeres  agredidas,  solamente  los  agresores  pueden 

ponerle fin a la fase dos. La única opción de la mujer es encontrar un lugar seguro para 

esconderse. La razón por la que él se detiene no está tampoco clara.  

Generalmente, la víctima se da cuenta que el comportamiento agresivo de él está fuera 

de control y de que él no responderá a ningún razonamiento. En la mayoría de las veces, 

ella no se resiste; trata de permanecer calmada y espera que pase la tormenta. Ella no 

siente tanto el dolor como el sentirse psicológicamente atrapada e incapaz de huir de esa 

situación. Este sentimiento, generalmente, va acompañado por la firme creencia de que 

si ella hace algo para resistir, su atacante solamente se volverá más violento. 

Cuando el ataque agudo termina, generalmente es seguido del choque inicial, negación e 

incredulidad  de  que  realmente  ha  ocurrido.  Ambos,  los  agresores  y  las  víctimas, 

encuentran  formas  de  racionalizar  la  seriedad  de  los  ataques.  Si  ha  habido  violencia 

física, la mujer agredida, con frecuencia minimizará sus heridas.  

La mayoría de las mujeres agredidas no buscan ayuda durante este período que sigue, 

inmediatamente  después  al  ataque,  a  menos  que  estén  tan  gravemente  heridas  que 

requieran  de  atención  médica  inmediata.  Una  gran  cantidad  de  las  reacciones  que  las 

mujeres agredidas reportan son  similares  a aquellas de  las  víctimas de una catástrofe. 

Los  síntomas  de  las  víctimas  de  una  catástrofe  son  la  indiferencia,  depresión  y 

sentimientos  de  impotencia.  Las  mujeres  agredidas  evidencian  un  comportamiento 

similar. Tienden a permanecer aisladas  las primeras horas,  y pueden pasar varios días 

antes  de  que  busquen  ayuda.  Esta  acción  retardada  también  prevalece  cuando  las 

mujeres agredidas buscan ayuda de los abogados o de cualquier otra fuente.  

Las mujeres que han sido agredidas declaran que no creen que nadie las pueda proteger 

de la violencia de sus hombres. Generalmente se llama a la policía durante la fase dos. 

Muchas de  ellas declararon que  no  llaman a  la policía porque no creen que  la policía 

pueda tratar eficazmente con los agresores, de hecho la mayoría de las mujeres reportan 

que  la  violencia  se  incrementa  después  que  la  policía  se  va.  Aunque  las  técnicas  de 

aconsejar a la pareja podría ser útil durante otras fases del ciclo de agresión, no lo son 

durante la fase dos; en la fase 1 es muy importante la intervención y los efectos suelen 

ser mayores. 

El final de la fase dos y el avance hacia la fase tres del ciclo de agresión es bienvenido 

por ambas partes. Así como la brutalidad está asociada a la fase dos, la tercera fase, de 

arrepentimiento o luna de miel se caracteriza por un comportamiento extremadamente 

cariñoso, amable y de arrepentimiento por parte del agresor. Sabe que ha ido demasiado 

lejos y trata de compensar a la víctima. Es durante esta fase que se completa el proceso 

de hacer una víctima a la mujer agredida. 

La tercera fase sigue inmediatamente a la segunda y trae consigo un inusual período de 

calma.  La  tensión  acumulada  durante  la  fase  uno  y  liberada  en  la  fase  dos  han 

desaparecido.  En  esta  fase,  el  agresor  se  comporta,  constantemente,  de  manera 

encantadora  y  cariñosa.  Generalmente,  se  siente  arrepentido  de  su  acción  en  las  fases 

previas y manifiesta su arrepentimiento a la mujer agredida. Suplica que lo perdone y le 

promete que no lo hará nunca más. El agresor, verdaderamente, cree que nunca más le 

hará  daño  a  la  mujer  que  ama,  cree  que  puede  controlarse  por  sí  solo  de  ahora  en 

adelante.  También  cree  que  le  ha  enseñado  a  ella  tal  lección.  Que  ella  nunca  más  se 

comportará de tal forma y, por lo tanto, él no estará tentado a golpearla. Se las arreglará 

para  convencer  a  todos  los  que  estén  involucrados  que  esta  vez  es,  realmente,  cierto. 

Iniciará acciones con el propósito de demostrar su sinceridad.  

En  unos  pocos  días,  las  víctimas  pasan  de  mujeres  solitarias,  enojadas,  asustadas  y 

heridas  a  ser  mujeres  felices,  confiadas  y  cariñosas.  Al  principio  habían  evaluado  de 

manera  realista  sus  situaciones,  aceptaban  su  incapacidad  para  controlar  el 

comportamiento  de  los  agresores,  experimentaban  enojo  y  terror,  los  cuales  les 

ayudaban a motivarlas para considerar llevar a cabo cambios grandes en sus vidas. Estas 

mujeres estaban completamente convencidas de su deseo de dejar de ser víctimas, pero 

el cambio de actitud en el hombre provoca un cambio en ellas. 

La  mujer  agredida  también  obtiene  el  mensaje  de  que  el  agresor  necesita  ayuda, 

implicando  que  si  ella  se  queda  con  él,  él  tendrá  esa  ayuda.  La  verdad  es,  que  las 

oportunidades  del  agresor  para  buscar  ayuda  son  mínimas  si  ella  se  queda  con  él.  

Generalmente la época más común en la que el agresor busca ayuda es después que la 

mujer  lo ha abandonado, y él piensa que  la psicoterapia u otra ayuda harán posible el 

regreso de ella. 

La  mujer  agredida  quiere  creer  que  no  tendrá  que  sufrir  abusos  nunca  más.  La 

moderación del agresor apoya su creencia de que él realmente puede cambiar, debido a 

su comportamiento cariñoso durante esta fase. Se convence a sí misma de que él puede 

hacer lo que dice que quiere hacer. Identifica al hombre bueno con el hombre que ella 

ama. Si solamente pudieran ayudarlo, ésta es la forma en que él sería todo el tiempo. La 

víctima generalmente  retira  los cargos, se echa atrás en  la  separación,  y generalmente 

trata de reparar las cosas hasta el próximo incidente agudo de agresión.  

La  pareja  que  vive  en  tal  relación  de  violencia  llega  a  ser  un  par  simbiótico,  uno 

depende  tanto  del  otro  que  cuando  uno  intenta  irse,  ambas  vidas  llegan  a  ser 

drásticamente afectadas. Es durante  la  fase tres, cuando el cariño  y  la amabilidad son 

más  intensos,  que  este  lazo  simbiótico  realmente  se  estrecha.  El  sentimiento  de 

dependencia y confianza excesivas de uno en el otro es obvio en cada fase del ciclo. Los 

vínculos de éste, sin embargo, son establecidos durante la fase tres. 

Puesto que casi todas  las  recompensas del estar en pareja ocurren durante  la  fase tres 

para la mujer agredida, éste es el momento cuando es más difícil para tomar la decisión 

de terminar  la relación. Desafortunadamente, es también el tiempo durante el  cual  las 

personas que la ayudan están en contacto con ella. Cuando ella se resiste a abandonar la 

relación  y  alega  que  ella  lo  ama  verdaderamente,  basa  su  referencia  en  el 

comportamiento cariñoso actual de la fase tres, más que en el doloroso comportamiento 

de  las  fases  uno  y  dos. Ella  espera  que,  si  los  otros  dos  ciclos  se  pueden  eliminar,  el 

comportamiento del agresor terminará y su relación idealizada permanecerá.  

Esta fase tres finaliza cuando el comportamiento cariñoso y la calma, dan lugar otra vez 

a los incidentes pequeños. Se repite la fase uno de aumento de la tensión y, un nuevo 

ciclo de comportamiento agresivo empieza. 

Como expresa la autora de esta teoría, el ciclo se repetirá varias veces y, poco a poco, la 

última fase se irá haciendo más corta y las agresiones cada vez más violentas.  

Pensando en este ciclo cerrado y en la imposibilidad de romper con él; reflexionando en 

torno a cuando intervenir y como hacerlo. Así como también en la posición subjetiva de 

cada una de las mujeres víctimas de violencia; apostando a las individualidades en estas 

generalidades  formuladas,  a  los  tiempos  singulares  en  estas  emergencias,  me  parece 

interesante reflexionar en torno al  concepto freudiano de compulsión a la  repetición, 

evidenciando  que  en  algunas  oportunidades  lo  que  se  repite  son  experiencias 

manifiestamente displacenteras, resultando difícil comprender, que instancia del sujeto 

podría  hallar  satisfacción  en  ellas;  aunque  se  trate  de  comportamientos  en  apariencia 

incoercibles, caracterizados por esta compulsión que es propia de todo lo que emana del 

inconsciente, resulta difícil poner de manifiesto en ellos, ni siquiera en la forma de una 

transacción o compromiso, la realización de un deseo reprimido. 

En  sus  primeras  teorizaciones  Freud  va  a  expresar  que  el  conjunto  de  la  actividad 

psíquica  tiene  por  finalidad  evitar  el  displacer  y  procurar  el  placer.  Formulando  el 

principio de placer como el rector de la vida anímica.De este modo, el aparato psíquico 

vendría regulado por la evitación o la evacuación de la tensión displacentera.  

Posteriormente,  a  partir  del  conocimiento  de  estos  comportamientos  repetidos 

compulsivamente donde lo que se repite son experiencias displacenteras, considerando 

que los fenómenos de repetición no pueden reducirse a la búsqueda de una satisfacción 

libidinal  o  a  una  simple  tentativa  de  dominar  las  experiencias  displacenteras; 

evidenciando  en  ello  la  marca  de  lo  “demoníaco”,  de  una  fuerza  irrepresible, 

independiente del principio de placer y capaz de oponerse a éste; es que Freud llega a 

establecer la existencia de una pulsión de muerte. Considerándolas como las pulsiones 

por  excelencia,  en  la  medida  en  que  en  ellas  se  realiza  eminentemente  el  carácter 

repetitivo de la pulsión. 

Dentro de la última teoría de las pulsiones, Freud designa una categoría fundamental de 

pulsiones  que  se  contraponen  a  las  pulsiones  de  vida  y  que  tienden  a  la  reducción 

completa de las tensiones, es decir, a devolver al ser vivo al estado inorgánico.  

Los hechos muestran que, incluso en los casos en que la tendencia  a la destrucción del 

otro o de uno mismo es más manifiesta, puede existir siempre una satisfacción libidinal.  

Se establece de este modo, que hay algo más allá del principio de placer, se postula 

entonces    la  existencia  de  la  pulsión  de  muerte  a  partir  de  hechos  que  parecen 

contradecir el principio de placer. 

La  noción  de  pulsión  de  muerte,  aporta  una  nueva  concepción  de  Freud,  hace  de  la 

tendencia a la destrucción un dato irreductible, es la expresión privilegiada del principio 

más radical del funcionamiento psíquico.  

A  partir  de  estas  conceptualizaciones,  me  parece  interesante  evidenciar  la  emergencia 

del deseo de cortar con este ciclo de violencia, ya que en algunas oportunidades hubo 

denuncias de dichas situaciones, realizadas en el momento del estallido de tensión. 

Y  me  parece  interesante  a  partir  de  la  emergencia  de  este  deseo,  bosquejar  una 

posibilidad de trabajar con eso que esta “más allá del principio de placer”.

A  partir  de  aquí  se  delinean  varios  puntos  posibles  a  trabajar  con  las  víctimas  de 

violencia de género en su asistencia. 

Otro  dato  que  me  parece  relevante  en  esta  situación,  apareciendo  nuevamente  el 

significante repetición, es que en mas del 50 % de las víctimas de violencia mencionan 

que en su familia de origen o en la del agresor hubo situaciones de violencia. 

Freud en el texto “Sobre la sexualidad femenina” menciona que  “en todos los ámbitos 

del  vivenciar  anímico,  una  impresión  recibida  pasivamente  provoca  en  el  niño  la 

tendencia a una reacción activa. El niño intenta hacer lo mismo que antes le hicieron o 

que hicieron con él. He ahí una porción del trabajo que le es impuesto para dominar el 

mundo exterior, y hasta puede llevar a que se empeñe en repetir unas impresiones que 

habría tenido motivos para evitar a caus                            i a de su contenido penoso.” 

Freud plantea, hablando de sus pacientes y del método psicoanalítico, que “el analizado 

no  recuerda  nada  de  lo olvidado  o  reprimido,  sino  que  “lo  vive  de nuevo”.  No  lo 

reproduce  como  recuerdo,  sino  como  acto;  lo  repite,  sin  saber,  naturalmente,  que  lo 

repite.  Saliendo  de  la  situación  analítica  me  parece  interesante  pensar  en  esta 

reproducción de lo reprimido como acto, esta repetición. ii ”

Anna Freud también habla de esto, cuando formula el mecanismo de identificación con 

el  agresor.  Ella  nos  va  a  decir  que  el  sujeto,  enfrentado  a  un  peligro  exterior  ,se 

identifica  con  su  agresor,  ya  sea  reasumiendo  por  su  cuenta  la  agresión  en  la  misma 

forma, ya sea imitando física o moralmente a la persona del agresor, ya sea adoptando 

ciertos símbolos de poder que lo designan. 

Siendo también fundamental reflexionar en torno a la “vivencia de dolor” q ue formula 

tempranamente Freud, en donde es fundamental el auxilio ajeno para evitar las futuras 

vivencias de dolor; un auxilio que parece estar ausente en la mayoría de los casos. 

Sosteniendo también como muy importante la reflexión en torno al concepto de trauma 

psíquico, pensando a este como un acontecimiento de la  vida del  sujeto caracterizado 

por  su  intensidad,  la  incapacidad  del  sujeto  de  responder  a  él  adecuadamente  y  el 

trastorno y los efectos patógenos duraderos que provoca en la organización psíquica. 

En  términos  económicos,  el  traumatismo  se  caracteriza  por  un  aflujo  de  excitación 

excesivo, en relación con la tolerancia del sujeto y su capacidad de controlar y elaborar 

psíquicamente dichas excitaciones. 

Cuando Freud habla de la acción del trauma psíquico, dice que este se descompone en 

varios elementos y supone siempre la existencia de, por lo menos, dos acontecimientos: 

el menciona dos escenas o vivencias, una primera en la infancia y una segunda vivida 

por lo general luego de la pubertad que evoca, por algún rasgo asociativo, la primera. 

Pienso aquí en las escenas de violencia vividas por las mujeres víctimas de violencia de 

género que asisto y que cuando las invito a dialogar sobre su vida, relatan situaciones de 

violencia durante su infancia. 

Si bien Freud denomina traumática  la primera escena, se observa que, desde un punto 

de vista estrictamente económico, este carácter sólo le es conferido con posterioridad, o 

incluso, solamente como recuerdo la primera escena se vuelve posteriormente patógena, 

en la medida en que provoca un aflujo de excitación interna.  

Es a partir de esta concepción de trauma que Freud va a construir la hipótesis de que un 

aflujo excesivo de excitación anula inmediatamente el principio de placer, obligando al 

aparato  psíquico  a  realizar  una  tarea  mas  urgente  “mas allá del  principio  del  placer”, 

tarea  que  consiste  en  ligar  las  excitaciones  de  tal  forma  que  se  posibilite  su  descarga 

ulterior. El intento de inscribir eso que “no cesa de no inscribirse”.

Sostengo  que  quizás  una  posibilidad  de  trabajo  con  las  mujeres  víctimas  de  violencia 

desde el campo psicológico en la urgencia  se basa en mecanismos de contención de la 

víctima,  focalizando  sobre  todo  en  que  pueda  comprender  el  ciclo  de  violencia,  los 

efectos que produce, las consecuencias. Habilitar a la reflexión y la toma de conciencia 

sobre  la  modificación  de  conductas  que  le  permitan  su  cuidado  sabiendo  que  existen 

mecanismos  de  protección  de  la  víctima.  Reflexionar  en  torno  a  su  núcleo  familiar, 

revalorizando su rol y posición. Siendo muy importante el desarrollo de la generación 

de  la  confianza,  la  revalorización  de  la  persona,  la  superación  de  los  estados  de 

indefensión y el aumento de la autoestima. 

Siendo también muy importante el posterior  trabajo elaborativo de las situaciones, dado 

que  desde  el  psicoanálisis  si  pensamos  en  un  recuerdo  y  en  una  repetición,  también 

podemos pensar en una reelaboración de esos sucesos. 

Desde el decir de Freud,  la elaboración se trata de un trabajo psíquico que permite al 

sujeto aceptar ciertos elementos reprimidos  y  librarse del dominio de  los  mecanismos 

repetitivos. 

Ante  esto,  pienso  como  fundamental  el  trabajo  analítico  con  mujeres  víctimas  de 

violencia, dando lugar a su decir sobre su historia, a las singularidades de cada sujeto, 

siendo singular el tiempo de la asistencia y el abordaje de la misma. 




Bibliografía

Freud,  Sigmund.  (1914)  Obras  Completas.  Tomo  XII.  Recordar,  repetir  y  reelaborar. 

Edit. Bs. AS. Siglo XXI. 

Freud  Sigmund.  (1920)  Obras  Completas.  Tomo  XVIII.  Mas  allá  del  principio  de 

placer. Bs. As. Edit Amortu. 

Freud Sigmund. (1926)   Obras  Completas. Tomo XX.  Inhibición, síntoma  y  angustia. 

Bs. As. Edit. Amorrortu.  

Freud, Sigmund. (1931) Obras Completas. Tomo XXI. Sobre  la sexualidad  femenina. 

Bs. As. Edit. Amorrortu. 

Laplanche, Jean;  Pontalis Jean Bertrand. (2004) Diccionario de Psicoanálisis. Bs. As.  

Edit Paidós.  

Walker,  Leonor.  (1979)  The  Battered  Women.  Nueva  York.  Harper  and  Row 

Publishers, Inc.  

 

i Freud, Sigmund: 1931,237.

ii Freud , Sigmund: 1914,1684.




I Jornadas de Género y Diversidad Sexual:

Políticas públicas e inclusión en las democracias contemporáneas.

Facultad de Trabajo Social 

Universidad Nacional de La Plata 

La Plata, 24 y 25 de Octubre de 2014.

 

Título del trabajo: Violencias de género al interior de las organizaciones sociales. Una mirada interdisciplinaria sobre su abordaje, las construcciones colectivas, dificultades y desafíos en el marco de una organización territorial. 

Autoras: Ballesteros, Sofía; De la Vega, Lucia; Martin, Pilar. Institución u organización: Instituto de cultura jurídica, Facultad de ciencias Jurídicas y Sociales – UNLP - Equipo Interdisciplinario contra la violencia de género. Eje temático: Violencias. Experiencias de intervención    

Mail: sofí_balle@hotmail.com, luciadelavega@hotmail.com, pilarmar9@gmail.com Tres palabras claves:

 

I .- INTRODUCCION 

En  la presente ponencia nos proponemos abordar, a partir del análisis de  la experiencia de 

una  organización  territorial  (el  Frente  de  Organizaciones  en  Lucha  -FOL-  ),  las  interpelaciones  y debates, que hacia adentro de la organización han generado y lo siguen haciendo las situaciones de violencia familiar que atraviesan muchas de las compañeras que componen dicha organización. 

El  Frente de Organizaciones en Lucha (de aquí en adelante:  FOL) es un  frente compuesto 

por  cuatro  movimientos  territoriales  que  se  desarrollan  mayormente  en  el  ámbito  del  conurbano bonaerense y la CABA1.  

La  misma  se  enmarca  en  un  recorrido  que  venimos  realizando  como  profesionales  desde 

nuestras especialidades – derecho y trabajo social- junto con la organización citada que dio como resultado la creación de Aquelarre (Equipo Interdisciplinario contra la Violencia de Género) del cual formamos parte. 

Nos referiremos al abordaje desde las organizaciones sociales de situaciones de violencia de 

género  entendiendo  que  la  división  entre  lo  público  y  lo  privado  no  es  tal  y  que  las  relaciones 

 

1      Para más información consultar en : http://www.fol.org.ar personales, también, son políticas. Analizaremos este abordaje desde la concepción de violencia de género que intenta complejizar  la  idea de  binomio sexo- género, varón-mujer, siendo la  violencia contra las mujeres la mas generalizada al interior de las organizaciones territoriales.  

Para  ello,  si  bien  históricamente  desde  las  organizaciones  de  izquierda  se  negó  y  se 

jerarquizaron dichas opresiones – entendiendo que luego de abolido el sistema capitalista, caería el sistema  patriarcal  configurándose  en  un  tipo  de  opresión  secundaria  en  lugar  de  coadyuvante  al mismo, abordaremos la presente ponencia entendiendo que ambas opresiones debe ser abordadas y problematizadas desde las organizaciones sociales y políticas, siendo por lo tanto, indisociables las luchas contra las opresiones capitalistas y patriarcales. 

De  esta  manera,  en  el  marco  de  dichas  organizaciones  sociales  el  desafío  consiste  en  ir 

construyendo  nuevas  subjetividades  de  varones,  mujeres  y  otros  géneros  y  nuevas  formas  de relaciones  personales  que  se  sustenten  en  la  igualdad  y  no  en  la  opresión  de  un  género-sexo  por sobre otro, que necesariamente implica ejercicios violentos de poder. 

Con tal  finalidad, en  la presente ponencia  se describirá  como desde  la organización  social 

analizada comenzaron a buscar respuestas en forma colectiva ante las situaciones de violencia que atravesaban las mujeres, surgiendo para el abordaje de las mismas: por un lado, la constitución de un equipo interdisciplinario contra la violencia de género, daremos cuenta  tanto del proceso de su constitución, como su funcionamiento y las dificultades atravesadas por el mismo; y, por otro lado, los    espacios  que  fueron  surgiendo    en  cada  uno  de  los  distintos  barrios  en  los  que  el  FOL  tiene construcción para el abordaje y seguimiento de la problemática. 

Por último, intentamos identificar las resistencias patriarcales que en relación al abordaje de 

las  situaciones  de  violencia  hacia  las  mujeres,  existen  hacia  el  interior  de  la  organización, reflexionando  sobre  el  nivel  de  naturalización  de  las  mismas,  en  vista  a    la    elaboración  de    un diagnostico situacional a partir del cual diseñar posibles estrategias a construir colectivamente para la efectiva adquisición de una práctica anti patriarcal en el seno de la organización. 

 

¿De donde partimos? Algunas definiciones

La violencia hacia  las mujeres es un problema social y no individual o familiar,, producto 

del  sistema  patriarcal  vigente  donde    los  varones  tienen  el  ejercicio  histórico  del  poder  sobre  las mujeres, que los coloca en una posición superior, de mando o de “supuesta protección” por sobre ellas. Estas relaciones de poder se dan en todos los ámbitos de la sociedad tanto en la vida pública y en la vida privada.  

Al referirnos a patriarcado tomamos  la definición realizada por G. Rubin como un sistema 

que  organiza  jerárquicamente  la  diferencia  entre  los  sexos.  En  nuestro  trabajo  desarrollaremos distintos aspectos relativos al sistema patriarcal.  

Si bien consideramos que el sistema patriarcal resulta previo al capitalismo, el  segundo lo 

re-dibuja  utilizándolo  para  garantizar  su  máxima  efectividad,  resultando  las  mujeres  de  la  clase trabajadora objetos de una doble opresión por su pertenencia a un sistema de género-sexo como por su pertenecía a una clase social determinada. Así, seguimos la categoría conceptual de “sistema de dominación  dual”  elaborada  por    Heidi  Hartmann. Las  mujeres  trabajadoras  nos  encontramos doblemente oprimidas por el patriarcado y por el capitalismo. Así,  entendemos que el enemigo de las mujeres no es el varón sino que es el patriarcado del que el capitalismo se vale para reproducir relaciones de dominación y violencia.  

El problema de la desigualdad de géneros está presente en diferentes situaciones de nuestra 

vida,  incumbe  tanto  a  varones  como  mujeres  y  otros  géneros  la  necesaria  transformación  de  los mandatos del patriarcado. 

Es importante entender estas relaciones como procesos y no acciones aisladas, sin embargo 

es necesario comprender las diferentes expresiones de la violencia de género, ya que ésta no se basa solamente en la violencia física. La violencia hacia la mujer se expresa de distintas formas, a saber: violencia psicológica o emocional, violencia sexual, violencia económica, etc.  

 

La mujer como sujeto político: Una mirada histórica 

 

Con el estallido de las jornadas de diciembre del 2001, habiéndose gestado durante los 90 los movimientos piqueteros, las calles se vieron transformadas, lo público se reconfigura  y con ello la subjetividad popular, la cotidianeidad y la cultura. 

Las  mujeres  trabajadoras  que  generalmente  se  encuentran  perpetuadas  en  un  rol  de  

reproducción (cuidados domésticos, crianza de niños, sostén de la organización del hogar), dejaron de lado estas tareas y salieron a la calle en busca de soluciones a la tremenda crisis sentida en sus hogares  y  sus  barrios.  Muchos  hombres  se  encontraban  desocupados,  lo  cual  se  vieron imposibilitados  de  garantizar  su  tradicional  rol  de  proveedores.  Esto  trajo  aparejado  varias situaciones de cambios y desequilibrios en las familias trabajadoras, así muchas mujeres fueron las primeras que se “arremangaron”  y  salieron a “pelearla”, como sea, para conseguir el alimento de todos los días. De esta manera, en la calles, en los barrios, se encontraron muchas mujeres con esta intención,  y  juntas  comenzaron  a  organizar  ollas  populares,  comedores  y  buscar  múltiples soluciones ante las situaciones de precariedad en la que se encontraban.   

Esta nueva realidad resignifica la función de la mujer, presentándose un nuevo quiebre en la 

subjetividad y cuestionando la tradicional separación entre lo privado y lo público. Las mujeres, al cumplir  un  papel  importante  en  la  lucha  por  salir  de  la  crisis,  se  convierten  en  protagonistas públicas de una necesidad de cambio social y económico. A pesar de continuar con sus tareas en el hogar, cuidados domésticos, crianza de los hijos, cuidados del marido, asumen un rol activo en las organizaciones sociales y los movimientos piqueteros.  

Con  la  participación  masiva  de  la  población  en  las  asambleas  populares  y  organizaciones 

territoriales,  en  particular  la  gran  presencia  femenina,  resurge,  en  el  seno  de  la  izquierda,  el cuestionamiento  del  rol  tradicional  de  las  mujeres.  A  partir  de  ello,    se  comienzan  a  tomar reivindicaciones del movimiento feminista, como las discusiones con la iglesia y su papel histórico en la opresión de las mujeres, el aborto, la trata, la violencia machista y la diversidad sexual dentro de las organizaciones sociales de izquierda. De esta manera, las luchas por las reivindicaciones de las  mujeres se  irían dando en  procesos que excedían  y rompían  los  muros de  las  meras  ONG´s e instituciones  formales  que  durante  la  década  de  los  90  tomaban  la  cuestión  de  género  y  las problemáticas  de  las  mujeres  desde  una  perspectiva  institucionalista,  cuestionando  así  la “ONGenizacion”  del  movimiento  de  mujeres  y  feminista  en  palabras  de  Garcia  y  Valdivieso  ( Garcia y Valdivieso; 2006).  

Se  va  pasando  del  único rol  entendido  socialmente  para  las  mujeres  que  es  el  de “mujer=

madre”, hacia la mujer como sostenedora de los piquetes y por ello de la “dignidad piquetera” y así también la mujer como firme protagonista en los espacios militantes, “mujer militante”. Es así como desde  el  campo  popular  se  empieza  a  recuperar  la  historia  de  muchas  mujeres  que  pensaban  que para  cambiar  radicalmente  la  sociedad  era  necesario  luchar  contra  el  patriarcado,  se  abre nuevamente el debate dentro de la izquierda sobre la importancia de pensar el rol de las mujeres en las organizaciones, las luchas y la sociedad. 

De  esta  manera,  en  el  marco  de  dichas  organizaciones  sociales  el  desafío  consiste  en  ir 

construyendo  nuevas  subjetividades  de  varones,  mujeres  y  otros  géneros  y  nuevas  formas  de relaciones  personales  que  se  sustenten  en  la  igualdad  y  no  en  la  opresión  de  un  género-sexo  por sobre otro, que necesariamente implica ejercicios violentos de poder. 

 

III.-  ANALISIS  DE  UNA  EXPERIENCIA  CONCRETA:  EL  FRENTE  DE ORGANIZACIONES EN LUCHA Y SU LUCHA ANTIPATRIARCAL De la demanda individual a la construcción colectiva ¿Cómo trabajar la dimensión personal desde una organización territorial?

La construcción de contrahegemonía implica la necesidad de elaborar la “propia concepción 

del mundo”, crítica y coherente con la realidad y el proceso histórico. Para esto es necesario un sujeto colectivo, dinamizador, organizador, que pueda responder a los acontecimientos de los hechos, los conflictos, la coyuntura social y a su vez pueda incidir en la misma. Este sujeto colectivo se expresa en  sujetos  particulares,  personas  que  encarnan  un  proyecto  político  y  que,  asumiendo  sus determinaciones  históricas,  llevan  adelante  un  trabajo  de  construcción  de  poder,  a  partir  de  la práctica crítica y transformadora.  

Este  sujeto  colectivo,  en  las  organizaciones  territoriales,  tiene  la  particularidad  de  que 

participa en tanto vecino o vecina, miembro de un territorio o barrio, que a su vez, generalmente, participa como grupo familiar o miembros de una familia. Muchos y muchas de las integrantes del FOL  comparten  relaciones  personales  y  familiares  o  se  incorporaron  a  los  movimientos  por problemáticas que atravesaban al interior de sus familias (desocupación, salud, vivienda, violencia) y fueron incorporando la participación política, no sin conflictos, en su vida cotidiana. 

Así, esta Organización considera al sujeto como sujeto colectivo, político e histórico, capaz 

de transformar la realidad y a el/ella mismo/a a partir de la acción colectiva. Sin embargo, se ve la dificultad  de  llevar  a  cabo  una  percepción  superadora  sobre  los  problemas  "individuales” que  se presentan  en  el  cotidiano  de  las  organizaciones.  La  misma  está  relacionada  por  la  tendencia  por parte  del  Estado  y  la  mayoría  de  los  y  las  profesionales  que  trabajan  en  él,  a  recortar  las dimensiones  histórico-sociales  de  los  problemas  sociales.  Se  impone  así  una  mirada  y  una intervención fragmentada, donde las “demandas” de los sujetos se piensan como hechos aislados y donde este sujeto histórico y colectivo se despolitiza y se convierte en “beneficiario” de las políticas sociales. Sin embargo, esta concepción de la política pública se desarma cuando las organizaciones, a partir de procesos de lucha,  movilización y conquistas concretas, demuestran que los problemas son colectivos y sus soluciones también. 

En  lo  atinente  al  tema  en  análisis  en  la  presente  ponencia,  el  FOL  se  plantea  un  doble 

desafío: por un lado, exigir al Estado que de respuestas a las situaciones de violencia de las mujeres trabajadoras, que se implementen políticas sociales acordes a la realidad critica de las mujeres que padecen  violencia,  que  se  respeten  los  derechos  conquistados  y  que  estas  políticas  de  estado funcionen adecuadamente para mejorar la  calidad de vida de las mujeres en su conjunto. Por otro lado,  estas  exigencias  van  acompañadas  por  una construcción  propia,  donde,  a  partir  de  procesos organizativos  y de  lucha, se va poniendo  en cuestión  el rol del Estado, como Estado capitalista  y patriarcal, y la potencialidad de los sujetos para dar respuesta a sus propios problemas y cambiar la realidad.  

Desde hace años en las distintas asambleas y espacios orgánicos del FOL se ha debatido y 

problematizado  en  relación  a  cómo  abordar  las  situaciones  de  violencia  que  atravesaban  las compañeras de los movimientos y otras mujeres que se acercaban en busca de ayuda a los centros comunitarios, comedores, etc. que funcionaban en el marco del FOL.  

Una  primer  respuesta  fue  la  constitución  de  espacios  o  comisiones  de  mujeres,  como 

ámbitos para el encuentro, la reflexión y el acompañamiento de las compañeras, pero también para el abordaje de las situaciones de violencia. 

Estos espacios funcionaron: las mujeres se acercaron, contaron sus experiencias, debatieron y se contuvieron mutuamente. Sin embargo ante situaciones de violencia urgente las compañeras no sabían  cómo  reaccionar,  a  donde  ir  a  buscar  ayuda,  que  pasos  debían  darse.  Empezaba  la desesperación  por  “conseguir  un  abogado”.  Las  estrategias  variaban  y  muchas  veces  eran contradictorias. Por otro lado  la experiencia no se  iba sistematizando por lo que muchas veces se empezaba  de  nuevo,  y  no  se  capitalizaban  los  conocimientos  construidos  a  partir  de  las intervenciones anteriores.  

La necesidad de que estas problemáticas sean abordadas de manera integral y por personas 

que tengan conocimientos específicos al respecto quedo de manifiesto, así se comenzó a elaborar la propuesta de que se constituya un equipo interdisciplinario. El Equipo  interdisciplinario contra la violencia de género nació a fines del año 2009, a partir de la propuesta y convocatoria del Frente de Organizaciones en Lucha (FOL), ante un proceso de visibilización de que la violencia de género es un problema social y cultural complejo que tiene que ser analizado teniendo en cuenta sus múltiples dimensiones. La propuesta de conformación de este equipo se plantea en conjunto con el proyecto de  construcción  de  una  “casa  de  mujeres”,  para  que  puedan  habitar  mujeres  en  situación  de violencia domestica que no tienen a dónde ir. 

Para esto se profundizó la articulación con organizaciones donde participaban profesionales 

con  sensibilidad  hacia  la  problemática,  y  también  se  convocó  a  profesionales  que  se  sumaron  al desafío  de  construcción  de  un  equipo  de  estas  características.  Actualmente  Aquelarre  trabaja realizando un abordaje integral e interdisciplinario.  

 

El equipo interdisciplinario contra la violencia de género

El funcionamiento de la  primera experiencia descripta en el aparatado anterior  evidenció la 

necesidad de que al trabajo de las comisiones de mujeres se sume otro abordaje. La necesidad de que  estas  problemáticas  sean  abordadas  de  manera  integral  y  por  personas  que  tengan conocimientos específicos al respecto quedo de manifiesto, así se comenzó a elaborar la propuesta de  que  se  constituya  un  equipo  interdisciplinario.  En  este  sentido  en  una  entrevista  realizada  al Equipo recientemente por estudiantes se afirma:  “El Equipo  interdisciplinario  contra la  violencia de  género nace a  fines  del  año  2009,  a  partir  de  la  propuesta  y  convocatoria  del  Frente  de Organizaciones en Lucha (FOL), ante un proceso de visibilización de que la violencia de género es un problema social y cultural complejo que tiene que ser analizado teniendo en cuenta sus múltiples dimensiones”. La propuesta de conformación de este equipo se plantea en conjunto con el proyecto de  construcción  de  una  “casa  de  mujeres”,  para  que  puedan  habitar  mujeres  en  situación  de violencia domestica que no tienen a donde ir. 

Para esto se profundizó la articulación con organizaciones donde participaban profesionales 

con  sensibilidad  hacia  la  problemática,  y  también  se  convocó  a  profesionales  que  se  sumaron  al desafío de construcción de un equipo de estas características.  

De  este  modo  se  pudo  conformar  el  equipo,  el  cual  está  compuesto  “por  compañeras  y 

compañeros,  algunas  organizadas  y  otras  independientes,  que  contamos  con  herramientas específicas  como  psicología,  abogacía,  trabajo  social,  medicina,  sociología,  acompañamiento terapéutico,  educación  popular  y  compañeras  de  los  barrios  que  se  capacitaron  junto  al  equipo  y tienen experiencia en trabajar con la problemática de género” (extracto del material de presentación del Equipo). 

Los  y  las  integrantes  del  equipo  comenzaron  a reunirse  periódicamente    con  el  objeto  de 

construir  un  marco  teórico  de  referencia  común.  Actualmente  el  equipo  trabaja  desde  un posicionamiento antipatriarcal y anticapitalista, realizando un abordaje integral e interdisciplinario.  

 

El grupo de inicio

Una vez construido y debatido el marco referencial común el equipo comenzó a funcionar en 

Florencio Varela,  como  experiencia  piloto. Así  se  propuso  la  realización  de  reuniones  para  hacer artesanías,  debatir  y  reflexionar  en  conjunto,  como  espacio  abierto  a  la  participación  de  todas  las mujeres  interesadas.  Los  objetivos  de  este  grupo  era  generar  un  espacio  para  que  las  mujeres  se sintieran  contenidas,  pudieran  visibilizar  que  la  situación  de  violencia  que  atravesaban  no  era  un problema  que  solo  ellas  tenían,  debatir  sobre  las  distintas  alternativas,  intercambiar  experiencias, conocer sus derechos, y las posibilidades de ejercerlos.  

De este modo se fue avanzando: algunas compañeras se decidieron a salir de la situación de 

violencia en la que se encontraban, y el equipo las asesoró y acompañó en todas las instancias de la ruta crítica.   

 

Viejos desafíos. Nuevas respuestas

Mientras el equipo seguía reuniéndose periódicamente para formarse y profundizar su marco 

teórico, abordaba situaciones de violencia pero en un espacio geográfico acotado: las que llegaran a partir de la organización en Florencio Varela.  

Sin  embargo  empezaron  a  llegar  consultas  y  situaciones  desde  los  otros  barrios,  las 

distancias  geográficas  y  la  falta  de  conocimiento  de  los  recursos  disponibles  en  esa  zona, dificultaban el abordaje adecuado de las mismas. 

Ante  esta  realidad  se  resolvió  que  el  equipo  dejara  de  asistir  semanalmente  a  Florencio 

Varela,  donde  gracias  al  trabajo  y  la  experiencia  adquirida  por  las  compañeras  ya  estaban  las condiciones dadas para que se lograra un buen abordaje de  las situaciones, conformándose así un equipo  local  conformado  por  las  compañeras  de  ese  territorio.  Se  asume  así  el  desafío  de  pensar cómo mejorar las intervenciones y abordaje de las situaciones de violencia en el resto de los barrios donde el FOL tenía construcciones.  

Luego de reuniones con los y las militantes de los distintos barrios, de escuchar y compartir 

sus  experiencias  y  dificultades,  desde  el  equipo  se  caracterizó  que  hacía  falta  un  piso  mínimo  de formación en los y las militantes en relación a cómo abordar situaciones de violencia. 

Por  otro  lado  era  físicamente  imposible  para  los/as  integrantes  del  equipo  asesorar  y 

acompañar  a  mujeres  de  los  distintos  barrios,  tanto  por  las  distancias  geográficas  como  por  el cúmulo inabarcable de trabajo que ello implicaba.  

Ante estas dos circunstancias mencionadas se diseñó una nueva estrategia de abordaje que  

consistía  en  el  fortalecimiento  de  las  comisiones  de  mujeres  o  de  género  en  cada  barrio,  que funcionaran como grupos de reflexión, contención y acompañamiento; la conformación de equipos militantes de compañeros y compañeras en cada barrio que se formen para asesorar y acompañar a las mujeres cuando estas deciden emprender las acciones para salir de la situación de violencia en la que se encuentra;  en articulación con el equipo interdisciplinario para el abordaje de las situaciones de mayor complejidad, como instancia de consulta de los equipo de militantes, y de elaboración de materiales y de capacitaciones. 

IV.-VISUALIZANDO  LAS  RESISTENCIAS,  REPENSANDO  NUESTRAS  PRÁCTICAS Dificultades y obstáculos que encontramos al interior de la Organización

 

Las  organizaciones  territoriales  no  son  ajenas  a  la  lógica  patriarcal  presente  en  toda  la sociedad.  Muchas  organizaciones  hacen  grandes  esfuerzos  para  poner  en  crisis  y  desnaturalizar estas lógicas y practicas, construyendo y prefigurando otra forma de pensar, vivir y relacionarnos. Pero  es  un  camino  difícil,  y  por  mas  buena  voluntad  que  se  tenga  muchas  veces  nos  vemos reproduciendo  relaciones  patriarcales.  En  este  apartado  queremos  destacar  algunas  de  las concepciones  y comportamientos más comunes en  la práctica cotidiana de  las organizaciones que operan  como  obstáculos  en  el  abordaje  de  la  problemática  de  la  violencia  hacia  las  mujeres, tomando  categorías  conceptuales  elaboradas  en  el  texto  “Quien  teme  a  los  procesos  colectivos. Apuntes críticos sobre la gestión de la violencia de genero en los movimientos sociales” del grupo Las Afines. 

 

A partir de la experiencia de trabajo conjunto, intentaremos dar cuenta de los distintos obstáculos y reflexiones surgidas, a saber:

 

-Ausencia  de  perspectiva  de  género  en  el  análisis  de  situaciones  concretas:  la  situación  de hombres y mujeres es diferente, por esto ante una misma medida las mujeres pueden sufrir peores consecuencias,  este  es  un  elemento  que  siempre  hay  que  tener  en  cuenta,  es  decir:  analizar  todo desde  una  perspectiva  de  género,  sin  dar  por  hecho  que  es  para  todos  y  todas  lo  mismo,  sino prestando atención a cómo afecta tal medida a las compañeras mujeres. 

 

-Existencia, en los espacios políticos, de cierta tolerancia  ante las agresiones sufridas por las mujeres (normalización y naturalización de ciertas formas de violencia): incluso hay formas de violencia que ni siquiera se visualizan como tales, y hay otras que se minimizan. En este sentido es importante trabajar colectivamente en desnaturalizar dichas violencias y en que se pueda visualizar cual es la posición y la apreciación de la mujer ante determinadas situaciones que por cotidianas no dejan de  violentarnos. 

 

-  La  consideración  de  que  la  violencia  familiar  es  una  cuestión  privada,  por  lo  que  la organización no debe inmiscuirse: esto  deriva de la distinción entre lo público y  lo privado que tanto  bien  le  hace  al  patriarcado  y  a  la  violencia  machista.  Tenemos  que  combatirlo  porque  “lo personal es político”.

 

-Compañeros y compañeras que asumen la actitud de “mediación” entre las partes afectadas, como  si  se  estuviera  en  una  situación  de  equilibrio:  esto  se  debe  al  desconocimiento  de  las desigualdades de poder entre mujeres y hombres que acarrea el patriarcado. Buscar consenso para evitar conflictos, mediar, pacificar, comprender, priorizar la “unidad” del colectivo.

 

-  Resistencia  (o  imposibilidad)  de  definir,  caracterizar  y  detectar  situaciones  o  acciones violentas:  esto  es  producto  de  pensar  que  violencia  es  solo  la  física,  y  no  poder  visualizar  los distintos tipos de violencias que sufrimos las mujeres. 

 

-  Actitud  de  parte  de  muchas  y  muchos  compañeros  de  invisibilizar  y    no  reaccionar  ante situaciones  de  violencia:  muchas  veces  se  prefiere  no  ver,  porque  si  vemos  tenemos  que  actuar, entonces muchas personas pasan por alto claros signos de violencia e incluso implícitos pedidos de ayuda. 

 

-Incorporación de las reivindicaciones y discurso feminista en términos formales, dando por hecho que con eso alcanza, sin tener predisposición para cambiar actitudes, y accionar ante situaciones  de  violencia: esto,  por  lo  general,  se  relaciona  con  fuertes  resistencias  internas  que sufrimos las personas, y/o con la falta de comprensión de lo hondo que el patriarcado ha calado en cada uno y una de nosotras. 

 

-No  visualizar  el  problema  de  la  violencia  como  estructural  y  de  responsabilidad  colectiva: muchas veces se lo aborda como una cuestión individual, culpabilizando y asignando la cuestión de la violencia a malas decisiones de la mujer que, por ejemplo, “no se quiere ir de la casa”, o “siempre vuelve”, sin comprender las lógicas patriarcales presentes en esas decisiones. 

 

-Actitud de responsabilizar a la mujer: muchas veces se asume una actitud de juzgamiento de la situación,  pretendiendo  que  nosotros  y  nosotras  tenemos  la  verdad  evidente  y  que  la  otra  se equivoca  al  hacer  una  cosa  diferente  a  la  que  le  decimos,  incluso  nos  enojamos,  y  muchas  veces cuestionamos a la mujer, con lo cual, lo único que logramos es que ella se aleje, y se profundice así su situación de aislamiento.

 

-Presentación  del  problema  como  asunto  turbio,  situación  confusa,  como  si  existiesen  dos versiones, o se tratase de “problemas emocionales”: hombres y mujeres no estamos en la misma situación,  hay  un  histórico  desequilibrio  de  poder  que  provoca  que  a  las  mujeres  nos  cueste  más posicionarnos fuertemente para defendernos y contar con claridad y sin culpa lo que nos pasa, y que a  los  hombres  les  sea  más  fácil  construir  versiones,  levantar  la  voz,  manipular  situaciones  y enmarañar la cuestión, beneficiándose de toda esta “confusión”.  

 

-Victimización de la mujer, impidiéndole que sea parte activa de las decisiones: muchas veces se asume una actitud paternalista y proteccionista de la compañera como si ella no tuviese voluntad o  posibilidades  de  decidir.  Esto  es  muy  grave  porque  las  consecuencias  de  todo  lo  que  hagamos recaerán sobre la compañera. 

 

-Visualización  del  hombre  agresor  como  “monstruo”,  “enfermo”,  “malo”: la  otra  cara  de  la moneda  es  que  cuando  se  trata  de  un  buen  compañero,  no  se  puede  creer  que  sea  violento,  y  se tiende a desacreditar los dichos de la mujer. Asimismo muchas veces se acciona como si  aislando  al agresor se resuelve el problema.

 

-Actitud de corporativismo masculino: muchas veces los varones silencian ante las situaciones de violencia que perciben por sentir empatía y comprensión con el violento.  

 

-Justificación de la situación de violencia: muchas veces se cae en cuestionamientos a la mujer y establecimiento  de  grados  de  responsabilidad  entre  la  mujer  y  el  hombre,  y  se  justifica  el comportamiento de este por las actitudes de aquella. Esto también es propio del patriarcado donde se valora más al hombre, sus apreciaciones y vivencias que a la mujer; entre los hombres existe una solidaridad de género, y por otro lado las mujeres también están atravesadas por la lógica patriarcal, por  lo  que  muchas  veces  hombres  y  mujeres  caen  en  la  actitud  de  justificación  del  violento que, aunque no siempre es expresa, suele traducirse en una no intervención. 

 

-Definición de “lo político” desde cánones masculinos: en muchas organizaciones solo se tiene en cuenta  a  la  hora  de  valorar  a  sus  militantes  su  desempeño  en  las  instancias  de  la  organización,  y nada  interesa  lo  que  cada  quién  haga  en  su  vida  “privada”,  una  vez  más  vemos  como  aparece  la división  entre  lo  público  y  lo  privado. Así  muchas  veces  se  sostiene  que  como  las  relaciones  de pareja  no  forman  parte  de  “lo  político”  las  organizaciones  no  deben  intervenir  ante  los  casos  de violencia,  ante  esto  insistimos:  lo  personal  es  político.  Por  otro  lado  también  se  sostiene  que  las mujeres debemos esperar al socialismo para que nuestra situación mejore, por lo que mientras tanto debemos continuar oprimidas, ante esto sostenemos que las personas que luchamos por un mundo sin  explotaciones  ni  opresiones,  debemos  prefigurar  desde  hoy  nuevas  relaciones  sociales  anti patriarcales.  

 

-Posición  de  que  abordar  las  situaciones  de  violencia  es  una  tarea  y  responsabilidad  de  las compañeras:  muchas  veces  se  deja  librado  el  abordaje  de  las  situaciones  de  violencia exclusivamente a las compañeras mujeres, como si fuese un problema de las mujeres. El patriarcado nos  afecta  a  todos  y  todas,  porque  es  un  sistema  que  nos  oprime.  Sí  como organización  estamos convencidos  y  convencidas  de  que  tenemos  que  luchar  contra  el  patriarcado,  las  tareas  que  se desprenden deben tomarse como cualquier otra, y debe ser responsabilidad de hombres y mujeres. 

 

-Des  jerarquización  del  tratamiento  de  esta  cuestiones:  muchas  veces  se  toman  estos  temas como secundarios, se tratan luego de los temas “importantes”, y por lo general se hacen cargo de su abordaje  las  compañeras  más  sensibilizadas  con  la  cuestión  pero  por  impulso  personal  y  no  por decisión  colectiva,  por  lo  que  por  lo  general  no  se  las  releva  de  otras  tareas  militantes,  así  estas compañeras terminan sobrecargadas:  como militantes deben  hacerse cargo de numerosas tareas,  y como mujeres deben encarar el abordaje de las situaciones de violencia, tarea desgastante y muchas veces, angustiante.  

 

-Estigmatización de quienes asumen la tarea: muchas veces se estigmatiza a las compañeras que abordan las situaciones de violencia como si fuesen personas “pesadas” que todo el tiempo quieren hablar  de  lo  mismo,  esto  se  relaciona  con  algo  que  dijimos  antes:  no  alcanza  con  asumirnos formalmente  antipatriarcales,  sino  que  trabajar  sobre  ello  debe  ser  parte  cotidiana  de  nuestras agendas.  

V.- CONCLUSIÓN 

 

Nos dijeron que la realidad siempre fue así y que no vale la pena tratar de cambiarla. Pero es  por  que  estas  relaciones  desiguales  son  históricas,  relacionales  y  están  en  movimiento  que podemos transformarlas. Se trata de deconstruir las naturalizaciones de los ejercicios cotidianos del poder patriarcal y de avanzar en la constitución de la autonomía política y subjetiva de las mujeres y otros  géneros.  Para  ello,  entendemos  que  debemos  construir  nuevas  relaciones  sociales, prefigurando  otra  sociedad  y  darnos    tareas  en  la  búsqueda  de  la  transformación  de  la  sociedad capitalista y patriarcal. 

En la presente ponencia, socializamos las experiencias y herramientas que fueron surgiendo al interior  de  la  organización  territorial  FOL  y  en  particular,  a  partir  de  la  practica  en  conjunto  con Aquelarre-  Equipo  Interdisciplinario  contra  la  Violencia  de  Género-  en  el  intento  de  aportar  a  la construcción  de  estrategias  para  el  abordaje  de  las  situaciones  de  violencia  de  género  en  las organizaciones territoriales. 

A su vez, intentamos  identificar las resistencias patriarcales que en relación al abordaje de 

las  situaciones  de  violencia  hacia  las  mujeres,  existen  hacia  el  interior  de  la  organización, reflexionando sobre el nivel de naturalización de las mismas, en la búsqueda de poder avanzar hacia una practica superadora que pueda construir alternativas que sirvan para resolver algunas cuestiones en forma inmediata, mientras vamos construyendo soluciones ante esta problemática a largo plazo. 

Creemos  que  para  que  cambie  la  situación  de  opresión  que  sufrimos  las  mujeres  deben 

cambiar muchas cosas en la sociedad en su conjunto, y para ello la única salida es la organización y la lucha. 

 

VI.- BIBLIOGRAFIA:

 

-Domen,  Mónica,  “Abordaje  interdisciplinario  del  síndrome  de  la  mujer  maltratada.  Proceso secuencial”, Cap. 2 de “Violencia Familiar: Una mirada Interdisciplinaria sobre una gran problema social”. Ed. Paidós. 

 

-  Velázquez,  Susana. – “El  equipo  de  trabajo”,  Cap.  13  de  “Violencias  cotidianas,  violencia  de género”. Ed. Paidós.

 

- “Abordajes grupales. Grupos de contención guiada”, Cap. 4 de “Modelo de Intervención”. 

 

- Ferreira, Gabriela, “Talleres de capacitación en violencia familiar”. 

 

- Hartmann, Heidi, “Un matrimonio mal avenido: hacia una unión más progresiva entre marxismo y feminismo. PAPERS DE LA FUNDACIÓ. 1988. 

 

- Rubin, Gaybe, “the Traffic in Women: Notes on the Political Economy' of Sex", Publicado  en  Rayna  Reiter  (comp.),  Toward  and  antropology  of  women,  Monthly  Rcview Press,Nueva York, 1975.  

 

- Garcia, Carmen Teresa; Valdivieso, Magdalena. “Una aproximación al movimiento de mujeres en America  Latina.  De  los  grupos  de  autoconciencia  a  las  redes  nacionales  y  transnacionales.  En publicación:  OSAL,  Observatorio  Social  de America  Latina. Año  VI,  N°  18.  CLACSO,  Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales, Buenos Aires, Argentina. Enero, 2006. 

- De Jong, Eloisa. “La familia en los albores del nuevo milenio. Reflexiones interdisciplinar es: un 

aporte al trabajo social”.Buenos Aires. Espacio Editorial. 2001.

 

-  Cuadernos  de  Educación  Popular:  Taller  sexualidades,  géneros,  subjetividades.  Universidad Popular Madres de Plaza de Mayo, 2003 

 

- Publicación Feminista: Brujas, Vida cotidiana y violencia contra las mujeres, pub. N° 31, 2005 

 

-  Las  Afines,  ¿Quién  teme  a  los  procesos  colectivos?  Apuntes  críticos  sobre  la  gestión  de  la violencia de género en los Movimientos Sociales. 

- Gramsci, A.: Notas sobre Maquiavelo, sobre la política y sobre el Estado Moderno. Juan Pablo 

Editor, México DF. 1995 

I Jornadas de Género y Diversidad Sexual:

 

Políticas públicas e inclusión en las democracias contemporáneas.

Facultad de Trabajo Social 

Universidad Nacional de La Plata 

La Plata, 24 y 25 de Octubre de 2014.

 

Título del trabajo: Acerca de un trabajo silencioso. 

Autoras: T. S. Maidana, Johana; Quintana, Laura; Sosa, Corina 

Institución  u  organización: Línea  137  “Programa  Chaco  dice  no  a  las  violencias”. 

Dirección  de  la  Mujer.  Subsecretaría  de  Niñez,  Adolescencia  y  Familia.  Ministerio  de 

Desarrollo Social de la provincia del Chaco 

Eje temático: Violencias. Experiencias de intervención

Mail: Sosa_corina@hotmail.com  

Tres palabras claves:

 

INTRODUCCION 

A  dos  años  de  la  implementación  del  Programa  “Chaco  dice  No  a  las  violencias”,  nos 

encontramos con la necesidad de comenzar a socializar la experiencia construida. 

La Línea 137 funciona las 24 horas, los 365 días del año ininterrumpidamente, los turnos de 

guardia son de 12 horas, entre psicólogxs,  trabajadorxs sociales, operadorxs en psicología 

social y  operadorxs telefónicos.

Un/a operador/a recibe un llamado telefónico en el cual discrimina si un equipo móvil tiene 

incumbencia en la problemática y recaba una serie de datos  que resultan de utilidad para 

los mismos. El equipo móvil de emergencia, conformado por una Trabajadora Social y un/a 

Psicóloga/o, se desplazan al domicilio, a la comisaría jurisdiccional, al centro de Salud, a la 

 

1 

guardia  del  Hospital,  al  lugar  de  trabajo  de  la  persona,  etc.  En  ocasiones  con 

acompañamiento policial y otras tantas sin éste. 

Las  intervenciones  que  caracterizan  al  programa  se  inician  a  partir  de  la 

urgencia/emergencia;  inter-venir  desde  tales  implica  el  acompañamiento  de  personas  que 

atraviesan  una  situación  de  violencia,  generalmente  mujeres,  como  también  niñxs  y 

hombres,  adolescentes  y  adultos;  acompañamiento  que  comprende  la  escucha  de  una 

circunstancia  puntual;  situación  que  irrumpe,  que  desborda,  que  viene  a  producir  una 

ruptura con lo conocido, lo naturalizado, lo acostumbrado. 

El programa además contempla el después de la urgencia/emergencia, para ello se cuenta 

con  diferentes  áreas  especializadas,  como  ser  el  área  legal,  seguimiento  de  casos  de  alto 

riesgo  y  grupo  de  mujeres.  Sobre  este  último,  nos  detendremos    para  dar  a  conocer  la 

experiencia  llevada a  cabo en  el año 2013;  experiencia de co-construcción de un espacio 

para el acompañamiento mutuo; adaptado para y creado por las participantes del mismo. El 

encuadre del mismo (Grupo abierto) posibilitó una configuración particular.  

Entre  los  objetivos  de  las  intervenciones  en  la  urgencia  se  encuentran  la  contención,  el 

acompañamiento, la orientación; la información; otras veces se busca mostrar/señalar/hacer 

visible una situación/es que se viene/n tolerando, sosteniendo, padeciendo, negando.  

En  sus  diferentes  dimensiones,  éste  es  un  abordaje  de  la  problemática  social  que  nos 

atraviesa; desde una lectura entre muchas, en el contexto de un Programa provincial, en el 

que asistimos, acompañamos, contenemos, somos testigos, prestamos palabras a situaciones 

de silencio, de temor, de negación, ponemos el cuerpo. 

Se  considera  que  la  problemática  de  la  violencia,  amerita  intervenciones  de  múltiples 

actores  e  instituciones  y  desde  abordajes  que  contemplen  perspectivas  que  conciban  su 

complejidad.

El presente trabajo se propone pensar las prácticas llevadas a cabo, el protocolo que 

guía  nuestras  intervenciones,  y  el  marco  conceptual  desde  donde  nos  apuntalamos; 

revisar  las  practicas,  lo  realizado  y  lo  que  queda  en  nosotras,  en  nuestro  espacio 

personal  y  profesional,  pensar  acerca  de  los  efectos  de  trabajar  en  torno  a  la 

 

2 

problemática  de  la  violencia  de  género  y  violencia  familiar,  siendo  mujeres,  hijas, 

hermanas, amigas, esposas, novias, profesionales, estudiantes, entre otras. 

 

DESARROLLO 

 

¿Cuál es la concepción de violencia que orienta nuestras intervenciones? 

En  principio  una  concepción  ampliada,  en  el  sentido  de  poder  pensar  las  relaciones  de 

poder que se dan en la sociedad en que vivimos, signadas por las épocas e historia, por lo 

que tienden a ser naturalizadas legitimando la subordinación como parte de las normas para 

vivir con otros. 

Ahora bien, la violencia tendrá  lugar en toda relación de dominación-sumisión, que al ser 

cuestionada  se  comienza  a  visibilizar.  Sin  embargo  mientras  permanece  invisibilizada 

produce  en  quien  la  padece “estados  de  malestar,  desgano,  insatisfacción,  depresión, 

angustia”, arrasamiento subjetivo, desvinculación social con el agregado de encontrarse en 

la particular circunstancia de no poder dar cuenta de ello. (García y cols. 2008, pág. 84) 

Una  modalidad  vincular  que  se  caracterice  por  polarizaciones  del  tipo  dominación-

sumisión, tendrá efectos no sólo sobre la autoestima de la persona que padece y/o es testigo 

de situaciones de sometimiento, sino también sobre la subjetividad, comprendida como  la 

singular forma que adquiere la red sujeto-vinculo-cultura. 

Las relaciones de asimetría privilegian ciertos lugares en detrimento de otros, así es como 

al  “varón,  adulto,  instruido,  poseedor  y  productor  de  bienes,  occidental,  cristiano  y 

heterosexual”, se contraponen las “mujeres, niñas/os, analfabetos o con escasa instrucción, 

ancianos/as,  pobres,  de  diferentes  etnias,  diferentes  religiones,  y  diferentes  inclinaciones 

sexuales.” (García y cols. pág. 85, 86) 

Con  ello  se  da  cuenta  de  algunos  de  los  estereotipos  que  definen  y  asignan  lugares,  que 

luego  serán  asumidos,  como  así  también  aquellas  creencias  construidas,  producto  de  lo 

socio-cultural (cultura patriarcal) que nos atraviesa y que sostenemos. 

 

3 

Para la Ley 26.485 de “Protección integral para prevenir, sancionar y erradicar la violencia 

contra las mujeres en los ámbitos en que se desarrollan sus relaciones interpersonales”, la 

violencia contra las mujeres es entendida como  

“toda conducta, acción u omisión, que de manera directa o indirecta, tanto en el ámbito público como en el privado, basada en una relación desigual de poder, afecte su vida, libertad, dignidad, integridad física, psicológica, sexual, económica o patrimonial, como así también su seguridad patrimonial.”

A su vez, dicha ley consigna qué se comprende por “violencia indirecta” es decir, aquella 

condición, acción u omisión, disposición, criterio o práctica discriminatoria que ponga a la 

mujer en desventaja con respecto al varón.  

A  continuación,  define  tipos  tales  como  la  violencia  física,  la  psicológica,  la  sexual, 

económica y patrimonial, y simbólica. 

Además menciona modalidades o formas de presentación en los diferentes ámbitos, como 

ser la violencia doméstica, la violencia institucional, la violencia laboral, la violencia contra 

la libertad reproductiva, la violencia obstétrica y la violencia mediática. 

¿Qué actitud/es caracterizan la intervención en la urgencia y en la emergencia? 

Cabe  hacer  una  salvedad,  cada  intervención,  situación,  relato,  historia,  persona  son 

singulares. ¿Cómo sostener una práctica que no pierda de vista esta formulación? 

En  las  intervenciones,  en  su  diversidad  inabarcable,  ciertos  ejes  orientan  al  modo  de  las 

reglas del ajedrez. Existen aspectos que se deben cuidar, por los cuales velar, necesarios de 

preservar y que el profesional interviniente deberá tener presente al momento del encuentro 

con  una  persona  en  situación  de  violencia.  Algunos  de  ellos  son  la escucha  atenta  y  la 

observación respetuosa de ese otro, de sus circunstancias, sus expresiones, sus deseos.  

En  ocasiones  los  episodios  de  violencia  presentan  tal  magnitud,  que  se  requiere  de  la 

particular función de ayudar a encontrar palabras, facilitar rodeos entorno a lo sucedido. 

Aquí  es  necesario  mencionar  que  en  ocasiones  eso  que  acontece,  que  irrumpe  puede 

prescindir  del  hecho  violento,  algo  se  modifica  y  hace  hablar,  hace  salir.  En  palabras  de 

Vita  Scardó  (2012),  del  Programa  “Las  victimas  contra  las  violencias”,  se  tratará  de 

acompañar desde la alianza. 

 

4 

El  equipo también podrá brindar información, orientar, sugerir acerca de  las  instancias  y 

estrategias  legales  que  desde  el  Estado  favorecen,  en  parte i,  la  reparación  del  daño. 

Siguiendo a Scardó (ídem) se busca acompañar desde la reparación. 

En  relación  con  lo  antes  expuesto,  resulta  necesario promover  un  campo  que  habilite

afectiva  e  intelectualmente, para  poder  pensar  y  ayudar  a  pensar  las  situaciones  de 

violencias y de riesgo.  

Por una lado, en tal circunstancia resulta de importancia favorecer, en el aquí y ahora de la 

intervención,  la posibilidad  de  hacer  lugar  a  la  experiencia  emocional  propia –del 

profesional-, ante lo relatado, ante el impacto de lo visual, ante lo que se produce “entre”. 

Al  mismo,  no  deberá  opacar  lo  intelectual  en  juego,  que  posibilitará  por  su  parte  pensar 

estrategias  acordes  a  cada  caso  y  situación,  en  conjunto  con  la  persona  que  se  encuentra 

inmersa en ella. Se deberá tener presente que “lo propio necesita de otro para ser captado” 

(Percia, 2009, pág. 80), en alusión a los relatos de las mujeres, que suelen presentarse des-

afectivizados, naturalizando actos de anulación/desmentida del otro/s, y en donde el riesgo 

es responder e intervenir de manera violenta ii.  

En consonancia con lo anterior, resulta necesario posibilitar una producción conjunta en la 

que la presencia del otro interese por su diferencia. Tal diferencia puede estar dada por una 

palabra,  un  gesto,  una  mirada  de  parte  del  profesional  interviniente  hacia  la  persona 

involucrada (actitud y/o conducta que puede representar las de otros). Según Percia (Ídem) 

“una función de lo grupal es establecer una comunicación entre lo que es diferente en tanto 

diferente, sin atenuar esa marca singular sino exaltándola (…)”.

Parte  de  lo  antes  descripto  se  relaciona  con  lo  que  Scardó  (Ídem)  propone  como  un 

acompañar activo. 

Equipo de seguimiento de casos de alto riesgo de la línea 137 

El Equipo de seguimiento tiene como objetivo brindar un abordaje interdisciplinario en el 

seguimiento  de  los  casos  de  alto  riesgo  que  previamente  abordan  los  Equipos  de 

Emergencia/urgencia  de  la  Línea  137.  La  misma  cuenta  actualmente  con  Asistente 

Sociales,  Abogada,  Psicologxs  y  Operador  en  Psicología  Social,  los  mismos  realizan 

 

5 

asesoramiento,  contención  y  acompañamiento  en  terreno.  Interactuando  con  diferentes 

organismos como por ejemplo, centros de salud, ANSSES, Línea 102, Juzgados, fiscalías, 

instituto de vivienda, subsecretarías, escuelas, salud mental, etc., según el caso lo requiera.  

El  objetivo  fundamental  del  mismo,  es  brindar  guía  y  contención  a  las  víctimas, 

acompañándolas en el antes, durante y después del pedido de ayuda inicial, que las mismas, 

familiares, vecinos o allegados realizan a la Línea 137.  Cada caso con sus características y 

contexto  va  delimitando  las  acciones  a  seguir  de  acuerdo  a  la  particularidad  de  la 

emergencia. En un primer momento lo importante es resguardar a las víctimas y su familia, 

contenerlas  y  acompañarlas  en  el  proceso  judicial.  En  un  segundo  momento,    poder 

transmitirle herramientas de cómo continuar, es decir se brinda asesoramiento legal, social 

y psicológico.   

Experiencia del grupo de mujeres 2013 

El grupo de mujeres (GDM) es un espacio creado para el encuentro de Mujeres Víctimas 

de  Violencia  de  Género,  el  objetivo  del  mismo  es  fortalecer  la  autoestima  e  iniciar  el 

camino hacia el empoderamiento a partir del acompañamiento mutuo y la reconstrucción 

subjetiva de las mismas. 

El GDM, funciona como un anexo del “Programa Chaco dice No a las Violencias, si bien el 

dispositivo  fue pensado como un espacio de  acompañamiento y  contención, el  mismo en 

algunos  casos  tuvo  efectos terapéuticos,  aun  cuando  su  ámbito  de  operatividad  no  sea  la 

clínica  ni  el  objetivo  específico  del  trabajo  sea  lograr  la  cura.  La  participación  sostenida 

genera indefectiblemente un movimiento, un cambio que resulta imposible de dimensionar.  

El GDM creado en el 2013, resultó una experiencia de co-construcción de un espacio para 

el acompañamiento mutuo. Una construcción conjunta del espacio, pensado para y creado 

por  las  participantes  del  mismo.  El  encuadre  del  mismo  (Grupo  abierto)  le  dio  una 

configuración particular,  las  entradas  y  salidas de  las participantes aportaban un plus de 

dinamismo al espacio.  

Sus objetivos fundamentales fueron: 

 

6 

-Posibilitar  un  espacio  que  funcione  como  mediador  de  intercambios  intersubjetivos,  ya 

sean  de  opiniones,  consejos  y  experiencias,  generándose  así  un  clima  propicio  para  el 

establecimiento  de  lazos  más  cercanos  entre  las  participantes,  que  más  adelante  en  la 

constitución grupal funcionará a modo de redes de sostén de cada una en el grupo. 

-Conocer y hacer valer derechos, es decir reconocerse como sujetos de derecho.  

-Alcanzar paulatinamente, a partir del trabajo en conjunto y del reconocimiento mutuo, una 

co-construcción  intersubjetiva que  apunte al empoderamiento, ya que el  haber atravesado 

situaciones  de  violencia,  su  configuración  subjetiva  se  ve  comprometida.  Es  así  que  el 

Grupo  generará  constelaciones  de  significaciones  que  irán  devolviéndoles  a  partir  del 

reflejo mutuo, nuevas imágenes personales.    

-Reflexionar  y  Elaborar  Representaciones  sociales  que  se  encuentran  instauradas  en  la 

sociedad y que se relacionan con las valoraciones que circulan en torno al propio género. A 

partir  de  procesamiento  de  las  mismas  se  abre  una  gama  de  posibilidades  reflexivas  que 

irán generando interrogantes que hasta el momento aparecían capturadas y naturalizadas.  

-Acceder a nuevos posicionamientos subjetivos a partir de la vivencia del acontecer grupal 

propiamente dicho, a través de nuevas identificaciones.  

A  partir  de  la  implementación  de  recursos  expresivos  múltiples,  las  participantes  irán 

expresándose de diferentes maneras, valorizando sus producciones y las de las compañeras, 

contribuyendo a su auto valoración.  

La  metodología  de  trabajo,  se  caracteriza  por  la  utilización  de  recursos  expresivos 

múltiples.  Para lo cual, se consideraron tres ejes fundamentales del proceso grupal: 

En primer lugar las técnicas utilizadas se direccionan a fomentar la creación de lazos entre 

las participantes para lograr así conformar una red simbólica, que sirva de contención en el 

difícil proceso que cada una se encuentra atravesando. 

En  segundo  lugar,  la  puesta  en  juego  de  recursos  expresivos  como  ser  técnicas  lúdicas, 

teatrales, lectura y reflexión, baile, pintura, etc. en relación con la Perspectiva de Género. 

 

7 

En  tercer  lugar  fomentar  la  creación  y  participación  de  las  mismas  en  proyectos 

independientes que incentiven la participación activa. 

Tomando como eje la experiencia del año 2013, se puede observar que el GDM adquirió las 

características de un Grupo que funciona a modo de un espacio de transición que favorece  

la  re-subjetivación  iniciando  un  camino  hacia  el  empoderamiento,  colaborando  con  la 

inclusión social y fortaleciendo de la autoestima de sus participantes.  

 

Bibliografía 

 

-    Aulagnier,  P.  (1975)  “La  violencia  en  la  interpretación”. La  actividad  de 

representación,  sus  objetos  y  su  meta.  El  proceso  originario  y  el  pictograma.  El espacio al que el yo puede advenir. Buenos Aires: Amorrortu Editores. 

-    García  y cols. (2008) “El  trabajo  con grupos. Aportes teóricos e instrumentales”. 

Capítulo V. Buenos Aires: Editorial Espacio. 

- Ley  26.485.  Enlace:  http://www.infoleg.gov.ar/infolegInternet/anexos/150000-

154999/152155/norma.htm  

-    Percia, M. (2009) “Notas para pensar lo grupal”. Grupos, identificaciones, mirada 

y amor. Buenos Aires: Lugar Editorial. 

-    Scardó,  V.  (2012)  “La  función  del  acompañar.  Un  acompañar  activo”.  Imago 

Agenda N° 158 

 

i En esta formulación no se contempla lo que involucra al daño del cuerpo y al de la psiquis, que deberán y 

podrán ser abordados en otros ámbitos, y desde otros movimientos subjetivos. 

ii  Piera  Aulagnier,  psicoanalista,  propone  el  concepto  de  violencia  primaria  para  dar  cuenta  de  aquella 

producida por las palabras y acciones de la madre en el espacio psíquico del bebé, que resultan necesarias en 

un  primer  momento,  para  la  posterior  organización  y  constitución  del  Yo  en  él.  Emparentada,  surge 

apoyándose en ésta, la violencia secundaria nunca necesaria para el funcionamiento del Yo, ya que se ejerce 

contra este, como exceso.

 

8 

I Jornadas de Género y Diversidad Sexual: 

Políticas públicas e inclusión en las democracias contemporáneas.

Facultad de Trabajo Social - Universidad Nacional de La Plata 

La Plata, 24 y 25 de Octubre de 2014. 

Eje: Legislación y políticas públicas en géneros y diversidad sexual

Título: Ideas, opiniones y conocimientos sobre derechos (no) reproductivos y sexuales 

Josefina L. Brown (CONICET/UBA-FSoc-IIGG) 

josefinabrown@gmail.com  

Resumen 

Las ideas acerca de la ley, el derecho, los derechos y más aún aquellos vinculados con la 

sexualidad,  la  procreación,  la  anticoncepción  y  el  aborto  resultan  muchas  veces 

ambiguos, complejos e incluso contradictorios. Mucho más en Argentina, un país en el 

que diversas tradiciones teóricas y políticas en torno de los mismos se han entrelazado 

con momentos entrecortados y entrecruzados de desarrollo y ejecución. Por un lado, el 

estado de derecho ha sido esporádico durante el siglo XX, con muchas interrupciones en 

el  cumplimiento  de  derechos  básicos  al  mismo  tiempo  que  con  el  logro  de 

excepcionales  derechos  civiles,  políticos  y  sociales  en  otros  acotados  momentos  de 

vigencia  democrática.  Por  otro,  la  sexualidad  y  la  (no)  reproducción  no  han  sido 

pensados sino recientemente como objeto de derechos y políticas públicas y su difusión 

y promoción más allá de los grupos afectados y el activismo no ha sido generalizada. En 

esta  ponencia  presentamos  el  análisis  preliminar  de  unas  35  entrevistas  realizadas  a 

varones y mujeres de clase media, entre 18 y 60 años residentes en AMBA a quienes 

entre  otras  cosas  consultamos  en  relación  con  la  ley,  el  derecho,  los  derechos  y 

concretamente, sobre los derechos (no) reproductivos y sexuales. Encontramos que los 

sentidos en torno del derecho y la ley son difusos y ambiguos y varían desde la idea de 

protección y garantía a la de imposición lo mismo que los derechos (no) reproductivos y 

sexuales  cuyo  contenido  es  variable  pero  acotado,  salvo  excepciones,  a  concepciones 

más ligadas a la procreación que a la sexualidad o a los derechos no reproductivos. 

Palabras clave: derechos sexuales y (no) reproductivos / Sexualidades / Ley 

De las perspectivas teóricas 

La  lente  teórica  que  funcionó  como  punto  de  partida  para  la  investigación  general  se 

encuadra  dentro  de  la  perspectiva  de  la  ciudadanía  por  un  lado  y  la  perspectiva  de 

género y las teorías feministas que ponen el foco en las relaciones de poder ligadas al 

campo de las sexualidades, por otro. En relación con la ciudadanía, las preguntas de la 

investigación se hilvanan en la línea que interroga no tanto acerca del marco legal como 

tal o desde una perspectiva legal en sentido estricto cuanto desde el punto de vista de los 

derechos  ciudadanos,  en  el  sentido  de  pertenencia  a  una  comunidad  de  iguales  como 

decía Marshall allá por los cincuenta (Marshall y bottomore, 1998). Tal teoría ha sido 

criticada  y  revisada,  particularmente  en  lo  que  refiere  a  la  igualdad  y  cierta 

homogeneidad del campo social que se hallaba presente en aquella conceptualización y 

que  las  reivindicaciones  en  torno  del  multiculturalismo  y  otras  diferencias  (raciales, 

sexuales,  étnicas,  etcétera)  han  hecho  estallar  (Brown,  2008).  Sin  embargo,  la  idea 

central que nos legara Arendt “el derecho a tener derechos” sigue vigente en tanto los 

derechos  en  los  Estados  democrático  liberales  tienen  una  función  simbólica  de 

importancia en tanto reconocedores de sujetos/as y prácticas que entran vía el marco de 

la  ley, de alguna  manera, al orden de  lo humano (Segato, 2003; Butler,  2003, Brown, 

2001).  

De modo que, por un lado nos interesa destacar la cuestión del derecho a partir de su 

efecto  simbólico  de  reconocimiento.  Por  otro,  nuestro  interés  se  dirige  a  observar, 

describir y analizar la cuestión de la apropiación subjetiva de esos derechos; es decir, en 

qué  medida  los  sujetos/as  se  apropian  de  los  derechos  al  punto  de  producir 

modificaciones  subjetivas  (Amuchástegui  y  Rivas  Zivy,  2004).  Como  señalan  las 

autoras  anteriormente  citadas,  se  trata  de  “…  reflexionar  sobre  el  proceso  subjetivo 

mediante el cual las personas reconocen sus posibilidades de disponer de sus cuerpos, 

de su sexualidad y reproducción y se otorgan a sí mismas la autorización, para hacerlo. 

De ahí que exijan condiciones sociales, económicas e institucionales favorables para el 

ejercicio  de  los  derechos”  (Amuchástegui  y  Rivas  Zivy,  2004:  544).  Entiendo  que  la 

posibilidad  de  conocer  cuáles  son  los  derechos,  leyes  y  normativas,  en  este  caso 

vinculados  a  cuestiones  de  sexualidad  y  (no)  reproducción,  como  así  también  qué 

contenidos se pueden demandar al Estado en función de esos reconocimientos legales y 

cuáles  son  las  garantías  previstas  para  el  cumplimiento  de  los  mismos  constituye  el 

puntapié  inicial  y  necesario  (aunque  no  suficiente)  en  este  complejo  proceso  de 

apropiación subjetiva de derechos y de logro de una ciudadanía plena.  

Los  resultados  parciales  que  aquí  presentamos  provienen  de  la  investigación 

“Sexualidades  y  derechos  desde  la  perspectiva  de  las  y  los  sujetos:  los  derechos  (no) 

reproductivos  y  sexuales  en  tanto  articulación  de  ciudadanía,  sexo  y  cuerpo  en  la 

Argentina” (PIP 060 financiado por CONICET). El diseño exploratorio-descriptivo de 

dicha investigación contempló una estrategia metodológica cualitativa consistente en la 

realización, sistematización y análisis de 35 entrevistas semi  estructuradas a mujeres  y 

varones  heterosexuales  o  no,  residentes  en  el  Área  Metropolitana  de  Buenos  Aires 

(AMBA),  de  entre  18  y  60  años,  pertenecientes  a  la  clase  media,  media-alta  .  Las 

mismas fueron realizadas durante el año 2012 y han sido desgrabadas y sistematizadas 

para  su  lectura  e  interpretación.  Para  este  último  punto  hemos  articulado  nuestras 

propias  premisas  teóricas  con  un  acercamiento  inductivo  en  la  medida  en  que  hemos 

buscado las categorías y nociones que surgían de las mismas entrevistas.  

Nociones  y  representaciones  sobre  el  derecho.  Las  fronteras  entre  lo  público  y  lo 

privado.  

La  indagación  inicial acerca de  las  nociones que  las/los entrevistadas/os vinculan  a  la 

idea de derecho-ley, despliega un gran abanico de ideas y concepciones, entre las que se 

destacan, en primer lugar la idea de ´protección´, de ´poder hacer valer frente a otros´, o 

´frente al Estado´, de ´regular´, ´limitar individualidades´: es decir, se trata de al menos 

dos sentidos bien definidos de lo que implica el derecho o la ley. Por una parte, refieren 

a la idea de la ley como reguladora, generadora de reglas de convivencia entre quienes 

viven en sociedad y, en esa dirección va asociada a la idea de limitar individualidades 

pues,  en  la  medida  en  que  nos  sometemos  a  la  ley  o  las  normas  algo  de  nuestra 

individualidad  se  limita  en  función  de  la  convivencia  colectiva.  Por  otra  parte  se 

encuentra  el  sentido  del  derecho  o  ley  como protección,  y  como  aquello  que  puedo 

hacer  valer  frente  a  otros/as  tanto  en  forma  positiva –  para  conseguir  algo  que 

quiero/necesito/deseo- o bien, para defenderme de un daño o intromisión de un tercero –

si alguna ley ha sido violada. Dicho de otra manera, la ley o el derecho es aquello en 

virtud  de  lo  cual  puedo  demandar  a  una  persona  o  el  Estado  a  cumplir  con  sus 

obligaciones para conmigo.  

Así los sentidos indicados para el caso del derecho o la ley en abstracto. No obstante, 

cuando  se  lo  vinculaba  con  la  salud  en  tanto derecho  a  la  salud,  surgen  asociaciones 

con los siguientes sentidos:  

acceso  a  la  medicina,  a  algún  tratamiento  que  le  haga  bien  al  cuerpo,  derecho 

primario, inherente al ser humano desde el momento de la concepción, tener acceso a 

un sistema de salud adecuado sin tener que pagar, un desastre, acceso igualitario a las 

prácticas pero también a la información y al conocimiento, derecho a estar saludables 

y recibir cuidados, que haya un hospital público en serio donde me puedan atender a 

mí  a  vos,  todos,  que  la  gente  tenga  educación  para  poder  exigir  los  derechos; 

posibilidad real de tener asistencia y la prevención necesaria, que sea realmente para 

todos y en las mejores condiciones, tiene que incluir el cuerpo pero también lo social y 

lo mental, tener una cobertura social más allá de sus economías.  

En este caso, aparece  más  clara  la  vinculación del derecho a  la salud con el  cuerpo  -

como espacio en el que se  inscribe este derecho-;  y  la  idea de  igualdad en el  acceso, 

tanto  a  la  información  como  a  la  atención,  son  los  dos  sentidos  que  tienen  mayor 

protagonismo.  Por  último  y  afinando  más  la  concreción  de  esa  ley  abstracta,  de  la 

indagación  acerca  del  derecho  a  la  salud  sexual  y  reproductiva  se  desprenden  los 

siguientes significantes:  

tiene  que  ver  con  procreación,  sexualidad,  métodos  anticonceptivos,  enfermedades, 

información  sobre  el  cuerpo,  que  todos  tengan  derecho  a  elegir…  con  quién  estar, 

cuando  estar,  en  qué  momento,  a  estar  preparados  para  tener  relaciones  sexuales, 

matrimonio  igualitario,  ley  de  identidad  de  género,  adopción,  es  fundamental,  que 

brinden educación  sexual, la  fertilización asistida, que cada uno pueda ser respetado 

en lo que quiere y respeto hacia lo social...  

Información, conocimiento y acceso a métodos anticonceptivos son las ideas que más se 

repiten. En líneas generales, la idea de igualdad en el acceso a la salud se traduce aquí 

en  igualdad  de  acceso  a  información  y  a  métodos  tanto  de  anticoncepción  como  de 

reproducción  asistida.  Asimismo,  aunque  en  menor  medida,  surge  la  cuestión  de  la 

educación sexual ligada al acceso a la información, por un lado y por otro, el derecho a 

elegir qué hacer con el propio cuerpo y a vivir libremente la sexualidad elegida. Estas 

dos  últimas  con  muchas  menos  menciones  y  mayoritariamente  en  varones  gays  y 

mujeres jóvenes.  

En lo que hemos descripto, la indagación gradual desde la noción general de derecho, 

hasta la más específica de derecho a la salud sexual y reproductiva nos permite acceder 

a una trama que va desde cuestiones consideradas públicas y más abstractas (el derecho 

como  regulador  y  protector  en  general),  hacia  zonas  que,  aunque  en  muchos  casos 

concebidas  netamente  privadas  e  íntimas –  como  la  sexualidad  y  la  (no)  procreación, 

dan cuenta del carácter particular que adquieren los derechos sexuales y reproductivos 

en  tanto  bisagra  entre  lo  público  y  lo  privado  (Brown,  2007).  Asimismo,  ya  en  las 

nociones  asociadas  al  derecho –  ley  surge  (aunque  en  abstracto  y  en  una  pequeña 

proporción) la cuestión de la igualdad y el acceso igualitario, idea que se va precisando 

cuando nos acercamos a los derechos sexuales y reproductivos. Por otro lado, a la vez 

que se especifica la indagación, también el sujeto sobre el que se aplica el derecho muta. 

Del  sujeto “todos” sobre el que se aplica el derecho-ley  se pasa al  individuo en tanto 

agente que ejerce un derecho o sobre el que se aplica la ley; de un sujeto abstracto a un 

cuerpo algo más concreto. 

Conocimiento de los derechos/ salud sexual y reproductiva 

Antes de ir al punto conviene precisar algo del contexto pues lo que cada uno/a conoce 

depende, como se desprende de la investigación de aquello que circula en los espacios 

públicos  y,  concretamente,  en  los  medios  de  comunicación.  Pese  a  que  la  legislación 

sancionada en los años recientes vinculada a sexualidad y reproducción es amplia 1, en 

las entrevistas es posible distinguir cómo algunas temáticas se destacan (por la cantidad 

de información con la que cuentan  las/os entrevistadas/os, por su conocimiento acerca 

de la  legislación vigente o de cómo esta se implementa) en detrimento de otras, sobre 

las cuales la información/conocimiento/opinión que se posee es muy limitada, difusa o 

directamente nula. Esto se produce, en general, en coincidencia con la cobertura que los 

medios masivos de comunicación le brindaron a dicha temática o al debate que llevó a 

la implementación de la legislación correspondiente. Es el caso, por ejemplo, de la Ley 

de  Matrimonio  Igualitario,  cuyo  reciente  tratamiento  y  debate  tuvo  una  amplia 

1 El Programa Nacional de Salud Sexual y procreación responsable se puso está en funcionamiento desde 

2003  mediante  la  ley  25.673.  en  2004  se  sanciona  la  ley  25929  de  parto  humanizado  garantiza  los 

derechos  de  padres  e  hijos  durante  el  proceso  de  nacimiento.  En  el  2006  se  sancionan  la  ley  de 

anticoncepción  quirúrgica,  de  anticoncepción  de  emergencia  y  la  ley  de  educación  sexual.  La  ley  de 

matrimonio igualitario (ley 26618 y decreto 1054/10) es de 2010 y la ley de identidad de género (26743, 

de 2012). 

repercusión  en  los  principales  medios  de  comunicación  gráficos  del  país,  resultando 

fundamental su aporte tanto en el acceso a la información sobre dicho tema, como en la 

construcción de sentidos y opiniones sobre el mismo. 

Otros  de  los  temas  que  habían  sido  recientemente  debatidos  en  los  medios  en  el 

momento en que se realizaron las entrevistas eran la Ley Identidad de Género -cuyo año 

de  sanción  coincide  con  el  año  en  el  que  se  realizaron  las  entrevistas-  y  el  aborto. Al 

respecto, en 2012 se determinó en la Ciudad Autónoma de Buenos Aires que las mujeres 

víctimas de una violación pueden practicarse un aborto sin autorización judicial. 

Desde  2010  el  debate  público  sobre  la  ley  de  fertilización  asistida  también  cobró 

relevancia y fue retomado en varias ocasiones por los medios de comunicación masivos. 

Lo mismo ocurrió con la educación sexual aunque el momento más álgido de debate ya 

había pasado y no es un asunto, al parecer que esté demasiado presente para nuestros/as 

entrevistados/as.  Al  menos  no  como  el  aborto  que  sí  es  reportado  como  un  tema 

altamente controversial y sobre el que la mayoría tiene una opinión formada, ya sea a 

favor o en contra. Sin embargo, incluso en un tema así, controversial y de conocimiento 

y debate público permanente desde hace más de una larga década las ideas sobre lo que 

dice la ley son ambiguas y contradictorias y las posiciones frente al tema varían según 

se  tenga  o  no  una  experiencia  cercana  (ya  sea  propia  o  de  terceros/as).  De  alguna 

manera,  como  ya  ha  sido  observado  en  otros  temas  como  la  anticoncepción  de 

emergencia (pecheny et al, 2010), tener la experiencia propia o muy próxima modifica 

la  idea  o  la  opinión  abstracta  que  sobre  el  tema  una  persona  podía  tener.  En  otras 

palabras, la experiencia permite pasar de un razonamiento ético general o uno particular 

o específico.  

La  legislación  vinculada  al  parto respetado  y  al  acompañamiento  durante  el  parto,  en 

cambio,  fue  sancionada  varios  años  atrás  (2004)  y  por  ende  no  era  un  tema  con  una 

presencia  relevante  en  los  medios  en  el  momento  de  realizarse  las  entrevistas.  Este 

hecho  repercute  en  los  discursos  de  las/os  entrevistadas/os,  ya  que  el  conocimiento 

sobre dicha legislación, como así también acerca de qué significa y qué implica un parto 

respetado resulta prácticamente nulo. 

De las entrevistas 

Ahora  bien,  indagados  los  sentidos  asignados  a  esas  tres  nociones  nos  interesaba 

explorar  si  conocían  o  no  y  en  qué  medida  algunas  leyes  o  reglamentaciones  que 

podríamos pensar como incluidos dentro del gran paraguas de los derechos sexuales  y 

(no)  reproductivos  considerando  que  incluimos  todos  los  eventos  ligados  con  el  libre 

ejercicio de la sexualidad, la procreación, la anticoncepción y en el extremo, el aborto.  

Casi en la totalidad de los casos cuando preguntábamos si conocía alguna ley, política o 

programa  la  respuesta  fue  no  y  en  la  gran  mayoría  continúo  siendo  negativa  cuando 

interrogábamos  sobre  temas  específicos  como:  matrimonio  entre  personas  del  mismo 

sexo (la llamada ley de matrimonio igualitario), ley de identidad de género, ley de parto 

respetado y la posibilidad de contar con un acompañante durante el parto, ley de acceso 

a anticoncepción y anticoncepción de emergencia, fertilización asistida y aborto. 

Pueden mencionarse algunas excepciones. La primera refiere al matrimonio igualitario. 

En general  las personas recuerdan  la  ley  y  el debate  y pueden  sintetizar el contenido. 

Probablemente porque en su momento fue un tema muy polémico y también porque fue 

un tema que el gobierno se arrogó como un logro a diferencia de los otros temas que si 

bien se convirtieron en ley, el ejecutivo nacional no validó como un logro específico de 

su gestión. 

En relación con los otros temas indagados, más allá de que existen leyes que promulgan 

otros derechos sexuales y (no) reproductivos, como la de acompañamiento en el parto, 

la  distribución  gratuita  y  obligatoria  de  los  métodos  anticonceptivos,  incluyendo  la 

anticoncepción de emergencia, en Hospitales y centros de salud, las mismas parecieran 

no  haber  tenido  la  misma  difusión  desde  el  mismo  Estado  como  tuvo  la  ley  de 

matrimonio igualitario.  

El  segundo  caso  excepcional  refiere  al  aborto  que  aún  cuando  la  única  legislación 

vigente es el Código Penal que establece la su penalización con dos excepciones, para el 

caso  de  riesgo  de  vida  de  la  mujer  y  en  caso  de  violación.  Estas  dos  causales  de 

despenalización habían gozado de escasa aplicación hasta que la Campaña Nacional por 

el  Derecho  al  Aborto  junto  con  sus  organizaciones  parte  comenzaron  a  demandar  su 

aplicación y presentar y litigar por casos testigos. Por añadidura en la Ciudad Autónoma 

de Buenos Aires el caso del aborto ha estado en discusión legislativa desde 2004 en que 

comenzó a debatirse una reglamentación a fin de evitar la judicialización de los casos de 

fetos  anencefálicos.  Finalmente  durante  2012  se  aprobó  una  reglamentación  para  los 

casos de aborto no punible en el marco de la Nación. Todo ello sumado al debate por la 

ley  nacional  que  procura  la  legalización  del  aborto  desde  la  semana  12  ha  hecho  que 

este  tema,  de  por  sí  muy  controversial  estuviera  presente  en  la  discusión  pública  y 

política  y  por  ende  en  la  agenda  de  la  ciudadanía.  Lo  que  resulta  confuso  para  las 

personas,  por  el  discurso  explicitado  es  cuál  es  en  este  momento  el  estatuto  legal –

:mientras para algunos/as está prácticamente prohibido para otros/as existen uno, dos o 

tres causales de despenalización.  

A modo de cierre 

Resulta  fundamental  analizar  los  discursos  de  las/os  entrevistadas/os  a  la  luz  del 

contexto en que estos se producen. Observar qué temas estaban presentes en las agendas 

de los medios masivos de comunicación, qué aspectos de los mismos se destacaban más 

que  otros,  y  qué  sentidos  y  representaciones  acerca  de  las  temáticas  de  sexualidad  y 

reproducción circulaban permite analizar los discursos individuales sin perder de vista 

que estos se encuentran atravesados por y son un punto de confluencia entre discursos 

sociopolíticos presentes  en el espacio público  y experiencias subjetivas e  íntimas. Tal 

como lo señalamos, en términos generales es posible afirmar que el conocimiento de la 

legislación  vigente  es  escaso  y  confuso,  y  se  encuentra  altamente  condicionado  tanto 

por  el  tratamiento  que  de  los  distintos  temas  hacen  los  medios  masivos  de 

comunicación,  como  por  la  difusión  que  realiza  el  Estado  de  las  nuevas  leyes  y 

reglamentaciones. Huelga mencionar que esta ausencia de conocimiento claro y preciso 

resulta un gran obstáculo en el proceso de apropiación subjetiva de los derechos.  

En cuanto a los sentidos de las/los entrevistadas/os acerca del derecho y las leyes, surge 

con  mucha  centralidad, por un  lado, la  idea de  igualdad,  y por otro, la  idea de que  la 

intervención del Estado (por ejemplo, en cuestiones de planificación  familiar)  impone 

restricciones  y  obstáculos  a  las  acciones  individuales,  primando  una  concepción  del 

derecho en clave de obligación. En ese sentido, la intervención señalada como legítima 

y  deseable  es  aquella  que  se  limita  a  brindar  información  y  garantizar  el  acceso 

igualitario  al  conocimiento  para  que  los  individuos  puedan  decidir  en  una  supuesta 

igualdad de condiciones. Los principales sentidos asociados a  los derechos sexuales  y 

(no)  reproductivos,  y  los  aspectos  más  valorados,  se  ligan  a  la  idea  de  que  el  Estado 

debe  garantizar  y  promover  la  información  y  el  conocimiento  sobre  los  métodos 

anticonceptivos,  y  sólo  eventualmente  su  provisión.  Se  agrega  aquí  la  cuestión  de  la 

educación sexual como un método eficaz para informar y educar, y por  ende, prevenir 

embarazos  no  deseados  e  infecciones  de  transmisión  sexual.  También  surge  como 

responsabilidad del Estado la provisión de los medios para garantizar que las personas 

que deseen procrear y no puedan hacerlo cuenten con servicios de fertilización asistida. 

En este caso, la decisión de procrear surge del libre arbitrio de las personas, por lo que 

la  función  del  Estado  apuntaría  a  garantizar  las  condiciones  materiales  para  que  este 

derecho  a  la  descendencia,  considerado  fundamental  e  inalienable,  pueda  llevarse  a 

cabo.  

Referencias bibliográficas 

AMUCHASTEGUI,  Ana  y  RIVAS  ZIVY,  Marta.  Los  procesos  de  apropiación 

subjetiva  de  los  derechos  sexuales:  Notas  para  la  discusión.  Estudios  Demográficos  y 

Urbanos,  septiembre-diciembre,  número  057.  Distrito  Federal,  México,  El  colegio  de 

México, 2004, pp. 543-597. 

_________. Ciudadanía de  mujeres en  Argentina:  los derechos  -  no  - reproductivos  y 

sexuales como bisagra,  lo público  y  lo privado puesto en cuestión. Tesis de Maestría, 

Ciencia      Política,       FLACSO      Argentina,      2007.      Disponible      en: 

http://hdl.handle.net/10469/1019  

__________.  Para  pensar  la  relación  entre  lo  público  y  lo  privado,  lo  particular  y  lo 

general.  Acerca  de  la  filosofía  política  de  Arendt:  Apuntes  para  el  debate.  Revista 

THEORIA (Vol 17(2)), Chile, Universidad del Bío-Bio, 2008.  

BUTLER, Judith. Cuerpos que importan (sobre los límites materiales y discursivos del 

“sexo”), Buenos Aires, Paidós, 2005.

MARSHALL,  Thomas  y  BOTTOMORE,  Tom.  Ciudadanía  y  clase  social.  Madrid, 

Alianza, 1998. 

Pecheny, Mario (coord.). Anticoncepción después de…Buenos Aires, Teseo. 2010

SEGATO,  Rita.  Las  estructuras  elementales  de  la  violencia –  Ensayos  sobre  género 

entre la antropología, el psicoanálisis y los derechos humanos, Buenos Aires, Prometeo, 

2003. 




Género, política e identidad: debates de las mujeres indígenas sobre la 

 

despenalización/legalización del aborto 

Silvana Sciortino1

UNLP-CONICET 

silvana.sciortino@gmail.com 

Palabras claves: Mujeres Indígenas, Aborto, Identidad 

Introducción

En  Argentina  tiene  lugar  desde  1986  una  forma  de  organización  del  movimiento  amplio  de mujeres que puede describirse como única en la región. Me refiero a los Encuentros Nacionales de  Mujeres                      2 (en  adelante  ENM)  los  cuales  conforman  un  espacio  paradigmático  de  debate  y organización  de  las  mujeres  en  el  país.  Los  relatos  que  forman  parte  de  este  trabajo  fueron recogidos en el marco de estos Encuentros específicamente en el taller «Mujeres de los pueblos originarios». 3  Este  representa  un  espacio  nacional  de  reunión  de  mujeres  indígenas.  En  el  cual participan  mujeres  que  se  reconocen  como qom,  mocovíes,  guaraníes,  charrúas,  coyas, quechuas-aymara,  diaguitas,  huarpes,  ranqueles,  mapuches,  mapuches-tehuelches. 4  También hay  presencias  ocasionales  de  hermanas  indígenas  de  otras  regiones  de  América  Latina,  en especial México, Colombia y Bolivia. Cada vez es mayor el número de mujeres no indígenas que participamos, ya sean estudiantes, profesionales, activistas y docentes.5 En  Argentina  algunos  sectores  de  mujeres  indígenas  encontraron  un  camino  de  visibilidad  y organización  a  través  de  la  participación  en  el  movimiento  de  mujeres.  El  relevamiento  de  los 

 

1  Doctora  en  Antropología  por  la  Universidad  de  Buenos  Aires,  Argentina.  Docente  investigadora  de  la  UNLP,  Cátedra  de Antropología  sociocultural  II  de  la  Facultad  de  Trabajo  Social  (FTS).  Integrante  del  CINIG  (Centro  Interdisciplinario  de Investigaciones  en  Género),  Facultad  de  Humanidades  y  Ciencias  de  la  Educación  (FAHCE),  UNLP  y  del  Área  de  Género  y Diversidad sexual, Facultad de Trabajo Social, UNLP. 

2 Sobre Los ENM ver Sciortino, Silvana, 2013; Alma, Amanda y Paula Lorenzo, 2009.   3Los Encuentros tienen una dinámica particular de funcionamiento a través de talleres temáticos de debate. Estos talleres consisten en grupos de reflexión entre mujeres, donde se comparten experiencias en primera persona. Los talleres en los ENM se organizan con una o dos coordinadoras y secretarias, que  registran los debates, las propuestas y las denuncias que surgen durante el transcurso del mismo. Las conclusiones se  redactan al finalizar la última jornada de taller, tomando como fuente  el  registro de las  secretarias.  Ver Sciortino, Silvana,  op. cit.

4 Retomo las adscripciones étnicas enunciadas por ellas al presentarse. Para un acercamiento a la distribución de los pueblos originarios en      Argentina      ver      mapa     elaborado      por     el      Instituto      Nacional      de      Asuntos      Indígenas      en http://www.desarrollosocial.gob.ar/Uploads/i1/Institucional/3.MapaDePueblosOriginarios.pdf 5Para profundizar en la multiplicidad de trayectorias políticas y organizativas que conforman la identidad enunciada como «Mujeres de los pueblos originarios» en el marco de los ENM Ver Sciortino, Silvana, 2013b.  Este taller se fue construyendo a lo largo de los veintiocho años en que se vienen llevando adelante los Encuentros Nacionales. Ver desarrollo en Sciortino, Silvana,  2013a; 2012. 

Cuadernillos  de  conclusiones6  de  los  primeros  Encuentros  pone  en  evidencia  la  presencia indígena ya desde el primer Encuentro de 1986.  

 

El  siguiente  trabajo  recoge  los  debates  referidos  a  la  despenalización/legalización  del  aborto acontecidos  en  el  taller  «Mujeres  de  los  pueblos  originarios»  en  el  marco  de  los  Encuentros Nacionales  de  Mujeres  en  Argentina.  A  continuación  identifico  y  analizo  los  posicionamientos políticos  que  las  indígenas  toman  respecto  a  esta  reivindicación  proveniente  del  movimiento amplio  de  mujeres.  Con  este  objetivo  registro  los  múltiples  sentidos  asociados  a  la  noción  de cultura  e identidad. El  objetivo  consiste  en  analizar  las  formas  en  que  las  múltiples significaciones asociadas a estas nociones, en tanto categorías de afirmación política, se entraman en  posicionamientos  diversos  respecto  a  los  derechos  de  las  indígenas  como  mujeres  y  al establecimiento de prioridades en su agenda política. 

En este sentido, a través de la identificación y presentación de las distintas posiciones respecto al tema  del  aborto  me  propongo  indagar  las  formas  en  que  las              7 originarias  articulan  (o  no), supeditan  (o  no)  la  defensa  de  los  derechos  de  las  mujeres  (como derechos  individuales)    y  la defensa de los derechos de los pueblos (como derechos colectivos).  Este  trabajo  forma  parte  una  investigación  etnográfica  más  amplia  en  la  cual  estudié  la enunciación  de una política de identidad basada  en  la  afirmación de  género  y en la pertenencia étnica desde el discurso y las prácticas organizativas de las mujeres de los pueblos originarios en Argentina  en  el  período  2007  y  2011.  La  especificidad  de  este  estudio  consistió  en  abordar  la construcción  de  esa  identidad  en  el  marco  del  movimiento  amplio  de  mujeres.  De  esta  manera, recorté  a  modo  de  «campo»  un  espacio  concreto:  los  Encuentros  Nacionales  de  Mujeres.  El trabajo  de  campo  abarcó  los  siguientes  ENM: Ciudad  de  Córdoba  (2007),  Ciudad  de  Neuquén (2008),  Ciudad  de  San  Miguel  de  Tucumán  (2009),  Ciudad  de  Paraná,  (2010;  Pcia.  de  Entre Ríos),  Ciudad  de  Bariloche  (2011,  Pcia.  de  Río  Negro).  La  participación  en  los  mismos  me condujo hacia otros encuentros y actividades en ciudades diversas. En esta oportunidad el registro se  focaliza  en  los  ENM  de  Neuquén  y  Paraná,  por  las  razones  que  a  continuación  de evidenciarán.  

 

 

6 Cada año las conclusiones de los debates acontecidos en los distintos talleres se reúnen en un Cuadernillo de conclusiones que se publica al año siguiente.  

7 A lo largo del trabajo las categorías nativas serán indicadas con letra cursiva. Mujeres de los pueblos originarios, mujeres originarias, originarias son formas de auto-denominación que utilizan al presentarse en los talleres del ENM. 

El aborto en el temario de las mujeres de los pueblos originarios La  consigna  por  la  despenalización  del  aborto  está  presente  cada  año  y  cada  vez  con  mayor fuerza  en  los  ENM.  Frente  a  esta  lucha  del  movimiento  amplio  de  mujeres  las originarias exponen argumentos  diversos  y  hasta  enfrentados.  En  el Encuentro  realizado  en  2008  en  la ciudad  de  Neuquén,  el  tema  de  la  legalización/despenalización  del  aborto  emergió disonantemente en el marco del debate que se venía llevando a cabo entre mujeres originarias y no originarias  en  el  taller  «Mujeres  de  los  pueblos  originarios».  En  el  ENM  realizado  en  la ciudad de Paraná en el 2010 acontece una situación similar. En el momento de cierre del taller, la propuesta de incorporación del tema del aborto en las conclusiones causó una fuerte discusión e intercambio de posiciones que retardaron la finalización del taller. La observación participante en el taller me permitió identificar una serie de posiciones respecto de  la  incorporación  del  aborto  en  el  temario  de  las originarias.  Con  el  objetivo  de  iniciar  una sistematización preliminar tomé como punto de partida las consideraciones que sobre las diversas posturas  emergidas  expresaba  una  de  las  coordinadoras  del  taller  en  el Encuentro  de  Neuquén. Josefina, una mujer diaguita, ante la tensión creciente intentó hacer prevalecer la lógica de trabajo y  de  debate  propia  de  los  Encuentros.  Las  conclusiones  deben  reflejar  el  consenso  o,  en  caso contrario, las distintas posiciones que no lograron acuerdo. La idea o posición que se plasme en las conclusiones no puede ser el resultado de una votación porque de esta manera no quedarían expresadas  las  opiniones  de  todas  sino  la  de  la  mayoría.  Por  lo  tanto  si  durante  el  taller  no  se alcanza el consenso, las secretarias deben redactar las distintas posiciones manifestadas. En este sentido, Josefina, propone al grupo:  

 

Yo creo que nosotras tenemos que presentar todas las opiniones, si algunas compañeras dicen que no están de  acuerdo  con  el  aborto  y  otras  compañeras  dicen  debemos  recuperar  los  saberes  ancestrales  y  aquellas compañeras que están a favor del aborto libre, legal y gratuito.8

 

La  coordinadora  logra  identificar  tres  posiciones  sobre  las  cuales  dediqué  especial  reflexión. Luego  de  participar  en  los  dos  debates  centrales  sobre  el  tema  (Neuquén  y  Paraná)  considero acertado  avanzar  en  una  segunda  aproximación  a  partir  de  un  eje  central  que  atraviesa  el conflicto:  debatir  o  no  debatir  el  tema.  Un  importante  sector  se  manifiesta  en  desacuerdo  con incorporar el tema y dar el debate sobre aborto a través de expresiones tales como: «No es parte del  temario,  no  es  parte  del  taller»,  «Este  tema  no  se  habló  acá»,  «No  es  nuestro  tema»,  «El 8 Taller «Mujeres de los pueblos originarios», ENM, Neuquén, 2008. 

problema del aborto no es nuestro». Me referiré a esta posición como tendiente a la «clausura de la  deliberación».  El  segundo  posicionamiento  manifiesta  estar  a  favor  de  incluir  el  tema  como punto  de  debate  en  tanto  que  afecta  a  las  mujeres  y  a  las  mujeres  indígenas.  A  este  sector  lo describiré  como  «abierto  a  la  deliberación».  Ahora  bien,  sobre  estos  dos  amplios posicionamientos  identificados  cabe  hacer  algunas  distinciones  fundamentales  sobre  las  cuales avanzaré en los apartados siguientes.  

 

 

Clausura de la deliberación, identidades cristalizadas y derechos de las mujeres Los fundamentos que exponen algunas de las mujeres originarias para oponerse a dar el debate sobre el aborto son diversos. El primero que me interesa señalar recuerda en sus argumentaciones a  ciertas  expresiones  utilizadas  desde  perspectivas  religiosas.  Por  ejemplo:  «Nosotras defendemos  siempre  la  vida  y  a  la  que  es  violada  no  le  vamos  a  cargar  también  sobre  su conciencia  y  su  alma  un asesinato»  (destacados  míos).  «La  defensa  de  la  vida»  como responsabilidad  de  la  mujer  o  la  comparación  del  aborto  con  un  «asesinato»  recuerdan  los planteos  con  los  que  cada  año  la         9 iglesia  irrumpe  en  los Encuentros  y rompe  los  debates  al respecto. 

Un  segundo  argumento  utilizado  por  el  grupo  de originarias  que  se  niega  a  incluir  el  tema  del aborto  en  los  debates,  retoma  la  noción  de  «defensa  de  la  vida»  pero  lo  hace  en  un  sentido diferente.  La  «defensa  a  la  vida»,  en  estos  casos,  se  propone  como  principio  de  los  pueblos asociado al rol de la «madre originaria» dadora de vida y vinculada a la madre tierra: «Nosotras como  madres  originarias  tenemos  que  defender  la  vida».  Entre  las  expresiones  registradas,  se encuentra la de una mujer mapuche la cual asemeja la incorporación del debate sobre el aborto a la destrucción de la naturaleza y la vida:    

Estamos  aceptando  la  destrucción  de  la  naturaleza,  estamos  aceptando  la  destrucción  de  la semilla…defendamos  nuestros  orígenes, lo  que  somos  nosotros.  […]  defendamos  la  vida,  nuestra  tierra, nuestro origen, la vida, hermanas.10

 

Una tercera posición se puede reconocer manifestándose de manera solapada bajo la negativa del debate: « ¡No arriesgamos la vida de las mujeres! ¡El aborto mata a las mujeres!». Esta frase de 

9 Esta expresión se usa en referencia a la iglesia católica. También participan mujeres evangelistas y sus iglesias se oponen al Encuentro. En el ENM de Bariloche, las evangelistas organizaron un encuentro de mujeres en paralelo y una marcha por la ciudad en contra del aborto. Pero en general, el enfrentamiento suele darse respecto a la Iglesia católica.  10 Mujer mapuche, Taller «Mujeres de los pueblos originarios», ENM, Neuquén, 2008. 

una referente guaraní, Asunción, se distingue de las anteriores en el sentido de que el rechazo al tema apunta a señalar que el aborto es una causa de muerte para las mujeres. El aborto «mata a las mujeres», especialmente se refería a las mujeres indígenas. Los fundamentos de Asunción  y los  de  un  pequeño  número  de  mujeres  que  alentaban  su  posición,  se  corren  de  la  perspectiva «acusatoria»  señalada  desde  la  primera  posición.  Pero  también  toman  distancia  de  la  segunda referida a una natural condición de madres indígenas dadoras de vida.  En el Encuentro de mujeres realizado en Paraná (2010) también se hizo referencia al aborto como práctica que «mata a las mujeres». En aquella oportunidad, se vinculó la imposición de prácticas médicas sobre las mujeres indígenas con la noción de genocidio: «En este taller nosotras estamos hablando de nuestra vida. Antes de practicar el aborto, a las indígenas los médicos les daban la cápsula  anticonceptiva  las  cuales  mataron  hermanas  provocándoles  cáncer.  Muchas  madres indígenas  murieron  por  esa  razón».11  En  este  sentido  junto  a  la  denuncia  de  Felicia  sobre  la aplicación  de  anticonceptivos  cancerígenos  a  las  indígenas  o  las  menciones  recogidas  en cuadernillos de años anteriores como las referidas a la esterilización de la mujer indígena como «formas  modernas  de  exterminio»; 12  resulta  que  el  aborto  se  rechaza  como  una  forma  de «autogenocidio».

 

En  Paraná,  dos  años  después  del  conflicto  descrito  en  Neuquén,  los  argumentos  en  contra  del debate  parecen  conformarse  a  partir  de  la  confluencia  entre  dos  de  las  tres  posiciones identificadas  en  Neuquén.  La  preocupación  por  la  muerte  de  las  mujeres  indígenas  debido  al aborto  se  entrelaza  con  los  principios  asociados  a  la  defensa  de  la  vida  y  de  la  madre originaria/naturaleza dadora de hijos/semillas. Los argumentos que se esgrimieron en contra de la deliberación  se  apoyaron  en  el  respeto  a  las  «creencias  ancestrales»,  «la  identidad  milenaria». Desde  esta  posición, lo  ancestral  parece  confrontar  con  algunos  debates  que  incumben  a  los derechos  de  las  mujeres,  en  este  caso  relacionados  a  la  salud  reproductiva.  En  este  sentido, parecería que involucrarse con ese tipo de discusiones implica un alejamiento de la cosmovisión y de la identidad de las originarias. «Son nuestras creencias ancestrales que tenemos que enseñar a  nuestras  hijas»  sostuvieron.  Las  «creencias  ancestrales»  enunciadas  dentro  del  discurso  de clausura  del  debate  se  vuelven  incuestionables,  como  una  especie  de  saber  atemporal  que  no necesita  ser  revisado,  discutido,  puesto  en  debate.  Son  las costumbres,  las tradiciones  de  sus pueblos  las  que  deben  prevalecer  ante  cualquier  conflicto  aunque  las  mismas  cierren  la 

11 Felicia, docente qom de Rosario. Taller «Mujeres de los pueblos originarios», ENM, Paraná, 2010. 12 Cuadernillo de conclusiones del VIII ENM;  Tucumán, 12, 13 y 14 de junio de 1993,  p. 32. 

posibilidad de dialogar sobre problemáticas específicas que incumben (como muchas de ellas lo reconocieron) a todas las mujeres. Nuevamente Nelly defiende su postura: 

 

Nosotros planteamos con nuestros ancestros, con los emblemas de los hermanos mapuches, el espíritu de los huarpes,  de  los guaraníes,  de  los quechuas,  de  los aymaras,  milenarios  y  ancestrales,  que  cuando  los pueblos recuperemos en su plenitud nuestros derechos, ni va a ser necesario hablar del aborto. Porque cada pueblos tiene su propia medicina.13

En  suma,  la  inclusión  del  aborto  como  parte  del  temario  de  las originarias  resultaría  en  un alejamiento  de  los  «orígenes»,  de  «lo  que  somos».  De  fondo,  esta  posición  funciona  como  una amenaza  de  pérdida  de  la  identidad  y  de  la  cultura.  De  modo  que  apelan  a  mecanismos  que clausuran  el  debate  con  expresiones  del  tipo:  «No  podemos seguir  con  la  cultura  occidental, defendamos  la  vida,  nuestra  tierra,  nuestro  origen,  la  vida,  hermanas.»  En  Paraná  una  mujer mapuche,  de  manera  exaltada,  argumentó  irónicamente:  «  ¡Qué  respeto  le  vamos  a  tener  a  la madre  tierra  si  estamos  matando  a  un  hijo!  ¡Estamos contradiciendo nuestra cosmovisión!» (Destacados  míos).  Desde  posiciones  de  este  tipo,  el  tema  del  aborto  se  presenta  como  ajeno, como un problema de las «mujeres argentinas».  

En esa línea, en el taller de Paraná, se explicitó que el aborto no es un tema de las originarias y que no hace a la defensa de su identidad:  

Este  taller  es  de  los  pueblos  originarios,  hay  muchas  cosas  que  no  estamos  tocando  de  los  pueblos originarios donde nuestras hermanas se están muriendo de hambre, están desalojando, están contaminando. El  tema  de  aborto  tiene  un  taller  para  tratar ese  tema  que  en  este  momento  no  nos  concierne  porque tenemos otros temas originarios que tratar.  

El  fundamento  clave  de  la  cuestión  es  la  recuperación  de  nuestra  identidad.  […]  en  el  pasado  pero también en el presente, están los recursos espirituales y de medicina ancestral milenaria para el control de la natalidad. No estamos demonizando a las hermanas que practiquen el aborto porque sabemos que eso tiene que  ver  con  una  decisión  desgarradora  y  extrema  pero tampoco  desde  el  taller  de  pueblos  originarios, sería  una  aberración,  que  nosotros  estemos  defendiendo  y  propagando  eso [se  refiere  al  aborto]. Sí respetamos y no criminalizamos a las hermanas que lo practiquen14 (Destacados míos). 

 

13 Taller «Mujeres de los pueblos originarios», ENM, Paraná, 2010. 14 Nelly, quechua-aymara. Taller «mujeres de los Pueblos originarios», ENM, Paraná, 2010. 

Hermanas seamos conscientes, claras de lo que queremos hacer. Si denunciamos injusticias hacia nuestros pueblos  por  parte  del  Estado no  tenemos  por  qué  aprobar  algo  que  no  nos  compete  en  este  taller  [se refiere al derecho al aborto].                                     15 No copiemos lo que otras dicen (Destacados míos). 

 

Estas  mujeres  firmes  en  no  dar  el  debate,  en  el  Encuentro  de  Paraná  se  solidarizaron  con  las mujeres «argentinas» manifestándose en contra de la criminalización del aborto. Sin embargo, se niegan  rotundamente  a  involucrarse  con  la  lucha  por  el  derecho  al  aborto.  Esas  «otras» nombradas en la última cita son las llamadas « mujeres argentinas». El aborto se concibe desde esta perspectiva como un problema occidental y como una problemática de las mujeres blancas. Dar lugar en el temario y en las conclusiones del taller de las Mujeres de los pueblos originarios a un aspecto que hace a la lucha de las mujeres por sus derechos a la salud, en especial a la salud sexual  y  reproductiva,  parecería  concebirse  como  una  intromisión  de  las mujeres  blancas, resultando en una nueva forma de aculturación.  

Argumentos como los citados líneas arriba asocian directamente la recuperación de la  medicina ancestral  con  la  desaparición  del  aborto:  «cuando  ejercitemos  el  derecho  a  nuestra  medicina ancestral  no  habrá  posibilidad  de  aborto».  Este  tipo  de  posiciones  que  se  imponen  (en  la redacción  de  las  conclusiones)  contradice  a  las hermanas  que  sostuvieron  que  el  aborto  es  una práctica  que  llevaban  adelante  sus  abuelas  y  madres  desde  sus  saberes  medicinales.    Además, desoye a las compañeras que en el mismo taller plantearon que de ser sus hijas violadas acudirían al aborto para evitar un nacimiento no deseado. Por lo tanto, la inexorable desaparición del aborto que conllevaría la recuperación de la medicina ancestral resulta una conclusión forzada. Llamativamente la diversidad que se reivindica en este taller ante el tema del aborto se clausura a partir de «la voz» indígena hegemónica que se manifiesta en contra del debate. Esto se refleja en afirmaciones  del  tipo:  «Como  mapuche,  como  parte  de  los  pueblos  originarios,  no  estoy  de acuerdo con el aborto». Desde este tipo de declaraciones la pertenencia a los pueblos originarios implica necesariamente estar en desacuerdo con el aborto. Esta deducción se vuelve cuestionable al  escuchar  las  «otras  voces» originarias  que  sí  acuerdan  con  la  incorporación  del  aborto  en  el temario. 

Resulta de interés observar que la cultura y sus sentidos asociados enhebran las argumentaciones y  fundamentan  los  posicionamientos  políticos.  La  cultura  se  manifiesta  en  el  taller  como  un «hacer reflexivo, como un medio de significación que puede tomarse a sí mismo como objeto de 

15 Felicia, docente qom de Rosario. Taller «mujeres de los Pueblos originarios», ENM, Paraná, 2010.

predicación».  En  cada  enfrentamiento,  en  cada  acuerdo,  en  cada  posicionamiento,  la  cultura conforma un «proceso disputado de construcción de significados» y al mismo tiempo produce su propia metacultura (Briones, 2005:18): 

 

[…] esto es, nociones en base a las que ciertos aspectos se naturalizan y definen como a-culturales, mientras algunos  se  marcan  como  atributo  particular  de  ciertos otros, o  se  enfatizan  como propios, o  incluso  se desmarcan como generales o compartidos (Briones, 2005:18). 

La  cultura  (propia  o  ajena)  convertida  en  objeto  de  representación  cultural,  sostiene  Claudia Briones en línea con Michel Foucault, genera a través de las nociones metaculturales asociadas su propio  régimen  de  verdad  en  relación  a  las  diferencias  sociales.  Desde  esta  perspectiva  la cuestión es poder identificar cómo se reproducen desigualdades internas y con ellas se renuevan consensos y se ocultan ciertas divergencias tematizando otras (Briones, 2005:19). La cultura se manifiesta en el taller como un sitio de enunciación en el cual las actoras marcan y desmarcan los límites entre lo propio y lo ajeno. Desde algunas perspectivas indígenas pareciera que  dar  lugar  a  debates  nacidos  de  la  lucha  de  las  mujeres  implicaría  un  alejamiento  de  «lo propio», de la cultura, de sus orígenes. Debatir sobre la legalización del aborto parece quedar por fuera  de  lo  que  la  cultura  acepta  como  un  debate  pertinente.  Esta  posición  establece  un  límite entre  lo  que  queda  por  dentro  de  ese  núcleo  estable  que  parece  ser  la  cultura.  Ellas  se «desmarcan» frente a determinadas problemáticas que el movimiento de mujeres reconoce como propias.  En  algunos  casos  se  desmarcan  explícitamente  (como  en  el  caso  del  aborto):  «No  es nuestro  tema».  En  otros  casos,  la  no  referencia  o  subsunción  de  problemáticas  a  cuestiones consideradas  de  «los  pueblos»  también  implica  una  lógica  de  demarcación    (como  veremos  en relación a la violencia de género y a las violaciones).  

Hay  una  gama  de  problemáticas,  los temas  originarios,  que  se  definen  como  culturales  y  se aceptan  en  el  repertorio  de  cuestiones  a  debatir  en  el  taller:  territorio,  identidad,  cosmovisión, educación, interculturalidad, salud.  Pero a la vez existe una serie de temáticas que parecen caer por  fuera  de  los  bordes  de  lo  que la  cultura  establece.  Estos  temas  se  vuelven  «a-culturales»  o propios  de  las  «blancas»  o  «las  argentinas».  Por  lo  tanto,  se  los excluye  o  se  relativiza  su importancia y prioridad de discusión. 

El aborto no entraría como tema originario, no las «concierne» por lo tanto la posición se dirige a la  clausura  de  la  deliberación  al  respecto.  Es  interesante  observar  la  referencia  sobre  las «hermanas que están muriendo de hambre» como razón para debatir otras cuestiones que serían 

prioritarias y no sobre el aborto ya que, como veremos más adelante, se termina desoyendo a las hermanas que señalan el aborto clandestino como una causa de muerte de las indígenas.  Un tema específico que emerge clandestinamente a partir del debate sobre el aborto confirma este mecanismo.  Varias  mujeres  refieren  al  tema  de  la  violencia, específicamente  a  las  violaciones. Reconocen  ser  violadas  en  las  ciudades  y  hasta  se  preguntan  cuántas  de  ellas,  tal  vez,  sean  el resultado de violaciones. En Paraná se llegó a reconocer que algunas de ellas están encargadas de las  problemáticas  de  las  «violaciones  seguidas  de  muerte»  (por  ejemplo,  de  este  problema  se ocupa Felicia, de origen qom). A pesar de estas referencias explícitas al problema de la violencia en  su  suma  expresión,  algunas originarias  tendientes  a  la  clausura  del  debate,  desplazan  estas problemáticas por fuera de los límites de la cultura y de la identidad afirmada como propia de las mujeres de los pueblos originarios.  

 

¿Por  qué  el  riesgo  de  las  violaciones  no  ocupa,  a  nivel  de  las  reivindicaciones,  el  lugar  de prioridad con que se manifiesta en los relatos de las mujeres durante el debate? Pareciera que a pesar  de  que  están  en  un  Encuentro  de  mujeres  (por  lo  tanto  en  un  espacio  propicio  para conversar sobre las desigualdades de género y la violencia contra las mujeres) los discursos están enraizados en la defensa de una identidad indígena que posee sus prioridades definidas a priori, desplazando problemáticas que resaltan las fisuras internas del colectivo que se afirma.  Las  políticas  de  identidad  y  reconocimiento  cultural  pueden  volverse  reacias  frente  a determinadas reivindicaciones que cuestionan las relaciones internas de grupo. Esto conduce a un proceso de congelamiento y reificación de la cultura. Esta tendencia se refiere a lo que Jackson y Warren  llaman  «Indigenous  self-essentializing».  En  mi  opinión,  poder  pensar  estos  procesos  de «auto-esencialización»  como  parte  de  una  «táctica  política»  (Jackson  y  Warren,  2005)  o  como una forma de «afirmación política» (Wade, 2000) rompe con la ingenuidad analítica de ver en el movimiento indígena un gran colectivo indiferenciado que lucha de manera integral por territorio, identidad y cosmovisión (Ulloa, 2007).  

La «auto-esencialización» de las identidades produce la oclusión de las diferencias internas ante el  riesgo  de  que  atenten  contra  la  cohesión  y  desestabilice  a  los  sectores  conservadores  que motorizan  la  identidad  en  esos  términos.  En  este  sentido,  la  pertenencia  a  un  pueblo  indígena borra  «toda  posibilidad  de  diferenciación  dentro  de  ese  mismo  grupo  y  coloca  a  todos  sus miembros  en  idéntica  posición  frente  al  resto  de  la  sociedad»  (Spedding,  2008).  Dentro  del 

grupo, entonces, prevalece la igualdad absoluta y cuando los hechos obligan a admitir que este no es el caso, tiene que ser resultado de la aculturación de individuos.  

 

 

La violencia contras las mujeres ¿un tema originario? 

En otra oportunidad utilicé la noción de «el malestar en la cultura» 16 para referirme a una tensión que podemos nombrar como «demandas generales versus demandas particulares» (Ulloa, 2007). En  ocasiones  las  demandas  de  las  mujeres  indígenas  suelen  verse  como  amenaza  hacia  la integridad  del  movimiento,  hacia  los  logros  obtenidos  y  a  las  demandas  del  movimiento. Mi intención  al  utilizar  esta  expresión  fue  hacer  visible  una  sensación  de  descontento  que  se manifestó en el taller.  Un malestar que producía  en ciertas mujeres un  estado  de nerviosismo  y agresividad  tendientes  a  cerrar  el  diálogo.  Ese  malestar  que  invadía  el  debate  provocaba  el bloqueo  de  la  discusión.  Un  malestar,  que  como  vimos  en  este  caso,  no  se  nombra  y  queda solapado bajo las reivindicaciones culturales pero que estalla en momentos concretos y expone el lugar de tensión en que algunas de sus integrantes se encuentran. Un malestar en la cultura ya que aferrándose  a  mandatos  culturales  (a  pesar  de  que  estos  no  promuevan  la  igualdad  interna), rechazan el tema como propio y se niegan a reconocerlo y a debatirlo.  Aquí  la  cultura  resulta  una  categoría  cerrada  y  conservadora  de  lo  que a  priori  se  define  como cultural. Esto provoca que las mujeres, ante la identificación de problemáticas de género, deban debatirse entre su lealtad cultural o genérica. En esta línea las políticas de identidad colocan a las mujeres  indígenas  en  un  dilema  y,  por  tanto,  en  una  necesaria  negociación  de  identidades (Femenías, 2006:123). Ahora, ¿Es posible escapar de esa tensión o es una condición intrínseca a los procesos de afirmación de los derechos de las mujeres indígenas?   Al comienzo de este trabajo identifiqué un grupo de originarias abierto a la deliberación interna, en  el  cual  las  mujeres  están  dispuestas  a  debatir  la  problemática  del  aborto  y  la  salud reproductiva.  Nuevamente,  cabe  una distinción  de  perspectivas.  Una  de  las  posiciones  reúne  a mujeres no indígenas, las cuales se presentaron como feministas y activistas en partidos políticos de  izquierda.  Estas  mujeres  proponen  la  unión  de  la  lucha  de  los  pueblos  con  la  lucha  por  el derecho al aborto. Desde su activismo en el movimiento de mujeres y en partidos políticos, estas jóvenes llegan al taller con una posición ya debatida sobre el aborto. Como pude observar en las dos oportunidades que vengo  analizando (ENM en Neuquén  y en Paraná), la proclama  «Aborto 

16  Ver Sciortino Silvana, «Una etnografía en los Encuentros…, op.cit.

legal, libre y gratuito» provoca diferentes niveles de rechazo entre las indígenas, más allá de estar a favor o en contra. Las indígenas no se identifican con esta consigna  ya que la conciben como definida a priori y por lo tanto la entienden como la imposición de una posición que se incorpora sin debate.  

 

Una  segunda  posición  puede  identificarse  con  las  mujeres  que  apoyan  la  deliberación,  la  cual tuvo  a  Moira 17  como  su  principal  defensora  en  el  Encuentro  de  Neuquén.  Junto  a  ella,  cuatro jóvenes  mapuches  la  acompañaban.  A  medida  que  iba  avanzando  la  discusión,  otras  mujeres indígenas se fueron acercando a su propuesta. Concretamente,  Moira se manifestó a favor de la recuperación  del  «conocimiento  ancestral»  para  la  «autogestión»  de  la  salud,  incluyendo  las prácticas de aborto y de control de la natalidad. Se preocupó en aclarar que su propuesta no era en «contra  del  aborto».  Esta  posición  no  estuvo  presente  en  Paraná;  Moira  y  sus  compañeras  no participaron y esta posición no tuvo referentes. 

Ahora bien, comparando las posiciones en contra y a favor del debate, es significativo encontrar un elemento en común. Lo ancestral circula en los discursos de ambas posiciones, reafirmando o bien  la  importancia  de  «respetar»  las  costumbres  ancestrales  o  bien  reconociendo  el  peso  del «conocimiento»  a  «recuperar».  Sin  embargo,  es  posible  identificar,  como  mínimo,  dos  sentidos dados  a  lo  definido  como lo  ancestral.  Uno  de  esos  sentidos,  asociado  a  la  primera  posición señalada  en  el  apartado  anterior,  refiere  a lo  ancestral  como inalterable,  irrefutable, incuestionable. El sujeto aparece pasivo frente a «creencias» que deben ser «respetadas». Otro de los sentidos se puede observar entre las mujeres indígenas a favor de la deliberación, lo ancestral circula  en  sus  discursos  como  un  «conocimiento»  a  «recuperar».  En  la  propuesta  de  Moira,  los saberes  ancestrales  no  aparecen  coartando  el  debate  respecto  de  un  tema  que  reconocen  como parte  de  la  discusión  interna.  Justamente,  desde  las prácticas  ancestrales  buscan  propuestas  y soluciones para problemáticas que en el presente las afecta. Lo ancestral es el conocimiento que las  habilita  a  enunciar  una  posición  que  viene  de  la  historia  y  construye  para  el  presente  y  el futuro. Es decir, ellas relatan que el aborto es una práctica de sus mujeres y defienden la libertad de poder llevarla adelante a partir de la  «autogestión». En este punto abren un camino diferente en  la  lucha  por  los  derechos  reproductivos  y,  en  especial,  en  la  lucha  por  el  derecho  al  aborto legal,  libre  y  gratuito.  Se  oponen  fuertemente  a  que  las  intervenciones  sobre  sus  cuerpos  las controle  la  medicina  occidental.  Es  decir,  se  oponen  a  que  la  medicina  hegemónica  siga 

17 Mujer mapuche de Pillán Mahuiza, en la localidad de Corcovado, Pcia. de Chubut.

monopolizando las prácticas abortivas: en este sentido en el taller se expresaron en contra de la  «medicalización de nuestro cuerpos». Lo ancestral se transforma así en motor de propuestas que introducen  la  mirada  indígena  en  una  lucha  del  movimiento  de  mujeres.  «  ¡Es  parte  de  nuestra salud!»  gritó  una  de  las  mujeres  indígenas  cercanas  a  Moira  y  de  esta  manera  contextualizó  el debate.  El  aborto  como  consigna  política  es  parte  de  un corpus  de  derechos  más  amplio  que refiere a la salud de las mujeres.  

 

Un  gran  sector  de  las  mujeres  reunidas,  tanto  en  el  espacio  de  debate  en  el  taller  como  en conversaciones  personales  extra  taller,  reconocen  el  aborto  como  una  problemática  que  las involucra.  Consideran  el  aborto  principalmente  asociado  al  tema  de  las  violaciones.  En  mi opinión,  no  es  casual  que  estas  dos  problemáticas  se  asocien.  Por  el  contrario,  creo  que  están manifestando  dos  situaciones  de  vulneración  de  derechos  que  preocupan  especialmente  a  las indígenas. Aunque en el planteo de Moira, el debate sobre el aborto se dirigía hacia una discusión más amplia sobre la «autogestión de la salud», la tensión del debate hizo fluir una angustia hasta el  momento  acallada:  «las  violaciones».  En  Neuquén  un  angustioso  grito  atravesó  el  taller:  « ¡Mueran los violadores!» seguido y apoyado con un aplauso generalizado. Este fue el punto más álgido  en  las  distintas  referencias  que  se  manifestaron  al  respecto  de  un  tipo  de  violencia específica  sobre  la  cual  se  encuentran  particularmente  preocupadas.  El  aborto  como  tema  que brota  desde  la  angustia  de  los  relatos  de  las  mujeres  abrió  una  tercera  posición  entre  las  que acuerdan  debatir  sobre  el  tema.  Esta  postura  encuentra  en  el  aborto  una  salida  (desesperada) frente  a  los  embarazos  no  deseados  producto  de  violaciones.  Si  bien  no  fue  explícitamente defendido como un derecho a la libertad de las mujeres y la autonomía sobre sus cuerpos, se lo describió como una práctica necesaria para evitar tener «los hijos de los violadores».  

 

La apertura del diálogo 

Las distintas posiciones respecto a la reivindicación o no del aborto como derecho toman sentido en  un  entramado  más  amplio  de  luchas  y  afirmaciones  políticas,  es  decir,  cuando  son comprendidas  en  el  marco  de  políticas  de  identidad  más  amplias.  La  oposición  al  debate  sobre problemáticas de género, en este caso el aborto, ubica a las originarias en un sitio conflictivo de lucha. Un lugar de tensión en el sentido que se encuentran obligadas a priorizar entre luchas que se plantean como paralelas y no articuladas. Un malestar que emerge cuando las reivindicaciones culturales  se  proponen  como  prioridad  política  del  colectivo,  subsumiendo  o  expulsando  los 

reclamos de las mujeres por derechos particulares. Este mecanismo de expulsión se manifestó en el  taller  al  desoírse  las  voces  que  relataron  angustiadas  su  preocupación  respecto  al  aborto  y  el riesgo de las violaciones. Así también se vio reflejado cuando se rechazaron las propuestas sobre el tema del aborto desde una perspectiva indígena.  

 

Una situación distinta se presenta a las mujeres cuando se produce un pasaje desde la defensa de la diferencia per se a la búsqueda de autonomía deliberativa. Esta apuesta a la deliberación como motor  desde  el  cual  construir  identidad  promueve  una  convivencia  dialogada  entre  las  leyes internas  de  los  pueblos  (lo  ancestral)  y  los  derechos  de  las  mujeres.  Si  las  mujeres  deliberan sobre sus derechos motorizan a sus pueblos e introducen un «hacer reflexivo» hacia las formas de vinculación internas. « […] Permanecer diferente y nunca coincidir no puede tornarse una regla compulsiva para todos los aspectos de la vida y de forma permanente» (Segato, 2011:22). Segato propone un desplazamiento desde una defensa de la autonomía basada en argumentos relativistas a la enunciación de argumentos que se apoyen en el «pluralismo histórico». En este marco, «Los sujetos colectivos de esa pluralidad de historias son los pueblos, con autonomía deliberativa para producir su proceso histórico»  (Segato,  2011:24). Un pueblo es constituido, para  Segato, por la historia que implica el disenso en su interior, lo que permite la deliberación constante entre sus miembros. Deliberación que mientras se despliega permite la transformación de las costumbres.  La  noción  de  pueblo  refiere  a  un  «sujeto  colectivo  vivo  y  dinámico».  En  este  mismo  sentido, Segato propone hablar de «historia» en lugar de cultura. En palabras de la autora, cada pueblo se percibe  «no a partir de la diferencia de un patrimonio substantivo, estable, permanente  y fijo de cultura» sino como un vector histórico. La cultura resulta una decantación del proceso histórico, un  sedimento  de  la  experiencia  histórica  acumulada.  Desde  esta  perspectiva,  las  costumbres pueden  ser  cambiadas  y  modificadas  ya  que  un  pueblo  no  sería  un  producto  de  la  repetición  e inmovilidad de sus prácticas y de sus ideas. Por lo tanto, si se reconoce la historicidad y el cambio al  interior  de  los  grupos,  la  identidad  pierde  el  anclaje  en  un  bagaje  estable  e  inmóvil  de elementos, prácticas y saberes. La identidad se irá definiendo y redefiniendo sobre la deliberación de un pueblo en tanto  

[…] agente colectivo de un proyecto histórico, que se percibe viniendo de un pasado común y construyendo un  futuro  también  común,  a  través  de  una  trama  interna  que  no  dispensa  el  conflicto  de  intereses  y  el antagonismo  de  las  sensibilidades  éticas  y  posturas  políticas,  pero  que  comparten  una  historia.  (Segato, 2011:24)  

Cuando la autonomía deliberativa es recuperada por un pueblo, recobran también la posibilidad de  reflexionar  respecto  a  sus  leyes  internas.  Los  derechos  internos  de  un  pueblo,  sus  derechos consuetudinarios,  no  son  normas  fijas  de  carácter  definitivo.  Estas  son  leyes  flexibles  en  el tiempo y en el espacio y permanentemente abiertas a las influencias externas (Albó, 1998:1). La flexibilidad  y  la  apertura  del  derecho  interno  pueden  ser  aprovechadas  para  construir  espacios más  igualitarios.  Esto  implicaría  reconocer    que  no  siempre  el  derecho  consuetudinario  es equitativo y que necesita revisar el sesgo que suele reflejar a favor de los varones. 18 La  cultura  como  anclaje  de  afirmación  y  reivindicación  encuentra  nuevas  configuraciones  en  el espacio  global  contemporáneo.  Como  sostiene  Said,  considero  que  «el  esfuerzo  en  la  tarea  de reexaminar  críticamente  la  noción  de  cultura,  pueden  ser  un  punto  de  partida  para  contar  una historia diferente»  (Said, 1996:58). El desafío consiste en comprender a las culturas  a partir del dinamismo y la permeabilidad que le son inherentes. Así también, entender que la relación entre culturas no  refiere a la  rigidez de  un encastre  o  a la  consistencia de una  amalgama.  Los límites entre  ellas  implican  barreras  «defensivas  entre  políticas»  (Said,  1996:58).  De  esta  manera,  el desafío consiste en comprender a los otros/as a partir de las historias que los constituyen y no en tanto entidades dadas ontológicamente. 

 

 

Conclusiones 

El objetivo de mi trabajo consistió en presentar las posiciones sobre el aborto que circularon en los  talleres  nacionales  de  las  indígenas.  La  observación  participante  en  los  ENM  me  permitió identificar  y  caracterizar  dos  amplias  posturas  en  el  interior  del  colectivo  de originarias. Repasando,  la  primera,  abarca  las  posiciones  que  se  resguardan  en  una  identidad  indígena definida  desde la  cultura como  entidad  estable,  fija  y  preestablecida,  para  oponerse  al  debate sobre el aborto. Desde esta posición conservadora el aborto no sería un tema originario, un tema que corresponda a la agenda indígena y a la agenda de las originarias. Por lo tanto, la identidad aquí defendida deviene en una especia de corset o chaleco de fuerza que restringe los debates y reivindicaciones a un esquema predefinido de derechos y reconocimientos a obtener como grupo.   La  segunda  posición,  en  cambio,  acuerda  con  dar  el  debate.  Identifiqué  esta  última  con  una tendencia  hacia  la  afirmación  de  las  identidades  y  de  las  culturas  desde  la  apertura  a  la «deliberación  interna»  de  los  pueblos.  Aquí  tanto  la  cultura,  como  la  identidad  responden  al 

18 Ver Hernández Castillo, Rosalva A., Sierra, M. Teresa, 2005. 

dinamismo propio de un pueblo, de un grupo. En este proceso los antagonismos, las tensiones, las diferencias  internas,  en  lugar  de  acallarse,  se  tornan    elementos  constitutivos  y  de  deliberación para la transformación.  

 

Cabe  destacar  algunos  de  los  aspectos  que  este  trabajo  presenta  y  que  en  mi  opinión  resultan relevantes. En primer lugar, llaman la atención los relatos sobre experiencias de violencia vividas por  las  indígenas  que  emergieron  a  pesar  del  silencio  que  imponen  las  voces  indígenas hegemónicas  al  respecto.  Estas  experiencias  de  violencia  que  emergieron  «clandestinamente», específicamente en relación las violaciones, muestran cómo la agenda política de un colectivo es direccionada y subsume ciertas demandas o problemáticas a «una prioridad política» predefinida y cerrada.   

En  segundo  lugar,  los  debates  que  finalmente  tuvieron  lugar  en  los  ENM  evidenciaron  que  el aborto concierne como problemática a las originarias. La clandestinidad de esta práctica aumenta el  riesgo  de  muerte  de  las  mujeres  que  practican  un  aborto,  como  las  indígenas  sostuvieron, «mata a las mujeres». En este sentido, fundamentado en la denuncia presentada en el taller sobre la  aplicación  de  anticonceptivos  cancerígenos  a  las  indígenas  o  en  las  menciones  recogidas  en Cuadernillos  de  conclusiones  de  años  anteriores  que  refieren  a  la  esterilización  de  la  mujer indígena como «formas modernas de exterminio»; 19 es que el aborto se rechaza como una forma de «autogenocidio».  

Por  último,  la  propuesta  de  pensar  la  salud  desde  la  autodeterminación  y  la  autonomía deliberativa de los pueblos pone en evidencia que los derechos de las mujeres y los derechos de los pueblos no corren en paralelo. Por el contrario, manifiesta la necesaria reflexión entrelazada que evite caer en falsas disyuntivas reproductoras de desigualdades internas.  Aunque no sin resistencia de parte de algunos sectores de originarias, las indígenas muestran a través  de  la  complejidad  de  sus  fundamentos  a  favor  o  en  contra  de  dar  el  debate  que  vienen deliberando al respecto. Deliberando internamente cómo posicionarse en una lucha que nace por fuera del movimiento indígena pero que en la actualidad requiere de la perspectiva de las mujeres originarias. Necesariamente la lucha por los derechos de los pueblos se cruza con la lucha por los derechos de sus mujeres. Este reconocimiento propone articular la perspectiva individual desde la cual se enuncian los derechos de las mujeres como humanas y la noción de sujeto colectivo que contiene la defensa de los derechos de los pueblos.  

19 Cuadernillo de conclusiones del VIII ENM;  Tucumán, 12, 13 y 14 de junio de 1993,  p. 32.


 

 

Bibliografía 

-Albó,  Xavier,  1998.  «Derecho  consuetudinario:  posibilidades  y  límites». XII  Congreso  Internacional, Derecho  Consuetudinario  y  Pluralismo  jurídico  Legal:  Desafíos  en  el  Tercer  Milenio.  Universidad  de Chile y Universidad de Tarapacá. 

-Alma,  Amanda  y  Paula  Lorenzo  2009. Mujeres  que  se  encuentran.  Una  recuperación  histórica  de  los Encuentros Nacionales de Mujeres en Argentina (1986-2005). Buenos Aires, Feminaria.  -Briones,  Claudia  2005.  «Formaciones  de  alteridad:  contextos  globales,  procesos  nacionales  y provinciales» en Briones, Claudia (ed.), Cartografías argentinas, Buenos Aires, Antropofagia. -Femenías, M. Luisa 2006. «Afirmación identitaria, localización y feminismo mestizo». En Femenías  M. L. (comp.), Feminismos de Paris a La Plata, pp. 97-126. Buenos Aires, Catálogos. -Hernández  Castillo,  Rosalva  A.,  Sierra,  M.  Teresa  2005.  «Repensar  los  derechos  colectivos  desde  el género: Aportes de las mujeres indígenas al debate de la autonomía». En Sánchez, M. (comp.), La doble mirada: Luchas y experiencias de las mujeres indígenas de América Latina. México DF: UNIFEM/ILSB. -Jackson, Jean y Kay Warren 2005. «Indigenous Movements in Latin America, 1992-2004: Controversies, Ironies, New Directions». Annual Review of Anthropology, 34:549-73. -Said,  Edward  1996.  «Representar  al  colonizado.  Los  intelectuales  de  la  antropología».  En  González  Stephan, Beatriz (ed.), Cultura y Tercer Mundo. Cambios en el saber académico (23-59). Caracas, Nueva Sociedad. 

-Sciortino,  Silvana  2012.  «La  etnografía  en  la  construcción  de  una  perspectiva  de  género  situada». Clepsydra, Vol. 11, pp. 41-58. 

---  2013. Una  etnografía  en  los  Encuentros  Nacionales  de  Mujeres:  políticas  de  identidad  desde  la afirmación  de  las  ‘mujeres  de  los  pueblos  originarios'.  Tesis  doctoral.  Universidad  de  Buenos  Aires, Facultad de Filosofía y Letras. 

---  2013a  «Reorganización  del  movimiento  de  mujeres  en  Argentina  posdictadura:  ¿Participaron  las mujeres  indígenas?». Actas  de  las  III  Jornadas  CINIG  de  Estudios  de  Géneros  y  Feminismos, CINIG, FAHCE, UNLP, La Plata 

---2013b.  «Mujeres,  madres  y  luchadoras:  representaciones  políticas  de  las  mujeres  originarias  en  los discursos identitarios», Actas de las VII Jornadas de Investigación en Antropología Social. Organiza ICA, FFyL, UBA.  http://www.jias.org.ar/conf-cientifica/comunicacionesActasEvento.php-Segato,  Rita  2011.  «Género  y  colonialidad:  en  busca  de  las  claves  de  lectura  y  de  un  vocabulario estratégico  descolonial».  En  Bidaseca  Karina  y  Vanesa  Vazquez  Laba  (comps.), Feminismo  y Poscolonialid.  Descolonizando  el  feminismo  desde  y  en  América  Latina  ( pp.  17-48).  Buenos  Aires, Ediciones Godot. 

-Spedding,  Alison  2008.  «Han  tomado  mucho  mate  de  wiphala:  reflexiones  sobre  el  indigenismo contemporáneo». Temas Sociales 28, pp. 244-272. -Ulloa,  Astrid  2007.  «Introducción:  Mujeres  indígenas:  dilemas  de  género  y  etnicidad  en  los  escenarios latinoamericanos».  En  Donato,  L.;  Escobar,  E.;  Escobar,  P.;  Pazmiño,  A.;  Ulloa  A.  (comp.), Mujeres Indígenas,  Territorialidad  y  Biodiversidad  en  el  Contexto  Latinoamericano,  (pp.17-34). Bogotá, Universidad Nacional de Colombia. 

-Wade Peter 2000. Raza y etnicidad en Latinoamérica. Quito, Ediciones Abya Yala. 

Sentidos comunes y representaciones sobre el aborto en la escuela Florencia Lafforgue, UBA, Instituto Superior del Profesorado Joaquín V. González. Integrante de la Campaña Nacional por el Derecho al Aborto Legal, Seguro y Gratuito. DNI:25.433.912

Eje temático: 9 Salud, aborto y violencia obstétrica

florencialafforgue@yahoo.com.ar

Palabras clave: género, educación, aborto

Resumen

Desde el año 2006 existe el Programa Nacional de Educación Sexual Integral, que establece la obligatoriedad de la enseñanza de la Educación Sexual Integral en todo el país. La inclusión de la perspectiva de género constituye un avance importante en materia de derechos e igualdad entre hombres   y   mujeres,   pudiendo   contribuir   al   empoderamiento   de   estas   últimas.   La   educación sexual es, además, una reivindicación histórica del movimiento de mujeres y del feminismo. Sin embargo, tanto en los lineamientos curriculares que establece la Ley, como en la puesta en

práctica de la ESI1, advertimos algunas ausencias temáticas. Una de ellas es la de la problemática del aborto. Nuestra experiencia docente nos demuestra que este es un tema que surge en forma espontánea cuando se trabajan temas vinculados a la sexualidad con adolescentes. Sin embargo, entre las/os docentes existen resistencias a abordarlo, y, cuando se lo hace, es desde un lugar que perpetúa la estigmatización y las representaciones sociales que  vinculan el aborto con lo oscuro, el tabú y la muerte. La presente investigación intentará indagar en, por un lado, cómo se presenta el tema en los lineamientos curriculares y el material sobre ESI, y, por otra parte, cómo se está trabajando en escuelas medias públicas, privadas y bachilleratos populares del sur de la Ciudad de Buenos Aires. ¿Qué discursos circulan sobre el tema? ¿Qué nos dicen esos discursos acerca de las mujeres, la maternidad, los proyectos posibles, el cuerpo, el derecho a elegir?. Este trabajo establece   además   algunas   sugerencias   para   abordar   el   tema   en  las   aulas,   esperando   de   esta manera contribuir al debate y la implementación de la ESI en nuestras escuelas. Introducción

Desde el año 2006 existe el Programa Nacional de Educación Sexual Integral, que establece la obligatoriedad de la enseñanza de la Educación Sexual Integral (en adelante, “ESI”), en todo el

1 En adelante, ESI

1

país. La inclusión de la  perspectiva de género  constituye un avance importante en materia de derechos e igualdad entre hombres y mujeres, pudiendo contribuir al empoderamiento de estas últimas. Indagaremos en el vínculo posible entre el poder decidir sobre nuestros cuerpos y la

educación   sexual.   ¿Qué   alcances   y   limitaciones   tiene   la   ESI,   cuando   de   interrupciones voluntarias de embarazo se trata?¿qué dice la escuela sobre aborto?¿cómo pensar una ESI que realmente   contribuya   al   empoderamiento   y   la   autonomía   de   niñas   y   adolescentes, fortaleciéndolas en la capacidad de decidir sobre sus cuerpos?

Este trabajo presenta los avances de una investigación en curso, en el marco de la tesina de la Especialización Superior en ESI. Como tal, constituye una primera aproximación a un tema que nos interpela, como docentes y feministas: el derecho de las niñas y adolescentes (de las mujeres) a decidir sobre sus cuerpos.

Hablando de educación sexual integral en la escuela

A partir de la Ley 26.150/2008, que crea el Programa Nacional de Educación Sexual Integral, se impulsa la enseñanza de la ESI en todos los establecimientos educativos del país, de todos los niveles y modalidades. Se establece lo que entenderá como ESI, en el artículo 1: “la que articula aspectos biológicos, psicológicos, sociales, afectivos y éticos”. Esta visión constituye un avance

respecto   a   otros   enfoques,   hegemónicos   hasta   el   momento,   sobre   educación   sexual.   Nos referimos a los modelos biologicistas, biomédicos y/o moralizantes, que parcializan y reducen la sexualidad y tienden a reforzar las relaciones de poder hegemónicas (Morgade, 2006). 

El  Estado,  a través del  Ministerio  de  Educación,  Ciencia  y Tecnología  deberá  garantizar  el derecho fundamental de niños, niñas y adolescentes a recibir ESI en sus lugares de estudio y

además,   esta   deberá   incluir   aspectos   como   la   transmisión   de   conocimientos,   pero   también

“procurar   igualdad   de   trato   y   oportunidades   para   varones   y   mujeres”.   En   el   año   2010,   se

establecieron   los   lineamientos   curriculares   de   la   Ley. Asimismo,   el   Ministerio,   a   través   del

Programa,   fue   elaborando   diversos   materiales   y   realizado   capacitaciones   para   facilitar   su implementación. 

Para pensar el vínculo posible entre escuela, educación sexual y aborto, tenemos que puntualizar de qué hablamos cuando hablamos de aborto, enmarcándolo además en los derechos sexuales y reproductivos.

2

El aborto legal: una deuda de la democracia

Razones de espacio impiden realizar un recorrido por el proceso de ampliación de los derechos sexuales   y   reproductivos,   de   nuestro   país   en   los   últimos   años.   Basta   mencionar   que, consecuentemente   con   las   normativas   internacionales   a   las   que   nuestro   país   ha   adherido (CEDAW/ 1979, Protocolo Facultativo en 1999, entre otras), desde el Estado se han promulgado leyes que reconocen a los Derechos Sexuales y Reproductivos, como Derechos Humanos. Así, la Ley 25673/2003 que crea el Programa Nacional de Salud Sexual y Procreación Responsable, garantiza el derecho a obtener en forma gratuita asesoramiento y métodos anticonceptivos en todo el territorio nacional.  La ya mencionada Ley de Educación Sexual Integral constituye un hito en este recorrido.

El aborto, sin embargo, continúa siendo ilegal, salvo excepciones y aún estos casos, encuentra obstáculos y dilaciones. Un breve recorrido da cuenta de la urgencia de debatir esta problemática en el espacio público en general, y en las aulas en particular.  Se estima que se practican en nuestro país entre 486.000 y 522.000 abortos por año, habiendo 700.000 nacimientos (Pantelides y Mario, 2009; Carbajal 2006).A su vez, la mortalidad por complicaciones derivadas de  abortos realizados en forma clandestina es la principal causa de mortalidad materna desde hace más de 20   años.   Esta   cifra   ha   disminuido   durante   los   últimos   años,   presumiblemente   debido   a   la

realización de mayor número de abortos no punibles, luego del Fallo de la Corte Suprema 2 y al aumento de los “socorrismos rosas” (organizaciones que asesoran sobre el procedimiento de aborto medicamentoso a  mujeres que lo requieren, realizando un seguimiento posterior). 

Diferentes organizaciones han sostenido la demanda por el derecho al aborto a lo largo de los años. Cabe mencionar a la Comisión por el Derecho al Aborto, pionera en esta lucha. En los últimos años, el tema ha ganado visibilidad en el espacio público, en parte gracias al trabajo sostenido de organizaciones de mujeres que, nucleadas en la Campaña por el Derecho al Aborto

2 En el año 2012, y luego de un escandaloso caso en el que se le negó a una niña de 13 años, con un embarazo producto de la violación de su padrastro, la Corte dictó el denominado “Fallo F.A.L”. En el mismo se establece, que, a partir de ese momento, se considerarían ANP todos los casos de abortos producto de violaciones, y que no era necesario recurrir al sistema judicial sin necesidad de autorización. El fallo sienta un precedente importantísimo en la legislación, instando a los profesionales de salud, y a los  operadores del Poder Judicial, a cumplir con lo ya dispuesto en la Constitución Nacional. Lo contrario, advierte, puede ser considerado “violencia institucional”, en términos de la CEDAW y de la Ley 26.485/09. 

 

3

Legal,   Seguro   y   Gratuito,   articulan   diferentes   experiencias   de   distintas   provincias.   No   sin tensiones y conflictos internos, la Campaña ha logrado, no solamente difundir la temática en

diversos   espacios,   sino   obtener   el   apoyo   de   figuras   públicas,   Consejos   Superiores   de Universidades Nacionales y la firma de varios diputadas/os y senadores/as al proyecto de Ley de

Interrupción   voluntaria   de   Embarazo,   además   de   lograr   que   se   discuta   en   el   Congreso (Zurbriggen y Anzorena, 2012). El lema de la Campaña es, precisamente “Educación sexual para decidir, anticonceptivos para no abortar, aborto legal para no morir”. 

Un recorrido por los lineamientos curriculares y los materiales sobre ESI. 

En   los   contenidos   que   figuran   en   los   lineamientos   curriculares,   así   como   en   los   diferentes

materiales   elaborados   por   el   Programa   de   ESI,   hay   ausencia   de   temas   que   creemos   de

importancia   fundamental   correspondientes   a   temas   históricamente   vedados   en   los   debates públicos y que, recién en los últimos años se han instalado en los medios, en el debate político, sin perder el carácter de “tabú”. Uno de estos temas es el aborto.

Los lineamientos se dividen por nivel: educación inicial, primaria (dentro de ésta, primer y

segundo   ciclo),   secundaria   (dentro   de   ésta,   ciclo   básico   y   ciclo   orientado)   y   Educación Superior/Formación Docente. Dentro del apartado correspondiente a la escuela secundaria, existe además una división por áreas o materias.Hemos encontrado una única referencia explícita al

tema   del   aborto   en   los   contenidos   para   la   escuela   secundaria:   en   el   Ciclo   Básico,   en   la enumeración de los contenidos de Ciencias Naturales/Educación para la Salud (Ministerio de Educación de la Nación, 2008: 36) y está formulada como sigue:  

“El   conocimiento   de   las   situaciones  de   riesgo   o  de   violencia   vinculadas   con   la   sexualidad: distintas miradas sobre la problemática del aborto (como problema ético, de salud pública, moral, social, cultural y jurídico etc.), las enfermedades de transmisión sexual, el acoso sexual, el abuso

y la violencia sexual, el maltrato, la explotación sexual y trata.” Resulta interesante la inclusión de la temática como una “situación de riesgo o de violencia” y nos obliga  a preguntarnos.  ¿Cuál es exactamente  el riesgo o la violencia en la  que se está pensando? ¿El riesgo (casi inexistente) que se corre al practicarse un aborto en condiciones sanitarias óptimas o el riesgo de vida que se corre cuando se lo practica en la clandestinidad y sin

recursos   económicos?.   ¿Cuál   es   la   “violencia”?¿el   hecho   de   que   el   aborto   sea   ilegal?¿la

4

clandestinidad?¿las   mujeres   que   mueren   por   abortos   practicados   en   condiciones   ilegales?¿el hecho del aborto en sí? ¿Es posible comparar el aborto, realizado en condiciones sanitarias seguras, con la trata, el abuso, la violencia sexual? ¿Por qué?¿Y en condiciones inseguras? La pregunta   sería:   ¿puede   definirse   a   la   clandestinidad   del   aborto   como   una   de   las   múltiples violencias que sufrimos las mujeres? Nosotras, en definitiva, enmarcamos la problemática en esa situación. 

Sin   embargo,   la   inclusión   del   tema,   en   este   apartado,   y   vinculado   a   las   Ciencias Naturales/Educación   para   la   Salud,   abre   un   abanico   diferente:   quizás   se   refiera   (o   quizás podamos referirlo nosotras/os), a la situación de riesgo físico en la que se encuentra una mujer que decide abortar en nuestro país. Y entonces, nuevamente, habría que hacer una salvedad: el aborto es riesgoso por las condiciones en que se realiza, por la clandestinidad. Y aclarar, además, que,   gracias   al   uso   extendido   del   misoprostol   en   los   últimos   tiempos,   el   aborto,   con   la información y el acompañamiento necesarios, podría disminuir sensiblemente el “riesgo”. Y ahí es donde la escuela tiene una responsabilidad ineludible. 

El abordaje que propone, sin embargo, de la “problemática del aborto” “como problema ético, de salud   pública,   moral,   social,   cultural   y   jurídico   etc”   y   el   abanico   que   abre   el   “distintas miradas””, resulta interesante y creemos que habilitaría a pensar su contenido en otras materias y temas.

Los materiales que sacó el Ministerio para trabajar la ESI abordan diferentes aspectos de la sexualidad: embarazos y adolescencias, infecciones de transmisión sexual: VIH-SIDA, violencia y maltrato, vulneración de derechos y abuso sexual en la adolescencia (Ministerio de Educación de la Nación, 2010). En ninguno de   estos temas aparece siquiera insinuada la posibilidad de hablar   de   aborto   (a   pesar   de   tratarse   con   detalle   los   métodos   anticonceptivos   y   de   hablar profusamente del embarazo en la adolescencia). El segundo cuaderno “Contenidos y Propuestas para el aula” aborda temáticas más “complejas” y menos abordadas desde la Educación sexual que suelen brindar las escuelas: Vínculos violentos en parejas adolescentes, Discriminación y diversidad sexual y Trata de personas. El aborto sigue estando ausente. 

Podríamos   nombrar   todo   el   material   revisado,   pero   basta   decir   que,   habiendo   recorrido   el material   de   ESI   diseñado   por   el   Ministerio,   pero   también   mucho   material   elaborado   por organizaciones y grupos de profesionales que han estado trabajando la Educación Sexual aún antes de promulgada la Ley, las menciones al aborto escasean. Consideramos que hay grandes

5

avances respecto a las temáticas abordadas: por ejemplo, prácticamente todo el material revisado aborda la sexualidad desde el enfoque de género y presenta muchos textos y actividades en este sentido. Sin embargo, el derecho de las mujeres a decidir sobre nuestros cuerpos, punto clave en cualquier análisis crítico que se haga sobre la dominación masculina y el patriarcado, continua siendo omitido. 

Mi cuerpo, mi territorio: el derecho de las mujeres a decidir sobre nuestros cuerpos

“(…) En efecto, desde la infancia se le repite a la mujer que está hecha para engendrar y se le canta el esplendor de la maternidad; (…) todo es justificado por ese maravilloso privilegio que ostenta de traer hijos al mundo”(Simone de Beauvoir, 1949: 473)

En nuestra sociedad,  a pesar de múltiples y significativos campos donde la mujer ha avanzado

en   materia   de   igualdad   y  derechos,   continúa   el   implícito,   a  veces  explícito:   mujer   =madre. Marcela Lagarde analiza cómo se espera que la   sexualidad de las mujeres continúa siendo

sexualidad   para   otros:   sea   para   su   placer,   sea   para   la   reproducción.   (Lagarde,   1990).   La expropiación de la capacidad de las mujeres de disponer libremente de sus cuerpos constituye una de las estrategias más poderosas del patriarcado.

Rafael Sanseviero define al aborto de la siguiente manera: “El aborto es un hecho social, donde

se   condensan   las   tensiones   y   conflictos   derivados   de   las   visiones   y   representaciones   de   la sociedad con respecto a la mujer, la sexualidad, y el ejercicio del poder en diferentes campos”

(Sanseviero,   2003:   202).   La   decisión   de   una   mujer   de   interrumpir   un   embarazo,     la

determinación   de   no   ser   madre,   cuestiona   las   representaciones   sobre   la   mujer,  en   quien   se naturaliza la función de la maternidad, excluyendo en esa naturalización a la mujer como sujeto que desea activamente ser madre.

La decisión de la mujer de abortar, visibiliza esta situación, y el posicionamiento activo de la mujer, desnaturalizando el mandato. A su vez, visibiliza la separación que existe, en la práctica y la cotidianeidad de las mujeres, entre reproducción y sexualidad. La prohibición de realizarse un aborto, la ilegalidad encierran el presupuesto de que la mujer es objeto, ya no sujeto; medio para un fin: la maternidad (Chaneton y Vacarezza, 2011). 

Dado el panorama antes descripto y la insistencia con que el tema surge en las aulas, creemos necesario indagar un poco en cómo la escuela visualiza el aborto, cómo lo silencia y los sentidos posibles que le otorga.

6

Aborto y escuela

“Mi tía, que es paraguaya, abortó con unas hierbas, que le pusieron, y ella abortó el bebé en una bañadera y parece que después unos pájaros se lo comieron

Yo ví una película de una mujer que abortaba y después ella guardaba los bebés en una heladera y los cortaba y se los comía

A nosotros cuando estábamos en la escuela, nos contaron que hay mujeres que abortan con botellas rotas”

(alumnas y alumnos de 12 años de una escuela pública del conurbano bonaerense)

El trabajo de campo, se ha desarrollado por el momento en 3 escuelas (2 públicas, una de las cuales es Técnica, otra nocturna y una escuela privada confesional) y un bachillerato popular, del barrio   de   La   Boca,   en   Ciudad   de   Buenos Aires.   Se  realizaron   15  entrevistas,   la   mayoría   a docentes, con lo cual entendemos que nuestros análisis son provisorios. 

Para empezar, podemos afirmar que la ESI ha entrado en las escuelas, indefectiblemente. Ya no hay  posibilidad   de   indiferencia.   Estamos   en   una   etapa   de   transición,   en   el   que   “conviven” modelos de educación sexual muy disímiles. Retomando a Graciela Morgade, podemos afirmar, que aún hoy, los enfoques predominantes son el biomédico (asociado a la prevención de “riesgos, vinculados   a   la   sexualidad)   y   el   moralista   (focalizado   en   el   deber   ser   de   la   sexualidad,   lo normativo y con un contenido muy vinculado a lo religioso). No sólo los docentes conciben a la educación sexual desde esos modelos; las/os alumnas/os también los han “asimilado” como los únicos posibles:

“C: Como decía antes yo, deberían profundizar un poco más en las enfermedades.   Porque  el SIDA no es la única enfermedad de transmisión sexual y es de la única que se habla mayormente. (alumna, 6° año Escuela Técnica, 19 años)”

“como que también podía pasar, podía pasar, te podías quedar embarazada, podías llegar a tener, infectarte alguna enfermedad, por esta cuestión, digamos, por esto” (docente educación para la salud, 26 años, bachillerato popular)”

Sin embargo, hay conciencia sobre lo que implica la ESI, aún en quienes no conocen la Ley, y, está presente la idea de que trabajar meramente desde lo biológico, y desde los enfoques de “prevención de riesgos”, no alcanza, no interpela. Esto se da sobre todo en aquellas/os docentes particularmente interesadas/os en la temática

“...y  nosotros nos agotábamos con eso, con (inentendible) un tema, con eso del material, porque sentíamos que repetíamos cosas que no generaban nada, no generaban, no abrían, a debate otros temas…(…) todos conocen y saben sobre educación sexual, sobre los métodos anticonceptivos,

 

7

pero   no…   y   las   enfermedades,   pero   la   realidad   muestra   otra   cosa   y   bueno,   era como…”(profesora Bachillerato Popular)

“D:…Se presentaban, nos decían de qué se trataba la clase, este…por qué, ahora…porque esto lo

venimos   viendo   desde   la   primaria,   pero…(encima   vamos   a   la   misma   primaria   juntas   se ríe)..Pero, cómo se llama…Ya era muy poco lo que no sorprendía, porque una y otra vez lo mismo. O sea; básicamente el contenido no cambia mucho (alumna, 6° año Escuela Técnica, 19 añosluego de contar que todos los años tienen una “charla”, basada en métodos anticonceptivos y enfermedades de transmisión sexual, dada por personal médico del barrio)

Ya adentrándonos en el tema que nos convoca, el aborto, en las escuelas, circula, subyace, está omnipresente. Continúa siendo, en muchos casos,  eso de lo que no se habla o se preferiría no tener que hablar. Si gran cantidad de docentes se refirió al tema de la diversidad sexual como un tema difícil para trabajar, que genera dudas, el aborto aparecía aún más opaco. En muy pocas entrevistas el tema salió espontáneamente, tanto en alumnas que lo mencionaron como uno de los temas que les interesaría trabajar, como de docentes que lo trabajan, o que ven dificultades en el mismo. En las entrevistas que no salió espontáneamente, lo mencioné yo y había diferentes reacciones. En general, se hablaba mucho del tema, y se mencionaban las dificultades de su tratamiento. Algunas personas lo habían trabajado y encontrado muchas dificultades. Otras no lo

trabajaron   nunca.   Muy   pocos   docentes   pudieron   responder   con   “naturalidad”   las   preguntas referidas al tema. En algunos casos fue notorio el aumento de silencios, vacilaciones y dudas.

Muchos/as  de  las/os   entrevistados,  que  habían   respondido  con  firmeza   y  seguridad  hasta   el momento, bajaban la voz. Estas observaciones contextuales, permiten pensar en las dificultades para “hacer entrar” este tema en las escuelas, aún en momentos en que en otros ámbitos (los medios de comunicación, por ejemplo) se ha comenzado a abordar. Las caracterizaciones que se realizan, tanto en casos en los que se trabajó, como en los que no, dan cuenta de esto: “Con razón no te lo mencioné, pero porque fue terrible” (profesora Bachillerato Popular, ante mi pregunta sobre si se había trabajado el tema)

“Es un tema bastante delicado, en realidad…que no se puede abordar así nomás”. (alumna 6° año Escuela Técnica, 19 años). 

Sin   ánimos   de   realizar   juicios   devalor,   nos   preguntamos   si,   justamente   por   ser   un   tema “delicado” no debería abordarlo la escuela. ¿No debería la escuela, la ESI, contribuir a que el tema pierda su carácter de oculto, de oscuro?

Cuando   pregunté,   a   docentes,   si   les   parecía   un   tema   importante   para   trabajar,   en   general respondieron afirmativamente. Esto a pesar de que muchas/os no lo trabajen o no sepan cómo hacerlo. Respecto a los motivos por los cuales trabajarlo, aparecen muy fuertemente   aspectos vinculados al cuidado de la salud, y al conocimiento de la realización de abortos en condiciones inseguras. En otros casos, se cree que se debe abordar, porque, sencillamente, “pasa”. 

 

8

F:¿Qué temas, supongamos, si ustedes pudieran pedir, qué temas a ustedes les gustaría, o sienten que no se abordan o…?

(tardan un poco en responder, piensan)

D:Y…Quizás el tema del aborto, porque hay chicas que, quizás no quieren, o sea, quedaron embarazadas y no quieren tener al bebé, y…como no hay información muchas veces hay muertes al respecto, no hay, no hay nadie que te hable sobre eso””. (alumna 6° año Escuela Técnica, 19 años). 

“F: ¿Y te parece importante trabajar ese tema?

J: (Tose.) Y sí, porque acá…no te puedo hablar de estadísticas pero se da. Se da bastante, sí. Y está dentro de…digamos de una norma sanitaria, no cierto porque se lo…se los, se le indica el camino digamos para ir al hospital, estee…a veces se le da el nombre de , de algún referente médico, o de algún centro de salud y a partir de ahí lo van derivando y….digamos que es bastante encaminado el...”

Derribando   prejuicios,   la   mayor   diferencia,   no   se   da   entre   colegios   que   tienen   una   postura institucional en contra de la legalización del aborto, y entre colegios con posturas más amplias. La mayor diferencia, para abordar el tema es entre colegios que trabajan sistemáticamente la educación sexual y aquellos que no. En aquellos que han habilitado el espacio, la palabra sobre estos  temas,  este  tema   surge,  de  parte  de  las/os  alumnas/os  o de  los  docentes,  En  aquellos colegios donde la ESI aún no ha podido ser pensada y abordada institucionalmente, el tema no se menciona. 

En cuanto a iniciativas individuales, de abordaje transversal del tema, nos resulta interesante el caso de un docente de lengua, que se la ingenió para trabajar la ESI en general, y el aborto en particular:

“…Y después con unas tarjetitas que escribí que no sé, una por ejemplo,  es una del embarazo adolescente, otra del aborto, eh…otra de métodos anticonceptivos. Creo que eran esas 3 o eran 4, no me acuerdo. Que la idea es, o sea, que los chicos la puedan leer y empezar a debatir algunas cuestiones en torno a eso…

F: ¿Y qué dicen?

M: No, por ejemplo, la del aborto, si saben que hay 500 mil abortos aprox-, se supone que hay 500 mil abortos anuales en el país. Eh…Tienen varios datos, Después la cantidad de muertes que creo que eran ciento…No me acuerdo cuánto, al año...Eh, qué más…En qué sector social se da más la muerte, por ejemplo. Son breves, son dos parrafitos, un parrafito.

F: Claro, para disparar el debate.

M: Sí, como para debatir y poder pensar un poco.”(docente escuela pública)

9

Es este mismo docente, junto a una colega de su escuela, quienes, como argumento para abordar el tema, se acercan a pensar la decisión de la mujer como un derecho y lo enuncian de modo más

explícito: 

“E: No, en principio lo que intentamos es ver qué es lo que ellos quieren, qué es lo que quieren. No imponerle nada nosotros, ni que lo tengan ni que no lo tengan, sino escuchar ver qué es lo que quieren y a partir de ahí dar la ayuda que le podamos dar...Y en los casos de ...también hacemos seguimiento si ponele si la chica, sí, si es un embarazo que se interrumpió, seguimos trabajando con esa chica, sobre todo en la sexualidad y ….de los cuidados que tiene que tener a partir de eso…(voz muy baja)”

En otros casos, lo que aparece es una gran dificultad, el no saber cómo abordarlo, sentimientos confuso de las/os docentes. Las/os alumnas/os también parecen vivir cierta ambivalencia: así, en la misma entrevista, una chica dice:

“Yo estoy a favor. Porque es el  cuerpo de cada una”.

“Yo no estoy ni en contra ni a favor, pero pienso que si estaría legalizado sería un desastre porque entonces todo el mundo no se cuida y queda embarazada y bueno, vamos a abortar en el hospital. Pienso como que sería así”. (L., 18 años, alumna de un Bachillerato Popular)

Ambivalencia,   confusión,   decisiones,   miedos,   dudas…Todo  confluye   en   un   tema   clave   para pensar la autonomía de los cuerpos de las mujeres.

Algunos ejes para pensar el tema del aborto en el marco de la ESI

En   el   marco   de   la   investigación-acción,   nuestra   propuesta   tiene   que   ver   con   sugerir   líneas posibles de abordaje de esta temática. La experiencia y el trabajo de campo nos indican que el tema se presenta, si una está dispuesta a dejarlo presentarse. Pero también sabemos que, como han mencionado alumnas entrevistadas/os, es un tema “delicado”. 

Puede pensarse que, aún con el debate público instalado hace tiempo, el aborto sigue pensándose fuertemente vinculado al ámbito delo “privado”, lo “personal”, desatendiéndose a su costado

profundamente   político.   El   aborto,   condensa   como   bien   han   analizado   numerosas   autoras (Martha Rosenberg, Alicia Gutierrez), la oposición alos mandatos del patriarcado, subvierte la asociación “sexualidad/reproducción”, vinculando la sexualidad de las mujeres, al placer, entre otras cosas.Si hablar de sexualidad sigue siendo difícil en la escuela, mucho más lo es hablar del placer y el derecho de las mujeres.

Desde nuestro enfoque, respetando el marco de la ESI, el aborto es un tema que podría y debería

estar presente. Algunas pistas y líneas para pensar estas intervenciones: 

 

10

-Desde la perspectiva de la educación y promoción para la salud, se podría brindar información científica  sobre  cómo proceder  en caso de  embarazos  no viables, cuáles son los riesgos de realizarse abortos en condiciones inseguras, derivar a los centros de salud correspondientes, enmarcando   este   acompañamiento   en   la   protección   de   los   Derechos   de   Niños,   niñas   y adolescentes. 

-Desde   la   perspectiva   de   género 3,   es   imperioso   desnaturalizar   las   relaciones   de   género, entendiéndolas siempre como relaciones de poder, que atraviesan los cuerpos, las sexualidades y las decisiones reproductivas y no reproductivas. Reflexionar sobre el mandato de la maternidad para las mujeres, cómo asumen los hombres la paternidad.-Desde   la   perspectiva   de   derechos,   podemos   trabajar   en   el   conocimiento   de   los   Derechos Sexuales y Reproductivos en general, pero, puntualmente, centrarnos en el caso del aborto. La situación legal actual del país, situación muchas veces desconocida por las alumnas, alumnos y docentes, cuándo el aborto es no punible, qué obligaciones tienen los efectores de salud cuando una mujer desea interrumpir un embarazo, entre otros.

Pugnamos   por   una   educación   que   contribuya   a   que   las   adolescentes   (las   mujeres)   puedan pensarse a sí mismas como sujetas, soberanas en sus cuerpos, en sus sexualidades, en sus vidas. Que   no   se   reproduzca   la   falsa   dicotomía   que   nos   presenta   el   patriarcado,   y   que   opone maternidad/aborto: que ambas se piensen como caras de una misma moneda, donde lo que está en   juego   es   el   proyecto   de   maternidad:   no   la   maternidad   sacralizada   del   patriarcado,   pero tampoco el estigma y la culpa para quien la rechaza, sino una maternidad que se elige libre, conscientemente y no es algo que sencillamente “sucede” o único proyecto posible de una mujer. Que las niñas y las adolescentes, las mujeres, puedan pensarse activamente construyendo su propio proyecto de vida, que puede o no incluir a la maternidad. 

 

3Daremos algunas definiciones, para explicar la importancia que puede tener trabajar la ESI desde la perspectiva de género. Denominamos sexo a las diferencias biológicas, anatómicas entre machos y hembras, en la especie humana y género a la construcción social que las culturas realizan sobre hombres y mujeres a partir de estas diferencias y que son internalizadas, naturalizadas y asumidas como mandato. El género, a diferencia del sexo es una construcción cultural. El género constituye además una forma de significar relaciones de poder (Scott; 1990). Es decir que las relaciones de género son jerárquicas y asimétricas. Históricamente, la mujer ha estado en una relación de subordinación respecto al hombre. Las diferencias se han convertido en desigualdad. Denominamos patriarcado al sistema en el cual los hombres dominan a las mujeres, tanto en la esfera de lo privado, como de lo público, a través de múltiples mecanismos, más o menos visibles y más o menos institucionalizados.  La desigualdad, entonces, tiene un origen histórico, social y cultural. La perspectiva de género implica tener en cuenta estas relaciones desiguales, al momento de elaborar un proyecto o analizar alguna situación.

 

11

Bibliografía

   AAVV (2013)  El aborto como derecho de las mujeres. Otra historia es posible. Ruth

Zurbriggen y Claudia Anzorena (compiladoras) Campaña Nacional por el Derecho al Aborto Legal Seguro y Gratuito (Buenos Aires: Ediciones Herramienta).

 Buzzetti et al 2012 “Adolescentes/jóvenes en el ejercicio de sus derechos. Sus decisiones

reproductivas y no reproductivas”  en NOVEDUC (Buenos Aires). Año 24, n° 259.

   Carbajal, Mariana (2006)  El Aborto en Debate. Aportes para una discusión pendiente

(Buenos Aires, Paidós)

   Chaneton, July y Vacarezza, Nayla (2011) La Intemperie y lo Intempestivo. Experiencias

del aborto voluntario en el relato de mujeres y varones (Buenos Aires: Marea Editorial)

   De Beauvoir, Simone 2013 (1949) El Segundo Sexo (Buenos Aires: De Bolsillo).    Giroux, Henry (1990)  Los profesores como intelectuales: hacia una pedagogía crítica

del aprendizaje (Barcelona: Paidós)

   Lagarde, Marcela (1990).  Los cautiverios de las mujeres: madresposas, monjas, putas,

presas y locas (México: Universidad Nacional Autónoma de México).

   Ley 26.150/2006

   Ministerio de Educación de la Nación (2008) Lineamientos Curriculares de Educación

Sexual Integral en el nivel Medio (Buenos Aires: Dirección de Currícula y Enseñanza)

   Ministerio de Educación de la Nación (2012) Educación Sexual Integral para la Escuela

Secundaria II”. Contenidos y propuestas para el aula (Buenos Aires: Programa Nacional Educación Sexual Integral)

   Morgade, Graciela (2001)  Aprender a ser mujer. Aprender a ser varón  (Buenos Aires,

Novedades Educativas). 

   Morgade, Graciela (2001) Toda educación es sexual (Buenos Aires:La Crujía). 

   Pantelides, Edith Alejandra   y Silvia Mario (2009)  Estimación del aborto inducido en

Argentina, en Notas de Población, N° 87, Santiago de Chile, CEPAL. 

 Sanseviero,   Rafael   (2003)   Condena,   tolerancia,   negación.   El   aborto   en   Uruguay

(Montevideo: CRDI-IDRC).

12

“Somos un envase”. Discursos sobre el aborto

Jennifer Löcher

Instituto de Lingüística (UBA – Facultad de Filosofía y Letras)

Eje 9: Salud, aborto y violencia obstétrica

jenniferilocher@gmail.com

Análisis del Discurso – Poder y Resistencia - Aborto

 

No existe el discurso del poder por un lado y, enfrente, otro que se le oponga. 

Los discursos son elementos o bloques tácticos en el campo de las relaciones de fuerza; 

puede haberlos diferentes e incluso contradictorios en el interior de la misma estrategia; 

pueden por el contrario circular sin cambiar de forma entre estrategias opuestas. 

A los discursos sobre el sexo no hay que preguntarles ante todo de cuál teoría implícita derivan 

o qué divisiones morales acompañan o qué ideología — dominante o dominada— representan, 

sino que hay que interrogarlos en dos niveles: su productividad táctica 

(qué efectos recíprocos de poder y saber aseguran) y su integración estratégica 

(cuál coyuntura y cuál relación de fuerzas vuelve necesaria su utilización

en tal o cual episodio de los diversos enfrentamientos que se producen).

M. Foucault, Historia de la sexualidad I

 

“Somos un envase”

Discurso(s) sobre el aborto

 

INTRODUCCIÓN

No hay persona que no tenga opinión acerca del asunto y, cada vez más, la sociedad

argentina debate sobre la pregunta de si se debe legalizar/despenalizar el aborto o no. Nunca antes se habló tanto sobre el tema públicamente: se publican artículos en los diarios, hay manifestaciones a favor y hay manifestaciones en contra de la legalización del aborto. El siguiente trabajo pretende relevar y analizar discursos que circulan socialmente alrededor del debate sobre el aborto. 

Una   observación   inicial:   la   discusión   pública,   en   general,   se   apoya   sobre   una

presuposición implícita, que es la aceptación de la biopolítica (Foucault: 2008. Agamben:

2010) y de la administración del dispositivo de sexualidad en su centro. Casi1 todas las partes involucradas presuponen que el Estado debe controlar las intervenciones sobre los cuerpos de las   mujeres   (y   de   las   personas   en   general,   pero   sobre   todo   de   las   mujeres   en   cuanto reproductoras de la especie), ya sea prohibiendo la práctica del aborto, ya sea legalizando y administrándola desde los hospitales públicos. Partiendo desde esta base, diferentes sectores de la sociedad reclaman la legalización del aborto, mientras otros se oponen decididamente. 

A continuación, presentaremos y analizaremos algunos de los argumentos centrales

que sostienen ambas posturas. Para este objetivo, utilizaremos diferentes herramientas del Análisis del Discurso. Pudimos observar que muy pocos de los argumentos a favor y en contra de la legalización efectivamente dialogan entre sí. La mayoría de ellos pertenece a líneas argumentativas que no se tocan entre sí, como lo es, por ejemplo, el argumento del negocio   que   se   hace   con   el   aborto   clandestino,   que   no   encuentra   respuesta   en   la argumentación de quienes se oponen a la legalización. Por otra parte, los argumentos que sí se relacionan entre sí, como por ejemplo el debate acerca de “qué es vida”, no parecen estar hablando de lo mismo tampoco, ya que una parte habla de la vida del feto, mientras la otra parte habla de la vida de las mujeres. Encontramos aquí un signo ideológico y multiacentuado (Voloshinov: 2009): “vida”. Según con qué memoria discursiva/interdiscurso (Pêcheux: 1997) se vincula, el término construye diferentes sentidos en los enunciados en que aparecen y diferentes valoraciones. Otro signo ideológico que identificamos  como multiacentuado  es “derecho”,   ya   que   presenta   la   misma   dinámica   de   tener   diferentes   valores   según   su pertenencia a diferentes memorias discursivas/interdiscursos.

Sostenemos la hipótesis de que, a causa de este particular funcionamiento del debate,

las partes involucradas se encuentran en una pugna por el poder de establecer su valoración de estos signos como hegemónica.

 

Estado actual.

Actualmente, el aborto es ilegal en la Argentina, con las únicas excepciones de los

casos de una violación o de riesgo de vida o salud de la mujer embarazada. 

Sin embargo, se estima que en la Argentina se realizan entre 500 000 y 700 000

abortos por año (Checa; Erbaro; Schvartzman, 2006), en condiciones de clandestinidad y en

1 Una notable excepción es la línea Aborto que difunde información para hacer los abortos con misoprostol en casa y sin intervención del Estado.

gran parte sin las condiciones higiénicas necesarias. Resultado de este estado de cosas es la muerte de entre una y dos mujeres por día a causa de un aborto clandestino mal practicado. La legislación al respecto es la misma que en el momento de la creación del Código Penal en el año 1921, y cabe destacar que los dos incisos respecto de la despenalización en caso de violación o en caso de riesgo de vida o de la salud de la mujer embarazada, en la realidad cotidiana de las prácticas médicas no se respetan. Repetidamente, los medios informan sobre casos de mujeres que pidieron la realización de un aborto no punible y que tuvieron grandes problemas para obtenerlo o, también, que no lo pudieron hacer en un hospital público a causa de   la   negativa   de   los   médicos   –   dado   que   tienen   la   posibilidad   de   declarar   objeción   de conciencia   –   o   a   causa   de   las   trabas   que   los   médicos   crearon,   como   el   pedido   de   una autorización judicial, a pesar de que no es necesario pedir la autorización de un juez para un procedimiento que es legal. Como se ve por la cantidad y la regularidad de tales notas, estas situaciones   son   frecuentes   y   sistemáticas.   También   es   conocido   el   maltrato   que   reciben muchas   mujeres   en   los   hospitales   cuando   llegan   a   la   sala   de   guardia   médica   con complicaciones debidas a un aborto mal practicado.

Estos   hechos   evidencian   el   rechazo   de   una   gran   parte   de   la   sociedad   y   de   las

instituciones estatales hacia la práctica del aborto, a la vez que queda claro que las mujeres, a pesar de todo, lo llevan a cabo: “¿Hablar del derecho de las mujeres a abortar como si no tuviésemos ese poder? El aborto es ilegal, abortar es delito penal pero las mujeres abortan igual. No tienen el derecho, pero tienen el poder.” (Klein: 2005, 305). Estas prácticas – la obstaculización de los abortos no punibles y los abortos clandestinos – delinean relaciones de poder dentro de la sociedad:

“En efecto, lo que define una relación de poder es que éste es un modo de acción que no opera directa o inmediatamente sobre los otros. En cambio el poder actúa sobre las acciones de los otros: una acción sobre otra acción, en aquellas acciones existentes o en aquellas que pueden generarse en el presente o en el futuro. Una relación de violencia actúa sobre un cuerpo o cosas, ella fuerza, doblega, destruye, o cierra la puerta a todas las posibilidades.” (Foucault: 1996)

 

CONSIDERACIONES TEORICAS. 

 

Formaciones Discursivas. Interdiscurso. Memoria discursiva. Este trabajo propone un análisis del debate sobre al aborto desde la perspectiva del

Análisis de Discurso. La escuela francesa de Análisis de Discurso está íntimamente ligada a los trabajos de Michel Foucault ya que su fundador, Michel Pêcheux, conocía muy bien las nociones foucaultianas relacionadas con el discurso y, si bien los discutió desde una posición materialista, creemos que resultará productivo relacionar este enfoque con las reflexiones foucaultianas sobre poder y resistencias descritas anteriormente. Pêcheux (1975) considera que el discurso es la materialidad específica de la ideología, y la materialidad específica del discurso, a su vez, es la lengua. Por esta razón, parte de la relación lengua-discurso-ideología, la cual se complementa con su concepción de sujeto, que retoma de Louis Althusser (1974). Según él no hay discurso sin sujeto y no hay sujeto sin ideología: el individuo es interpelado en sujeto por la ideología y es de esa forma que la lengua tiene sentido. Es por esta razón que el discurso es el lugar donde se puede observar esa relación entre lengua e ideología.

Con estas concepciones sobre el sujeto y la ideología en relación con la lengua y el

discurso, Pêcheux reconoce la existencia de formaciones discursivas, que serían algo así como la “puesta en discurso” de las formaciones ideológicas que atraviesan la sociedad entera. Más precisamente,   “la   formación   discursiva   se   define   como   aquello   que   en   una   formación ideológica dada – o sea, a partir de una posición dada, en una coyuntura socio-histórica dada – determina lo que puede y debe ser dicho.” (Orlandi: 2008) Cada formación discursiva, por tanto, tiene ciertas posibilidades de significar, y, por consiguiente, una misma palabra puede significar de manera diferente si se inscribe en diferentes formaciones discursivas. Esto lo retomaremos más adelante cuando analicemos algunos discursos sobre el aborto. 

Se   pueden   concebir   las   formaciones   discursivas   como   regionalizaciones   del

interdiscurso, o de la memoria discursiva. El interdiscurso es aquello que ya fue dicho, en otro momento, en otro lugar, independientemente. Es lo pre-construido antes de que empecemos a hablar y lo que torna posible el decir, ya que sustenta nuestras palabras con sentidos que no son nuestra propiedad privada. El significado de las palabras nunca es individual, sino que se construye   social   e   históricamente.   No   tenemos   control   sobre   el   significado   de   nuestras palabras, pues, por un lado éste sólo es posible si se sustenta en el interdiscurso, y por otro lado, porque las formaciones discursivas pre-determinan lo que puede ser dicho y lo que no. Siempre hay una zona de lo “no-decible”, que a su vez es “no-pensable”, zona por fuera de la formación discursiva. 

Valentín Voloshinov (2009) ya había reflexionado en un sentido parecido sobre los

signos, aunque con una impronta materialista más definida: también él percibió la existencia de diferentes memorias discursivas, si bien no utilizó este término, asociadas a las diferentes clases sociales, que están estrechamente vinculadas a las actividades materiales y cotidianas

de   las   personas.   Desde   la   base   material   de   la   vida   cotidiana   y   la   consciencia   de   clase resultante   de   ella,   se   desprenden   diferentes   colectivos   semióticos   relacionados   con   los intereses sociales, por lo cual los signos – siempre ideológicos – llegan a tener diferentes valoraciones, es decir, cada signo ideológico es multiacentuado y la lucha de clases se libra en torno de la pugna por imponer el acento valorativo propio en diferentes signos. En el siguiente análisis veremos el modo en que esto ocurre con los signos “vida” y “derecho”.

 

DISCURSOS SOBRE EL ABORTO

 

Las consideraciones teóricas expuestas hasta aquí nos van a servir de herramientas

para ordenar y analizar nuestro corpus que recogimos en la participación en el Taller Nº 9: “Derechos sexuales y reproductivos” del XXVIII Encuentro Nacional de Mujeres en San Juan, 2013 (28 ENM). También consideramos de valor el ensayo Fornicar y Matar de Laura Klein (2005), tanto en su calidad de corpus, por reunir y ordenar diferentes discursos sociales, como también en uno de sus aspectos metodológicos ya que ubica los diferentes argumentos y discursos como resultados y momentos de diferentes procesos sociales, culturales e históricos, es decir, los vincula con su memoria discursiva correspondiente.

Estamos de acuerdo con la afirmación de Klein de que el debate sobre el aborto no se

puede reducir al simplismo de “a favor” o “en contra” ya que de este modo se reduce una experiencia extremadamente compleja a una cuestión de principios. Sin embargo, observamos que la mayoría de los debates reales efectivamente transcurre alrededor de este eje y en forma de argumentos que apoyan una u otra posición. Por esta razón, luego de una detenida lectura y relectura de las diferentes posiciones acerca del aborto, llegamos a la conclusión de que una gran cantidad de argumentos se organiza alrededor de dos nociones centrales: la noción de

vida y la de derecho2. En el 28 ENM pudimos relevar diferentes argumentos alrededor de estas dos nociones que detallamos en las siguientes listas. Los diferentes puntos resumen a menudo la posición de varias participantes del taller que sostenían su discurso desde líneas argumentativas muy parecidas, mientras otros argumentos fueron presentados una sola vez. A fin de generar un cuadro general, anotamos cada argumento una sola vez.

 

Eje: VIDA

 

2 Decimos derecho y no derechos humanos, pero esto no significa que no nos referimos a los derechos humanos, sino que nos referimos a ellos, pero también a la idea de derecho en su sentido más estrictamente jurídico.

A favor de la legalización del aborto:

 

1) Muchas mujeres mueren.

2) Donde   el   aborto   es   legal,   las   mujeres   no   se   mueren,   además   el   proyecto   de

legalización del aborto va acompañado por un proyecto de educación sexual.

3) El feto es un ser en desarrollo: hasta los tres meses no hay un ser constituido, por

lo   tanto   en   la   idea   de   pro-vida   debe   tener   preferencia   la   vida   de   la   mujer embarazada.

4) La  muerte   se  determina  con  el  cese  de   las  actividades   cerebrales,  entonces   el

comienzo de la vida también debe determinarse con el comienzo de las actividades cerebrales, al tercer mes.

 

En contra de la legalización del aborto:

 

1) Sí creo que las mujeres tenemos derecho a decidir sobre nuestros cuerpos, pero

cuando estamos embarazadas, no se trata sólo de nuestro cuerpo. Hay otra vida en juego, para el cual nuestro cuerpo es un envase.

2) Primeramente, yo quiero agradecer a mi madre que dio el sí a la vida y por eso yo

ahora estoy acá.

3) No es legal abortar porque el primer derecho de un ser humano es el derecho a la

vida.

4) Soy mujer. Estoy creada para crear, para dar vida, no para quitar vida. 5) Sí, hay que decidir sobre el propio cuerpo, pero estando embarazada hay otra vida. 6) Hay fundamentos científicos en contra de la legalización del aborto: a partir de que

el óvulo y el espermatozoide se unen, el feto se auto-desarrolla, lo cual significa que  es  vida.  Tiene  todo  el  potencial,   todos  los  genes  ya  están   definidos,  sólo necesita tiempo. Sólo necesita que la mamá lo alimente, igual que después de nacer. No hay una diferencia en este sentido entre el momento antes y después de nacer, el bebé depende de la alimentación de la madre.

7) La   vida   empieza   en   el   momento   de   la   concepción,   eso   según   la   ciencia   y   la

religión.

8) Soy religiosa. Me hice tres abortos. En el tercer aborto, fue en la semana 12, vi que

era un ser humano, era persona. Me sentí culpable. Nadie me puso esa culpa. Tenía ojos, manos, todo. Es humano, porque yo lo he visto.

9) Estoy a favor de la vida porque amo a mis hijos.

10) Las que dijeron que abortaron, nunca dijeron que abortaron un niño / un bebé.

 

Todas   las   afirmaciones   detalladas   arriba   se   refieren   a   “la   vida”.   Sin   embargo,   no

siempre están hablando de lo mismo: los primeros dos puntos a favor de la legalización del aborto hablan de la vida de las mujeres, mientras los demás debaten alrededor de la vida – o la definición de “vida” – del feto. Por lo tanto, el debate sobre la vida, en realidad, son dos debates: uno se dedica a determinar en qué momento un feto comienza a ser “vida”, y el otro instala la vida de las mujeres como centro de atención. El conflicto aparece aquí al nivel del lenguaje ya que es el mismo signo el que se utiliza para debatir dos cuestiones distintas. Por lo tanto, podemos considerar este como multiacentuado, en el sentido que le da Voloshinov (2009): si bien todas las personas de lengua castellana comparten el mismo sistema de signos, cada persona le asigna valoraciones diferentes a los diferentes signos a causa de las diferentes bases materiales de vida y las diferentes actividades sociales en las que está involucrado. Aunque   esto   ocurre   con   todos   los   signos   socialmente   compartidos,   hay   algunos   que   se establecen como arena de lucha ya que están relacionados con finalidades concretas, como en este caso el signo vida en el proyecto de la legalización del aborto, o la oposición a este proyecto.

Encontramos el mismo funcionamiento en los argumentos que giran alrededor de la

noción de derecho:

 

Eje: DERECHO

 

A favor de la legalización del aborto:

 

1) Derecho a decidir sobre el propio cuerpo. No somos envases ni máquinas de parir.

 

En contra de la legalización del aborto:

1) No es legal abortar porque el primer derecho de un ser humano es el derecho a la

vida.

2) Hay dos derechos: de la mujer, y del niño por nacer.

También en estos argumentos encontramos un signo multiacentuado – derecho –que

aparece en el discurso a favor de la legalización como “derecho de las mujeres” y en el discurso en contra de la legalización como “derecho del feto”, o “derecho del niño por nacer”.

 

La  presencia  de  estos  dos  signos  ideológicos  con valoraciones  en  pugna  tiene  un

efecto   decisivo   en   el   debate   sobre   la   legalización   del   aborto:   si   bien   todas   las   personas involucradas utilizan los dos signos, no lo hacen con la misma valoración y ni siquiera con el mismo referente, ya ambos signos se refieren, por un lado al feto y por el otro a las mujeres. Por lo tanto, se puede decir que la lucha gira alrededor de instalar la propia valoración del signo, es decir, volverlo monoacentuado. En otras palabras, quienes luchan por la legalización del aborto, persiguen el objetivo de instalar la vida y los derechos de las mujeres como eje del debate, mientras quienes se oponen a la legalización, la vida y los derechos del feto. Nos encontramos aquí con dos formaciones discursivas en una lucha por el poder de instalarse como hegemónica. El debate, por tanto, no se desarrolla en torno de la determinación del momento en que empieza la “vida” o si las mujeres tienen el derecho de decidir sobre sus cuerpos  – aunque en la superficie se presenten argumentos sosteniendo una u otra posición al respecto – sino que se trata de una lucha por determinar cuál de los dos ejes, y cuál de las dos formaciones discursivas, se va a establecer como único. Si bien acá solamente analizamos dos signos   ideológicos   en   disputa,   estos   signos   forman   parte   de   sistemas   más   amplios   que habilitan y sostienen las diferentes acentuaciones valorativas, ya que uno o dos signos solos no pueden ser portadores de una formación discursiva, pero sí pueden ser sus exponentes más visibles, como es el caso acá.

Como habíamos descrito en la parte sobre formaciones discursivas, éstas establecen

las zonas de lo decible y lo no-decible. Es por esta razón que la lucha por la instalación de la propia formación discursiva es tan importante, ya que de este modo quedará determinada cierta mirada sobre la realidad, considerando que nuestra visión del mundo está íntimamente relacionada con el lenguaje. Podríamos arriesgarnos a decir, incluso, que lo que no podemos enunciar, no lo podemos pensar, o al menos es mucho menos accesible al procesamiento mental. Por lo tanto, instalar la propia formación discursiva como dominante, será equivalente a ganar la batalla discursiva por la legalización o no del aborto porque ya no será posible pensar el tema de otro modo. Esto es así a raíz de la simple razón de que en este debate – como en la mayoría de los asuntos humanos - no hay ni verdad ni mentira, no hay quien tenga la  razón y quién  no. La  pequeña selección  de argumentos  que vimos anteriormente, nos muestra con total claridad que, primero, hay muchos argumentos que ni siquiera tienen enlace argumentativo entre ellos, cada una es una afirmación válida. Así, por ejemplo, el hecho de que muere una mujer por día en la Argentina por un aborto mal practicado. Este dato no se contradice con el argumento que la vida empieza con la fecundación. Y tampoco a la inversa. Y segundo, muchos de los argumentos giran alrededor de lo que es la “vida”: si bien estos argumentos tienen apariencia de datos científicos, y generalmente lo son, sin embargo, la ciencia no tiene respuesta a la pregunta de qué es “la vida”, o, mejor dicho, cuándo un feto empieza a ser persona de derecho. La biología nos provee con una serie de datos sobre el desarrollo del óvulo y el espermatozoide, su unión en el óvulo fecundado, la anidación en el útero y el desarrollo del zigoto y del feto. Sin embargo, definir qué es una persona, es un

asunto filosófico, ético o de creencias, si se quiere.3 

 

Como conclusión, podemos afirmar, entonces, que en el debate sobre la legalización

del aborto chocan dos formaciones discursivas con sus valoraciones de signos propias, en una lucha por imponerse como discurso dominante (Raiter: 1999) en el debate público.

 

3  Nietzsche lo afirma respecto de la física, y nos parece igualmente válido para la biología: “Tal vez, en cinco o seis cabezas ahora se hace lugar la idea que también la física es tan sólo una interpretación y un acomodo del mundo (¡según nosotros! con permiso) y no una explicación del mundo: pero, como se basa sobre la fe en los sentidos, se la considera como algo más y tendrá que valer como algo más por mucho tiempo, a saber, como explicación.” (Nietzsche 1930: 21, trad. propia)

Bibliografía

 

Agamben, Giorgio (2010). Homo Sacer I. Valencia. Pre-Textos.

 

Althusser, Louis (1974). Escritos. Barcelona. Laia. (Tercera parte: “Sobre la Ideología y el Estado”)

 

Checa, Susana; Erbaro, Cristina; Schvartzman, Elsa. “Seguimiento de la calidad de la atención de complicaciones post-abortivas en hospitales públicos de la Ciudad de Buenos Aires”. En: Checa, Susana (2006). Realidades y coyunturas del aborto: entre el derecho y la necesidad. Buenos Aires. Paidós.

 

Foucault, Michel “El sujeto y el poder”. En: Revista de Ciencias Sociales, N° 12, Montevideo, 1996

------------------------ (2008) Historia de la sexualidad I. La voluntad de saber. Buenos Aires. Paidos.

 

Klein, Laura (2005). Fornicar y matar. El problema del aborto. Planeta. Buenos Aires.

 

Nietzsche, Friedrich (1930). Jenseits von Gut und Böse. Leipzig. Kröner.

 

Orlandi, Eni (2008). Análisis de Discurso. Principios y Procedimientos. Santiago de Chile. LOM / UMCE. 

 

Pêcheux, Michel (1997). Semantica e discurso. Uma Crítica à Afirmacão do Obvio. Campinas. Editora da Universidade Estadual de Campinas.

 

Raiter, Alejandro “Dominación y discurso”. En: Raiter, Alejandro; Zullo, Julia (1999). Lingüística y política. Buenos Aires. biblos.

 

Voloshinov, Valentín (2009). El marxismo y la filosofía del lenguaje. Buenos Aires. Godot.

Las mujeres Decidimos. Nosotras acompañamos.

 

Los socorrismos nuestros de cada día en la lucha por la legalización del aborto

 

Autoras: Regina Claverie y Paula Satta por Consejería pre y post aborto Decidimos

regi.claverie@gmail.com; sattapaula@gmail.com 

Eje Temático: Salud, aborto y violencia obstétrica

Palabras claves: aborto, socorristas, activismo feminista

 

La Consejería pre y post aborto Decidimos surge el 28 de septiembre del 2013, día

por la Despenalización del Aborto en América Latina y el Caribe, como una iniciativa del

Frente Popular Darío Santillán y su espacio de géneros para responder a una necesidad

concreta de la zona en el derecho a la información sobre el uso seguro del misoprostol para

la interrupción voluntaria del embarazo. 

Hoy   somos   un   espacio   político   con   una   impronta   propia,   conformamos   una

colectiva   feminista   compuesta   por   compañeras   de   diferentes   organizaciones   políticas   e

independientes, articuladas en distintas redes feministas y en la Campaña Nacional por el

Derecho al Aborto Legal, Seguro y Gratuito, compartiendo objetivos sociales y políticos en

nuestro accionar autogestionado y activista. En el mes de Septiembre de 2014 cumplimos

un año del nacimiento de Decidimos y las sistematizaciones de nuestros datos nos llevan a

contabilizar alrededor de ochenta acompañamientos de abortos con pastillas, todos ellos

realizados satisfactoriamente mediante nuestro protocolo de acción unificado como parte

integrante de Socorristas en Red (feministas que abortamos), articulación feminista a nivel

 

1

nacional, que enlaza colectivas y organizaciones que acompañamos los abortos nuestros de

cada día y de las mujeres que recurren a nosotras en 17 puntos del país. 1 

A través de la red realizamos una práctica coordinada a nivel nacional y acordamos

el uso de una herramienta unificada para la recolección de datos: una protocola donde se

registra la información general de la mujer recabando datos sociales, económicos, clínicos y

de control posterior a la interrupción del embarazo, que nos permiten generar estadísticas y

poder   romper   con   mitos   y   prejuicios   sobre   quiénes   son   las   mujeres   que   abortan.   La

sistematización sobre el uso del misoprostol marca un precedente científico para demostrar

la eficacia del mismo en la interrupción voluntaria del embarazo, avalado incluso por la

Organización Mundial de la Salud para países donde el aborto es ilegal. 

Como Socorristas acordamos tener un encuentro cara a cara con la mujer que decide

abortar   y   realizar   el   acompañamiento   durante   el   proceso,   es   decir   que   no   solamente

brindamos información sobre el uso seguro del misoprostol sino que desde los Socorros

situados, buscamos construir feminismos corporizados. Los encuentros que realizamos los

llevamos a cabo en diferentes plazas de la ciudad ya que creemos que irrumpiendo en el

espacio público contribuimos a la despenalización social de la práctica y a extirparla de las

fauces de la clandestinidad “oscura” y privada. En estos encuentros podemos visualizar la

diversidad de situaciones que llevan a una mujer a decidir interrumpir voluntariamente su

embarazo.  

Desde  Decidimos  hemos   acompañado   mujeres   adolescentes,   jóvenes,   mujeres

adultas,   desempleadas,   inmigrantes,   con   hijxs   o   sin   ellxs,   estudiantes,   profesionales,

casadas, solteras, heterosexuales, bisexuales, entre tantas diversidades que caracterizan a las

mujeres que abortan. Entendemos que así como en nuestros encuentros les explicamos a las

mujeres que los síntomas del proceso de abortar son diferentes en cada mujer también lo

son las razones por las que llegan a nuestra consejería: ellas nos cuentan que deciden

interrumpir su embarazo por su proyecto de vida, dificultades económicas, porque no tienen

pareja, tienen muchos hijxs o han sufrido violencia sexual. En este último punto, prestamos

1  Más información sobre Socorristas en Red (feministas que abortamos) en 

socorristasenred.blogspot.com

2

especial atención si fueron o son víctimas de violencia de género de cualquier tipo, sea

psicológica,   física,   económica   o   sexual.   Esto   nos   lleva   a   tender   redes   con   distintas

instituciones   y   organizaciones   públicas   y   no   gubernamentales   que   puedan   abocarse   al

tratamiento de estas problemáticas ya que consideramos que no pueden considerarse por

fuera de las violencias cotidianas que sufren las mujeres como cuando les es negado el

derecho a decidir sobre sus cuerpos. 

En cuanto al acompañamiento, le pedimos a la mujer que nos avise al celular de la

línea en el momento en que inicia el proceso del aborto y mantenemos una comunicación

con ella mediante una guardia activa del teléfono. Muchas mujeres realizan la práctica

acompañadas   por   una   amiga,   su   pareja   o   un   familiar,   pero   además   cuentan   con   la

posibilidad   de   hacernos   preguntas   o   llamarnos   en   caso   de   que   necesiten   saber   si   los

síntomas que están viviendo son esperables. En este sentido también es muy diverso el

acompañamiento. Muchas mujeres simplemente envían un mensaje cuando inician y otro

cuando terminan el proceso, otras mujeres nos desafían a estar presentes durante todo el

proceso mediante distintas preguntas y dudas que implican que también nosotras como

socorristas nos consultemos y acompañemos en el proceso de acompañar a otras. Hemos

recibido muchas muestras de alivio y tranquilidad en los encuentros con las mujeres cuando

les decimos que  estaremos allí  a través del teléfono para escucharlas cuando hagan el

proceso. A esto le llamamos feminismos corporizados y ponemos el cuerpo a los abortos

cuando acompañamos a otras mujeres a decidir.

Luego   hacemos   un   encuentro   post   aborto   para   asesorar   sobre   métodos

anticonceptivos  y que la mujer pueda optar voluntariamente por alguno de ellos. En este

espacio también conversamos con ellas sobre cómo se sintieron al momento de realizar la

práctica, enmarcando el aborto en un proceso más amplio, donde la mujer no se sienta sola,

ya que sabemos que hoy entre 400.000 y 500.000 mujeres deciden abortar en nuestro país.

Muchas   veces   las   mujeres   desean   sumarse   a   acciones   que   realizamos   en   pos   de   la

legalización del aborto y quieren seguir participando de la lucha activa por su derecho que

ha sido compartido con nosotras en las consejerías. 

 

3

Como hemos mencionado anteriormente, enmarcando nuestra práctica en la lucha

por   la   legalización   del   aborto   es   que   entendemos   que   la   interrupción   voluntaria   del

embarazo debe garantizarse como un derecho, pensado conjuntamente con una política de

Salud Sexual y Reproductiva integral, que posibilite acceder a los recursos y la información

necesaria para decidir autónomamente sobre nuestro cuerpo, rompiendo con el binomio

mujer   –   madre,   promoviendo   maternidades   elegidas,   indagando   en   las   diferentes

sexualidades, optando libremente sobre la forma en que deseamos cuidarnos, respetando los

deseos de cada unx.

El Estado con su sistema de salud público y sus agentes es el responsable de que

estas políticas lleguen a todos los  Centros de Atención Primaria y los Hospitales. En este

sentido el programa de Salud Sexual y Procreación Responsable del Ministerio de Salud de

La   Nación   (creado   por   Ley   25.673)   hace   manifiesto   el   derecho   de   la   mujer   a   recibir

información sobre cómo realizarse un aborto de forma segura, promueve la formación de

consejerías de salud sexual y reproductiva en los CAPS, como también en el marco de las

organizaciones sociales. Sin embargo, vemos en nuestra práctica cotidiana articulada con

medicxs   y   centros   de   salud   amigables   que   no   existe   una   real   implementación   de   este

programa y que el mismo no tiene el alcance que debería tener, quedando a voluntad de los

profesionales de cada Centro la forma en que abordan la salud sexual y reproductiva, en

general más ligada a una política de “reducción de daños”, que a la satisfacción de un

derecho básico. 

Creemos que los espacios de consejería pre y post aborto en los Centros de Atención

Primaria de Salud son esenciales en el camino por la legalización, por ello es que desde que

surgimos como Decidimos comenzamos a coordinar con aquellos Centros que desarrollan

su actividad en la región. Entre ellos se encuentran el Centro de Salud Sandra Cabrera y el

Hospital Provincial José Ingenieros, con quienes trabajamos en red, buscando fortalecer

mutuamente las intervenciones y acompañar de forma integral a la mujer. 

Como fue expresado en la Declaración de la Tercer Plenaria de Socorristas en Red,

“activamos en pos de articulaciones y de la construcción de redes con médicas y médicos y

trabajadoras y trabajadores de ámbitos de salud amigables”  (Socorristas en Red, 2014:

4

p.2) ya que nos parece sumamente importante fortalecer estos vínculos y poder expandirlos

para lograr que diferentes profesionales de la salud pública se sumen a la lucha por la

legalización del aborto.

Siguiendo esta línea y a pesar de que el aborto se encuentra penalizado desde el año

1922, también queremos destacar que bajo determinadas causales (salud y violación) el

aborto es considerado No Punible (artículo 86 del Código Penal), razón por la cual es

también un acuerdo de la Red difundir los derechos de las mujeres en estos casos y hacer

campañas   de   visibilización   para   informar   y   denunciar   cuando   estos   derechos   no   se

cumplen. En este sentido el Fallo F.A.L. del año 2012 de la Corte Suprema de Justicia de

La Nación sienta un precedente sumamente importante para que no se judicialicen más las

situaciones que son consideradas como ANP en el causal violación. A su vez, en nuestra

provincia fue creado un Protocolo de Acción para que los Hospitales respondan de forma

estandarizada y respetuosa en este tipo de intervenciones. 

Sin embargo, es de público conocimiento que en la mayoría de los casos aun se

encuentra restringido el acceso al aborto en las excepciones mencionadas. Durante este año

y desde nuestra pertenencia a la Campaña Nacional por el Derecho al Aborto Legal Seguro

y   Gratuito,   desarrollamos   diferentes   acompañamientos   a   adolescentes   y   jóvenes   que

habiendo quedado embarazadas producto de una violación, y exigiendo que se les practique

el aborto de forma segura en el hospital, fueron maltratadas y violentadas por personal de

salud, amparándose en la objeción de conciencia, en situaciones donde el Servicio completo

de   un   Hospital   Público   se   negó   a   atenderlas,   lo   cual   es   ilegal   bajo   la   ley   vigente,

anteriormente mencionada. Este tipo de situaciones se dan cotidianamente en varios puntos

del   país,   por   ello   es   que   desde   Socorristas   en   Red   nos   sumamos   articuladamente   con

nuestras  redes   de   salud   amigables   a  exigir   los ANP y  creemos  sumamente   importante

fortalecer los activismos feministas a nivel nacional para exigir que se garantice la práctica

en los casos que la ley indica como causales de aborto no punible.

Por otro lado, como parte activa de la Campaña Nacional por el Derecho al Aborto

Legal, Seguro y Gratuito creemos que en nuestro activismo feminista socorrista parimos

nuevos feminismos, esto no solo da cuenta de nuestras prácticas aborteras que están siendo

5

en este aquí y ahora, sino que también puede pensarse como una ampliación de los límites

de ciertos feminismos existentes. Entendemos esto como una “ampliación que implica

procesos acompañados de enseñanza y aprendizaje, que conforman tanto relaciones entre

socorristas   y   socorridas,   construyendo   relaciones   de   affidamento   -entendiendo   al

affidamento como el confiarse en otra- como herramienta de lucha”  (Maffeo, Santarelli,

Satta & Zurbriggen, 2014: p.4).

Además, consideramos que los socorrismos son prácticas sororas, entendiendo a la

sororidad como “una experiencia de las mujeres que conduce a la búsqueda de relaciones

positivas y la alianza existencial y política, cuerpo a cuerpo, subjetividad a subjetividad

con otras mujeres, para contribuir con acciones específicas a la eliminación social de

todas las formas de opresión y al apoyo mutuo para lograr el poderío genérico de todas y

al   empoderamiento   vital   de   cada   mujer.” (Lagarde,   2006:   3-4).   Esto   se   manifiesta

claramente   cuando   realizamos   los   encuentros   grupales   tanto   pre   como   post   aborto,   en

donde las socorridas generan lazos entre ellas debido a sus identificaciones o distancias y a

la experiencia previa que ellas tienen con respecto al aborto. Se generan situaciones de

complicidad, empatía y afectividad en los encuentros con las mujeres, lo cual genera un

espacio de escucha y de contención que implica para muchas de ellas poder hablar de la

decisión de interrumpir un embarazo sin prejuicios y dándole valor a su palabra y decisión.

Por   último,   creemos   que   nuestra   militancia   en  Decidimos  nos   apodera   tanto   a

nosotras   como   a   las   mujeres   que   acompañamos   a   interrumpir   voluntariamente   sus

embarazos fortaleciendo la autonomía sobre nuestros cuerpos, nuestras decisiones, nuestras

maternidades electivas. El apoderamiento mutuo entre socorridas y socorristas nos afianza

como protagonistas y referentes de nuestros propios destinos. En pos de concretizar estos

objetivos es que venimos haciendo un arduo trabajo día a día, nos involucramos con la

encarnadura   de   los   abortos,   sintonizando   escuchas   desprejuiciadas,   acompañando   los

derroteros de esa decisión, armando redes que sostengan y nos sostengan. 

Estamos amparadas en uno de los Derechos Humanos más básicos que es el derecho

a la información por lo cual nos organizamos para que los abortos sean más accesibles,

cuidados y seguros aportando datos confiables para que no queden dudas de que el aborto

6

con misoprostol no solo se realiza cotidianamente en los países donde el aborto es legal

sino también aquí donde las mujeres decidimos interrumpir nuestros embarazos aunque el

Estado nos niegue este derecho. Seguiremos juntas luchando como Socorristas dentro de la

Campaña para que todas podamos hacer efectiva nuestra decisión de abortar de forma

segura y gratuita en el hospital, con acceso a métodos anticonceptivos adecuados para cada

mujer y educación sexual para decidir.

 

Bibliografía

 

7

 Anzorena,   Claudia,   y   Ruth   Zurbriggen,   (compiladoras)   (2013).  El   aborto   como

derecho   de   las   mujeres.   Otra   historia   es   posible,  Buenos   Aires:   Ediciones Herramienta.

 Grosso,   Belén,   María  Trpin,   y   Ruth   Zurbriggen   (2013)   “Políticas   de   y   con   los

cuerpos:   cartografiando   los   itinerarios   de   Socorro   Rosa   (un   servicio   de acompañamiento feminista para mujeres que deciden abortar)”, en Fernández, Ana María y Wiliam Sigueira Peres, La diferencia desquiciada. Géneros y diversidades sexuales, Buenos Aires: Biblos.

 Lagarde y De los Ríos, Marcela (2006) Ponencia “Pacto entre mujeres. Sororidad”

Madrid,     10   de   octubre,   2006.   Publicado   por   Departamento   de   Comunicación, Coordinadora Española para el lobby europeo de mujeres. Recuperado el 11 de abril de 2014 de: 

http://webs.uvigo.es/pmayobre/textos/marcela_lagarde_y_de_los_rios/sororidad.pdf

 

 Maffeo, Florencia, Santarelli, Natalia, Satta, Paula y Zurbriggen, Ruth (2014), “

Poner el cuerpo: abortar y acompañar por derecho propio.  Sobre la experiencia de Socorristas en Red -feministas que abortamos” en Actas de Jornadas 3º Congreso de Género y Sociedad “Voces, cuerpos y derechos en disputa”,  24 al 26 Septiembre 2014, Córdoba. 

 

 Socorristas en Red (feministas que abortamos) (2014)  Declaración de la Tercer

Reunión Plenaria Nacional. Recuperado de:

http://www.socorristasenred.blogspot.com.ar/2014/08/declaracion-de-la-3era-

reunion-plenaria.html

 

8

I Jornadas de Género y Diversidad Sexual: 

Políticas públicas e inclusión en las democracias contemporáneas.

Facultad de Trabajo Social - Universidad Nacional de La Plata 

La Plata, 24 y 25 de Octubre de 2014. 

Eje:  Legislación y políticas públicas en géneros y diversidad sexual

Título: Antes y después de la campaña Nacional por el derecho al aborto. Cambios y 

continuidades en el debate parlamentario 

Josefina L. Brown (CONICET/UBA-FSoc-IIGG) 

josefinabrown@gmail.com  

Resumen 

En esta ponencia describo  los argumentos y  fundamentos de los proyectos (de ley, de 

resolución y declaración) en torno del aborto que fueron presentados en la Cámara de 

Diputados  y  el  Senado  de  la  Nación  Argentina  desde  el  retorno  democrático  en  1983 

hasta la primera mitad de 2014. La hipótesis de lectura es que si bien hay un punto de 

quiebre en 1994 a raíz del debate alrededor del aborto por el intento de la introducción 

de  la  defensa  de  la  vida  desde  la  concepción  en  la  constitución  que  estaba  siendo 

reformada  en  la Convención Constituyente de ese año, el  mayor cambio –que  incluso 

algunas abogadas teóricas han interpretado en clave de cierta legalización restringida- se 

da a partir de 2004. Para esa fecha confluyen una serie de factores que concluyen en la 

emergencia  de  la  Campaña  Nacional  por  el  derecho  al  aborto  en  2005  y  que 

posibilitaron la apertura de otros discursos y prácticas tales como la Línea Aborto y la 

experiencia de Socorristas en Red 

Palabras clave: aborto / ley / debate parlamentario 

 

De la primavera democrática a la Convención Constituyente 

Los derechos sexuales y (no) reproductivos y la salud sexual y reproductiva forman hoy 

parte  de  nuestro  sentido  común.  No  obstante,  aparecen  como  tales  recién  entre  los 

ochenta y noventa. Lo que tiene más historia es la demanda por aborto legal, seguro y 

gratuito, un reclamo que lleva más de medio siglo sostenido. En Argentina, fue parte de 

las  reivindicaciones  feministas  de  los  setenta  y  así  apareció  en  1984  en  la  primera 

marcha por el 8 de marzo que se hizo luego del retorno democrático en 1983.  

Entonces,  en  la  primavera  democrática,  el  Estado  no  estaba  pensado  como  el  primer 

interlocutor  del  movimiento  de  mujeres  y  feministas.  Y  las  relaciones  con  el  aparato 

estatal fueron complejas y contradictorias para un movimiento, como el feminista, que 

históricamente se había considerado autónomo con relación a cualquier centro de poder: 

partidos,  sindicatos,  Estado.  Las  leyes  y  las  reformas  legales  tampoco  eran  el  eje 

primordial de  las demandas aunque el aborto legal, seguro y gratuito fuera una de  las 

consignas fuertes.  

En  efecto,  contrariamente  a  lo  que  sucede  desde  los  años  noventa  en  adelante  que  la 

presentación  de  proyectos  de  distinto  tipo  en  relación  con  el  aborto  crece  casi 

ininterrumpidamente,  no  era  el  congreso  el  lugar  donde  los  feminismos  pretendían 

insertar sus debates sino dentro del movimiento de mujeres y de la sociedad en general. 

Durante los años ochentas en total se presentan menos de diez proyectos mientras que 

veinte años después los proyectos pueden contarse de a centenares. 

En Argentina, el aborto se haya codificado en el Código penal en sus artículos 85 al 88. 

Allí se plantea el aborto como un crimen y la consideración de dos excepciones de no 

punibilidad: en caso de peligro para la madre o cuando la gestación haya resultado de 

una  violación  o  del  atentado  contra  una  mujer  idiota  o  demente.  En  los  hechos,  las 

causales  de  no  punibilidad  no  habían  sido  prácticamente  usadas  ya  que  los  y  las 

profesionales se negaban a realizar la intervención por temor a ser condenados/as, sobre 

todo para los casos de violación en que las interpretaciones solían restringirlo sólo para 

el  caso  de  una  mujer  idiota  o  demente.  De  manera  que,  inicialmente,  los  pedidos  al 

Congreso de la Nación –ya fuera en diputados y senadores- se realizaron a los fines de 

clarificar ese articulado, ya fuera para penalizarlo más o para liberalizarlo. 

Así,  el  primer  proyecto  de  ley  presentado  en  la  Cámara  de  Diputados  de  la  Nación 

procuró penalizar el aborto en cualquier caso proponiendo una modificación del Código 

Penal  en  el  cual  se  haya  legislada  la  cuestión  del  aborto.  Frente  a  esas  iniciativas 

impulsadas  por  el  que  entonces  era  la  UCEDE,  el  partido  de  derecha  liderado  por 

Alvaro  Alsogaray  o  por  el  bloque  del  democratismo  cristiano  e  incluso  por  algunos 

justicialistas,  se  presentó  otro  proyecto  liderado  por  la  radical  Gómez  Miranda  que 

planteaba una modificación del Código Penal pero en otro sentido, aclarando el inciso 

referido a la violación para que la despenalización se comprendiera para cualquier mujer 

que hubiera sido violada. Esta iniciativa fue ratificada más tarde con el proyecto de otro 

radical cordobés, Lorenzo Corteze. 

Todos los proyectos murieron sin pena ni gloria sin debate en ningún arco del espacio 

público. Recién en 1994, a partir del intento de la introducción de la llamada cláusula 

Barra en la Constitución Nacional, se abrió la discusión.  

El debate del aborto en la Convención Nacional Constituyente 

En 1994 se reúne la Convención Nacional constituyente en santa Fé a fin de reformar la 

Constitución Nacional para permitir la reelección presidencial. Para hacerlo posible, las 

dos fuerzas políticas más importantes entonces el radicalismo y el justicialismo habían 

acordado  unos  puntos  pasibles  de  ser  discutidos  y  dejaron  fuera  otro  conjunto  que 

acordaron no debatir en ese momento en lo que se conoció como El Pacto de Olivos. No 

obstante, en medio de un clima de debate internacional sobre lo que comenzaba a sonar 

fuerte como derechos reproductivos y más tarde también sexuales, el gobierno nacional 

quiso hacer un guiño a la jerarquía católica local introduciendo, por la puerta de atrás, 

una cláusula que sellara que Argentina defendía la vida desde la concepción y hasta la 

muerte natural de manera de procurar clausurar cualquier debate en torno del aborto.  

En ese marco el aborto, será propuesto por los dos actores más fuertes en el debate que 

establecerán alrededor de este punto una sólida alianza tanto en el orden nacional como 

en el de Naciones Unidas: el presidente de la Nación y los más altos representantes de la 

jerarquía  católica  local,  así  como  del  mismísimo  Papa  que  llegará  a  felicitarlo  por  su 

posición. La apuesta al todo o nada, ponía en juego el mismísimo Pacto de Olivos. En 

el seno de los partidos políticos, la decisión presidencial alineó a los menemistas,  pero 

produjo rupturas y un quiebre horizontal en todos ellos, lo cual propició alianzas entre 

las mujeres, muchas de las cuales integraron  Mujeres Autoconvocadas para Decidir en 

Libertad  (MADEL),  una  agrupación  de  más  de  cien  organizaciones  de  mujeres, 

feministas,  partidarias  y  derechos  humanos,  auto-convocada  para  resistir  la  ofensiva 

antiabortista.  

Como  se  ha  detallado  en  otros  trabajos,  MADEL  realizó  múltiples  acciones: 

movilizaciones,  juntadas  de  firmas,  encuestas,  difusión  de  información,  solicitadas  en 

los diarias, cabildeos… Junto con las acciones del epicentro de oposición finalmente se 

lograron frenar la introducción de la cláusula Barra mediante la inclusión de un artículo 

ambiguo que remitía el tema a un asunto de seguridad social en el embarazo. Una salida 

elegante  que  no  conformó  a  nadie 1.  Así,  el  año  1994  se  cerraba  con  una  cláusula 

ambigua que, pretendiendo un punto intermedio en relación con el aborto, legisló sobre 

la seguridad social durante el embarazo. El debate en torno del aborto  siguió  igual de 

abierto aunque momentáneamente clausurado en el espacio público político. La iglesia y 

1 Para un análisis más detallado del debate veáse Brown, 2001; Brown, 2007y 2013;  Bellucci, 2014 

su aliado incondicional, el presidente Menem, continuaron rechazando cualquier intento 

de despenalización del aborto y condenando su práctica. El movimiento de mujeres y las 

feministas  siguieron  reuniéndose  cada  año  en  los  Encuentros  Nacionales  de  Mujeres, 

cada  dos  en  los  Encuentros  feministas  y  cada  tres  en  los  Encuentros  feministas 

latinoamericanos.  Además,  en  Argentina  la  estrategia  de  introducir  en  el  congreso 

proyectos  de  ley  que,  como  el  Educación  sexual,  anticoncepción  y  aborto  presentado 

por la Comisión por el Derecho al  Aborto en 1992, dieron puntapiés a debates  más o 

menos públicos, siguió en marcha.  

Para mediados de los noventa, la estrategia de proponer proyectos para insertar debates 

en la sociedad tomará un giro en función de los consensos alcanzados, tanto dentro del 

movimiento  de  mujeres  y  los  feminismos,  como  en  la  sociedad  argentina  y 

latinoamericana.  Esos  consensos  establecidos  alrededor  de  los  derechos/salud 

reproductiva que habían sido desarrollados durante la década de los ochenta en el marco 

de la Red por la Salud Reproductiva de las Mujeres y la Red mundial por los derechos 

reproductivos  recién  podrán  tomar  forma  de  iniciativas  legislativas  en  los  noventa. 

Serán ciertos acuerdos y el debate promovido en el ámbito internacional, algunos de los 

factores que, sumados a la incidencia de la Ley de Cupos y, por ende, a la existencia de 

legisladores pero sobre todo legisladoras dispuestos y dispuestas a dar el debate dentro 

de  la  Cámara  y  también  un  movimiento  social  que  pueda  respaldar  las  demandas, 

actuarán como una fuerza propulsiva de los cambios en el recinto. 

 

De  la  Convención  Constituyente  al  Programa  de  Salud  Sexual  y  procreación 

responsable 

La  década  que  va  desde  la  Convención  Constituyente  a  2003  será  muy  activa  en 

legislación  de  derechos  sexuales  y  reproductivos.  Diversos  proyectos  de  ley  fueron 

presentados tanto en la legislatura nacional como en las provinciales. Con más o menos 

amplitud,  alcances  y  coincidencias  todos  convergían  en  el  nudo  más  sanitario  y 

biomédico  de  los  asuntos  ligados  a  la  reproducción  y  la  anticoncepción,  los  aspectos 

sobre los cuales podía establecerse cierto acuerdo y argumentaciones razonables.  

En el Congreso Nacional desde 1994 a 2003 se presentaron 25 proyectos en el Senado y 

una cantidad similar en diputados, varios de ellos datan de 1994 apoyando el rechazo de 

la despenalización del  aborto planteada por el ejecutivo nacional pero también alguno 

que  pide  la  despenalización  del  aborto,  como  el  proyecto  de  1997  de  Maglietti.  Se 

incluyen entre estos proyectos pedidos de informes sobre la situación así como otros se 

refieren a  la creación de Programas de Salud Sexual  y Procreación  Responsable. Eso, 

durante  los  noventa.  Ya  en  el  segundo  milenio,  se  presentan  la  mayor  cantidad  de 

proyectos que oscilan entre la salud sexual y reproductiva y el aborto, pues casi la mitad 

del total de la década se presentaron durante 2003, cuando ya estaba reglamentada la ley 

de salud sexual y planificación responsable que fuera aprobada a fines del 2002.  

 

La bisagra: 2004 y 2005 

2004 es el año de propuesta de acuerdo para nombrar en la Corte Suprema de la Nación 

a Carmen  Argibay, quien con sus declaraciones abrió  la puerta al debate sobre aborto 

que fue el eje de discusión de su nombramiento (Brown, 2013). También fue el año en 

que el Ministerio de Salud de la Nación anunció el informe sobre mortalidad materna en 

Argentina  y  Ginéz  García  Gonzalez,  su  titular  se  pronunció  a  favor  de  impulsar  el 

debate por la despenalización del aborto e impulsó una guía para resolver los casos de 

aborto  no  punible  sin  judicialización  previa.  Se  presentaron  durante  ese  año,  sólo  en 

Senadores 24 proyectos, varios de ellos son declaraciones de rechazo o beneplácito por 

la  designación  de  personas  al  frente  de  diversas  instituciones  o  de  realización  de 

distintas actividades. Pero varios también son concretamente proyectos de ley tendientes 

a despenalizar el aborto, aprobar el Protocolo Facultativo de la CEDAW, legislar sobre 

los derechos de las personas por nacer o bien, pedidos de informes sobre productos que 

podrían  ser  abortivos  (en  este  caso  alimenticios)  o  de  la  situación  de  la  niñez  y  la 

adolescencia. 

 

De 2003 en adelante 

La cantidad de proyectos presentados desde 2003, el año que el movimiento de mujeres 

y  los  feminismos  deciden  poner  al  aborto  en  el  primer  lugar  de  su  agenda  aumenta 

exponencialmente. Durante la década de los noventa será más una cuestión gradual que 

versará sobre contracepción quirúrgica voluntaria, anticoncepción de emergencia, parto 

humanizado,  educación  sexual.  Más  tarde  se  sumarán  al  debate    fertilización  asistida, 

identidad de género y matrimonio igualitario. La mayor parte de ellas se convertirán en 

ley, mientras el aborto sigue en debate. 

 

Sobre los argumentos y fundamentos de los proyectos 

De los primeros proyectos a los últimos los argumentos se han multiplicado nutriéndose 

de  los  avances  en  términos  de  los  debates  públicos,  los  discursos  opositores,  las 

políticas  públicas,  las  investigaciones  y  las  estadísticas  desde  entonces  puestas  en 

marcha. Por otro lado, es posible distinguir dos clases de proyectos vinculados con  la 

cuestión del aborto, aquellos destinados clarificar las causales de no punibilidad con o 

sin el agregado del caso especial de los fetos anencefálicos y, aquellos otros tendientes a 

despenalizar o legalizar el aborto en general. En el medio se encuentra los proyectos que 

llaman a una consulta popular por el sí o no, ya sea argumentando a favor o en contra de 

la  liberalización del aborto.  Antes de 1994 todos  los proyectos giraban  en torno de la 

modificación de los artículos del Código Penal, ya sea a favor o en contra. Después de 

2003  es  cuando  se  multiplican  los  proyectos  de  ese  tipo  y  se  suman  además  los  de 

legalización más generales así como su contrapartida por los derechos del neonato, que 

no son aquí abordados. 

Los  primeros  proyectos,  del  primer  tipo  descripto  tenían  una  fundamentación  y 

argumentación  más  escueta  tendiente  a  mostrar  cómo  las  causales  de  no  punibilidad 

habían sido  interpretadas de una  manera que  no se considera adecuada  y por ende, se 

proponía  la nueva redacción  y explicitación a  los fines de descartar las ambigüedades 

para  que  tal  legislación  fuera  más  aplicable  de  lo  que  había  sido  hasta  el  presente. 

Señalaban  sobre  todo,  las  cifras  de  morbi  mortalidad  a  causa  del  aborto  y  lo  que 

implicaba en términos de desigualdad el hecho de que su ejecución fuera clandestina. 

Durante los años noventa – dos mil,  sobre todo después del debate en la Convención 

Constituyente,  los  argumentos  se  complejizan.  A  lo  antedicho  se  suma  la  ecuación 

aborto  igual  muerte  de  mujeres  pobres  frente  al  discurso  que  señalaba  que  el  aborto 

implicaba  el  homicidio  de  un  ser  indefenso,  el  no  nacido 2.  Además,  y  merced  a  los 

acuerdos de El Cairo y Beijing a los argumentos antedichos se añade ahora el discurso 

de los derechos (no) reproductivos y sexuales dentro de los cuales se enmarca el aborto 

como un derecho humano fundamental de las mujeres. Toda la normativa internacional 

que  la  Convención  incluyó  al  mismo  nivel  que  la  normativa  constitucional  también 

forma  parte  indispensable  de  los  argumentos  (la  CEDAW,  la  Convención  por  los 

derechos  de  los  niños  y  las  niñas,  el  Pacto  de  San  josé  de  Costa  Rica,  entre  muchos 

otros  textos  legales  de  validez  internacional).  No  obstante,  su  uso  también  es 

2 Acerca de esta figura se han presentado diversos proyectos también que son objeto de análisis de otro 

documento de la autora (Brown, 2014) 

controversial ya que los feminismos lo mencionan en un sentido y los movimientos anti 

derechos, en otros.  

A  ello  se  le  han  ido  sumando  con  el  correr  de  los  años,  nuevos  datos  sobre 

morbimortalidad  materna,  los  objetivos  del  milenio  y  las  evaluaciones  nacionales  y 

regionales de tales metas entre las que se cuenta la reducción de la mortalidad materna 

dentro de la cual las secuelas por aborto en Argentina constituyen una de las primeras 

causas.  También  se  le  suman  los  consensos  de  las  Conferencias  Regionales  de  la 

CEPAL,  como  en  consenso  de  Lima,  de  Santiago  y  de  México  entre  otros  acuerdos 

regionales que indican el mismo sendero de acción que las recomendaciones que se han 

hecho  a  los  Estados  en  relación  con  la  cuestión  del  aborto  desde  la  Conferencia 

Internacional  de  Población  de  El  Cairo  (1994)  y  la  Conferencia  Internacional  de  la 

Mujer de Beijing (1995) así como sus quinquenales revisiones.  

Por otro lado y a consecuencia de la movilización de los feminismos y los movimientos 

de mujeres encabezando la Campaña Nacional por el derecho al aborto legal,  seguro y 

gratuito3 ante la falta de cambios legales se fueron generando otra serie de políticas  y 

acciones de parte de la militancia. Por un lado, la guía del ministerio de salud para la 

realización  de  los  abortos  no  punibles  fue  una  iniciativa  disparadora  de  otra  serie  de 

eventos  que  abrieron  distintas  oportunidades.  No  allanaron  completamente  el  camino 

para estos casos, en muchos de los cuales siguieron existiendo obstáculos como aquel 

que   llegó  incluso hasta  la Corte Interamericana  de Justicia pero significaron un buen 

avance.  En  diversas  localidades,  como  la  ciudad  Autónoma  de  Buenos  Aires  o  en  la 

Provincia de Chubut por ejemplo, es posible realizar abortos no punibles en un hospital 

público  bastante  más  sencillamente  que  en  el  pasado.  En  los  casos  en  que  se  ha 

procedido a la obstaculización legal en muchos casos han podido ser salvados por algún 

medio  y  en  el  último  caso  registrado  en  Chubut,  incluso  llegó  a  multarse  al  juez  que 

obstaculizó infundadamente la realización de un aborto no punible.  

Otra  de  las  argumentaciones  usadas  muy  frecuentemente  desde  que  estos  estudios 

existen  es  el  uso  de  los  estudios  de  opinión  pública,  el  primero  de  los  cuales  fue 

realizado por Virginia Franganillo en 1994 cuando se encontraba al frente del Consejo 

de la Mujer (Petracci, 2004 y 2006) 

Finalmente,  aunque  la  lista  no  es  exhaustiva,  me  gustaría  mencionar  también  los 

avances  argumentativos en relación con el  estatuto legal en el  caso de  los embriones, 

3 Véase web: www. Abortolegal.com.ar 

uno de los puntos fuertes sobre los que suele apoyarse la oposición y que, hasta hace no 

mucho no había sido abordado expresamente en los fundamentos de los proyectos que 

proponían  la  liberalización.  Esta  es  una  novedad  que  aparece  en  algunos  proyectos  a 

partir de 2011. 

 

Cerrando 

Muy  brevemente  he  expuesto  cómo  han  ido  variando  la  cantidad  y  la  calidad  de  los 

proyectos  presentados.  Tal  como  argumentábamos  al  inicio  la  cantidad  de  proyectos 

presentados  han  ido  creciendo  conforme  se  ha  avanzado  en  la  discusión  por  los 

derechos  (no)  reproductivos  y  sexuales    en  general.  Por  otro  lado,  diversos  avances 

sociales, políticos y legales de distinto tenor han dado pie a engrosar los fundamentos y 

argumentos  con  los  que  se  acompaña  cada  propuesta  de  ley,  ya  sea  de  parte  de  los 

proyectos  que  tienden  a  la  liberalización  (en  los  que  nos  hemos  concentrado 

especialmente)  como  aquellos  que  tienden  a  cerrar  el  debate,  cuyos  argumentos  los 

primeros tienden a rebatir. 

No  obstante,  después  de  treinta  años  de  debates  y  propuestas  en  el  Congreso,  la 

pregunta que persiste es ¿Por qué, a pesar de la creciente cantidad de propuesta, de la 

creciente calidad de las argumentaciones y apoyos, no es posible si quiera discutir en el 

ámbito del Congreso una ley tendiente a la liberalización del aborto en Argentina? 

 

Bibliografía: 

 

Bellucci,  Mabel  (2014),  Historia  de  una  desobediencia.  Aborto  y  feminismo,  Buenos 

Aires: Capital Intelectual. 

Brown, Josefina (2001), Los derechos reproductivos como derechos ciudadanos de las 

Mujeres. Debates. Tesis de Licenciatura, FCPyS – UNCuyo, Mendoza, inédita 

Brown, Josefina (2007), Brown, J. L. (2007), Ciudadanía de mujeres en Argentina. Los 

derechos (no) reproductivos y sexuales como bisagra. Lo público y lo privado puestos 

en cuestión, tesis de maestría, FLACSO, Buenos Aires 

Brown,  Josefina  (2013),  Mujeres  y  ciudadanía  en  Argentina.  Debates  teóricos  y 

políticos  sobre  derechos  (no)  reproductivos  y  sexuales  (1990 –  2006),  Buenos  Aires: 

Teseo. 

Brown, Josefina (2014), La estrategia legislative antiderechos, mimeo. 

Petracci, M. (2004): Salud, Derechos y opinión pública. Norma, Buenos Aires. 

Petracci,  M.  (2006): La  opinión  pública  sobre  salud  y  derechos  sexuales  y 

reproductivos en la Argentina, tesis de doctorado, Fsoc-UBA, Buenos Aires. 

 

Fuentes: 

Proyectos  de  ley  del  Congreso  de  la  Nación  Argentina www.diputados.gov.ar  y 

www.senadores.gov.ar 

Diarios La Nación, Página/12 y Clarín 




I Jornadas de Género y Diversidad Sexual:

Políticas públicas e inclusión en las democracias contemporáneas.

Facultad de Trabajo Social 

Universidad Nacional de La Plata 

La Plata, 24 y 25 de Octubre de 2014.

 

Título del trabajo: De la palabra a la carne, cuerpo femenino y maternidad. 

Autora: Tatiana García Fernández

Institución u organización: UBA. 

Eje temático: Las deudas de la salud: violencia obstétrica.

Mail: tatianagf@gmail.com 

Tres  palabras  claves:  Violencia  obstétrica-  Activismos  de  mujeres-  Educación  Sexual 

Integral 

 

Introducción 

De  la  palabra  a  la  carne,  la  experiencia  femenina  de  la  maternidad  involucra 

cuerpos,  afectos  y  subjetividades.  ¿Qué  representaciones  están  en  juego  en  las 

“experiencias comunes” de colectivos de  mujeres que construyen una  identidad  femenina 

que se niega a naturalizar la alienación del cuerpo en relación con la maternidad?  

Hablar de Violencia Obstétrica  no solo  implica reconocer diversas situaciones  de 

violencia  que  puede  sufrir  una  mujer  durante  la  atención  obstétrica  de  un  embarazo,  un 

parto  o  aborto.  Tiene  que  ver,  además,  con  el  reclamo  por  el  efectivo  cumplimiento  de 

derechos que son contemplados tanto en la Ley 26.485 de Protección Integral para prevenir, 

sancionar y erradicar la violencia contra las mujeres, como así también, en la ley 25.929 de 

Parto Humanizado. 

Los activismos contra la violencia obstétrica,  en relación a  la atención del parto  y 

post parto, denuncian como violencia lo que entienden como una apropiación del cuerpo de 

las mujeres y los procesos de sus partos por los profesionales de la medicina, considerando 

patológicos  todos  los  partos  (en  oposición  a  fisiológicos,  naturales,  saludables), 

convirtiendo  a  la  mujer  en  paciente  de  manera  automática,  y  realizando  actos  médicos  y 

farmacológicos  rutinarios  sin  permitir  que  la  parturienta  participe  activamente  en  las 

decisiones  sobre  su  propio  cuerpo.  Destacan  que  el  manejo  altamente  medicalizado  del 

parto  le quita  el valor sexual, emocional, vivencial al cuerpo. Transformando un proceso 

fisiológicamente saludable en patológico  y traumático sexualmente, en  los aspectos tanto 

físicos  como  psicológicos  (Actas:  I  Jornadas  de  participación  ciudadana  para  definir 

violencia obstétrica: 2013). 

Denuncian:  la gran cantidad de casos en los que,  la rutina del sistema de salud es inducir 

contracciones, disponer  la  internación  y  la cesárea para comodidad de  las  agendas de  los 

médicos. Que en los hospitales se pretende que las mujeres “tengan” su parto lo más rápido 

posible  aplicando  oxitocina  sintética,  donde  el  resultado  es  un  parto  doloroso,  violento  y 

más rápido. Que la aplicación de la oxitocina como una rutina ha provocado patologías y 

emergencias  con  más  intervenciones  médicas  de  las que un parto normal requiere. Es en 

este registro que el concepto de “patologización”, al que refiere el marco legal que protege 

a las mujeres gestantes, designa un proceso que transforma, de manera artificial, cuestiones 

no médicas en problemas médicos (Camacaro Cuevas: 2009). 

 En el caso de la violencia obstétrica en relación a la atención post aborto, es notable 

como se invierte el esquema anterior; convirtiendo un problema de salud en una cuestión 

moral y legal. Un interrogatorio irrelevante para la clínica, la necesidad de denunciar lo que 

se  considera  un  delito  o  de  escarmentar  una  falta  moral;  se  anteponen  a  la  misión 

primordial de atender y cuidar la salud de la paciente. 

En  este  escenario  de  situación,  las  experiencias  de  mujeres  que  han  atravesado 

situaciones  de  violencia  durante  el  parto  o  luego  de  un  aborto  en  los  servicios  de 

maternidad  de  los  sistemas  de  salud,    tanto  públicos  como  privados,  se  juntan  a  las 

experiencias  de  otras  mujeres  que  tuvieron  oportunidad  de  empoderarse,  pariendo  o 

abortando informadas, con soberanía sobre sus cuerpos y en sus propias casas. Y a estas, a 

su vez, se suma la experiencia de quienes deciden acompañar a las mujeres respetando sus 

deseos y decisiones. 

 

El activismo de las doulas y de las socorristas  

Se dice que la figura de la Doula viene a refeminizar el parto. Lo que sí sabemos es 

que se trata de una mujer que viene a dar su apoyo a otra. Algunas hacen hincapié en que su 

carácter tiene que ver con la presencia de una figura maternal, protectora, sabia.  

Muchas mujeres que luchan contra la violencia obstétrica se convierten en doulas, 

capacitándose  con  parteras,  puericultoras,  psicóloga/os  y  otro/as  profesionales  para 

acompañar a otras mujeres en el momento del parto y el puerperio, brindando contención y 

apoyo emocional para que puedan tomar sus propias decisiones de manera informada. Lo 

que buscan es promover entre las mujeres la importancia del parto vaginal, respetuoso de 

los tiempos fisiológicos y psicológicos de cada mujer, con el fin de evitar las cesáreas. La 

tarea para ellas  es  más  integral que  brindar  información sobre  los procesos que viven  las 

mujeres durante el embarazo, el parto y el puerperio… Es además concientizar sobre estos 

derechos y acompañar a las mujeres en el camino de su ejercicio.  

Todas hablan del poder de la mujer durante el embarazo, el parto y el nacimiento, 

poder que le es arrebatado cuando se la priva de la posibilidad de conectarse con su cuerpo, 

sus sensaciones. Y, la verdad,  es que muy pocas mujeres tienen hoy la posibilidad de elegir 

cómo  parir,  en  qué  tiempos  y  con  la  compañía  de  quién,  pese  a  que  existen  leyes  que 

resguardan y garantizan esos derechos. La posibilidad real de elegir está dada por el acceso 

a recursos materiales y simbólicos a los que no siempre tienen acceso todas las mujeres. 

 A  esta  escasez  de  recursos  para  poder  decidir  sobre  el  propio  cuerpo  durante  el 

parto, se suma muchas veces otra carencia fundamental: la falta de acceso a la interrupción 

segura de los embarazos, de modo de poder elegir libremente la maternidad.  

En la lucha contra la violencia obstétrica que implica que una mujer que llega con 

aborto  en  curso  sea  maltratada  por  alguno  de  los  efectores  de  salud  -mediante  un 

interrogatorio  irrelevante  para  la  clínica,  con  la  amenaza  de  denunciar  el  caso  o 

efectivamente hacerlo-;   existe una red de mujeres dedicada a acompañar y asesorar  sobre 

cómo abortar de forma segura y autónoma,  accediendo a los controles médicos necesarios 

sin ser vulneradas. A la hora de pensar estrategias que permitan a otras mujeres sortear la 

prepotencia  de  un  sistema  de  salud  que  las  avasalla  y  les  niega  la  posibilidad  de  decidir 

sobre sus cuerpos, son muchas las colectivas que apuestan a la socialización de saberes y 

experiencias.  En  relación  al  acceso  al  aborto  seguro,  cabe  destacar  el  trabajo  de  las 

“socorristas rosas” de  la  línea telefónica  "Más  información,  menos riesgos"  -que  informa 

acerca  del  uso  del  misoprostol  en  Latinoamérica-,  acompañado  y  cuidando  a  las  mujeres 

que deciden abortar. 

La institucionalización de la maternidad

La  institucionalización  de  la  maternidad  que  conocemos  en  la  actualidad  es 

producto  del  afianzamiento  de  la  tradición  mariana  de  la  Iglesia  Católica  Romana  y 

encuentra su punto culmine en la modernidad con el modelo de familia burguesa. Pero este 

modelo no habría podido realizarse sin emprender otra cruzada: “la lucha contra el cuerpo 

rebelde”.

“La primera máquina desarrollada por el capitalismo fue el cuerpo humano y no la 

máquina de vapor, ni tampoco el reloj”, sentencia Silvia Federici en su libro Caliban y la 

bruja.  Mujeres  cuerpo  y  acumulación  originaria (2010).  El  desarrollo  de  esa  máquina 

ofreció  en  un  principio  muchas  resistencias.  En  la “lucha  contra  el  cuerpo  rebelde” 

(Federici:  2010,  200  y  sig.),  los  cuerpos  de  las  mujeres  que  se  rebelan  contra  la  razón 

patriarcal,  arden en el fuego de la hoguera.  

La  autora  que  investigó  sobre  las  mujeres  y  su  cuerpo en  la  “transición”  del 

feudalismo  al  capitalismo;  habla  de  ese  gran  sexocidio  de  la  historia  en  Europa  y  en 

América durante los siglos XVI y XVII, cuyo objetivo fue tanto el control de los cuerpos de 

las mujeres, la expropiación de sus saberes y sus capacidades de goce y reproducción de la 

vida humana como la regulación de sus ubicaciones en el orden productivo (Ciriza: 2013, 

64).  

La caza de brujas es un fenómeno que da paso a la Modernidad, y que es importante 

destacar en este trabajo, sobre todo si sabemos que la bruja perseguida y condenada era la 

partera, la médica, la adivina, la hechicera… en fin, cualquier mujer que tuviera incidencia 

en los asuntos de las mujeres y contribuyera a afirmar el poder de las de su género respecto 

al  cuerpo,  sus  placeres,  su  fecundidad. Federici  cuenta  como  la  desaparición  de  estas”

brujas” allanó el camino para el desarrollo de la medicina profesional.  

 

Soberanía del cuerpo y disciplinamiento social de la maternidad

Hablar  de  soberanía  del  cuerpo  de  las  mujeres,  de  su  reconocimiento  y  ejercicio, 

adquiere  sentido  en  un  mundo  patriarcal,  occidental  y  cristiano  que  ha  colocado  a  las 

mujeres,  junto  a  los  niños,    del  lado  de  los  cuerpos  dóciles  y  de  las  subjetividades 

heterónomas. 

El escenario de la violencia obstétrica es el sistema de salud en particular, pero sus 

condiciones  de  posibilidad  y  operatividad  exceden  el  ámbito  institucional  en  el  que  se 

perpetran las violencias sobre los cuerpos de las mujeres. La construcción de la subjetividad 

femenina  como  heterónoma  y  el  disciplinamiento  social  de  los  cuerpos  en  materia  de 

sexualidad,  de  larga  data  en  nuestra  historia  occidental  y  cristiana,  tienen  en  la  industria 

actual  de  la  obstetricia  un  modelado  final:  la  maternidad  se  convierte  en  motivo  para 

regularizar el “cuerpo de mujer”.

El tiempo de la verdad ha llegado. Ese cuerpo que tiene, no le pertenece. Ese cuerpo 

suyo,  que  siente  suyo,  que  sabe  propio,  potente…  durante  el  tiempo  de  internación  en 

maternidad,  vive,  según  el  testimonio  de  numerosas  mujeres,  una  situación  de  abuso. 

Donde se decide, casi siempre, sin si quiera consultarle,  inyectarle sueros con hormonas, 

romper membranas, conminarla a una posición que no sólo puede resultar incómoda sino 

hasta incluso más dolorosa para parir que cualquier otra, cortar su útero para una cesárea -

que la mayoría de las veces no hubiera sido necesaria- o mutilar sus genitales para la hoy 

episiotomía obligatoria de todos los partos vaginales. Todo esto,  en el marco de la máxima 

desinformación, de la prepotencia de un abuso de poder –que no está dispuesto a escuchar, 

ni a reconocer evidencias científicas de que esa práctica –no  sólo daña emocionalmente a 

las  mujeres  sino  también  la  fisiología  de  un  cuerpo  “natural”  que,  en  la  mayoría  de  los 

casos, “funcionaría”  bien  solo,  sin  intervenciones  externas,  en  un  proceso  absolutamente 

saludable como lo es el parto –.  

El  Reporte  de  Derechos  Humanos  sobre  atención  en  salud  reproductiva  en 

hospitales  públicos  que  edita  el  Observatorio  de  Salud,  Género  y  Derechos  Humanos 1,  

registra comentarios humillantes e insultos hacia las mujeres durante el trabajo de parto y 

en los casos de abortos que recurren a asistencia médica. Todas las experiencias registradas 

refieren a la existencia de una continuidad de malos tratos que van “desde el menoscabo y 

falta de respeto a la dignidad de la mujer, al tratarla como una “menor” (infantilizándola), 

hasta “la existencia de tratos inhumanos y degradantes que pueden llegar a la tortura”. En el 

 

1 Este Reporte es iniciativa de INSGENAR, (Instituto de Género, Derecho y Desarrollo) y CLADEM (Comité 

de América Latina y el Caribe para la defensa de los derechos de la mujer). CLADEM es una organización 

regional con enlaces en diversos países de América Latina y el Caribe, para la cual los derechos sexuales y 

reproductivos constituyen objeto de principal atención en el marco de la afirmación y fortalecimiento de los 

derechos humanos de las mujeres. 

caso de los abortos, el trato deshumanizado contempla el horror de prácticas del legrado o 

raspaje sin anestesia. 

El  mismo  registro  del  Observatorio  da  cuenta  de  locuciones  que  se  dirigen  a  las 

mujeres en trabajo de parto con las siguientes palabras: “Si te gustó lo dulce, aguantate lo 

amargo”. Como también para recordarles a las mujeres que la ciencia sabe siempre más de 

su  cuerpo  y  sus  procesos  de  lo  que  saben  ellas:  “Yo  soy  la  doctora,  pero  si  vos  sabés, 

quedate en tu casa y atendete sola” 2.  

La invalidación de las mujeres para poder conducir sus partos y para poder decidir 

libremente sobre su salud sexual y reproductivas es cultural y está fuertemente anclada en 

la mirada biomédica que ha marcado la autopercepción que las mujeres tenemos de nuestro 

cuerpo.  

El libro de Cecilia  Canevari Bledel, Cuerpos enajenados. Experiencias de mujeres 

en  una  maternidad  pública,  profundiza  en  estas  violencias  cotidianas  indagando  en  las 

percepciones de  las pacientes  y el personal de salud. Señala que  muchas  mujeres  sienten 

una desvalorización de sus saberes, sus percepciones  y experiencias referidas a  su propio 

cuerpo y que los profesionales consideran que ellos siempre saben más sobre los síntomas 

que  la  misma  mujer que  los percibe. “Las  mujeres relatan, que  lo que ellas  sienten en su 

cuerpo  no  es  tenido  en  cuenta  por  los  profesionales.  El  examen  clínico  basado  en  una 

revisación anatómica -y no en el diálogo-, tiene más validez que las autopercepciones de las 

mujeres” (Canevari Bledel: 2011, 63). Explica además que, si bien no podría generalizarse, 

hay  mujeres  que  conocen  su  cuerpo  y  están  atentas  a  las  señales  que  reciben  y  por  eso 

cuestionan o desobedecen a los profesionales, siendo siempre castigadas por eso e incluso 

culpadas  si  algo  no  sale  bien.  Esa  culpa  pone  en  juego  su  vida  sexual  misma  porque  se 

suma a la  “culpa” por haber mantenido relaciones sexuales, embarazarse y estar allí en si-

tuación de parto o por un aborto. En relación a este último,  destaca como las mujeres que 

llegan con aborto en curso son especialmente  víctimas de  la  violencia. Es  hacia ellas sin 

duda hacia quienes se canaliza de modo evidente, la discriminación y el maltrato. Y, a su 

vez,  la percepción del personal de salud es que “la mujer que viene con aborto viene pre-

dispuesta a recibir maltrato”. 

2 Estas frases están tomadas de la publicación digital: “Con todo al aire 2” Reporte de Derechos Humanos 

sobre  atención  en  salud  reproductiva  en  hospitales  públicos.  Observatorio  de  Salud,  Género  y  Derechos 

Humanos. 

De experiencias y sororidades.  Una memoria colectiva para el género 

Desde  el  feminismo  cultural,  se  tiende  a  pensar  que  la  transformación  de  las 

instituciones y el cambio social empiezan por tener en cuenta la experiencia de las mujeres, 

acumulada a  lo  largo de  la  historia  y  hasta hoy  menospreciada. La  violencia  vivida en  la 

atención obstétrica, como sucede con toda violencia de género, permanece silenciada entre 

las mujeres. A menos que participen de algún colectivo militante, la mayoría de las mujeres 

que han sido violentadas en los partos o abortos callan esta experiencia. Hay mujeres que 

relatan que, cuando se animaron  a contarle a otras mujeres de la familia la violencia sufrida 

durante el parto, o durante la atención médica de un aborto, a muchas les había sucedido lo 

mismo hace más de 30 años atrás y nunca lo habían comentado. Habían preferido “asumir” 

que así eran las cosas.

El  silencio respecto de estos temas  y  la ausencia  de transmisión generacional, nos 

llevan a pensar sobre esta marca en la subjetividad en relación a los saberes vedados y la 

ignorancia  sobre  el  propio  cuerpo  con  la  que  llegan  y  salen  del  parto  la  mayoría  de  las 

mujeres. Sobre como mantienen sus experiencias al margen del colectivo, suspendido de lo 

social,  como  una  experiencia  que  involucra  la  carne  en  una  dimensión  que  no  se  puede 

recuperar para la vida. O porque para la vida es necesario descartarla como experiencia, o 

bien, porque no se la vivió como “propia”.

La  experiencia  del  nacimiento  de  los  hijos  se  recorta  a  momentos  que  podemos 

ordenar  y  recuperar  para  el  álbum  social.  Nadie  quiere  escuchar  hablar  a  ninguna 

parturienta  y  decir  que  el  momento  que  imaginaba  como  el  más  feliz  y  poderoso,  en 

realidad fue un calvario. Mucho menos alguien quiere escuchar a una mujer hablar acerca 

de  la  experiencia  de  un  aborto  (espontáneo  o  inducido).  Acaso,  si  podrá  recuperarse  el 

suplicio como una anécdota de las cosas que tenemos que pasar las mujeres por los hijos, 

como castigo ejemplar desde los tiempos de Eva, pero lo que nadie quiere escuchar es a una 

mujer decir que se sintió abusada en su parto, que reparó en sí misma en lugar de pensar 

que su hijo está sano gracias a todo un equipo de gente que hizo una rápida intervención en 

su  cuerpo,  exonerándola  de  una  acción  que  bien  podría  haber  hecho  por  sí  misma,  a  su 

tiempo.  Desde  este  punto  de  vista,  esa  experiencia  la  vivieron  otros,  el  foco  de  esa 

experiencia es del personal de salud que, como ellos mismos suelen referirse en su práctica: 

“hicieron un parto, dos partos, tres partos”, o como se escribe en las historias clínicas de las 

mujeres: “extrajeron un feto sano”.

Adrienne  Rich    en  su  libro  “Nacemos  de  Mujer”  (1976)  distingue  entre:  la 

maternidad como institución y como experiencia. Explica que se trata de dos significados 

superpuestos . La  maternidad  como  institución  tiene  como  objetivo  asegurar  que  el 

potencial que cada mujer tiene de experimentar la maternidad permanezca bajo el control 

patriarcal. En esta búsqueda de control y vigilancia  analiza la histórica pérdida de saberes 

en  torno  al  cuerpo  femenino  y  la  maternidad  en  las  propias  mujeres  y  la  apropiación  de 

estos saberes por parte de la medicina. Partiendo de su experiencia personal,  lleva a cabo 

una fuerte crítica al sistema médico hegemónico y a la tradición cultural androcéntrica que 

ha  minado  la  transmisión  inter  género  e  inter  generacional,  negando  y  deshaciendo  a  lo 

largo de la historia,  la relación madre e hija como un vínculo intenso y primario.  

 

Reflexiones finales 

La maternidad y su correlato, el aborto, continúan organizados, tal como supo verlo 

hace  casi  40  años  Adrienne  Rich,  garantizando  que  el  potencial  que  cada  mujer  tiene  de 

experimentar la maternidad permanezca bajo el control patriarcal (Ciriza: 2013).  

Que las mujeres puedan decidir sobre su cuerpo -en particular sobre cuestiones que 

involucran  su  sexualidad  como  lo  es  la  maternidad-  provoca  un  malestar  cultural.  Ese 

malestar, debe ser puesto en palabras, discutido, confrontado públicamente.  

El reclamo por partos y abortos respetados (que incluiría además,  que sean legales, 

seguros  y  gratuitos)  tiene  una  fuerza  política  clave  para  la  emancipación  de  las  nuevas 

generaciones, por la grieta que le infringe a la identidad reificada de lo femenino-maternal 

que construyó el orden patriarcal.  

El embarazo, el parto, la lactancia y el aborto, constituyen  experiencias sexuales de 

esa “materialidad”  femenina,  que  es  la  maternidad;  pero  el  espacio  de  lo  político  es 

justamente    lo  que  une  cuerpos  y  subjetividades  en  una  misma  identidad.  El  género  es 

donde se  hace y deshace esta realidad. Y, es desde las mismas prácticas del género,  que 

esta realidad comienza a cambiar. 

 Si las mujeres luchan juntas contra la violencia obstétrica, exigiendo respeto por la 

soberanía  de  sus  cuerpos,  es  porque  por  su  inscripción  genérica  comparten  una  misma 

historia. La historia que hace de la maternidad una experiencia decisiva en su situación de 

subordinación. 

 La  recuperación  del  cuerpo  femenino  por  las  mujeres  tiene  que  ver  con  la 

posibilidad de generar cambios fundamentales para la humanidad (Rich: 1976). El “cuerpo 

de  mujer”  que  se  reclama  para  el  género  no  es  un  cuerpo  biológico ahistórico;  sino  el 

cuerpo vivido por el colectivo “mujeres” en una larga historia de sometimiento, de luchas y 

de resistencias.  

La  violencia  que  denuncian  estos  activismos  como  violencia  de  género,  está 

íntimamente unida a representaciones históricamente construidas sobre el cuerpo femenino 

que permanecen vigentes y tienen sus efectos sobre la subjetividad femenina y la soberanía 

de sus cuerpos. Las  razones por las que estos colectivos están luchando, suelen resumirse 

en  un  reclamo  por  una  atención  obstétrica  “humanizada”;  sin  embargo -en  tanto  cargan 

contra  el  sistema  patriarcal  y  el  modelo  médico  hegemónico-,    terminan  cuestionando  la 

noción misma de humanidad que Occidente ha construido a  lo largo de más de 25 siglos.  

Ponen  en  cuestión  la  lógica  de  conquista  y  de  apropiación  de  lo  extraño,    de  un 

pensamiento  andro  y  euro  céntrico  que,  para  decirlo  en    palabras  de  Rita  Segato,  ha 

desplegado su poder en la forma de “rapiña del cuerpo y la naturaleza” o que actúa, como 

expresara  Silvia  Federici,  denigrando  la  “naturaleza”  de  aquellas  a  quienes  explota 

(Federici: 2011, 32). 

De la palabra a la carne,  hay un rumbo todavía no escrito en las cartografías de las 

instituciones hospitalarias que atienden a las mujeres en situación de maternidad. La  falta 

de reglamentación de  la  ley de parto respetado, por ejemplo, es parte de este  vacío  en el 

camino. Se suma además, la ausencia de una ley de aborto que proteja a las mujeres de la 

violencia  y  el riesgo de  muerte que acompañan a esta práctica  en  la clandestinidad. Pero 

también,  la necesidad de educar en sexualidad desde un enfoque de género y de derechos 

humanos  (de  las  humanas)  a  los  agentes  de  salud,  susceptibles  de  incurrir  en  violencia 

obstétrica en la atención de los partos y de los abortos (espontáneos o inducidos). Para eso 

se  necesitarán  programas  de  actualización  en  género  como  los  que  actualmente  están 

recibiendo  los  profesionales  del  derecho  o  de  la  comunicación,  entre  otros.  Pero  con  la 

Educación Sexual Integral  en  las escuelas,  contamos con  la oportunidad de trabajar estos 

temas mucho antes, cuando la palabra y la carne se dan o se niegan a los y las sujetas de la 

educación, como efectos de la transmisión. 

 

Bibliografía 

Butler,  Judith  2002  (2000) Cuerpos  que  importan. Sobre  los  límites  materiales  y 

discursivos del “sexo”. Buenos Aires: Paidós. 

Bourdieu, Pierre 2000 (1999)  La dominación masculina. Barcelona: Anagrama. 

Camacaro    Cuevas,    Marbella,    “Patologizando    lo    natural,    naturalizando    lo 

patológico…improntas  de  la  praxis  obstétrica”  En Revista  venezolana  de  estudios  de  la 

mujer - Caracas Enero /Junio 2009 - Vol. 14 / N° 32. 

Canevari  Bledel,  Cecilia  (2011) Cuerpos  enajenados.  Experiencias  de  mujeres  en  una 

maternidad pública. Santiago del Estero: Barco Edita. 

Ciriza, Alejandra (2013) “Sobre el carácter político de la disputa por el derecho al aborto. 

30 años de luchas por el derecho a abortar en la Argentina” en El aborto como derecho de 

las mujeres. Otra historia es posible. Ruth Zurbriggen y Claudia Anzorena (compiladoras) 

Campaña Nacional por el Derecho al Aborto Legal Seguro y Gratuito. Herramienta, Buenos 

Aires. 

Federici, Silvia 2010 (2004) Calibán y la bruja: mujeres, cuerpo y acumulación originaria. 

Buenos Aires: Tinta Limón. 

Foucault, Michel. 2008 (1976) Historia de la sexualidad; Tomo 1: La voluntad de saber /La 

hipótesis represiva. Buenos Aires: Siglo XXI. 

Rich,  Adrienne  1986  (1976)  “Introducción”  en Nacemos  de  mujer:  la  maternidad  como 

experiencia  e  institución. Traducción  de  Gabriela  Adelstein  para  RIMA,  disponible 

en:http://www.rimaweb.com.ar/articulos/2010/nacemos-de-mujer-de-adrienne-rich/ 

consulta: 2012. 

Documentos: 

INSGENAR. 2003. “Con todo al aire 1”. Reporte de Derechos humanos sobre atención en 

salud  reproductiva  en  Hospitales  públicos.  Instituto  de  Género,  Derecho  y  Desarrollo. 

Rosario, Argentina. 

INSGENAR. 2008. “Con todo al aire 2”. Reporte de Derechos humanos sobre atención en 

salud  reproductiva  en  Hospitales  públicos.  Instituto  de  Género,  Derecho  y  Desarrollo. 

Rosario, Argentina. http://www.insgenar.files.wordpress.com 

Conclusiones  de  las  “I  Jornadas  de  participación  ciudadana  para  definir  violencia 

obstétrica”,         Buenos         Aires,         2013,                 disponibles         en: 

http://porelderechoaelegircomoparir.blogspot.com.ar/2013/11/conclusiones-de-las-

jornadas.html 




I Jornadas de Género y Diversidad Sexual:

Políticas públicas e inclusión en las democracias contemporáneas.

Facultad de Trabajo Social 

Universidad Nacional de La Plata 

La Plata, 24 y 25 de Octubre de 2014.

 

Título del trabajo: Doulas: compañía emocional como labor. Autoras: Capotorto, María Laura; Irumberri, Agustina. Institución u organización: Mamakilla Embarazo y crianza. Eje temático: Las deudas de la salud: violencia obstétrica.

Mail: laucapotorto@gmail.com, airumberri@gmail.com Tres palabras claves: Violencia obstétrica-doulas-gestación.

 

Introducción 

El presente trabajo relata las experiencias y conclusiones surgidas de acompañamientos a   

mujeres  para  combatir  la  violencia  obstétrica  y  lograr  el  re-empoderamiento  femenino  en  las capacidades de gestar, parir, amamantar y criar. 

 Muchas  de  nosotras  llegamos  a  la  maternidad,  tal  como  hemos  transitado  nuestra 

femeneidad: desinformadas, desvalorizadas y atemorizadas. Para completar el oscuro panorama, el inicio de este tránsito vital pone en funcionamiento un sistema extremadamente medicalizado. Nuestros cuerpos, alejados de su fisiología, confundidos, obligados a producir según expectativas del  modelo  industrial;  han  perdido  su  lógica  cíclica,  rítmica;  están  encadenados  a  tiempos  de producción, con herramientas y máquinas que cortan, empujan, aceleran o demoran. 

En este contexto la violencia obstétrica se  ha  naturalizado como parte de la gestación  y 

del  escenario  del  nacimiento.  Lejos  se  oyen  las  voces  de  miles  de  mujeres  que  hemos  sido  maltratadas; menos aún, las de nuestros hijos e hijas que al nacer fueron separados y sometidos a intervenciones  no siempre urgentes  ni  necesarias.  ¿Qué recursos  necesitamos para  identificar  y detener la violencia y el abuso? 

Como una posible respuesta surge la figura de la doula. Las doulas somos mujeres, que ya 

hemos sido madres, dispuestas a acompañar, aportar información a otras que están atravesando la gestación, la lactancia y/o el puerperio. No somos profesionales de la salud, nuestra labor intenta suplir los roles de otras más sabias del clan, tribu, o familia que asistían tiempo atrás. 

Este rol  se  inauguró  en  la  década  del  ’80  luego de  que  el  neonatólogo  Marshall  Klaus, 

profesor de Pediatría de la Universidad de California, descubriera que aquellas madres que eran acompañadas,  por  otra  mujer  durante  el  trabajo  de  parto  y  parto,  resultaban  ampliamente favorecidas. Según esta investigación 1, estando acompañadas padecemos menos dolor, recibimos menos intervenciones (anestesia epidural, oxitocina sintética, fórceps), el trabajo de parto se hace más breve y  se reducen a la mitad las cesáreas. 

En nuestro país las doulas comienzan formalmente en el año 20072 y en la actualidad nos 

hemos multiplicado en el ámbito  público y privado. Muchas  familias nos invitan a compartir la etapa que atraviesan. En este trabajo reflejamos nuestra labor en el sur del Gran Buenos Aires  y el  de  otras  doulas  en  Argentina,  tal  es  el  caso  de  aquellas  que  participan  de  las  guardias  del Hospital  Municipal  de  Morón,  en  Tigre  y  Rosario.  A  través  de  encuentros,  talleres,  trabajo corporal  y  otras  herramientas  estamos  convencidas  de  que  las  mujeres  podemos  y  debemos recuperar  la  confianza  en  nuestros  cuerpos,  y  la  capacidad  de  tomar  decisiones  con responsabilidad.  

Estados Unidos, cuna de las doulas 

DONA  (Doulas  of  North  America)  nació  en  1992  de  la  mano  del  Dr.  Marshall  Klaus, 

como el fruto visible de sus conclusiones sobre el parto y la necesidad de sostén a las mujeres que atravesaban esta circunstancia.  Desde entonces, esta organización se ocupa de formar  y ofrecer doulas  a  la  comunidad  para  que  sean  cada  vez  más  las  personas  sostenidas  y  contenidas  al momento de dar a luz.  

 

1 Klaus: 1993. 

2 Entrevista con Melina Bronfman. Fundadora de DAR (Doulas de Argentina). 

A  pesar  de  ello,  la  presencia  de  mujeres  que  cumplieran  ese  rol  existió  en  los  grupos 

humanos desde el  comienzo de  los tiempos, sin  embrago,  la  medicalización del  embarazo  y el ingreso  del  nacimiento  en  las  instituciones;  cambió  rotundamente  el  panorama.  En  los  Estados Unidos  a  partir  de  1920 3,  las  mujeres  de  la  familia  (madres,  hermanas,  tías  y  abuelas)  se  ven excluidas de la escena y a partir de entonces las gestantes comienzan a parir en soledad o sólo dirigidas por profesionales;  mientras que  los analgésicos se utilizaron para calmar el dolor y el miedo. 

La situación comenzó a mejorar paulatinamente a partir de las décadas del ´60 y ’70 con 

los  movimientos  del                                                                         4 “ parto  natural ”,  como  el  impulsado  por  la  partera  Ina  May  Gaskin,  que permitieron el ingreso de los padres y familiares a las salas de parto y se comenzó a estudiar la importancia del sostén emocional. A partir de allí, las diferentes investigaciones demostraron que no sólo una respuesta profesional es necesaria, sino que unido a ese  rol, la influencia social de las doulas resulta un beneficio al atravesar el nacimiento, la lactancia, el postparto e incluso se demostró  sobre  la  disminución  de  maltrato  infantil,  cuando  las  madres  se  sienten  sostenidas, física y emocionalmente. 

En ese país cada vez son más los hospitales que cuentan con un servicio pago de doulas, 

tal es el caso del Centro Médico Lexington de Columbia, que las incorporó desde 1994, además del  Danbury  Hospital,  y  otros  centros  asistenciales  en  Seattle.  A  su  vez,  existe  un  servicio comunitario donde este rol se cumple en forma gratuita, en muchos casos sin encuentros previos entre la doula y la familia. Asimismo, la labor también se desarrolla en forma privada, con redes de contacto en las cuales se localizan doulas cercanas a los domicilios de las familias gestantes.  

Doulas en Argentina: origen 

Con DONA como origen e  impulso,  arribó a nuestro país esta novedad a principios del 

nuevo  milenio.  Tal  es  el  caso  de  Asela  Calhoun,  profesional  de  la  salud  formada  en  DONA California, que llegó a la Argentina para dar el primer curso de capacitación para Doulas, de la mano de FUNDALAM5 (Fundación Lactancia y Maternidad) en el 2005. 

 

3 Meyer, y otros: 2001, 57. 

4 Partera norteamericana, autora de La Partería Espiritual, fundadora de la comunidad La Granja, donde se han asistido más de tres mil nacimientos desde 1971, con excelentes índices tanto para madres como para recién nacidos. 5 http://www.hacercomunidad.org/escribi/articulo/3075 

Algunas mujeres que participaron de aquella primera formación son: Sonia Cavia, Melina 

Brofman  y  Roxana  González  quienes  junto  a  Carina  Cantarero  crearon  DAR  (Doulas  de Argentina). Desde allí se dedican a brindar información a parejas y capacitar a madres que deseen transformar sus vidas, acompañando a otras mujeres. 

Pero  ¿Por  qué  ser  una  doula?  Melina  Brofman  asegura  que  necesitó  despertar  la 

conciencia de nosotras, sus pares, para que sepamos que el poder reside en cada una. A lo largo de  su  experiencia  no  sólo  confirma  las  cifras  obtenidas  en  Estados  Unidos,  sobre  la  baja intervención, sino que agrega un dato no menor: “los partos son vividos con más gozo y libertad” y nos deja una inquietud “¿a quién le gusta sentir que pare en cautiverio?”.

Sumándose a esta visión Roxana Gonzalez6, psicóloga, comprobó en su rol de terapeuta 

dentro del servicio de obstetricia de un hospital público, cuánto influía la presencia de otra mujer en  ese  instante  vital,  aún  sin  ser  “oficialmente”  una  doula.  “Soy  doula  porque  creo  que  es necesario  un  cambio  urgente  de  paradigma  en  la  asistencia  obstétrica,  como  también  es importante  que  las  mujeres  se  encuentren  con  la  belleza,  el  poder  y  la  dignidad  del  cuerpo femenino dador de vida y de la función materna, creadora de cultura”.  

Las  palabras  cambio  y  concientización  son  reiteradas  en  las  doulas  que  entrevistamos 

sencillamente porque algo de este status quo, parece no andar bien, ni satisfacer las necesidades de las familias que desean parir con mayor responsabilidad; en lugares y con profesionales que respeten sus creencias y decisiones, recuperando un conocimiento ancestral. 

 Qué hace y qué no debe hacer una doula 

Esta  tarea  sigue  siendo  desconocida  por  una  inmensa  mayoría,  que  apenas  puede 

pronunciar correctamente la palabra “dula”,  más se ignora el alcance de su actividad: qué hace específicamente. Una doula participa en tres momentos clave, gestación, nacimiento y puerperio. Durante  el  embarazo,  aporta  información  sobre  los  procesos  fisiológicos  del  embarazo  y nacimiento,  legislación  y  derechos  vigentes  que  amparan  a  las  familias;  además  explica  la función de dolor y aconseja sobre herramientas no invasivas para atravesarlo.  

 

6 Entrevista personal. Agosto 2014. 

Durante el parto anima a la mujer, sugiere posiciones que facilitan la labor, crea un clima 

adecuado  (reduce  el  nivel  de  ruido,  regula  la  temperatura  y  la  intensidad  de  la  luz,  evita interrupciones de personas ajenas, provee de bebidas y/o alimento), colabora con profesionales de la salud (parteras y/o obstetras). También vigila que la mujer no sea víctima de intervenciones no deseadas, ni necesarias; da apoyo y seguridad a los otros miembros de la familia. 

Por su parte, en el postparto facilita el establecimiento temprano de la lactancia materna, 

aconseja  sobre  el  contacto  inmediato,  continuo  entre  mamá  y  bebé;  se  mantiene  cercana  para cualquier consulta, colabora en el cuidado de la casa y de los demás hermanos para tranquilizar a la nueva madre y liberarla de cargas.  

Por otra parte, si  bien  la doula acompaña, no debe    imponer a  la embarazada  su propia 

ideología acerca de cómo debe ser  su parto. Tampoco puede realizar  maniobras propias de  los profesionales  de  la  salud,  capacitados  a  tal  efecto,  como:  realizar  tactos,  colocar  sueros, suministrar  medicación  u  hormona  sintética.  Menos  aún,  interferir  o  discutir  con  el  equipo médico frente a la mujer; ni imponer a la embarazada, prácticas, conductas o posiciones que no le resulten beneficiosas o agradables en ese momento particular. Es misión fundamental recordar en todo momento que lo más importante es esa mujer, única; que debe ser respetada todo el tiempo; sin que sugerencias o prácticas alteren su labor de parto.  

Doula: su rol dentro de la comunidad y del sistema médico actual 

Según  cifras  presentadas  en  2011  por  la  Organización  Dando  a  Luz,  recopiladas  en  su  

documento Visibilizar la inequidad, la maternidad como derecho, en nuestro país se producen 700 mil nacimientos anuales, de los cuales el 99% se realiza en instituciones. El sector público se ocupa de la atención de 66% de los nacimientos en institución, pero nos encontramos con datos interesantes sobre este contexto: sólo el 17% de las mujeres están acompañadas durante el trabajo  de parto; esta cifra se reduce a un 10,8% durante el momento del parto. El 67,1% refiere que le gustaría haber estado acompañada en ese momento. 

La soledad que enfrentan las “pacientes” se corona con prácticas invasivas, sólo con fines 

docentes, sin que den su consentimiento. Además, no hay acceso a la analgesia peridural para el parto,  ni  siquiera  por  causa  médica  justificada.  Esto,  sin  olvidar  algunas  otras  situaciones  de violencia verbal y/o física en manos de profesionales que desconocen la sacralidad del momento del nacimiento.  

¿Y qué podemos hacer las doulas al respecto? Una posible respuesta se inició en 2012,  en 

el conurbano bonaerense. De la mano de Pelusa Moledo, madre, abuela y doula; comenzaron a agruparse mujeres dispuestas a acompañar a sus pares en el marco de la atención pública. Para ello,  presentaron  su  iniciativa  al  municipio  y  se  fueron  incorporando  en  forma  paulatina  a  las guardias semanales, en el Servicio de Obstetricia, del Hospital Comunal.  

Para                         7 María Laura Cometta, abogada y doula en Morón “el principio fue bastante tenso 

porque ellos [médicos y licenciadas obstétricas] no tenían idea de qué ibamos a hacer ahí. Con el tiempo  y  mucho  trabajo  de  nuestra  parte  nos  fueron  conociendo,  viéndonos  ‘en  acción’  y  así entendieron que no estábamos ahí para robarles el puesto, ni juzgarlos sino para acompañar a las mamás y como parte del equipo”.   

Para sumar a las doulas, el hospital no tuvo que invertir parte de su presupuesto ya que la 

labor es voluntaria y completamente gratuita. Las doulas acompañan a las mujeres en la Sala de Dilatantes, compuesta por tres boxes separados, una barra y una pelota de esferodinamia. Desde que  comenzó  este  proyecto  a  la  actualidad,  los  profesionales  de  la  salud  se  han  ido acostumbrando a su presencia, confían que frente a una emergencia avisan a las parteras y a los obstetras y hasta verifican que se han reducido los índices de cesáreas (sin cifras formales hasta el momento) y que las mujeres llegan “en mejor estado/actitud al parto”.

Un proyecto similar surgió en 2013 en el Municipio de Tigre. Allí las doulas conocen a 

las mujeres en las diferentes unidades sanitarias y en el Hospital municipal, realizando encuentros previos  durante  los  que  se  les  aporta  información  sobre  el  proceso  fisiológico  del  parto, nacimiento y lactancia. 

Desde  su  experiencia  Melina  Crespo8,  madre  de  cuatro  niñas  y  doula  del    Taller  de 

Preparación para la Maternidad que se ofrece en el Centro de Salud Troncos del Talar de Tigre; relata  que  “las mujeres  que  asisten  se  sienten  más  confiadas  de  preguntar  al  médico  por  las 

7 Entrevista agosto 2014 

8 Ibid, anterior.

intervenciones,  sus  beneficios  y  sus  contras,  de  manera  que  pueden  decidir  y  acordar  con  él cuáles son sus preferencias”. Agrega que aquellas que son acompañadas en el momento de parir manifiestan  haberse sentido contenidas y aliviadas incluso en los dolores.  

Al igual que en Morón, en Tigre, el trabajo de las doulas es voluntario y sin retribución 

económica. Sin embargo, su presencia no deja de inquietar a un sistema que en primera instancia desconoce  y  luego  teme,  qué  es  lo  que  “estas”  vienen  a  hacer  allí. La  mayoría  de  las  doulas entrevistadas relatan que las primeras profesionales que deben enfrentar son las obstétricas, y esta barrera desaparece cuando comprenden que dicha labor entromete en sus atribuciones, y que  ni el empleo ni rol de las parteras, están en riesgo. Es más, una vez disuelto el conflicto, asegura que se apoyan en las doulas como referencia del estado de la mujer gestante o en trabajo de parto.  

Sin embargo, por tratarse del comienzo de un cambio, algunas veces la figura de la doula 

es resistida activamente y otras, sin ser atacada, tampoco es defendida ni se le hace un espacio claro en  las salas de parto. El tiempo  irá acomodando  las cosas, a  medida que  se comiencen a notar  los  beneficios  que  aporta  su  presencia  y  sobre  todo en  la  medida  en  que  las  mujeres quieran una doula en sus partos. 

Doulas como agentes de cambio social en la comunidad 

Comenzando el nuevo mileno las doulas se multiplicaron en nuestro país y en menos de 

una década han  logrado establecerse en  distintas provincias:  La Rioja, Jujuy, Salta,  Río Negro, Neuquén. Cada vez son más las dispuestas a realizar esta labor. 

En  la  provincia  de  Santa  Fe,    un  grupo  de  mujeres  compuesto  por  Mariana  Fallótico, 

Adriana Olguín, Sandra Dolce y María Ofelia López conformaron en 2006 Doulas de Rosario. La misión que persiguen es “informar a las parejas sobre los beneficios del parto fisiológico, para que  cada  uno  pueda  decidir,  con  la  información  basada  en  evidencia  científica  que  les suministramos,  cuál  es  el  mejor  modo  de  parir  para              9 esa  pareja”. Desde  su  mirada  “un  parto respetado es aquel en el cual la mujer puede ser protagonista, tomando decisiones activamente y en conjunto con el profesional que la asiste. Y en razón de nuestras propias buenas experiencias sabemos que esto es posible tanto en un parto domiciliario como en uno institucional”.

 

9 Doulasderosario.blogspot. com 

Como en otros lugares allí se realizan encuentros de parejas gestantes, grupos de crianza y 

charlas  o  conferencias.  Algo  similar  se  replicó  en  el  sur  y  se  conformaron  las Doulas  de  la Patagonia, multiplicando la tarea. 

Nuestra labor a través de Mamakilla 

Mamakilla  surgió a principios de 2010 como fruto del puerperio del nacimiento de Belén 

segunda hija de Agustina Irumberri. Desde entonces se ofrece a las familias de la comunidad de Turdera y localidades cercanas (Adrogué, Lomas de Zamora, Temperley y Banfield) actividades de promoción de la lactancia, encuentros sobre parto fisiológico, actividades artísticas (talleres de música  y  danza),  charlas  informativas  a  cargo  de  profesionales;  que  tienen  como  objetivo principal  acompañarlas  emocionalmente  y    brindar    herramientas  que  faciliten  el  camino  de  la m/paternidad y crianza de los hijos e hijas.  

Por  ejemplo,  en  los  grupos  de  crianza  las  mamás  plantean  dudas  sobre  el  desarrollo,  la 

lactancia y el vínculo con sus hijos. Comparten sus experiencias con otras mamás y reflexionan sobre  cómo  resolver  situaciones  de  la  vida  cotidiana  en  la  crianza  de  niños  pequeños.  Desde nuestra mirada el rol como mamá es una construcción y un aprendizaje permanente y  es mejor transitarlo acompañadas. 

Además  a  partir  de  julio  de  este  año  trabajamos  como  centro  de  Recolección  de  leche 

materna junto a madres recientes que donan este valioso alimento al Hospital Gral. San Martín de La  Plata,  para  que  niños  y  niñas  prematuros  no  se  queden  sin  el  aporte  inmunológico  y nutricional; vital para su desarrollo, fundamentalmente en los primeros meses de vida.  

Asimismo, desde Mamkilla un grupo de doulas acompañamos a mujeres de la comunidad 

en forma privada. Tal es el caso de Mariel Tomé Costa, mamá de Regina e Isabella. Durante su segundo embarazo comenzó a  buscar  información  sobre  la posibilidad de parir después de una cesárea,  y decidieron  junto a su compañero recibir a  la  nueva  integrante en un parto diferente. “Agarrada de ese pensamiento me cope a ver partos en casa... Me volvi una aficionada. También me  uní  al  grupo  de  Facebook  "Para  saber  con  quién  parimos"  en  busca  de  relatos  y  de 




experiencias y ahí supe de las doulas por primera vez... ¡Zas, qué maravilloso! Una mujer ducha en esto de parir pibes que me acompañe y me banque durante el parto, genial ¡quiero! 10 ”

Mariel contactó a Sofía Candil y juntas comenzaron a conocerse a partir de la semana 32 

de gestación. Puntual, en  la semana 40  se presentaron  los primeros  indicios de que el  parto se aproximaba.  Sofía  llegó a  la  madrugada    y así la describe Mariel:  “Suavecita. Protectora. Paso por todos los roles: atenta a nosotras (mi bebe y yo),  ayudando a la partera, me asistió al entrar y salir del agua cientos de veces. Me ofreció su pelota, música, masajes.  Cuidó a mi hija mayor durante horas, para que mi marido pudiera acompañarme. Hizo mil mates, llamó al delivery y no sé cuántas  cosas  más. Sofía  fue un  verdadero  mimo para  mí,  ella estaba  ahí: silenciosa, dulce, generosa.”

A pesar de un trabajo de parto extenso el desenlace fue una nueva cesárea. Sin embargo, 

el rol de la doula no terminó allí. Según la terapeuta Laura Gutman 11 durante el postparto “no se trata de ayudar con el bebé, ni de ofrecer buenos consejos, sino que la principal función es la de maternar  a  la  madre  para  que  entonces  pueda  maternar  a  su  hijo”.  En  palabras  de  Mariel  la compañía,  los  mates  y  las  palabras  de Sofía  se  sintieron  “como  un  abrazo  apretadito  en  la tormenta puerperal”. 

Algo  similar  buscó  en  septiembre  de  2013  Gabriela  Kumok,  psicóloga  de  Lomas  de 

Zamora,  mamá  de  Rocío  de  cuatro  meses.  “Elegí  ser  acompañada  por  doulas,  ya  que  eran mujeres que además de haberse formado, tenían hijos y habían pasado distintas experiencias, eso era lo que quería para mí. Se dio una relación de mucha confianza y afecto; mi marido y yo nos sentimos comprendidos, cosa que veces no se da con los médicos Tuvimos varios encuentros, nos proporcionaron material para leer, me escucharon, contuvieron; me ayudaron a tomar conciencia que iba a poder parir a mi hija. El día que nació Rocío todo se dio muy rápido, hice el trabajo de parto sola, no quise llamar a nadie, ni a mi marido. Desayuné, me bañé, agarré el bolso, y cuando las contracciones ya eran dolorosas lo desperté y después llamé a Agustina, salimos y todos nos encontramos en el Sanatorio. Llegué con casi 9 de dilatación y ahí estaba ella que me agarró de la mano,  me  contuvo  mientras  yo  lloraba.  El  parto  fue  rápido,  y  salió  todo  bien.  Después  del 

 

10 Entrevista julio 2014. 

11 Gutman:2007, 114. nacimiento me ayudaron con  la teta, siguieron acompañándonos. Insisto  que haberlas conocido fue mi gran soporte, para vivir todo ese pr                                          12 oceso de la forma que habíamos soñado”. 

Conclusión 

En la Argentina no hay legislación que prohíba la presencia de las doulas, pero tampoco 

está  claramente  aceptada  y  todo  depende  de  los  equipos  médicos  asistenciales  y  de  los  usos  y costumbres  del  sanatorio  u  hospital.  Muchos  profesionales  no  combaten  su  presencia,  más  por ignorancia que por real compromiso. En la provincia de Buenos Aires, sólo el Hospital Austral de Pilar, cuenta en su Programa de Parto sin Intervención con doulas remuneradas. Falta recorrer un largo camino que permita hacer realidad los ideales planteados en las diferentes leyes que velan por los derechos reproductivos de las argentinas, tales como: ley 25.673 “Programa Nacional de Salud  Sexual  Procreación  responsable”  (2002),  la  25.929  “Parto  Respetado”  (2004,  aún  sin reglamentación),    la  26.529  “Derechos  del  paciente”    y  26.485  “Prevención,  sanción  y erradicación de la violencia hacia la mujer” (ambas del 2009). 

Para recuperar y reconocer la sacralidad, el misterio del nacimiento y sus implicancias en 

el tejido social; debemos hacer un camino de regreso donde el Patriarcado devuelva algunas de sus conquistas. Para Victoria Sau “la maternidad quedó arrumbada, secuestrada, en el espacio de lo  biofisiológico  y  es  desde  ese  estadío  que  hay  que  desobstaculizar  el  proceso trascendente  a otros planos superiores de orden simbólico y cultural” 13. Y agrega: “El poder de la vida y de la muerte, ostentado simbólicamente por la Madre, pasó a  manos del Padre, el cual  lo ejerció sin reparos  y  arbitrariamente  desde  entonces.  Desde  el  control  de  los  nacimientos  hasta  el infanticidio programado (…), nadie ha vuelto a escapar del absolutismo paterno. Ni tampoco los bienes  de  la  naturaleza”.  Doulas,  mujeres,  hijas  de  esta  cultura  que  buscamos  salir  de  un paradigma; para recordar que nuestro cuerpo ha sido pensado, entre otras bellas tareas; para parir, gestar, amamantar y maternar a nuestras crías. 

Fuentes de Internet 

http://www.bondingandbirth.org/marshall-klaus-bio.html 

 

12 Entrevista agosto 2014

13 Sau: 2013, 26. 

http://www.moron.gov.ar 

http://www.turner-white.com.    Hospital  Physician.  Meyer,  Bruce  A;  Arnold,  Jane  and  Pascali-Bonaro,Debra.  Social  Support  by  Doulas  During  Labor  and  the  Early  postpartum  Period. September 2001.Pag. 57.  

Bibliografía: 

Gutman, Laura. Puerperios y otras exploraciones del alma femenina.  Ed. Del nuevo extremo. 2da ed. Buenos Aires, Septiembre 2007. 

Sau, Victoria. El vacío de la maternidad, madre no hay más que ninguna. 1ra ed.  Buenos Aires. Madreselva, 2013.




I Jornadas de Género y Diversidad Sexual:

Políticas públicas e inclusión en las democracias contemporáneas.

Facultad de Trabajo Social 

Universidad Nacional de La Plata 

La Plata, 24 y 25 de Octubre de 2014.

 

Título del trabajo: Un recorrido por los modos de estudiar intervención médica en el parto. Autora: Belén Castrillo

Institución  u  organización:  Becaria  CIC  con  lugar  de  trabajo  en  el  CIMeCS  (IdIHCS/UNLP-CONICET) – FaHCE- UNLP. 

Eje temático: Las deudas de la salud: violencia obstétrica.

Mail: belen.castrillo@hotmail.com, mbcastrillo@gmail.com Tres palabras claves: Violencia Obstétrica – Estado Del Arte – Dimensiones De Análisis. 

 

Introducción 

La propuesta de trabajo es presentar un  breve  estado de la cuestión sobre  las  categorías 

analíticas que atraviesan el estudio de la intervención médica en el parto (IMP), entendida como la actuación médica en todo el proceso de embarazo, parto/nacimiento y puerperio, construido en base a una amplia revisión bibliográfica. Se presentan las conceptualizaciones principales a partir de las cuales se produjeron/producen y situaron/sitúan los distintos saberes sobre el tema, con el fin de contextualizar una nueva investigación sociológica sobre los sentidos y prácticas asociadas a la intervención médica en el proceso de parto/nacimiento por parte de mujeres-madres, varones-padres y profesionales de la salud en la actualidad. 

 

Un recorrido por los modos de estudiar las violencias obstétricas 

La lectura crítica de más de sesenta artículos académicos de las ciencias sociales sobre el 

tema, producidos en contextos de habla hispana en la última década, permite construir un estado del arte como lugar de enunciación para la construcción de una investigación vinculada a conocer los sentidos y prácticas asociados a la  IMP por mujeres-madres, varones-padres y profesionales de la salud platenses en la actualidad. 

1 

En  tal  sentido,  aquí  se  presentan  los  principales  conceptos  analíticos  que  se  han 

problematizado en la producción científica en el marco de estudios sobre  el tema, en base a una clasificación construida a los fines de esquematizar la presentación de dichos conceptos. Se trata, entonces, de exponer los modos en los que se ha estudiado la IMP, mayoritariamente analizada en tanto sus efectos de violencias obstétricas, mediante la explicitación de los aspectos del fenómeno que han sido iluminados. 

 Para  estudiar  el  proceso  de  IMP  se  ha  prestado  especial  atención  a  procesos  de 

medicalización/institucionalización/patologización  del  parto,  el  saber  y  el  poder  médico vinculados  al  patriarcado,  el  discurso  médico,  el  modelo  médico  hegemónico,  y  el  análisis  del poder  en  tanto  relación  de  dominación  y  violencia  simbólica,  biopolítica,  hegemonía  y autonomía,  mecanismos  de  desautorización  de  las  mujeres;  y  a  un  tipo  particular:  el  poder obstétrico.  Siendo  éste  el  núcleo  central  de  análisis,  otros  estudios  se  enfocaron  en  reflexiones sobre  la  maternidad:  en  perspectiva  sociológica,  como  conflicto  y  acto  político  y  vinculada  a mitos;  la  paternidad:  en  tensión/relación  con  la  masculinidad  hegemónica;  y  el  fenómeno  del parto  en  sus  múltiples  consideraciones:  fisiológico,  medicalizado,  intervenido,  humanizado, respetado, natural y normal. 

Junto a estas conceptualizaciones generales, algunos estudios han privilegio el análisis de 

aspectos  particulares  del  proceso.  Partiendo  de  que  las  violencias  obstétricas  se  dan  como consecuencia de relaciones específicas entre profesionales de la salud y mujeres-madres, varones-padres  y recién  nacidos (en el caso de parejas  heterosexuales),  los estudios se  han centrado en profundizar en los sujetos. Así, se analizaron: a) por el lado de los profesionales de la salud: el saber  médico  vinculado  a  un  conocimiento  autoritativo,  la  formación  entendida  como  una socialización  instructiva  y  generadora  de  un  habitus  médico  autoritario,  el  médico  como empresario moral, el lugar de las parteras y la exclusión de otros saberes; b) por el lado de las mujeres-madres: el lugar de la embarazada como enferma/paciente, con un lugar preponderante a conceptualizaciones  sobre  el  cuerpo  en  tanto  al  cuerpo  gestante  y  cuerpo  pariendo,  al  cuerpo sospechoso  y  responsable,  el  lugar  del  útero  en  la  mujer  y  la  sociedad;  y  los  procesos  de fragmentación-reintegración  y  de  dysappearance  en  el  yo  materno  como  fenómenos  corporales vinculados  al  proceso  de  nacimiento; c)  por  el  lado  de  los  varones  padres,  principalmente  se rescatan los trabajos antes presentados sobre paternidad, pero el análisis crítico de la bibliografía 

 

2 permite  concluir  en  la  ausencia  de  estudios  sobre  el  rol  del  varón-padre  constituyéndose  su inclusión en uno de los objetivos y aportes originales de mi investigación. 

Asimismo,  se  han  analizado  las  violencias  obstétricas  según  sus  tipos    y  las  prácticas 

consideradas  como  tales:  por  ejemplo,  consentimiento  informado  y  trato  deshumanizante, litotomía, no acompañamiento y parto inducido. 

1. Un análisis general: medicalización e institucionalización del parto, poder y violencia. 

Un  punto  de  partida  común  a  varios  trabajo  es  el  análisis  del  proceso  de 

institucionalización  de  la  atención  del  embarazo,  parto  y  puerperio  que  a  mediados  del  siglo pasado  pasó  a  ser  un  acto  sanitario-hospitalario,  homogéneo,  estandarizado,  controlado  y regulado por el personal de  salud, con un aumento del uso de  la tecnología en  el  marco de un proceso simultáneo de medicalización. Este doble proceso de institucionalización-medicalización encuentra su origen, según Camacaro Cuevas (2008) en dos ocurrencias históricas que impactan la  vida  reproductiva  de  las  mujeres:  la  trastocación  de  los  protagonismos  provocada  por  la atención  medico-obstétrica  que  pasó  de  manos  de  las  parteras  a  manos  de  profesionales  de  la salud, y el concomitante traslado de los partos del hogar a los hospitales.  

Tomando esta matriz, se pueden pensar los dos procesos interrelacionados. Burgo (s/f) y 

otros  autores  (Sadler:  2004;  Villanueva  Egan:  2010)  sostienen  que  el  modelo  de  la medicalización, que transforma el  hecho afectivo,  familiar  y  social de parir  y  nacer en un acto médico, se sostiene en la despersonalización de la parturienta convertida en paciente y en la des-sexualización del parto. A su vez, Magnone Aleman (2011) sostiene que se dio una radicalización de la medicalización en las mujeres, atendiendo a la relación entre la dominación del sistema de salud  en  el  parto  y  las  condiciones  de  sostenimiento  del  sistema  patriarcal,  prevaleciendo, además,  un  discurso  científico  médico  asociado  a  un  discurso  moral.  Dicha  relación  intrínseca entre  el  discurso  médico  hegemónico  y  la  episteme  patriarcal,  se  vincula,  según  Camacaro Cuevas  (2008a),  a  que  la  medicina  construyó  su  apreciación  de  la  anatomía  y  la  fisiología femenina  tomando  como  patrón  de  referencia  al  hombre.  Además,  Villegas  Poljak  (2009) sostiene que la ciencia médica se sustenta y a la vez invisibiliza el discurso patriarcal. Junto a este aspecto  ideológico  se  sitúan  el  biologicista,  ahistórico,  individualista  y  focalizado  en  la enfermedad  que  modelan  la  atención  médica  del  parto  representándose  como  un  proceso patológico que hay que tratar (Arnau Sánchez y otros; 2012). 

 

3 

Este discurso medicalizador es producto de un sistema médico, entendido en las ciencias 

sociales  como  un  conjunto organizado  de  creencias  y  acciones,  de  conocimientos  científicos  y habilidades de los miembros de un grupo perteneciente a una determinada cultura, relativas a la salud,  la  enfermedad  y  sus problemas asociados. Siendo que no es el único posible, el sistema médico oficial hegemoniza el control sobre los conocimientos que se refieren al cuerpo humano, en este caso al cuerpo femenino y sus procesos fisiológicos patologizándose las etapas del ciclo vital  de  las  mujeres:  la  menstruación,  gestación,  parto  y  menopausia  son  consideradas enfermedades a tratar y controlar (Sadler; 2004).  

La segunda ocurrencia a abordar tiene que ver con la hospitalización del proceso de parto 

y  los  estudios  que  se  ocuparon  del  tema  destacan  principalmente:  la  problematización  del nacimiento  en  un  lugar  de  enfermedad  (Camacaro  Cuevas;  2009);  el  auge  de  la  medicina perinatal;  la consolidación del control,  medicación  y regulación del trabajo de parto (Arguedas Ramírez; 2014); la posibilidad de pensar la sala de parto y el consultorio ginecológico como una institución  total  en  términos  de  Goffman  anclada  en  el  control  del  tiempo,  los  ritmos, movimientos  y  la  imposición  de  decisiones  médicas  frente  a  mujeres  y  cuerpos  dóciles.  En síntesis, los estudios han concluido que se impone un dominio absoluto del proceso por parte del aparato médico con la consiguiente desposesión del control de la mujer sobre su propio cuerpo (Arnau Sánchez y otros; 2012) y del grupo familiar sobre el evento del nacimiento de un nuevo miembro (Larguía; 2000). 

En  el  marco  del  doble  proceso  de  institucionalización  y  medicalización,  hay  un  tercer 

aspecto común a muchos estudios que complejiza el análisis de la IMP: el aspecto relacional que implica  interacciones  de  poder,  hegemonía,  consensos  y  violencias  entre  médicos  y  pacientes, desde  lecturas  bourdianas  y  foucaultianas,  teniendo  como  punto  de  partida  que  las  violencias obstétricas  se  dan  en  un  contexto  de  naturalización  de  la  inequidad  de  poder.  Así,  son  bases comunes las conceptualizaciones sobre el poder  y violencia simbólicos, que podrían explicar la dinámica  por  la  cual  dominantes  y  dominados  del  campo  médico  comparten  una  cosmovisión general y la creencia de la necesidad de IMP sin cuestionar al detentor de ese saber específico. Se trata  de  un  poder  producto  de  un  saber  constitutivo,  legitimado  y  exclusivo/excluyente.  Castro (2014) y otros autores se centran en los análisis de Foucault sobre el poder disciplinario como red y las instituciones de control y vigilancia y la construcción de relaciones de poder que traducen tecnologías del yo, es decir, formas de intervención sobre el cuerpo y la mente de los individuos 

4 que  impactan  en  aprendizajes.  Son  útiles  estas  conceptualizaciones  para  entender  la  IMP  y  la violencia obstétrica como mecanismos de disciplinamiento, control y producción de subjetividad. 

En  la  misma  sintonía,  Arguedas  Ramírez  (2014),  propone  una  nueva  categoría  para 

estudiar  el  objeto  propuesto:  el  poder  obstétrico,  entendido  como  un  poder  disciplinario enmarcado  en  el  ámbito  de  la  capacidad  reproductiva  de  las  mujeres  que  se  ejerce  en  un territorio-género  específico:  los  cuerpos  que  se  embarazan  y  paren.  Esta  microfísica  del  poder dispone  de  ciertas  tecnologías  disciplinarias  como  la  vigilancia,  la  observación  minuciosa,  la documentación  estadística  que  establece  la  normalidad  y  las  técnicas  para  la  administración médico-jurídica del embarazo y el parto. El objetivo del poder obstétrico sería la producción de cuerpos dóciles femeninos que permitan maximizar la efectividad de los embarazos, los partos y del  cuidado  de  los  recién  nacidos,  lo  que  sólo  es  posible  si  estos  procesos  son  construidos subjetiva  y  socialmente  como  problemas  sociales  y  de  alteración/desorden  que  deben  ser vigilados. 

En  la  IMP,  según  Camacaro  Cuevas  (2009),  la  práctica  médica  viola  los  derechos 

sexuales y reproductivos de la mujer a través de acciones mecanicistas, interventoras y agresivas que  ejecuta  la  institución  médica,  a  la  que  la  sociedad  le  ha  atribuido  tal  poder  que  hace considerar sus mensajes como declarativos y resolutivos. 

Por último, en este marco general de análisis, un aporte original es la propuesta de Sadler 

(2004) respecto a pensar los mecanismos de desautorización que se interrelacionan para despojar de  poder  (de  decisión,  de  regulación,  de  control)  a  las  mujeres-madres  y  varones-padres,  y entregarle  la  autoridad  a  los  profesionales  de  la  salud,  en  el  marco  de  la  atención  médica  del parto.  Se trata  de  los  mencionados  en  el  siguiente  cuadro  (cuya  conceptualización  excede  esta ponencia)  vinculados  a  las  lógicas  de  infantilización,  des-sexualización  y  des-personalización antes mencionadas 1. 

 

1  Es  necesario  destacar  que  estos  mecanismos  de  desautorización  no  son  exclusivos  de  las  mujeres  sino  que responden a una lógica institucional que atraviesa a todos los usuarios del sistema de salud. 

5 

[image: ]

(Sadler; 2004: 26).

 

 

2. Maternidad, paternidad y parto. 

Las  conceptualizaciones  sobre  la  maternidad/paternidad  incluyen  discusiones  teóricas  y 

políticas que atravesaron las ciencias sociales en el último siglo, principalmente sobre la función social de estos roles y sus consecuencias y lógicas vinculadas a sistemas sociales de dominación patriarcal.  

A  los  fines  de  esta  ponencia  se  mencionan  algunos  de  estos  modos  de  pensar  la 

maternidad que emergen de los trabajos relevados sobre IMP. En primer lugar, desde un enfoque sociológico, se la ve como un complejo proceso social de empoderamiento y/o incapacitación de las  mujeres,  que  acontece  en  la  encrucijada  entre  la  biología  y  la  cultura  humanas,  que  está estructurada según las relaciones de poder entre los géneros, las generaciones, las clases sociales y las etnias (Informe del Ministerio de Salud de España; 2012: s/p). En segundo lugar, vinculadas a mitos que han configurado modos de ser y de pensar los roles de madre, como analiza Espinosa Pérez  (2006).  Y  por  último,  el  llamamiento  de  Boichuk  (2012)  a  analizar  las  vivencias  de  la maternidad  ya  no  como  una  institución  (funcional  al  status  quo,  producida  desde  el  sistema médico moral) sino como un acto político y como experiencia apoderada. 

Respecto a la paternidad, o las paternidades como sugiere tratarlas De Keijzer (2001), los 

pocos estudios se han centrado en considerarlas en su relación con los modelos de masculinidad y a señalar la carencia de referencias lingüísticas para nombrar la experiencia del embarazo, parto y nacimiento por parte de  los  varones padres;  situación  impulsada por  las  instituciones de salud, que se han centrado en el binomio madre/hijo sin dar lugar a la posibilidad de un trinomio que los incluya. En este sentido este autor sostiene que la paternidad es una posición y función situada 

6 histórica y culturalmente, y que es necesario estudiar la conexión entre reproducción y paternidad ya que para los varones la paternidad se constituye en la principal (y a veces única) objetivación de su participación en el fenómeno de la reproducción (de Keijzer; 2001: 10). 

Velázquez  (2004)  sostiene  que  la  paternidad  integra  aspectos  subjetivos,  simbólicos  y 

valorativos,  motivaciones,  prácticas  sexuales,  reproductivas  y  de  crianza  en  los  varones  y  que sólo  es  posible  comprenderla  de  manera  amplia  a  partir  de  su  carácter  relacional  con  la maternidad.  Además,  sostiene  que  por  ser  una  construcción  sociocultural  está  influida  por  la formación  de  la  identidad  genérica,  y  aporta  una  perspectiva  para  estudiarla  en  el  marco  de  la trayectoria de vida de los varones. 

Por último, Maroto Navarro y otros (2009), realizan un estudio de campo con  varones-

padres y presentan sus conclusiones en torno a cinco ejes principales que destacan estos sujetos de su vinculación con la atención médica del parto: una crítica al modelo asistencial dominante que no los incluye pero tampoco considera protagonista a la mujeres; la conclusión de que como el  proceso  está  corporalmente  mediado  y  acceden  a  él  por  un  conocimiento  de  segunda  mano, sólo les cabe dar apoyo y luchar por su relevancia; la afirmación de que los servicios sanitarios hacen invisibles a los hombres (“eternos secundarios”) por la exclusiva atención a las madres; el hecho de que los protocolos sanitarios coartan su participación y les excluyen; y, por último, que como el sistema sanitario reproduce la asignación de roles de género en materia reproductiva, los servicios los prejuzgan y no les asignan espacio cuando quieren participar. 

3. Sujetos. 

Centrarse en el análisis de los sujetos ha sido una alternativa para iluminar algunos de los 

componentes del proceso de  IMP que es  fundamentalmente relacional  y cuyas  interacciones se dan en el marco de lógicas desiguales y asimétricas de poder. 

 

3.a. Profesionales de la salud, médicos, parteras. 

El poder de “los médicos” emana de un saber específico legitimado socialmente. Sadler 

(2004) utiliza el concepto de conocimiento autoritativo para referirse a ese conjunto de  saberes que  adquieren  el  más  alto  poder  y  legitimidad  para  explicar  los  fenómenos  en  un  contexto determinado. Su constitución es un proceso social continuo que construye y refleja las relaciones de poder al interior de una comunidad, que en la atención de partos hospitalarios, toma la forma de supresión activa de todo lo que  la  mujer pueda saber, sentir o  imaginar acerca de sí  misma 

7 durante  el  proceso.  Junto  a  su  análisis  de  los  mecanismos  de  desautorización  puede  explicar porqué el poder de la toma de decisiones y la autoridad son automáticamente transferidos desde la paciente hacia el personal médico y administrativo del hospital cuya competencia profesional es alópata, por lo que  se ocupa del tratamiento de  la patología a través de  medios quirúrgicos, farmacológicos  y  técnicos.  Al  preguntarse,  entonces,  por  las  condiciones  de  posibilidad  y  la legitimación  de  este  conocimiento  autoritativo  sostiene  que  las  mujeres  invisibilizan  su percepción  subjetiva  y  hablan  desde  la  normatividad  médica  que  han  internalizado  haciéndola propia,  lo  que  las  transforma  en  cómplices  de  su  propia  subordinación.  Castro  (2014)  aporta también un concepto sumamente original y relevante para estudiar a estos sujetos: entiende que existe un habitus médico autoritario, que comienza a fundarse durante la formación universitaria en las facultades de medicina y que se consolida durante  la especialización en los hospitales,  y que  tiene  una  vinculación  estructural  con  los  rasgos  autoritarios  que  eventualmente  exhiben durante  su  práctica  profesional.  Se  refiere  así  al  conjunto  de  mensajes,  enseñanzas, recriminaciones, clasificaciones, descalificaciones, regulaciones y jerarquías (de clase, de género, etarias, etc), que los estudiantes de medicina y los médicos viven en carne propia o atestiguan de cerca  durante  los  años  de  formación. Se  trata  de  “tecnologías  del  yo”  por  cuanto  constituyen prácticas pautadas a través de las cuales el campo médico se legitima y se reproduce. 

A  estas  dos  conceptualizaciones  se  suma  Giberti  (2003)  quien  sostiene  que  quienes 

participan de los sectores de poder hegemónicamente instalados, con escasa posibilidades de ser contrariados o juzgados,  manipulan sus  conocimientos para  mantener su posición.  Y de  hecho, que  los  participantes  principales  de  las  relaciones  en  el  hospital  sean  personal  médico especializado hace que las interacciones sean puramente médicas.  

En este sentido, el lugar de las parteras cumple aquí un rol clave: existe un sentido común 

construido  en  torno  a  su  relación  afectiva  con  las  mujeres  embarazadas,  su  función  de  apoyo, sostén emocional, abogacía e incluso su rol de líderes naturales (como señala Pelcastre y otros: 2005). En nuestro trabajo se toma una posición crítica sobre dicho sentido común y se propone realizar una indagación a fondo sobre el lugar de las parteras (y matronas) hoy en la IMP. 

 

3.b. Mujeres-madres, corporalidad en el proceso de nacimiento. 

Respecto al  análisis de  las  mujeres, Villanueva-Egan (2010)  y Sadler (2004)  hacen una 

extensa  problematización  de  la  condición  mujer-paciente  antes  mencionada.  Por  ello 

8 destacaremos  los  estudios  que  se  centran  en  explicar  y  describir  cómo  la  corporalidad  de  las mujeres es vivida  y  (re)significada en el  proceso de IMP. Diversos autores sostienen que en el marco de la fragmentación que el sistema médico ejerce sobre la mujer, se escinde el cuerpo de la mente, las emociones y los saberes, y se producen procesos de fragmentación y (re)integración, y analizan  el  dolor  y  sus  experiencias  y  significados.  Así,  García  (2009)  refiere  al  proceso  de fragmentación en el marco del pasaje de cuerpo-sujeto a cuerpo-objeto médico y entiende que el tránsito entre uno y otro es fundamentalmente negociado y no el producto del control unilateral ejercido  por  la  medicina,  pero  en  él  el  paciente  negocia  desde  una  posición  de  desigualdad, disrupción  e  incertidumbre,  y  ve  condicionado  los  modos  en  que  pueda  realizarse  la (re)integración.  Goberna Trías (2012) sostiene que el parto es un proceso en que  las  vivencias corporales  deben  objetivarse  en  el  “yo  materno”  y  lo  que  sucede  es  que  se  da  un proceso  de disociación cuerpo-mente durante el trabajo de parto, siendo que durante el proceso de dilatación las  mujeres  desarrollan  fases  de  dysappearance  en  las  cuales  el  cuerpo  se  manifiesta  como autónomo, es decir, que el cuerpo “en estado de parto” aparece disociado del “yo” de la mujer.  

En sintonía, Magnone  Aleman (2013) se  centra en  la  imposibilidad de  integrar el saber 

racional (médico) con el saber instintivo y corporal (femenino), y analiza el cuerpo gestante y el cuerpo pariendo. Asímismo, Montes Muñoz (2008) refiere a cómo el modelo médico hegemónico clasifica los cuerpos en torno al parto: cuerpo sospechoso (que engloba el cuerpo deficiente, el cuerpo como generador de riesgos y el cuerpo imprevisible) y el cuerpo responsable. 

Por último, y en referencia a la corporalidad, Camacaro Gómez (2009), Camacaro Cuevas 

y Camacaro Gómez (2010) y Rodrigañez Bustos (2000) analizan el proceso por el cual la ciencia médica y los mitos religiosos construyeron problemáticamente al útero como el órgano principal de la reproducción, y así pasó a ser objeto de control del saber-poder masculino. 

3.c. Varones-padres en el proceso de parto/nacimiento. 

Hemos  señalado  anteriormente  la  carencia  de  estudios  sobre  los  varones-padres  en  el 

embarazo, parto y puerperio de sus parejas, el nacimiento de sus hijos y sobre las paternidades en general.  Es  propósito  de  nuestra  investigación  incluirlos  al  estudio  sobre  la  IMP.  Resulta  útil, entonces,  retomar  los  análisis  expuestos  y  otros  sobre  la  masculinidad  hegemónica  y  las masculinidades,  para  comprender  de  qué  modo  han  operado  estas  definiciones  sociales  en  la imposición de roles esperados para  varones  en torno a su participación en el  parto/nacimiento, crianza y paternidad en general.  

9 

4. Sobre las violencias obstétricas: tipos y prácticas 

Decidimos presentar en un apartado especial las conceptualizaciones sobre las violencias 

obstétricas, para  marcar una crítica a cierta  homologación entre IMP  y estos efectos violentos. Sostenemos que la actuación médica en el parto, cuyo principal fin se inscribe en la necesidad de disminuir los índices de mortalidad materno-infantil, no conlleva necesariamente y en todos los casos  intimidaciones  ni  prácticas  violentas  físicas  y  psíquicas.  Por  ello  consideramos  que  la violencia obstétrica  es un aspecto, consecuencia  o dimensión de  los distintos grados de IMP  y que  su  estudio  debe  vincularse  a  las  significaciones  y  representaciones  de  las  prácticas 2  como violentas, y no en definiciones a priori. 

Así, las definiciones en torno a la violencia obstétrica han retomado y complejizado la que 

presenta  la  primera  ley  que  la  nomina  (2007,  Venezuela)  y  otros  estudios,  y  terminan  por explicarla como una forma específica de violación a los derechos humanos y reproductivos de las mujeres,  incluyendo  los  derechos  a  la  igualdad,  a  la  no  discriminación,  a  la  información,  a  la integridad, a  la salud  y a  la autonomía reproductiva. Se genera en el ámbito de la atención del embarazo, parto y puerperio en los servicios de salud —públicos y privados—, y es producto de un entramado multifactorial en donde confluyen la violencia institucional y la violencia de género (Medina; 2010).  

Conclusiones 

Esta ponencia presentó un estado del arte en construcción sobre los modos en que se ha 

estudiado  la  IMP.  En  el  marco  de  una  clasificación  arbitraria  que  permitió  presentar  las dimensiones  del  proceso  iluminadas  por  la  bibliografía,  se  expusieron  conceptualizaciones generales (vinculadas a la institucionalización y medicalización del proceso de parto/nacimiento, en  el  marco  de  relaciones  de  poder  desiguales)  y  otras  más  específicas  que  se  propusieron problematizar aspectos particulares de la IMP. Reflexiones sobre maternidad, paternidad y parto y el análisis de los sujetos que entran en esas relaciones de dominación son algunos de los tópicos que  recorren  la  producción  de  conocimiento  científico  sobre  la  temática.  Por  último,  se  hizo 

2 Sobre las prácticas, algunos autores (Camacaro Cuevas,  2008b; Giberti, 1999; Burgo, s/f) se han centrado en la posición impuesta a la madre al parir (litotomía) que en tanto intervención médica, favorable sólo a los profesionales que  atienden  el  parto,  es  una posición  corporal,  psíquica  y  simbólica  en  términos  de  las relaciones  de  poder.  Del mismo modo, se ha analizado de qué modo el tacto médico constituye un evento significante en la interacción mujer-autoridad médica, en tanto es a través de él que el poder del saber médico dirige y controla el trabajo del parto. 

10 mención a la necesidad de estudiar la violencia obstétrica como una consecuencia de la IMP y no como  un  punto  de  partida,  para  poder  incluir  otros  elementos  explicativos  y  conocer  de  qué modos  se  significan  las  prácticas  médicas  en  el  parto  según  los  actores  que  participen  en  las relaciones sobre las que se sustentan. 

 

Bibliografía 

   ARGUEDAZ  RAMÍREZ  (2014), La  violencia  obstétrica:  propuesta  conceptual  a  partir  de  la  experiencia  costarricense. Cuadernos Intercambio sobre Centroamérica y el Caribe Vol. 11, No. 1 Enero-Junio (2014), pp. 155-180 -ISSN: 1659-4940    ARNAU SÁNCHEZ y otros (2012). Los conceptos del parto normal, natural y humanizado. El caso del area I de salud de la región de Murcia. AIBR. Revista de Antropología Iberoamericana 2012, 7 (Mayo-Agosto).    BOICHUX  (2012), La  maternidad  como  acto  político.  Disponible  en:  http://www.80grados.net/la-maternidad-como-acto-

politico/ 

   BURGO     (s/f).     Litotomia      en      el      parto,      una      práctica      cuestionable.      Disponible      en: http://www.holistika.net/parto_natural/parto_medicalizado/la_postura_de_litotomia_-acostadaes_la_mas_comoda_y_digna_para_la_mujer.asp 

   CAMACARO CUEVAS y CAMACARO GÓMEZ (2010), Un cuerpo mutilado a la orden de otro. Salus Online. Volumen 13 – Sup. 1 Año 2009-2010. Pp 57-65. 

   CAMACARO  CUEVAS,  M.  (2008a), La  construcción  discursiva  médico-obstétrica  en  el  proceso  reproductivo  de  las mujeres. Revista Ensayo y error, Año XVII, nº 35. Caracas, 2008, pp. 95-115. ISNN 1315-2149.    CAMACARO  CUEVAS,  M.  (2009), Patologizando  lo  natural,  naturalizando  lo  patológico.  Improntas  de  la  praxis obstétrica. Revista Venezolana de Estudios de La Mujer – Caracas. Enero/Junio  2009 - VOL. 14 / N° 32    CAMACARO GÓMEZ (2009), Histerectomia: una práctica médica entre la profilaxis y la castración. En Delgado de Smith y  González  (coord.)  Mujeres  en  el  Mundo:  Ciencia,  género,  migraciones,  arte,  lenguaje  y  familia.  Valencia,  Venezuela  2009. Laboratorio de Investigación en Estudios del Trabajo (LAINET) Fac. Cs Económicas y Sociales. Univ. de Carabobo. Venezuela.      CASTRO, R., (2014), Génesis y práctica del habitus médico autoritario en México. Revista Mexicana de Sociología 76, núm. 2 (abril-junio, 2014): 167-197. México, D.F. ISSN: 0188-2503/14/07602-01    DE KEIJZER (2001), Los hombres ante la salud sexual-reproductiva: una relación contradictoria. Salud y Género, AC    ESPINOSA PÉREZ, B., (2006) El lenguaje jurídico ante la transformación de un mito. Vniversitas 2006, (julio-diciembre).    GARCÍA (2009), Cuerpo y narrativa: una aproximación etnográfica al proceso de atención del embarazo, parto y puerperio de mujeres viviendo con VIH en Cuidad de Buenos Aires. Horizontes Antropológicos, Porto Alegre, ano 15, n. 32, p. 247-272, jul./dez. 2009 

   GIBERTI (2003) El poder hegemónico del médico en situación de embarazos y partos. Primer Congreso Nacional de Partería – La Plata 29 de octubre 03 

   GOBERNA TRIAS (2012), Autonomía, heteronomía y vulnerabilidad en el proceso de parto. ENE. Revista de Enfermería. Abr. 2012; 6(1): 71-78 

   LARGUÍA, M., (2000) Proyecto maternidades centradas en la familia. Revista del Hospital Materno Infantil Ramón Sardá. 2000, 19. 

   MAGNONE  ALEMAN, N., (2011) Derechos sexuales y reproductivos en tensión: intervencionismo y violencia obstétrica. Trabajo  presentado  en  las  X  Jornadas  de  Investigación  de  la  Facultad  de  Ciencias  Sociales,  UdelaR,  Montevideo,  13-14  de setiembre de 2011 

   MAGNONE  ALEMAN,  N., (2013), Modelos  contemporáneos  de  asistencia  al  parto:  Cuerpos respetados,  mujeres  que  se potencian evista  atinoamericana de Estudios sobre  uerpos  Emociones y Sociedad          o 5. Agosto 2013 - Noviembre 2013. Argentina. ISSN: 1852-8759. pp. 79-92. 

   MAROTO NAVARRO y otros (2009), Paternidad y servicios de salud. Estudio cualitativo de las experiencias y expectativas de los hombres hacia la atención sanitaria del embarazo, parto y posparto de sus parejas. Rev Esp Salud Pública 2009; 83: 267-278 N.° 2 - Marzo-Abril 2009. 

   MEDINA, G., (2010) Violencia obstétrica. ap 4 en Informe de “Omisión y diferencia  Derechos  eproductivos en México”  Grupo de información en reproducción elegida. http://informe.gire.org.mx/bibliografia.html

11 

   MINISTERIO  DE  SANIDAD  DE  ESPAÑA  (2012), Complejidad  sociológica  de  la  maternidad  como  proceso  social.  En Documento:      “Maternidad      y      Salud        iencia       conciencia      y      experiencia”       Disponible      en: 

http://www.msssi.gob.es/organizacion/sns/planCalidadSNS/pdf/maternidadSaludCiencia.pdf    MONTES MUÑOZ (2008), Cuerpos gestantes y orden social. Discursos y prácticas en el Embarazo. Index de Enfermería ISSN 1132-1296. V.17 n.1 Granada ene.-mar. 2008 

   PELCASTRE  y  otros  (2009) Embarazo,  parto  y  puerperio:  creencias  y  prácticas  de  parteras  en San Luis  Potosí,  México. Revista Escuela de Enfermeria USP 2005; 39(4):375-82. 

   RODRIGAÑEZ  BUSTOS  (2007), Pariremos  con  placer.  Apuntes  sobre  la  recuperación  del  útero  espástico  y  la  energía sexual femenina. Cap: Tender la urdimbre. El parto es una cuestión de poder. Ediciones Crimentales S.L. SADLER (2004), Así me nacieron a mi hija. Aportes antropológicos para el análisis de la atención biomédica del parto hospitalario. En Sadler, Acuña y  Obach,    Nacer,  Educar,  Sanar;  Miradas  desde  la  Antropología  del  Género.  Colección  Género,  Cultura  y  Sociedad,  Cátedra UNESCO Género. Catalonia, 2004, Santiago de Chile, pp. 15-66. Originado en actividad de investigación.    VELAZQUEZ  (2004), La  paternidad  en  el  proyecto  de  vida  de  algunos  varones  de  la  Ciudad  de  México.  En  MNEME, Revista de Humanidades. Publicação do Departamento de História e Geografia da Universidade Federal do Rio Grande do Norte Centro de Ensino Superior do Seridó – Campus de Caicó. V. 05. N. 11, jul./set. de 2004. – SemestralISSN ‐1518‐3394    VILLEGAS  POLJAK,  A.,  (2009) La  violencia  obstétrica  y  la  esterilización  forzada  frente  al  discurso  médico.  Revista Venezolana de Estudios de la Mujer. Caracas. Enero/Junio 2009 - VOL. 14 / N° 32 

 

12 


El espacio del Olimpia Diversia 

 

Autor: Rafael E. Sotomayor 

 

El espacio Olimpia Diversia se creó en el año 2012 en el barrio de Los Hornos con el fin de  poder  dialogar  y  ayudar  a  quienes  aún  no  pueden  comunicar  su  orientación  de género  a  sus  familiares.  El mismo  fue  creado  con charlas  y  cine  debate  impulsados durante 2013, con el acompañamiento de una psicóloga que es también parte del grupo. Este  es  un  espacio  pensado  desde  la  cultura  diversa  de  cada  uno  de  los  chicxs  que formamos parte de él. 

Creo que la diversidad sexual somos todos los seres vivientes de este planeta, no 

solo  se  trata  de  disidentes  de  la  heteronormatividad,  sino  que  incluye  parejas  o amantes   de  todos  los  tipos  y  combinaciones.  Todas  nuestras  expresiones  eróticas conforman  la  diversidad  sexual.  Nuestros  gustos  y  fantasías,  todo  aquello  que  nos brinda placer erótico es parte de la diversidad sexual.  

La sexualidad es un tema del cual aún nos cuesta hablar pero no por ello deja de ser 

importante  y  fundamental  en  el  desarrollo  de  nuestra  vida.  Hablar  de  sexualidad  se torna delicado ya que se ha visto como un tema tabú, como lo prohibido, algo de lo que no  debe  hablarse  o  bien  hablar  solo  lo  necesario.  Sin  embargo,  la  sexualidad  es,  al mismo tiempo, un tema que todos queremos conocer y experimentar y del cual muy pocos tenemos la fortuna de acceder a información veraz  y oportuna para tomar las decisiones  que  creamos  adecuadas.  El  Olimpia  Diversia  es  un  espacio  amplio  e inclusivo  que  apunta  al  acompañamiento,  a  la  comunicación,  difusión,  encuentro  y debate sobre este y otros temas relacionados. 

 

Palabras clave: Diversidad - Sexualidad - Olimpia Diversia 

Todas las personas de todas las edades, de todas las culturas, de todo el mundo, 

somos idénticas porque tenemos la misma dignidad humana y gozamos de los mismos derechos humanos. Tenemos una identidad propia, personal e irrepetible, que nos hace ser diferentes, diversos y nos lleva a tener deseos e intereses distintos. 

La diversidad y el respeto son valores que en los últimos años han sido reconocidos 

como resultado de la necesidad de una mejor comprensión de las relaciones entre las personas y los grupos. En la Argentina se está dando un proceso de cambio cultural muy grande con respecto a estos valores, en el cual se inscribe el Olimpia Diversia. 

Dentro de las actividades que realizamos durante 2013 se encuentran un ciclo de 

cine y los encuentros pre y post Marcha del Orgullo (en la cual nuestro espacio tuvo representación  y  participación).  Durante  2014  proyectamos  “Priscilla,  la  reina  del desierto”  para  arrancar  con  las  actividades  del  año, participamos  de  reuniones  con espacios académicos y más recientemente invitamos a una representante del INADI a dar una charla para lxs vecinxs del barrio. 

Los Cine Debate están orientados a la diversidad sexual en el marco de cómo fue 

cambiando  la  cultura  en  estos  últimos  años  en  la  Argentina  y  a  visibilizar  y  pensar herramientas para evitar la discriminación hacia todo el colectivo LGTTTBI. Según las Naciones  Unidas, “LGBTI  es  un  acrónimo  que  se  usa  como  término  colectivo  para referirse a las personas Lesbianas, Gays, Bisexuales, Trans (el término trans se refiere a travestis, transexuales y transgéneros) e Intersexuales”. En este contexto, la Argentina es  uno  de  los  países  en  Latinoamérica  con  más  respeto  y  reconocimiento  hacia  los derechos de la diversidad:   

[image: ]

Sabemos  que  todavía  falta  mucho  camino  por  recorrer,  y  también  que  en  otros 

países la situación de discriminación y los recorridos de la diversidad fueron distintos. Por eso en el ciclo de cine de 2013 incluimos películas como Tomboy, Plegarias para Bobby, La mala educación y Priscilla, la reina del desierto. La finalidad de tan distintas películas, con historias y culturas diferentes, fue charlar y debatir sobre la sexualidad: qué  implica  ser  homosexual,  sus  dificultades  y  cómo  la  gente  ve  al  homosexual. Hablamos  de  temas  como  la  discriminación,  el  lenguaje  sexista,  la  violencia,  lo diferente y los caminos personales que nos hacen individuos únicos. 

 

Asimismo, el Olimpia Diversia es uno de los integrantes de la mesa organizadora 

de  la  Marcha  del  Orgullo  a  nivel  Nacional  ya  que  para  nosotros,  como  grupo,  es importante.  Ser  parte    nos  abre  camino  para  seguir  construyendo.  Trabajando  en conjunto con demás compañeros de la diversidad, en 2014 es nuestro segundo año que estamos en la organización. Es un paso al que nos costó llegar pero que valió la pena. 

 

Desde  el  momento  que  nació  el  Olimpia  Diversia  estuve  contento  porque  vi  el 

sueño de que iba a crear un espacio para chicos que somos homosexuales. Tenemos la misma convicción de ayudarnos y ayudar al otro para que salga adelante sin represiones sobre su sexualidad y más aún, con su forma de amar, sentir y querer. Planteamos una alternativa al estereotipo binario y heteronormativo. Coincidimos con el portal América Latina Genera en que: 

 

"La manera estereotipada y binaria de pensar limita el desarrollo humano de las personas para ser y sentir libremente, disfrutar de las diferencias, soñar, aspirar, comportarse y pensar con independencia del sexo al que pertenezcan.  Así  lo  han  reivindicado  las  personas  transgénero  (se identifican con el género opuesto), bigénero (se identifican con el género masculino  y  femenino)  o  intergénero  (ven  su  identidad  como  una  de muchos  posibles  géneros  más  allá  del  masculino  y  femenino),  cuya identidad  de  género  no  se  corresponde  con  la  asignada  al  nacer.  Y 

reclaman el derecho a autoidentificarse como hombre, mujer, ambos o ninguno,  sin  sufrir  rechazo,  discriminación  y  violencia  por  ser  como son." (Portal América Latina Genera)

 

Otra  de los  hechos  que  nos  llenaron  de alegría  y  forman  parte  de  la  historia  de 

nuestro espacio fue que el INADI nos dio una capacitación sobre diversidad. Fue algo que agradecemos y que valoramos mucho. Pasamos una tarde de 2014 con la referente del INADI, Lic. Graciela Fernández Sarti, quien disertó sobre los tipos de violencia que existen, las herramientas legales con las que contamos para combatirla, los peligros de naturalizar la discriminación y la estigmatización.   

 

Conclusión 

Fundamentalmente, como homosexual me siento orgulloso de estar en una Nación 

que me representa con las leyes del Matrimonio Igualitario y Diversidad de Género. ¿Porqué orgulloso? Porque esa noche en la Plaza luego de la aprobación de la Ley me sentí  acompañado,  con  varios  amigos.  Estallamos  en  un  llanto  de  alegría  por  lo obtenido, ya que ahora podíamos gozar de los mismo derechos que los heteros. Aun falta mucho por conseguir, el que siento es un orgullo excluyente. Lo positivo es que en el Espacio Olimpia Diversia estamos luchando para seguir avanzando con este proceso, por más igualdad y más diversidad. 




Referencias 

 

"Orientación sexual e identidad de género en el derecho internacional de los Derechos Humanos", folleto editado por Naciones Unidas Derechos Humanos, América del Sur.   

 

Portal  América  Latina  Genera,  miembro  del  PNUD.  Disponible  online  en: http://www.americalatinagenera.org/es/index.php?option=com_content&view=article &id=301&Itemid=166 




I Jornadas de Género y Diversidad Sexual:

Políticas públicas e inclusión en las democracias contemporáneas.

Facultad de Trabajo Social 

Universidad Nacional de La Plata 

La Plata, 24 y 25 de Octubre de 2014.

 

Título del trabajo: Cuerpos, género y sexualidades en juego. Significaciones que se producen el espacio de formación en educación sexual integral (ESI) en las estudiantes 1 del Instituto de Formación Docente de El Bolsón- Río Negro

Autora: Clarisa Cirigliano.

Institución u organización: Asociación “Al agua todos” Eje temático: Experiencias de Concienciación, Educación  y Militancia.  

Mail: marjorie@elbolson.com 

Tres palabras claves:

 

Se trata de una investigación sobre una experiencia de taller vivencial que articula prácticas de juego y natación en una pileta comunitaria, con un espacio de reflexión sobre cuerpos, género y sexualidades. Este taller es una planificación conjunta coordinada y pensada entre profesoras del Instituto de Formación Docente de El Bolsón, Río Negro y profesores de Educación física de la asociación civil sin fines de lucro “Al agua todos”.

Esta  experiencia  singular  se  enmarca  en  un  contexto  particularmente  condicionado  por  la emergencia de una temática como es la educación sexual integral (ESI) que busca un lugar en la formación  docente  y  una  institución  que  se  hace  presente  en  la  sociedad  local,  como  es  la Asociación.  

Indagar  sobre  lo  que  sucede  en  un  singular  dispositivo  dentro  de  la  formación  para  futuros  y futuras  docentes  en  relación  a  contenidos  de  la  ESI,  posibilita  poner  en  juego  a  la  sexualidad 

1 Las estudiantes que pueden optar por este taller pertenecen a las carreras de Nivel Primario, Inicial, Artes Visuales e Historia.  como una de las dimensiones constitutivas de la persona, relevante para su despliegue y bienestar durante toda la vida, que abarca tanto aspectos biológicos, como psicológicos, sociales, afectivos y éticos.  

Esta  propuesta  resulta  de  interés,  ya  que  implica  ahondar  en  los  significados  y/o  sentidos  que adquiere  participar  de  un  espacio  en  dónde  se  les  propone  debatir  las  distintas  temáticas comprendidas dentro de la ESI. Esto contribuye a la búsqueda de estrategias para que se generen espacios  que  multipliquen  la  participación  y  prácticas  similares.  Porque  es –además-  una experiencia en la que se es partícipe de la propia educación a partir del encuentro con los saberes y  con  el/lo  otro.    De  aquí  el  aporte  del  campo  de  la  educación  popular,  fundamentalmente referido a  la  metodología propia de talleres, como producción colectiva de saberes. El caso de este taller, ocho en total, se presenta dividido en dos partes. Por un lado lo que sucede en la pileta y  por otro  la  posterior  reunión,  en  la  que  además  de  compartir  un  mate  y  algo  para  comer,  se trabaja en una reflexión en base a algún disparador como una foto, un video, unas preguntas, o a través de la propuesta de una expresión artística. Se intenta propiciar, a través de distintas formas, que se expresen todas las voces participantes. 

Los fines que orientan esta acción educativa se aproximan hacia la recreación de las identidades, develando  imposiciones  sociales,  culturales  y  educativas  hegemónicas,  que  responden  a  un modelo  único  de  ser  y  parecer.  Se  inclina  por  el  reconocimiento  de  los  sujetos  desde  sus singularidades  y particularidades,   la apropiación de bienes culturales, el ejercicio del poder en forma democrática, la movilización de los sujetos en torno a proyectos que dignifiquen la vida, la persona  humana  y  la  formación  en  la  participación  social.  Se  plantea  una  actividad  educativa como  una  mediación  más  para  seguir  aprendiendo,  que  significa  la  pedagogía  en  un acontecimiento de saber-poder (al decir de Foucault). 

Partimos  de  la  base  de  que  esta  tarea  es  válida  para  aquellas  personas  que  a  su  vez  serán formadoras de otras, apuntando a interpelarnos para la formación en educación sexual integral. 

Las estudiantes llegan al espacio de taller imbuidas de concepciones, experiencias y sensaciones sobre  la  sexualidad  y  sus  cuerpos,  que  ponen  en  juego,  tanto  en  el  agua  como  en  el  taller  de reflexión posterior.  

Encarnan las formas culturales de haberse apropiado de ideas sobre el placer, la función de las mujeres en la sociedad, la relación social cultural entre los sexos, la presentación adecuada de los cuerpos, dado que según Bourdieu (1989, citado en Bourdieu & Wacquant, 1995: 21). 

“entre  la  estructura  social  y  la  estructura  mental  o  cognitiva  del  agente  existe  una  relación  de 

implicación  y  complementariedad  en  la  que  cada  una  es  definida  en  función  de  la  otra” En oportunidad  de  encontrarse  reunidas  para  interactuar,  debatir  y  problematizar  en  el  taller  de educación  sexual  integral,  significan  el  género,  los  cuerpos  y  las  sexualidades,  a  través  de  la propia  intervención. En este sentido se apunta a poner en discusión  los aprendizajes realizados hasta  el  momento,  tensionar  las  propios  fundamentos,  visibilizar  las  fuentes  de  información  y formación de influencia, de-mostrar las experiencias vividas que posibilitaron los conocimientos sobre el propio cuerpo y sus relaciones sociales a partir del mismo. 

En  el  taller  se  expresan  movimientos,  sentimientos,  principios,  ideas,  que  puestas  a  rodar  con otros y otras posibilitan argumentaciones para dar y construir en un movimiento continuo. 

A partir de las actividades propuestas por el taller, las y los estudiantes encontrarán a las prácticas más  o  menos  disruptivas  en  relación  con  sus  nociones  y  experiencias  previas  sobre  género, cuerpo y  sexualidades. Es decir en  la  medida que se  va  logrando una objetivación (proceso de explicitación,  que  pone  en  duda,  o  en  discusión)  de  los  saberes  incorporados  a  través  de  la experiencia  de  vida,  de  la  historia.  Saberes  que  se  fueron  inculcando  desde  la  familia,  las escuelas, otros socializadores como los medios de comunicación y las instituciones religiosas. 

Pero es un proceso que no se hace en solitario o en intimidad, se hace en oposición o no de un grupo de pares, de distintas procedencias, de quizás diferentes generaciones y en este último año 2014  con  la  presencia  de  varones  en  el  grupo.  Si  bien  el  número  de  varones  es  pequeño  en comparación con el de mujeres, en las experiencias anteriores se había dado que el grupo estaba constituido por todas mujeres. 

Algo sobre la descripción de la metodología de la investigación 

Para  el  primer  espacio  de  participación  como  es  la  pileta,  se  incorpora  como  recolectores  de información a las estudiantes que no se tiran eventualmente a la misma, por diferentes razones y también  a  la  vestuarista,  como  a  los  guardavidas.    Es  decir,  se  suma  al  registro  escrito,  los registros  fílmicos  y  fotográficos.  Construidos  colectivamente.  Observaciones  en  embudo (aproximación progresiva a los focos de interés), general y focalizada. Primero se comienza con una  observación  descriptiva  que  obedece  a  que  aún  no  está  claro  el  problema  o  no  está suficientemente  definido  como  para  que  la  atención  se  centre  en  aspectos  significativos, particulares.  De  este  modo  se  persigue  una  visión  holística  de  la  realidad  a  observar, posteriormente continúa con una observación  focalizada, que responde ya a  las reflexiones que son  fruto  de  lo  anteriormente  observado,  es  decir  desde  este  enfoque  se  construye,  centra  y delimita un campo de visión. Finalmente se culmina con una observación selectiva, a aquello que aporta a lo que nos es significativo. (García Hoz, V. p.363-364).  La  modalidad  de  la  observación  participante,  permite  reconocer  los  límites  de  cuánto  y  cómo observar y participar, que estaría dado por el desarrollo del trabajo de campo y por la posición que la investigadora va tomando en el mismo. Observar y participar se articulan de forma que no pierden su productiva y creativa tensión.  

“Lo que en todo  caso  se juega en la  articulación  entre observación  y participación es, por un lado,  la  posibilidad  real  del  investigador  de  observar  y/o  participar  que,  como  veremos,  no depende  sólo  de  su  decisión;  y  por  otro  lado,  la  fundamentación  epistemológica  que  el investigador da de lo que hace” (Guber, pág 23)

En variadas oportunidades, los guardavidas han tenido especial mención en mis notas. De alguna manera tuve que encontrar estrategias que me permitieran pensar e incorporar su “actuación”.

Por ejemplo, ante el pedido de un gorro de baño para una  estudiante que  lo había olvidado, el guardavidas me propone buscar uno a cambio de que acepte que me cebe unos mates (él ya había colocado dos sillas frente a la pileta), me relajo y le digo que por supuesto acepto (sabiendo de este modo que yo ya no iba  poder tomar notas, dado que iba a tener que conversar con él). La conversación  que  tuvimos  estuvo  centrada  al  trabajo,  me  transmitió  su  visión,  fue  sumamente enriquecedor el diálogo. Y mi forma de estar en el campo se vio momentáneamente modificada. 

“Es de las expresiones de los actores sociales de donde partimos para reconstruir sus posibles significaciones”  (Kornblit,  pág  9)  tratando  justamente  de  reconstruir  la  lógica  que  anima  sus puntos de vista. 

Me  valdré  de  la  investigación  etnográfica  en  el  aporte  de  sus  herramientas,  el  registro  como valiosa ayuda no sólo para preservar la información, sino también para visualizar el proceso por el  cual  la  persona  que  investiga  va  abriendo  su  mirada,  aprehendiendo  el  campo  y aprehendiéndose a sí misma. (Guber, El salvaje metropolitano, pág 166)  

“Lo  que  el  investigador  tiene  en  su  registro  es  la  materialización  de  su  propia  perspectiva  de conocimiento sobre una realidad determinada y no esa realidad en sí”. (Guber, pág 166) 

Se  necesita  hacer  hincapié  al  momento  de  la  transcripción  de  notas,  como  una  herramienta  de elaboración  reflexiva  de  lo  sucedido  en  campo  y  de  la  producción  de  datos.  Para  lo  cual  es preciso trabajar con ellos, estudiarlos, establecer relaciones, interpretarlos. De manera que pasen a integrar el sistema explicativo construido por él o la investigadora. 

En el transcurso del trabajo de campo, que es todo cuanto ocurre en él, se fue constituyendo un vínculo  de  colaboración  entre  la  relación  del  rol  de  investigadora  e  informantes  que  dio  a  una movilidad  importante  en  el  uso  de  la  filmación  y  la  fotografía.  Al  principio  consultaba  quién podía  ser  la  persona  que  lo  hiciera,  pedía  esa  ayuda  dando  cuenta  que  mi  función  como “la investigadora”, sólo tomaba nota, poco a poco tanto las estudiantes que se quedaban afuera del agua,  por  diferentes  motivos,  por  ejemplo  tener  alguna  angina,  tos,  gripe,  dolor  o  estar menstruando, se ofrecían a registrar y también así lo hicieron la vestuarista y los guardavidas. 

“Las  vías  para  registrar  información  son  parte  de  la  reflexividad  del  investigador  y  del 

informante  en  una  relación  social,  y,  por  lo  tanto,  son  parte  del  proceso  de  conocimiento” (Guber, pág 170) 

Por otro lado las actividades registradas se encuentran enmarcadas en coordenadas de tiempo y espacio. 

Los  espacios  en  que  se  desarrolla  el  trabajo  de  campo  son  el  espacio  propio  de  la  pileta  de natación, el vestuario (el femenino y/o masculino), y la casona: espacio que se encuentra debajo de la pileta. 

El tiempo circunscripto a un espacio, en este caso, se presenta fraccionado. Para cada uno de ellos se  instrumentan  diferentes  registros.  Primero  es  el  vestuario  en  el  que  suceden  conversaciones informales  y  en  donde  se  producen  una  serie  de  situaciones  de  acompañamiento,  camaradería, preguntas, relatos. Por ejemplo si se necesita proveer algo que falta como un gorro de baño, unas ojotas, jabón, champú, se presenta una relación en la que las intervinientes tratan de solucionar. Es el momento también de intercambiar información, avisar si hay alguna estudiante que no se meterá al agua, en estas oportunidades existen argumentaciones, sensaciones, opiniones que  se ponen  en  juego.    Estas  son  recogidas  en  apuntes  posteriores.  Durante  el  año  2012  y  2013  se instaló como una práctica posible dada la característica del grupo, la organización de las duchas después de la práctica en el agua, en caso de que el número de mujeres superaba el número de los varones,  en  función  de  aprovechar  el  tiempo,  se  usaba  el  vestuario  destinado  a  los  de  sexo masculino. El vestuarista varón avisaba cuándo podían introducirse las estudiantes mujeres para bañarse y así agilizar el tiempo de baño y cambio para pasar al espacio de taller de reflexión. En la  primer  parte  del  año  que  se  está  cursando  no  se  necesitó  realizar  esta  práctica,  al  ser  más reducido el grupo. 

El espacio de “La casona” es el último de los previstos en donde se junta el grupo, se comparte mate,  galletitas  y  se  trabaja  bajo  las  consignas  de  las  profesoras.  Aquí  de  acuerdo  a  las características de la actividad propuesta se graba, se filma y se toma nota.  

Por lo general hay una proyección de un video, o la propuesta de un juego para luego pasar a una exposición de posiciones sobre lo reflexionado. 

“Ni  el  investigador  puede  ser  uno  más  entre  sus  informantes,  ni  su  presencia  puede  ser  tan exterior como para no afectar en modo alguno el escenario y a sus protagonistas” (Guber, pág 110)  

Dada  las  circunstancias  de  cómo  se  presenta  el  día,  es  variable  cuánto  tomo  de  lugar  como profesora  (más  participación  que  observación)  o  como  investigadora  (mayor  observación  que participación) 

“La selección, planificación y aplicación de la técnica es parte del proceso de conocimiento de los  sujetos;  el  conocimiento  que  el  investigador  construye  sobre  sus  informantes  no  está desprendido, sino intrínsecamente ligado al conocimiento que produce de sí mismo y al que los informantes producen de él” (Guber, pág 113)




Lo que constituye la base empírica del caso es espontáneo e inestructurado; los datos están allí, en esta investigación los datos se registran por períodos prolongados de tiempo. 

Las verdaderas categorías que conceptualizarán nuestra realidad deben emerger del estudio de la información que se recoja, al realizar el proceso de "categorización"  y durante  los procesos de "contrastación"  y  de  "teorización",  es  decir,  cuando  se  analicen,  relacionen,  comparen  y contrasten las categorías. No obstante, se podría partir de un grupo de categorías preestablecidas, con tal de que se utilicen con mucha cautela y como algo provisional hasta que no se confirmen, y no se deje uno llevar por la tendencia (cosa muy fácil y natural) de rotular la nueva realidad con viejos nombres (Martinez Miguelez pág 133) 

 

¿De qué van los talleres, en esta segunda mitad de año? 

Llegamos al vestuario, algunas ya con las mallas puestas, algunas con “la regla 2”, entre ellas está la que no se va a meter en el agua porque no se va a poner el tampón, porque no le gusta o nunca se lo puso, le incomoda, molesta. Y aquella que pide un tampón porque acaba de indisponerse. Opciones, aprendizajes, saberes, resoluciones frente a la misma coyuntura. 

La  que  se  queda  afuera  mira  desde  la  entrada  separada  por  una  puerta-  ventana,  sonríe  al  ver jugar a sus compañeras sortear obstáculos propuestos en el agua. De a ratos se “va” a través del celular. Otras que han pasado por los talleres también filman, sacan fotos, pero ubicadas al borde de la pileta. 

Ya  en  la  pileta  empiezan  las  diferentes  presentaciones  a  través  del  nombre,    un  color,  un personaje favorito,  un tema musical, una película. 

Posteriormente  algunos  juegos  conocidos,  que  van  incluyendo  algunas  variantes.  Manchas, carreras,  para  finalizar  con  alguna  relajación.  Después  nos  vamos  a  duchar.  Como  la  mayoría 

 

2 Uso la expresión de una de la estudiantes que refiere a la menstruación somos mujeres utilizamos también el vestuario diferenciado para los varones, previo acuerdo con el vestuarista quien nos da el “permiso” y suele avisar cuándo podemos ir a bañarnos.

Entonces las técnicas escogidas son:  

a) observaciones de todos los encuentros a lo largo de los tras años de taller; 

 b) entrevistas abiertas o semiestructuradas a estudiantes   

En relación a la implementación de posibles entrevistas, es importante “Comprender los términos de una cultura o de un grupo social, la perspectiva del actor, consiste en reconocer que el de los informantes es un universo distinto del mundo del investigador (…) Por eso es conveniente que el investigador empiece por reconocer su propio marco interpretativo acerca de lo que estudiará y lo diferencie, en la medida de lo posible, del marco de los sujetos de estudio” (Guber, pág 135). Dado que al referir a sexualidades, cuerpos, y género se hace indispensable conocer cómo los o las entrevistadas lo están significando, de forma que la contextualización de esas ideas o quizás la determinación de ella sea parte fundamental de la elaboración de las preguntas.   

“En el proceso de conocimiento, las preguntas y respuestas no son dos bloques separados sino partes  de  una  misma  reflexión  y  una  misma  lógica”  (Guber,  pág  134)  Esta  lógica  es confeccionada desde la investigadora. 

Las  características  de  las  entrevistas  se  basan  en  la  atención  flotante,  que  implica  un  modo  de escuchar que no prioriza  ningún punto en particular de antemano del discurso. En promover  la libre asociación, que contribuye a que fluyan más verbalizaciones por parte de los informantes. 

c) análisis de documentos que, en este caso, serían propuestas de trabajo, informes, evaluaciones  

Existen diferentes producciones que tienen que ver con fundamentaciones realizadas por el grupo docente, evaluaciones de estudiantes, registros escritos de consignas de  las dinámicas de taller, informes evaluativos. 

d) análisis de material visual/auditivo (todos) 

Algunas notas que hacen a la particular implicancia de la investigadora Es  pertinente  plantear  aquí  la  particular  posición  de  implicancia  que  como  docente  e investigadora  tengo,  ya  que  el  campo  de  focalización  es  un  ámbito  “familiarizado”, “naturalizado”, puesto que  trabajo allí como formadora y soy parte “creadora” de la “invención 3” del  taller para estudiantes. 

Pensé en abordar con detenimiento este tema del taller de las estudiantes cuando luego de un par de años que veníamos dándolo leía las evaluaciones que hacían del espacio y empezó a generarse un  estado  de  inquietud  por  saber  más  de  qué  era  lo  que  sucedía  o  cómo  sucedía,  dado  que despertaba  una  valoración  y  un  goce  que  pocas  situaciones  educativas  lograban,  pasaba  algo importante allí bajo ese formato, bajo esa situación combinada entre el agua y luego esa charla distendida. Parte de mis supuestos están contenidos allí, el agua como medio de relajación que posibilita  y  abre  los  poros  para  escuchar,  escucharse  en  proceso  de  reconocimiento  y  de aprendizaje para las que participamos de ese espacio. 

Considero que tengo una “participación regular en el campo como fuente primaria de producción de  información”  (Guber)  que  potencia  al  proceso  de  indagación  siempre  y  cuando  logre  una distancia óptima, que permita objetivar adecuadamente al objeto-sujeto de estudio. 

Las  palabras  o  discursos  que  se  pronuncian  y/o  se  encarnan  dan  cuenta  de  un  recorte  de conocimientos que pueden ser similares incluso a mi recorrido sobre la sexualidad, componen un cúmulo  de  conceptos  que  recortados  de  variadas  fuentes  se  solidifican  como  bases  de conocimientos más o menos estables en el tiempo, ¿quiénes son esas fuentes de saberes?, ¿de qué forma se fueron construyendo?, ¿qué sabemos o a través de quiénes sabemos lo que sabemos o resguardamos con aires de verdad?  

Implica  evitar  la  interpretación  de  los  fenómenos  estudiados  únicamente  a  partir  de  nuestros marcos normativos, evitar rotulaciones desde miradas etnocéntricas o sesgadas hacia las personas con las que estamos trabajando. 

Avances significativos: 

En una dinámica en el espacio de reflexión a un grupo les tocó las siguientes palabras: lesbiana,  machismo,  intersex, aborto, adulto/a, patriarcado y  hombre.  La cual consistía  en representar de 

3El taller es una creación del grupo “Construyendo la identidad sexual a viva voz”, pensado como forma de introducir de manera vivencial contenidos de la ESI al estudiantado. alguna  manera  expresiva  como  teatro,  una  noticia,  entre  otras  formas,  con  palabras  que azarosamente  les  tocara.  Se  encontraban  tratando  de  armar  algo,  entonces  ante  la  palabra lesbianas y machismo una estudiante se pregunta ¿puede haber una lesbiana machista?, ¿no sería contradictorio?,  se  produce  un  silencio  prolongado  e  interviene  la  docente  diciendo  que  el machismo no tiene que ver con la orientación, con la genitalidad ni con  la identidad de género sino con una ideología que nos atraviesa, forma parte de nosotras y con la que nos socializamos. La estudiante se queda pensando, sin tomar-la respuesta-como definitiva  y reflexiona, diciendo hay lesbianas y lesbianas…y continúa pero entre las lesbianas hay una que hace el papel de varón y otra de mujer. La docente vuelve a intervenir explicando que pensar así la relación de la pareja de lesbianas responde a una visión binaria y no necesariamente haya alguien que hace el papel de varón y otra de mujer. 

La última pregunta que ella hace tiene que ver con aclararse si intersex se refiere a que hay para cualquiera de los dos sexos. 

Entre las preguntas sobre los significados de las palabras que hicieron antes de ponerse a pensar una escena para representar se encuentran: configuraciones familiares, trans y sudacas. 

Curiosamente  en  una  representación  mostraron  violencia  institucional  refiriéndose  a  una  joven que  se  acercaba  a  realizarse  un  aborto  al  consultorio  médico  atendido  por  una  mujer  y  ésta  la trataba muy mal, al explicar luego la estudiante dice  que la trata sin tener en cuenta que es una mujer sensible. 

En cada una de estas situaciones se hace presente las concepciones sobre sexualidades y modos de verse en relaciones y apreciaciones sobre géneros. 

 

Bibliografía consultada: 

Acosta,  T (2010)  U.N  de  Quilmes. Curriculum,  sexualidades  y  género  en  contextos  escolares. Ponencia. 

Alonso,  G.;  Morgade,  G.  (Comps.)  (2008) Cuerpos  y  sexualidades  en  la  escuela.  De  la “normalidad” a la disidencia. Buenos Aires: Paidós. 

Alonso, G. y Díaz, R. (2012) “Reflexiones acerca de los aportes de las epistemologías feministas para la investigación  social” En Revista Debates Urgentes. Año 1, Nº 1. Pág. 75-98. La Plata: Centro de Estudios para el Cambio Social. 

Bach A. M (2010) Las voces de la experiencia El viraje de la filosofía feminista. Editorial Biblos 

Bach E (coord.) (2004)  Lo más cerca posible: bases para una educación afectiva y sexual sana 

extraído de http://en.scientificcommons.org/8838144 

Barboza, R (2011) Construyendo cuerpos y sexualidades: Educación sexual en la escuela desde las voces de los/las adolescentes. VI Coloquio 2011internacional  interdisciplinario: Educación, 

sexualidades  y  género.  Investigaciones  relatos  y  experiencias.  Extraído  de   www.iv-coloquio-

2011.com.ar/mesas/072.doc 

Bourdieu,  P.  &  Wacquant,  J.  D.  (1995).  Respuestas:  Por  una  antropología  reflexiva.  México: Grijalbo. 

Cerletti, A (2008) Repetición, novedad y sujeto en la educación. Un enfoque filosófico político. Editorial Del Estante. 

De  la  Orden  Hoz,  A  (2007) El  nuevo  horizonte  de  la  investigación  pedagógica.  En  Revista electrónica  de  Investigación  educativa  año/vol.  9,  núm.  001  Universidad  Autónoma  de  Baja 

California Ensenada México extraído de http://redalyc.uaemex.mx/redalyc/pdf/155/15590110.pdf 

De Lauretis, Teresa (1996) La tecnología del género. En Mora Nro. 2, AIEM; Filosofía y Letras. 

http://www.caladona.org/grups/uploads/2012/01/teconologias-del-genero-teresa-de-lauretis.pdf 

Díaz, E (1993) La sexualidad y el poder. Buenos Aires: Editorial Almagesto Rescate   

Domínguez  Mon,  Ana  (2006)  Género,  Ética  y  Trabajo  de  Campo  Etnográfico.  Revista  IIPSI facultad de psicología UNMSM ISSN: 1560 - 909x vol. 9 - nº 1 - PP. 123 – 146  

Fischman  (2005) Imágenes  en  la  docencia:  Neoliberalismo,  Formación  docente  y  género.  En Revista electrónica de Investigación  educativa  año/vol. 7,  núm. 002 Universidad  Autónoma de Baja            California            Ensenada            México           extraído            de 

http://redalyc.uaemex.mx/redalyc/pdf/155/15507201.pdf Foucault M (2005) Las redes de poder, en Ferrer, C. (comp.) El lenguaje libertario, Bs. As. Ed Terramar 

Foucault,  M.  (2006) Historia  de  la  sexualidad  (1º  Ed.,  3º  reimp.)  Buenos  Aires:  Siglo  XXI Editores. 

García Hoz, V. (Dir.)(1994): Problemas y métodos de investigación en educación personalizada. Madrid: Ediciones Rialp.  

García Ponzo, L (2011) Badiou: una introducción. Editorial Quadrata- Biblioteca Nacional. 

Guber, R (2001) La etnografía, método, campo y reflexividad Bogotá: Grupo Editorial, Norma. 

 

Guber, R (2004) El salvaje metropolitano. Reconstrucción del conocimiento social en el trabajo de campo.  PAIDÓS Buenos Aires Barcelona México 

León, M (2000) Estudios feministas: Empoderamiento: Relaciones de las mujeres con el poder

extraído de http://journal.ufsc.br/index.php/ref/article/view/11935 

Martínez  M.  (2003) La  investigación  cualitativa.  Perspectivas  Bioéticas.  Ediciones  del  Signo, Año 8, 15Bis: 116-131 

Morgade, G (2011) Toda educación es sexual. Ediciones La crujía 

Richard, N (1996) Feminismo, experiencia y representación. Revista crítica cultural Santiago de Chile en Revista Iberoamericana Vol. LXII, Nums. 176-177, pág 733-744 

Rockwell, E (2009) La experiencia etnográfica. Buenos Aires Paidós. 

Scharagrodsky, P.y Aisenstein, (2006) Tras las huellas de la educación física escolar argentina: cuerpo, género y pedagogía, 1880-1950. Buenos Aires: Prometeo Libros.  

--------------------------------------------- (2011) El  cuerpo en la  escuela.  Explora: Pedagogía. Las ciencias en el mundo contemporáneo. Programa de Capacitación multimedial. MEN.  




Sautu,  R  (2005) Todo  es  teoría objetivos  y  métodos  de  investigación la  ed. ‐  Buenos  Aires Ediciones Lumiere.   

Siede, I (2007) cap 4: La educación política. Ensayos sobre Ética y ciudadanía en la escuela en Los valores en la sociedad plural Buenos Aires Paidós 

 http://www.iv-coloquio-2011.com.ar/ejedos.html  (variados  documentos  de  relatos  de investigaciones) 

http://cendoc.imjuventud.gob.mx/clr/revistas/revistas.php?revista=028  Centro  de  documentación del Instituto mexicano de la Juventud 

 Taylor y Bodgan (1984) Introducción a los métodos cualitativos. Ediciones Paidós. 




I Jornadas de Género y Diversidad Sexual:

Políticas públicas e inclusión en las democracias contemporáneas.

Facultad de Trabajo Social - Universidad Nacional de La Plata 

 

Título del trabajo: La articulación género/comunicación/cultura como anclaje político-

epistemológico para la reflexión y la acción  

Autoras: Rosales, Ma. Belén; Actis, Ma. Florencia; Cremona, Ma. Florencia. 

Institución  u  organización:  Laboratorio  de  Comunicación  y  Género.  Facultad  de 

Periodismo y Comunicación Social. UNLP. 

Eje temático: Experiencias de Concienciación, Educación  y Militancia. 

Mail: mabelen.rosales@gmail.com; florenciactis@gmail.com 

Palabras claves:

Los Estudios Culturales surgen en el campo comunicacional, como resultado de una tensión 

que se relaciona con un acercamiento de la atención teórica a las estructuras sociales y al 

contexto histórico como factores esenciales para comprender la acción de los medios. Esta 

línea analiza y describe las interrelaciones del conjunto de las prácticas a partir de un 

concepto de cultura como amalgama de significados, valores y prácticas sociales. 

Los estudios culturales emergen con un fuerte contenido irruptivo ya que, al desmarcarse de 

los anclajes disciplinarios, convocan a especialistas provenientes de muy diversos campos 

interesados en proveer marcos interpretativos de los fenómenos sociales. Este enfoque 

permite indagar y percibir, la trama discursiva -la trama de sentidos- de una sociedad. 

Los años ’70 son claves en este cambio de perspectiva en la medida en que en esos años 

comienza a evidenciarse el debate en los medios políticos y académicos en torno a la 

cuestión de la “alteridad”. En los ámbitos políticos y sociales, esos debates ganan terreno a 

partir de los movimientos anticoloniales, étnicos, raciales, de las mujeres, de las identidades 

sexuales, que se instalan con fuerza, emergiendo como políticas que, también, acceden a 

ámbitos de poder y de saber, la conocida ecuación planteada por Michel Foucault quien 

profundiza en la crisis de la representación, el anuncio de la muerte del Hombre, que 

implica no solamente la desaparición de un ser que ha dominado en el campo del 




pensamiento sino también en el ámbito de lo genérico , y los estudios sobre la sexualidad 

como discurso normalizador. 1

En el libro “Mujeres e industrias culturales” trabajo realizado por la investigadora belga-

chilena Michèle Mattelart (1982), la autora se pregunta por la forma de actuar de los 

medios y la cultura de masas sobre la mujer, y por el tipo y función de la imagen de mujer 

que movilizan estos medios. 

La tesis de la autora es que la mujer es uno de los blancos predilectos de la comunicación 

de masas, que intenta, mediante un nuevo orden de representación simbólica, lograr que la 

mujer cumpla dos funciones generales que el sistema les tiene asignadas: por un lado, a la 

mujer se le otorgaría la misión de pacificar, equilibrar y resolver ciertas contradicciones 

especiales del sistema (en familia, educación, etc.) mientras que, por otro lado, la mujer 

debe asumir e interiorizar el papel de pilar de la economía de apoyo (reconstrucción de la 

fuerza de trabajo mediante el trabajo invisible -devaluado y no pagado- que asegura el 

funcionamiento del sistema y permite una alta tasa de extracción de plusvalía del trabajo 

del marido, e indirectamente, también del de la mujer). 

En suma, los estudios culturales hacen posible el “cruce” de las teorías feministas, 

coloniales y postcoloniales, sociosemióticas, de la crítica literaria, de teorías críticas de la 

recepción y de una nutrida representación de la antropología simbólica, entre otras 

importantes posiciones que confluyen en este ámbito. Según Rossana Reguillo: 

 

Los “estudios culturales” al desmarcarse de anclajes disciplinarios van a constituirse como una “comunidad de hablantes” que traen a la escena de la discusión marcos diferenciales desde los cuales hacen visible las intersecciones entre tres asuntos que van a resultar claves: la importancia central del sujeto que actúa en un marco constreñido por el poder; la necesidad de “deconstruir” los procesos de normalización que históricamente construidos han definido como “naturales” los procesos de exclusión, marginación, dominación; y, la vinculación clave entre los “productos” de la cultura y sus productores, de donde viene el énfasis que se pone en ciertas perspectivas de los estudios culturales en el análisis cultural situado. Estas tres dimensiones o ámbitos, pueden ser leídos desde tres ópticas conceptuales: la 

 

1 En el plano académico, filósofos franceses postestructuralistas como Foucault, Deleuze, Barthes, Derrida y 

Kristeva intensificaron la discusión sobre la crisis y el desentramiento de la noción de sujeto, introduciendo, 

como temas centrales del debate académico, las ideas de marginalidad, alteridad y diferencia. 

subjetividad (el sujeto), el poder (la política) y la cultura (lo simbólico). (Reguillo, 2004) 

 

Si bien en América Latina hay pocas investigaciones que centren el debate desde la 

comunicación, y analicen las relaciones, las diferencias y los conflictos entre los estudios 

culturales, los de género y los de comunicación, algunas investigadoras, como es el caso de 

la docente e investigadora argentina Silvia Elizalde 2, la brasilera Heloísa Buarque de 

Hollanda3                                             4 o la ensayista chilena Nelly Richard, están, no obstante, intentando revertir la 

tendencia incrementando los escritos y las pesquisas sobre esta “perspectiva fundamental 

en los estudios culturales”(Reguillo, 2004).

Asimismo podemos decir, que, en los últimos años, es innegable el cuadro de reflexión 

teórica de las ciencias sociales y humanas y la evidencia de una progresiva y sistemática 

desconfianza en relación a cualquier discurso totalizante y de un cierto tipo de monopolio 

cultural de los valores e instituciones occidentales modernas.  

Judith Butler señala que la articulación entre etnias, sexos y economías, “implica todavía 

continuar planteando la cuestión de la ‘identidad’, pero no ya como una posición 

preestablecida ni como una entidad uniforme”; sino como “un mapa dinámico de poder en 

el cual se constituyen y/ o suprimen, se despliegan y/ o se paralizan las identidades”. 

(Butler, 2002) 

Lo sociocultural alude precisamente al lugar donde se tocan y se afectan las estructuras 

sociales objetivas y los procesos simbólicos, lugar de cruce de los sistemas como fuerzas 

productivas y constrictivas con la capacidad de agencia de los actores sociales que desde la 

subjetividad son capaces de apropiarse, negociar o resistir al sistema; lugar de interface 

entre la reproducción y la capacidad de transformación e imaginación social. 

2 Dra. Silvia Elizalde, licenciada en Comunicación Social en la Universidad Nacional del Centro, magister en 

Ciencias Sociales en FLACSO, doctora en Filosofía y Letras con orientación Antropología en la Universidad 

de Buenos Aires, investigadora del CONICET e integrante del Instituto Interdisciplinario de Estudios de 

Género (IIEGE) y del Area Queer, de la Facultad de Filosofía y Letras, UBA, docente de las Facultades de 

Ciencias Sociales de UBA y UNICEN, especialista en juventudes, género y sexualidades, en el análisis de 

prácticas sociales y culturales de mujeres jóvenes de sectores populares. 

3 Ensayista, escritora, crítica literaria. Profesora de Teoría Crítica de la Cultura de la Escuela de 

Comunicación de la Universidad Federal de Río de Janeiro (UFRJ). 

4 Nelly Richard es autora de numerosos libros, entre ellos Feminismo, Género y diferencia(s), Santiago, 

Palinodia (2008); Intervenciones críticas (Arte, cultura, género y política), Bello Horizonte, Editora 

Universidad Federal de Minas Gerais (2002);; Masculino / Femenino, prácticas de la diferencia y cultura 

democrática Santiago, Francisco Zegers Editor (1993). 

Sin embargo, en relación a los estudios culturales, la comunicación y su intersección con la 

cuestión del género, Rossana Reguillo advierte un foco problemático en las denominadas 

“políticas de reconocimiento”:

 

El problema persistente en los estudios de la cultura en su interface con la comunicación es cómo hacer hablar de manera productiva y creativa a las “diferencias”, (…) procesos de diferenciación y pertenencias como mediaciones y dinamizadores de la acción (la multicausalidad: qué significa ser mujer en un entorno androcéntrico, qué significa y qué papel juega en la dinámica social la pertenencia étnica como filtro cultural para la acción). Hay en este nivel un conjunto de tareas pendientes y lagunas peligrosas. El discurso crítico de la comunicación con respecto por ejemplo del género es una ausencia lamentable. (Reguillo, 2004) 

 

Se puede concluir entonces que la investigación en comunicación en América Latina parte 

de recuperar los valores, visiones, memoria, para construir una mirada diferente a la de las 

teorías hegemónicas. En este contexto, la comunicación aparece como vehículo para la 

transformación social y el género, no sólo como una categoría de análisis, sino también 

como una dimensión que está encarnada en los cuerpos y las subjetividades y que es 

necesario indagar para comprender las posibilidades de acción de los/las individuos/as en 

un contexto socio-cultural dado. 

La propuesta por el trabajo transdisciplinario- que atraviesa tanto a los estudios de 

comunicación como a los de género y sexualidades- constituye una contundente invitación  

a explorar los posibles cruces entre ambos territorios, teniendo siempre en cuenta el 

contexto , la historia, y sus diversas implicancias políticas y culturales. (Elizalde, 2004)

Nelly Richard advierte que “hay que tomar en serio la simbolicidad de lo cultural para 

activar desde ahí nuevos imaginarios del cambio. Lo "simbólico-cultural" condensa todo lo 

que desborda las lógicas de ordenamiento y regulación de lo social: imágenes, fantasías, 

discursos, subjetividad, identidad, lenguajes, etc”. (Richard, 1993).

Aunque, por el momento, no se consideran objetos apropiados de los estudios de/ sobre la 

cultura, los estudios culturales y los estudios de género tienen un conjunto amplio de 

planteamientos comunes, entre los mismos puede destacarse: los cuestionamientos sobre la 

identidad como esencia sustancial y estática, las relaciones de la cultura con el poder, el 

empoderamiento que surge desde los márgenes, la interculturalidad y el multiculturalismo, 

la transversalidad de las disciplinas (o de las antidisciplinas), la hibridación, las fragilidades 

del sujeto moderno y su desgarramiento contemporáneo.  

 

El género en la formación de comunicadores/as 

Los aportes de los estudios culturales, las teorías de género y la perspectiva de la 

comunicación para la transformación social resultan ser sumamente pertinentes para leer e 

indagar la articulación género/comunicación atendiendo, por ejemplo, a la reproducción 

mediática de estereotipos que ya existen en la cultura y que a la vez se van remodelando y 

reconstruyendo cuando no hay una visión crítica.  

En los medios de comunicación, la mujer (como categoría) sigue siendo interpelada como 

madre o como víctima y lxs travestis, gays, lesbianas como sexualidades de borde que ni si 

quiera son nombradas excepto como efecto ridiculizante, como show o como 

anormales/peligrosos. 

Estas imágenes tienden a presentarse como paradigmas de nuestra identidad y, dado su 

funcionamiento actual, llevan a que la diferencia sexual se presente como la pauta básica 

para la construcción y estructuración de subjetividades. Estas formas discursivas restringen 

la posibilidad de pensar en términos de identidades múltiples, donde la conformación 

identitaria de las personas se vincula a campos de experiencia más amplios que la 

diferencia sexual. 

La reproducción y reactualización de prejuicios culturalmente arraigados respecto del 

género y la sexualidad de las personas impacta en la reactualización de las diversas formas 

de violencia que vemos en la vida cotidiana. 

En esta línea, dada la necesidad de ampliar los interrogantes al campo de la comunicación 

desde el género como base epistemológica para la producción de conocimiento y la 

incidencia política, nacen espacios como el Laboratorio de Comunicación y Género,  que 

desarrolla desde el 2010 un Observatorio de Género y Comunicación que apunta a realizar 

una mirada crítica de los medios de comunicación  en torno a la multiplicidad de discursos 

en relación a las mujeres y a todas las formas no hegemónicas de vivir la sexualidad.  

El  discurso mediático, en tanto discurso social, es siempre un discurso político, en tanto 

práctica significante pues en su producción operan condicionamientos ligados a intereses 

políticos, económicos e ideológicos. Pero justamente el género informativo se ha 

consolidado como un tipo de discurso que está socialmente legitimado para clasificar, 

delimitar e interpretar los mundos femeninos y masculinos, y clasificar como "anormal" 

todo aquello que se aleja de estos mundos.  

En los medios de comunicación, la mujer sigue siendo interpelada preponderantemente 

como objeto del deseo masculino desde una lógica que mercantiliza su cuerpo, y aún 

anclada a su rol reproductivo y doméstico como madre abnegada o como víctima. Estas 

imágenes tienden a presentarse como paradigmas de nuestra identidad, como la pauta 

básica para la construcción y estructuración de subjetividades, pero también como 

plataforma ideológica y simbólica que hace posible el sostenimiento del orden patriarcal, 

un orden excluyente por antonomasia.  

Como metodología, desde el año 2011, desarrollamos un observatorio de medios como 

proceso de investigación permanente, que fracciona selecciones temporales de los 

contenidos producidos en ellos, al fin de componer variables que arrojen nuevas y mejores 

preguntas en torno a la representación mediática sobre el cuerpo de las mujeres y la 

articulación comunicación/género. Utilizando el Análisis Crítico del Discurso como la 

herramienta metodológica principal. 

El período temporal analizado comprendió para el relevamiento desde el año 2011 al 2012 

y se encuentra en procesamiento el material del año 2013. Se tomaron como unidades de 

análisis los siguientes medios gráficos: Clarín, Perfil, Página 12 (de alcance nacional) y El 

Día (principal medio gráfico de la ciudad de La Plata).  

A partir de los resultados del análisis del relevamiento de medios, podemos mencionar 

algunas de las conclusiones referidas a los sentidos que construyen los medios en relación a 

las mujeres, especialmente en la cobertura periodística de casos de feminicidios. 

En primer lugar podemos ver como el cuerpo de la mujer es narrado a partir de tres ejes 

discursivos:     

[image: ]

Discurso naturalista: la función de procreación aparece como sublimación máxima de 

"la mujer" y a la que "deben" aspirar todas las mujeres. La maternidad es el símbolo ético 

positivo por excelencia, valorado como un "deber ser" natural. Primacía del discurso 

naturalista en los debates sobre despenalización y legalización del aborto.    

[image: ]

Discurso político: el cuerpo femenino se constituye en terreno de debates públicos, de 

disputas por el poder en el orden del sentido entre diversos actores, en un acceso “para 

todos”. Distanciamiento de una concepción del cuerpo femenino como territorio personal y 

privado –un territorio individual- que debe dar lugar a expresiones de autonomía, igualdad, 

dignidad y libertad para la toma de decisiones y la realización de acciones.   

[image: ]

Discurso objetificante: se realiza una analogía entre la salud del cuerpo de la mujer a la 

belleza y se asocia a la obtención de un valor social dado por la juventud, la delgadez, el 

éxito y la realización del erotismo hacia la complacencia del deseo masculino.    

Como correlato de estos sentidos sobre el cuerpo se reproduce la metáfora de la “mujer 

mercancía”, que es propiedad del varón y por tanto, es factible de ser objeto de transacción, 

expuesto como en las vidrieras de un mercado, comprado y vendido como un símbolo de 

estatus de los hombres poderosos  y, por tanto finalmente, reducido a “objetualización”. 

El cuerpo de la mujer es representado como un cuerpo sujeto y es a partir de esta sujeción 

que se ha tratado de explicar su sometimiento bajo otra metáfora, la de la “mujer basura” 

(Pedraza, 1998), que es el resultado de la degradación del objeto y, por consiguiente, se 

puede exterminar, quemar, incinerar. La metáfora nos remite inevitablemente al caso de 

Ángeles Rawson que estremeció a la opinión pública,  el 10 de junio del año pasado, 

cuando su cuerpo apareció en el predio de la CEAMSE de José León Suárez. 

Los casos de mujeres quemadas e incineradas, de los cuales uno de los más resonantes fue 

el de Wanda Taddei en 2010, aluden a la metáfora de “la persecución de brujas quemadas 

en la hoguera” y el efecto mimético que producen los medios de comunicación en la 

repetición de narrativas e imágenes sobre el modus operandi de la incineración como un 

modo habitual de exterminar a las mujeres. En la Edad Media eran acusadas de transgredir 

las normas religiosas. Hoy los móviles se encuentran siguiendo a Rita Segato (2003) en  la 

infracción femenina a las dos leyes del patriarcado: “la norma del control o posesión sobre 

el cuerpo femenino y la norma de la superioridad masculina”. Así se configura el miedo, la 

inseguridad psicológica y física,  la imposibilidad del ejercicio de la igualdad y de la 

libertad.    

A partir del visionado de los diarios mencionados en su versión digital, de 327 notas que 

relevamos en el período marzo a junio de 2011 y 2012 y como resultado del procesamiento 

y análisis del corpus seleccionado sintetizamos a continuación algunas de las 

construcciones discursivas que tergiversan e invisibilizan el tratamiento de la violencia de 

género.  Los resultados de esta indagación nos permitieron desentramar lo mecanismos de 

ocultamiento en el tratamiento de la violencia de género como problemática compleja: 

En el 6,2 % de las notas relevadas persiste la referencia a móviles pasionales, de locura 

pasajera que causa el amor para explicar las posibles causas de los asesinatos de mujeres. El 

“crimen pasional” deviene del concepto jurídico “emoción violenta”, como atenuante del 

crimen. El acto violento “pasional” expresa la presunción de legitimidad de quien lo ejerce. 

El mayor porcentaje se visualizó en las notas periodísticas del diario platense “El Día”. 

En el 27,8 % de los casos en el cuerpo de la nota se acuña el concepto de femicidio o 

feminicidio en las crónicas periodísticas. Es destacable en este sentido que el mayor relevo 

de notas que presenta este concepto es el Diario Página 12, que además es el único que no 

ubica estos casos en la sección policiales.     

En el 14,7 % de las notas aparece el concepto de “tragedia” en la narrativa. Mientras que en 

el 10,2 % se visualiza la fórmula “hecho sangriento” o expresiones similares como 

mecanismos discursivos tendientes a la espectacularización de feminicidios presentados 

con elementos de la narrativa romántica.  Los criterios de noticiabilidad parecieran exigir 

siempre muerte y sangre, de allí que sea difícil encontrar en la página de los diarios noticias 

que den cuenta, por ejemplo, de casos de mujeres víctimas de violencia patrimonial, 

económica o psicológica.   

En el 32,6 % de las noticias relevadas se registró una recurrencia a la fórmula “confuso 

episodio” o “instancias poco claras”, omitiéndose cualquier referencia para conocer las 

características de las situaciones donde las mujeres son sometidas a una situación de 

violencia. En estos casos analizados no se le dio continuidad a la cobertura mediática para 

establecer los motivos, las causas y consecuencias de los hechos. 

 La cobertura de los casos de asesinatos de mujeres se hace en general a modo de relato 

policial, el 66,7 % de las noticias referidas a casos de violencia de género se publican en la 

sección “Policiales” de los periódicos.

En el análisis se visualiza como la temática se aborda como hecho privado, excepcional, sin 

dar cuenta de la dimensión que adquiere el fenómeno y el impacto social que tiene.  Por 

ello, el tratamiento periodístico es en general breve, descontextualizado y ubicado en el 

plano doméstico, se acude reiteradamente a la fórmula “discusión doméstica” o “pelea de 

pareja”. Esto último, contribuye a invisibilizar la violencia de género como una 

problemática social y de salud pública, es decir, los acuña en una enorme tolerancia social.   

La mujer aún es representada en el rol de reproducción de la vida doméstica, la madre 

virtuosa y la esposa fiel y cuidadora, las conductas femeninas que transgreden estas pautas 

son condenadas social y mediáticamente. Como caso emblemático en este aspecto puede 

mencionarse la repercusión mediática del caso del affaire extramatrimonial de Juana Viale 

con Martín Lousteau, enfatizando su condición de futura madre sostenido sobre argumentos 

relacionados con la transgresión al mito de la mujer madre y al de la pasividad erótica 

femenina (Fernández, 2008).  

Estas estrategias discursivas permean el tratamiento noticioso tendiente a culpabilizar a la 

víctima dando paso a la justificación de los agresores de manera implícita en muchos de 

estos casos. En el 5,8 % de las notas relevadas se identificaron construcciones discursivas 

que tienden a erotizar la actuación de estas mujeres y a instalar la idea de que han 

provocado su propia muerte.   

Tal fue el caso en el tratamiento del feminicidio de Nora Dalmasso en los diarios 

seleccionados, con excepción de Página 12, donde se construyó una imagen de la víctima 

como una “mujer vampiresa”, que se buscó su trágico destino con su comportamiento y sus 

transgresiones sexuales. 

En este marco el cuestionamiento a la víctima sobre la presunta infidelidad como 

justificación que pueda originar el “escarmiento” hacia las mujeres, aparece en los medios 

sin concesiones en lo que respecta al cuidado de cómo difundir información que pueda 

perjudicar a la víctima y a su entorno por un lado, y por otro como tejido de sentido 

habilitante de prácticas disciplinantes sobre sus cuerpos.    

Sobre los rasgos de identidad de la mujer víctima aparecen en el 23,4 % de las notas 

expresiones referidas a su condición socio-económica, como por ejemplo “la mujer de un 

reconocido empresario”, “pericias realizadas en el country”; en el 32% se menciona la 

pertenencia de la víctima a un grupo etario determinado “la joven”, “la chica”, y su rol 

social “la madre” o “la estudiante”.  

Se visualizó en el 2,7 % una propensión a exaltar la figura de los homicidas como si se 

tratara de figuras públicas socialmente reconocidas: 

En la cobertura de procesos judiciales se prioriza como fuentes a los presuntos asesinos, 

dando espacio a las más variadas estrategias de exculpación, apelando a elementos 

emocionales de la narrativa romántica que puede dar lugar al compadecimiento moral y 

social del presunto homicida. 

 

Por último relevamos en un 41, 5 % de las noticias analizadas referencias a denuncias 

efectuadas por las mujeres víctimas de feminicidio y violencia de género ante las 

instituciones, lo que dan cuenta de la deslegitimación pública e institucionalizada de las 

palabras de la mujer denunciante.

Comunicación y género: experiencias político-académicas para la transformación 

Pensar desde el diálogo entre la comunicación y el género no sólo implica fortalecer la 

mirada crítica en relación a los sentidos hegemónicos que reproducen los medios masivos, 

sino también orientar la mirada sobre las prácticas de investigación, de producción 

comunicativa, de planificación y gestión de la comunicación en distintas organizaciones y 

en los espacios de formación y capacitación en comunicación.  

En este marco, hay un conjunto de preguntas que es necesario plantearse para definir una 

currícula que aborde la perspectiva de género en las carreras de comunicación: ¿Cuál es la 

visión o cuáles son las visiones de mundo que sustentan el sistema de formación de 

profesionales en comunicación? ¿Para qué y para quién es el conocimiento que creamos o 

que reproducimos?, ¿qué valores y qué posibilidades de futuro alimentan y cuáles ignoran? 

¿Cuál es el tipo de sociedad en que se sustenta o se propicia en el plan de estudios? ¿Cuál 

es el concepto de ser humano o persona que orienta al plan de estudios? ¿Es este un 

concepto inclusivo o exclusivo? ¿A quién va dirigido el proceso de formación? 

Con estas preguntas como horizonte de pensamiento y acción el Laboratorio de 

Comunicación y Género desarrolló el Encuentro de Observatorios de medios en 

Comunicación y Género en el marco del “III Congreso internacional de comunicación, 

géneros y sexualidades. Debates actuales en torno a la política, la teoría y la acción”, el día 

15 de junio de 2012 en Facultad de Periodismo y Comunicación Social, Universidad 

Nacional de La Plata, donde quedó efectivamente creada la Red Nacional de Observatorios 

en Comunicación y Género. 

La creación y consolidación de esta red de observatorios está orientada, a potenciar y hacer 

sinergias entre los espacios de trabajo a fin de ampliar nuestras estrategias 

comunicacionales para lograr una mayor incidencia y llegada a los ámbitos de toma de 

decisiones. Los sucesivos encuentros que se concertaron entre los Observatorios miembros 

de la Red entre los años 2012-2014 apuntaron a generar un espacio de intercambio de 

experiencias y saberes entre espacios académicos, gubernamentales y de organizaciones de 

la sociedad civil que desarrollan actividades vinculadas al monitoreo de medios y 

producción de conocimiento en el campo de la comunicación y el género, lo que dio como 

resultado la publicación del E-book “Red de Observatorios. Experiencias en Comunicación 

y Género: Continuidades, rupturas y perspectivas” editado por la Editorial de Periodismo y 

Comunicación. 

A modo de cierre 

El surgimiento de los estudios de género fue y es una contribución para indagar en las 

causas de las desigualdades, dando cuenta de la multiplicidad de identidades. El género 

surge como territorio de producción de sentidos en disputa en múltiples espacios, en el 

plano de la teoría y de las prácticas sociales. 

Acudimos a un contexto, donde los discursos y las instituciones ya no pueden interpelar a 

una sola dimensión de nuestra identidad, ni pensarla de manera fija e invariante, comienza a 

cuestionarse el modelo binario rígido de la sexualidad humana, a darse revisiones cada vez 

más profundas de las instituciones sociales y a elaborarse discursos que buscan un modo de 

ser y estar en el mundo que nos represente a todos y todas. En este marco, nos encontramos 

en un escenario propicio para la proliferación de producciones académicas que tienen al 

género como eje de análisis. 

Resulta fundamental  profundizar la discusión sobre el género en el marco de las Ciencias 

Sociales y en el campo de la Comunicación, en particular, porque se trata de una dimensión 

constitutiva de las relaciones sociales, mediadas por una lógica de poder cuyos dispositivos 

y formas de funcionamiento operan en el orden de lo simbólico y delimitan marcos de 

acción de los y las ciudadanos/as en función de las diferencias. 

En este marco, se hace evidente la necesidad de avanzar en la construcción de nuevos 

mecanismos para la formulación de políticas universitarias que aúnen esfuerzos junto al 

resto de las instituciones públicas y privadas, para afrontar los desafíos que implica pensar 

la justicia social.  En este sentido es innegable la vigencia del desafío de definir cuáles son 

los aportes que debería hacer la universidad al conjunto de la sociedad. 

Resulta primordial, hacer eje en la función social que debería poseer todo saber. Nos 

referimos  particularmente a la dimensión crítico -social que debería tener la formación 

universitaria para promover el cambio y la emancipación de los grupos más desprotegidos. 

En esta categoría, ingresarían en la agenda cuestiones de opresión por razones de género 

entre otras múltiples variables como materias a tematizar. 

Lo que queda pendiente, el desafío hacia adelante, está íntimamente relacionado con la 

necesidad de incluir estos debates en las unidades académicas y que la transversalidad de 

género sea una aspiración que pueda concretarse en un futuro próximo. 

Pensar la comunicación es hacer gestión del  proyecto político. De manera que para aportar 

a una comunicación popular, alternativa y transformadora, el enfoque de género es una 

premisa indispensable. 

Bibliografía 

Buarque De Hollanda, Heloisa . Tendências e impasses: o feminismo como crítica da 

cultura. Rio de Janeiro: Rocco, 1994. p. 206-242. 

Butler, Judith. Cuerpos que importan. Sobre los límites materiales y discursivos del "sexo"; 

Paidós, Bs.As., 2002. 

De Sousa Santos, Boaventura. La universidad en el siglo XXI. Para una reforma 

democrática y emancipadora de la universidad. Buenos Aires: Miño y Dávila, 2005. 

Elizalde, Silvia y Otros. Género y sexualidades en las tramas del saber, capitulo 4. 

Comunicación. Genealogías e intervenciones en torno al género y la diversidad sexual. 

Libros del Zorzal, Buenos Aires, 2004. 

Mattelart, Michèle. Mujeres e industrias culturales. Barcelona, Anagrama, 1982. 

Pedraza, Pilar. Maquinas de amar secretos del cuerpo artificial. Madrid: Valdemar, 1998. 

Reguillo, Rossana. Los estudios culturales. El mapa incómodo de un relato inconcluso. 

Aula Abierta. Lecciones básicas. Portal de la comunicación. Barcelona, 2004. 

Richard, Nelly. Masculino / Femenino, prácticas de la diferencia y cultura democrática. 

Santiago, Francisco Zegers Editor (1993).

Segato, Rita. Las estructuras elementales de la violencia: contrato y status en la etiología 

de la violencia. Brasilia: 2003 




I Jornadas de Género y Diversidad Sexual:

Políticas públicas e inclusión en las democracias contemporáneas.

Facultad de Trabajo Social - Universidad Nacional de La Plata 

 

Título  del  trabajo: La  militancia  de  género  en  debate:  Algunas  reflexiones  sobre  la 

experiencia de DIVER-GENTES. 

Nombre del autor: Adelina Peton, Malen Azul, Calderón Fourmont 

Institución u organización: Facultad de Trabajo Social - UNLP

Eje temático: Experiencias de Concienciación, Educación  y Militancia

Mail: ade_ap_7@hotmail.com, malen.azul91@gmail.com 

Tres palabras claves:

 

“Somos lo que hacemos, con lo que hicieron de nosotros” Sartre, J P

 

En  este  trabajo  intentaremos  repensar  desde  nuestra  militancia  en  DIVER-gentes 

(espacio de género) que aporta el debate sobre género en la actualidad.  

Podemos observar cómo en los últimos años, este tema como sociedad nos ha atravesado. 

¿Por  qué,  la  compulsión  de  hablarlo,  tratarlo,  interpelarlo,  proponerlo,  ahora?  ¿Es  su 

importancia  restringida  solamente  hacia  el  ámbito  de  lo  privado?  Sostenemos  que  las 

distinciones  de  género,  sus  clasificaciones,  degradaciones,  valoraciones,  terminan  por 

franquearnos en tanto sujetos en permanente posibilidad de construcción, y en tanto partes 

de una sociedad fragmentada, prejuiciada, estigmatizada. 

En  donde,  es  sabido  que  tanto  hombres  y  mujeres  somos  víctimas  de  una  construcción 

social,  ¿Qué  es  lo  femenino?  ¿Qué  es  lo  masculino?    ¿Cuál  es  el  sentido  de  seguir 

reivindicándonos  hombre/mujer? ¿Es el rol que se infiere del género, algo constitutivo que 

nos termina por poseer? ¿Cómo representarnos en una identidad de género auténtica?. 

Hombre, mujer, género: Hacia la deconstrucción de los nombres  

 Entendemos junto con Beatriz Preciado 1, que la clasificación de género es ya en sí 

violenta,  puesto  que  luego  de  haber  sido  distinguido  los  sexos  como  una  suerte  de 

disyunción  extrema  (o  se  es  macho,  o  se  es  hembra),  se  le  asigna  a  esos  sexos  un 

determinado  género,  y  a  éste  un  determinado  rol  (pene=hombre=masculino, 

vagina=mujer=femenino). Visto de este modo, las valoraciones, distinciones, que surgen de 

aquellos  son  las  que  terminan  por  dividirnos,  encasillarnos,  alejarnos,  limitarnos.  ¿Cómo 

entonces,  poder  de-construir  esa  visión  sobre  el  género,  como  algo  solamente  binario, 

clasificado,  tajante  y  extremo?  Y,  ¿cómo,  luego  de  empezar  a  posicionarse  desde  otros 

lugares, extirpar los puntos de violencia que quedan inscriptos dentro de nosotrxs (en tanto 

institución humana)?  

En  este  sentido  entendemos  que  el  género  se  asigna  (más  bien,  se  impone)  desde 

aquellos pares  binarios, en donde  hay  siempre un “otro” que es  menospreciado (hombre- 

mujer/ heteroxesual/ homosexual/ normal/anormal). De modo que, comienzan a construirse 

relaciones de poder –de oprimidos y opresores- a partir de dichas dicotomías. Sostenemos 

que,  existe  un  ideal  de  masculinidad  que  es  profundamente  opresor,  para  con  el  mismo 

sujeto  que  lo  ‘’ejerce’’  así  como  para  aquellxs  destinatarios.  ¿Cuáles  son  las  cargas,  los 

deberes, los rótulos, que debe sostener un hombre por el solo hecho –ni siquiera de serlo- 

de  haber  nacido  con  pene?  ¿Cómo  afectan  esas  cargas  en  sus  elecciones,  cómo  lo 

condicionan?  ¿Con  qué  fin  homogeneizador  estas  cargas  se  han  reproducido  y  se  siguen 

perpetuando? 

Desde la desigualdad hacia la igualdad de derechos 

Esta ponencia intenta crear algunas primeras reflexiones teórico-prácticas de nuestra 

“nueva”  militancia  de  género.  Desde  el  año  pasado  junto  con  algunos  estudiantes  de 

diferentes carreras de la UNLP transitamos DIVER-GENTES, sin construir o adherir aún a 

una  teoría  de  género  específica,  empezamos  por  preocuparnos  por  no  hacer  un  espacio 

opositor al machismo, sino un espacio que piense y nos piense; intentando no construir un 

“otro” en tanto opuesto a, sino un una zona en donde más que pensar al sujeto que lo ejerce 

y hacía quién se dirige, se piensen las relaciones y problemáticas que nos afectan (género 

respecto  a  vulnerabilidad  e  inserción  laboral;  discriminación  racial,  violencia  callejera). 

1 Preciado, B “Pienso luego existo” Productora TVE 2014. 

“Transitar el género” que, siguiendo a Beatriz Preciado, no puede ser una suerte de estudio 

o teorización del mismo 2, sino más bien, algo corporal –entendido el cuerpo en tanto acción 

que está en constante movimiento, en constante cambio- que representa una identidad que 

también está sujeta al cambio, que es social y política –poder decidir sobre cómo quiero que 

mi  cuerpo  me  represente,  y  poder  tener  la  libertad –política  (legal)  y  social 

(desprejuiciada)-  de  poder  performarlo.  Hacemos  hincapié  en  el  saber  y  el  actuar 

consciente,  de  que  el  cuerpo  es  un  espacio  personal  y  también  político;  entendiendo  a  la 

identidad  de  género –representada  también  corporalmente- como  “el  resultado  de  la 

repetición de invocaciones performativas de la ley heterosexual” 3.  

Siguiendo  esta  línea  de  análisis –pragmático,  descrito  por  primera  vez  por  J.L 

Austin-,  entendemos  como  acto  performativo  aquél  que  es  capaz,  desde  el  lenguaje,  de 

producir  una  realidad  que  se  describe 4  (en  oposición  a  los  actos  constatativos,  que 

simplemente  la  describen).  Sin  embargo,  esta  capacidad  de  producir  la  realidad,  no  es 

meramente  ingenua,  desde  el  interlocutor  de  donde  proviene;  sino  más  bien  se  ve 

condicionada por un contexto político y social que actúa con cierta autoridad, que al mismo 

tiempo, es la que permite las posibilidades para la misma producción.  

De  este  modo,  este  trabajo  es  un  intento  por  de-construir  una  las  facetas  de  la 

construcción social, develando el uso de dichas “tecnologías” 5 (el discurso repetitivo –y en 

cierto  modo  legitimado-  proveniente  de  un  contexto  político  y  social)  como  factor 

primordial        al        momento        de        sentirnos,        definirnos        como 

hombre/mujer/heterosexual/homosexual  (compuestos  de  binarios);  y  que,  termina  por  

condicionar nuestra identidad, nuestra subjetividad. 

En este sentido, debemos corrernos del riesgo de considerar que, hay quienes eligen 

esa identidad y quienes la padecen,  de dividirnos en víctimas y victimarios. Este riesgo nos 

trae al menos dos peligros; por un lado, desdibujar el responsable de esta construcción y, 

por  otra  parte,  dividirnos  socialmente.  ¿Cómo  poder  desdibujar  algún  tipo  de 

responsabilidad,  y  el  lugar  en  donde  ésta  se  halla –suponiendo  que  lo  hay  y  es  fácil 

2 Idem. 

3 Preciado, B Retóricas de género. Políticas de identidad, performance, performatividad y prótesis. Pág. 11 

4 Austin, J “Como hacer cosas con palabras”, Paidos, Barcelona. 1962. Pág. 145. 

5 Preciado, B Idem. Pág. 12. 

ubicarlo-, sin correr el riesgo de posicionarse respecto a ello, y acentuar las ya existentes 

divisiones? Postulamos que, por un  lado, como sujetos históricos somos responsables, de 

reproducir  micro-machismos 6,    así  como  también  de  intimarlos  y  denunciarlos;  por  otro 

lado, nos encontramos dentro de un sistema capitalista que estatiza, homogeniza y publicita 

nuestros roles, dinamitando nuestra capacidad de libertad individual y colectiva. Porque el 

poder no es un ente que se encuentra intacto fuera de nosotrxs, no es abstracto, el poder se 

ejerce,  visualizándose en  las  interrelaciones. De  esta  manera, el poder es  visto desde dos 

caras: como una capacidad de hacer, de decidir, de de existir, de afirmar, de autoafirmarse; 

y,  como  la  posibilidad  de  controlar  y  dominar  el  campo  de  acción  de  otros.  Ambas 

acepciones tienen dos requisitos, el primero requiere de una autoridad social que lo legitime 

–para  poder  ser  autoafirmativo-;  y  el  segundo  requiere  de  la  tenencia  de  recursos 

(materiales,  psicológicos,  políticos,  sociales)  que  permitan  influir,  obligar  al  otro  a 

actuar/ser de cierta manera, cuando la interrelación no es recíproca. La posición del género 

es uno de los ejes fundamentales por donde éstas significaciones de poder, se manifiestan y 

ejercen respecto de un sexo-género y otro (masculino, femenino), haciéndolas desiguales. 

Esto  es  así,  porque  nuestra  cultura  patriarcal  ha  legitimado  el  discurso  de  que  el  género 

masculino (como si existiese y fuese suficiente para tales efectos, en sí mismo) es el único 

que  tiene  derecho  por  sí  mismo  a  tener  poder  autoafirmativo,  y  ejercerlo  mediante  una 

superioridad. Esta desigualdad, que el discurso patriarcal sostiene como inherente, denota 

desigualdades  ficcionales  y  sociales,  como:  división  sexual  del  trabajo,  naturalización 

irrefutable  en  las  mentes  de  varones  y  mujeres,  falta  de  recursos  para  las  mujeres  y  la 

dificultad para autoafirmarse, etc. 

Entendemos  que  es  fundamental  poder  reconocernos  como  “victimas”  de  esta 

autoafirmación  desnaturalizarnos  como  hombres/mujeres/transexuales  es  reconocer 

nuestras diferencias y entender que el victimario es el sistema y no quien lo reafirma con 

sus actos, el horizonte es la igualdad de derechos aunque no podemos reconocernos como 

iguales si las imposiciones de roles/ o de un sexo y un género nos igualan. 

6 Micromachismos, entendido como: “sutiles e imperceptibles maniobras y estrategias de ejercicio del poder 

de dominio masculino en lo cotidiano, que atentan en diversos grados contra la autonomía femenina.” A tal 

concepto, nosotras agregamos que el uso de estas “maniobras”, técnicas de poder, no son usos exclusivos 

del género masculino/hombre, no dejando exentas del tal a las mujeres/género femenino. (Luis Bonino 

Mendez) Glosario Micromachismos, boletín n°3. Poder Judicial de la Ciudad de Buenos Aires, Consejo de la 

Magistratura, por: Luciano Fabbri. 

Desde  este  puntapié,  se  vuelve  fundamental  comenzar  a  poder  manipular –

desnaturalizar- al género y sus implicancias; primero porque nos mueve, nos cambia, nos 

interpela, pero principalmente porque la construcción binaria que ha hecho el capitalismo 

nos  oprime,  es  desde  ahí  que  nos  urge  transitar/militar  género:  nos  oprime  ser 

femeninas/masculinos,  nos  oprime  no  poder  llorar/deber  hacerlo,  nos  oprime  el  obligado 

deseo  de  maternidad/relegado  rol  paterno,  nos  oprime  que  tengamos  que  ser  fuertes  o 

delicados, nos oprime que nos guste el fútbol o que no nos pueda gustar, nos oprime tener 

que saber cocinar, nos oprime tener que tener sentido de la orientación/inclinación sexual, 

nos oprime tener que tener la iniciativa o no poder tenerla, nos oprime la relación hombre-

mujer como exclusivamente romántica-sexual, etc, etc.  

Desde el género como vehículo de opresión hacia un género liberador 

¿Cómo construirnos en seres degenerados o divergentes? En este sentido volvemos 

a interpretar a Beatriz Preciado, y compartimos su interés por masculinizar a las mujeres o 

incluso, más prácticamente, desdibujarse como mujer. Desdibujar-se en el sentido de poder 

quebrantar,  saltar  las  fronteras  heternormativas,  para  comenzar  a  situarnos  desde  otros 

lugares,  incluso  en  espacios  en  donde  la  línea  divisoria  no  termine  necesariamente  por 

excluir a los que quedan fuera, sino que toque, de alguna manera, a todxs.  

Recientemente en una charla sobre Teoría Queer, discutíamos  sobre  la posibilidad 

de no imponer un sexo a un bebe ¿Cómo llamamos a alguien sin cargarlo con un género?  

O  más  desconcertante  aún,  ¿Por  qué  es  importante  el  género  para  nombrar  a  alguien?  Y 

aquí, para visualizar mejor la cuestión, citamos a Judith Butler:  

Desde el género en disputa, me he ocupado de estudiar cómo se actúa de acuerdo 

con ciertas normas restrictivas de género que se presuponen acerca de lo que se considera 

un ser humano. Cuando nace un bebé, la primera pregunta “¿es niño o niña?”, establece 

desde el principio, que no podemos ser comprendidos como humanos, a menos que seamos 

primero comprendidos como seres de género. Así, la norma de género se convierte en una 

presuposición de la inteligibilidad humana 7 .

 

7 Soley-Beltran y Preciado. “Abrir posibilidades, una conversación con Judith Butler”. Pág. 225. 

Estos armados terminan por condicionarnos de cierta manera, al punto de limitar el 

espacio de acción, decisión y propia construcción respecto a nuestra identidad de género, y 

su consecuente representación corporal. A su vez, estas restricciones en el campo de acción 

del sujeto, terminan por excluir a aquellos que no se encuentran ni en un extremo ni en otro, 

o que tienen el deseo (la necesidad, la elección, etc) de vivir de otra manera; haciendo que 

algunos puedan  vivir  y  habitar  su deseo,  mientras que otros no, porque no se encuentran 

dentro de la  lógica  legal-social-política-cultural, ni ésta tiene  lugar para que su deseo sea 

habitable. 

Sostenemos entonces que, la regulación, la reglamentación del género da lugar a la 

producción  y  la  normalización  de  lo  “femenino”  y  lo  “masculino”,  junto  con  las  demás 

normas psíquicas, conductuales, culturales, que el género produce. Sin embargo, así como 

el  género  es  el  mecanismo  encargado  de  producir  y  naturalizar  estas  nociones,  también 

puede  ser  a  manera  inversa,  el  mecanismo  para  de-construir  y  desnaturalizar  dichos 

términos.  Aquí,  queremos  hacer  hincapié  en  la  importancia  práctica  de  la  militancia  del 

género;  tomando  como  importante  no  solo  las  normas  o términos  explícitos  que  dividen, 

excluyen,  sino  también  la  parte  simbólica  que  conlleva  a  esto.  La  norma  solo  sobrevive 

como tal en la medida en que se representa, se halla dentro de la vida-práctica social, y se 

reclama dentro de las representaciones corporales; ella misma es reproducida a través de los 

actos que la aproximan, y que la idealizan desde concepciones instauradas históricamente 

como extremas y totales.  

¿Por  qué  hablamos  de  “norma”?  la  entendemos  como  una  clave  para  entender  la 

importancia de militar el género, particularmente como participantes de DIVER-GENTES. 

La norma se establece para estandarizar ciertas conductas, ciertas idealizaciones, deseos; e 

incluso  muchas  veces,  incluye  dentro  de  ella  a  las  mismas  disidencias.  ¿Cómo,  como 

sujetos  históricos,  podemos  asumir  la  responsabilidad  de  revertir  dichos  términos,  dichas 

nociones? ¿De qué manera podemos encontrar la vuelta de tuerca, y no ser una excepción 

contenida en la norma homogeneizadora? ¿De qué manera podemos  comenzar a construir 

un espacio en el que la diversidad no sea un aspecto resaltante, sino un aspecto más? ¿Por 

qué “Diver-gentes”? ¿Por qué el compromiso teórico-práctico?   

 Acordando  con  Judith  Butler  en  esta  interpretación,  también  proponemos  la 

militancia de género, y estos espacios de discusión teórica y pre-práctica, para  

(…) distinguir entre las normas y convenciones  que permiten a la  gente respirar, 

desear,  amar  y  vivir,  y  aquellas  normas  y  convenciones  que  restringen  o  coartan  las 

condiciones  de  vida.  A  veces  las  normas  funcionan  de  ambas  formas  a  la  vez,  y  en 

ocasiones funcionan  de una manera para un grupo determinado  y de otra para otro. Lo 

más importante, es cesar de legislar para todas estas vidas, lo que es habitable solo para 

algunos,  y  de  forma  similar,  abstenerse  de  proscribir  para  todas  las  vidas  lo  que  es 

invisible para algunos. 8

Así  entendemos  nuestra  militancia  como  la  apertura  a  estas  normas,  somos 

consientes  de  que  no  podemos  re-escribirnos  el  cuerpo,  no  podemos  des-decir 

completamente nuestro género, borrar completamente el sexo que nos impusieron. Pero si 

reconocernos en esas normas y por tanto visibilizarlas para poder ponerlas en discusión. 

Conclusiones 

Empezamos  esta  ponencia  poniendo  en  el  centro,  el  debate  sobre  la  militancia  de 

género en la actualidad, como señaló Sartre “Somos lo que hacemos para intentar cambiar 

lo  que  hicieron  de  nosotros”.  Pero  este  intentar  debe  ser  colectivo  para  ser  efectivo  y 

abarcar más campos; es así que entonces, el espacio DIVER-GENTES, así como nuestras 

reflexiones, deben ser ondas expansivas. No hay posibilidad de pensar el género desde un 

espacio  cerrado,  por  eso  el  constante  intento  y  refuerzo  del  mismo,  de  estar  en  diálogo 

permanente con quienes no pertenecen a él. Desde ese lugar, revalidamos la militancia de 

género reafirmando  la  importancia de construir reflexiones desde  nuestro cuerpo y desde 

nuestro “padecimiento” (no entendido peyorativamente, sino padecimiento en el sentido de 

ser sujetos corporales que están atravesados por varios  factores externos  y condicionados 

por una propia –y no propia- subjetividad-, cuerpo que padece es cuerpo que acontece, que 

sobrelleva,  que  resiste,  que  aguanta;  pero  también  que  decide,  que  rompe,  que  acciona) 

cotidiano,  entendiéndonos  hacedores  de  nuevas  construcciones  o,  caso  contrario, 

reafirmantes de las construcciones actuales. Por ello la importancia de la pregunta, la duda 

8 Butler, J “Deshacer el género”. Paidos, Barcelona Año 2004.Pág. 23. 

en  tanto  exteriorización  de  la  incomodidad,  de  los  ruidos.  El  intercambio  es  parte 

fundamental  para  visibilizar  esa  construcción  histórica  de  género  que  nos  oprime  y 

utilizarlo  como  arma  en  la  construcción  de    relaciones  igualitarias  entre 

hombres/mujeres/transexuales/homosexuales/heterosexuales/    y    cualquier    tipo    de 

clasificación o categorización que se construya, ni más ni menos nosotros/nosotras; de ahí 

la importancia fundamental de seguir pensando/haciendo:  

¿Cuáles son las preguntas de-constructoras que aún no se hicieron? ¿Cuáles son los nuevos 

binomios  que  se  intentan  instalar  para  generar  opresión  cuando  la  mujer  comienza  a 

liberarse? ¿Es posible y significativo seguir hablando de hombres y  mujeres? ¿Es posible 

visualizarnos  más  allá  de  una  frontera  sexual?  ¿Cuáles  son  las  prácticas,  cómo 

comenzamos?  ¿Es  posible  dejar  de  lado  la  justificación  y  la  explicación  al  momento  de 

representarse  como  sujeto,  situado  fuera,  dentro, al  costado –donde  sea-  de  los  binomios 

instaurados?  ¿Cómo  asumimos  esa  responsabilidad  constructora  (cómo  la  subimos  al 

hombro) en la práctica? 

Diver-gentes. 

Ade y Male. 




Bibliografía: 

*Austin, J “Como hacer cosas con palabras”, Paidos, Barcelona. 1962 

*Butler, J “Deshacer el género”. Paidos, Barcelona, 2004. 

*Glosario Micromachismos, boletín n°3. Poder Judicial de la Ciudad de Buenos Aires, Consejo 

de la Magistratura, por: Luciano Fabbri 

*Soley-Beltran y Preciado. “Abrir posibilidades, una conversación con Judith Butler” (texto en 

pdf:  https://es.scribd.com/doc/199171059/J-Butler-Abrir-Posibilidades-Una-Conversacio-n-

con-Judith-Butler-Beatriz-Preciado-y-Patri-cia-Soley-Beltran) 

*Preciado, B Retóricas de género. Políticas de identidad, performance, performatividad y 

prótesis. (pdf: http://www.caladona.org/grups/uploads/2011/02/retoricas-de-genero-

politicas-de-identidad-b-preciado.pdf) 

*Preciado,    B    “Pienso    luego    existo”    Productora    TVE    2014.    (enlace    video: 

http://www.rtve.es/alacarta/videos/pienso-luego-existo/pienso-luego-existo-beatriz-

preciado-presentacion/1902432/) 




I Jornadas de Género y Diversidad Sexual:

Políticas públicas e inclusión en las democracias contemporáneas.

Facultad de Trabajo Social - Universidad Nacional de La Plata 

 

Título  del  trabajo: “Ni  brújulas  ni  recetas.  Notas  sobre  nuestros  devenires  en  la 

formación docente en educación sexual integral”

Nombre del autor: Luciana Lavigne, Miranda González Martin 

Institución u organización: ICAFFyL-UBA, F. Cs. Soc. UBA 

Eje temático: Experiencias de Concienciación, Educación  y Militancia.

Mail: lucianalavigne@gmail.com, mirandagonmar@gmail.com 

Palabras claves:

 

Durante  los  últimos  años  fueron  elaboradas  diversas  leyes  que  ampliaron  los  derechos 

sexuales y reproductivos de las personas, particularmente de niñxs y jóvenes. Partimos de 

entender que estos marcos normativos son resultado de procesos conflictivos, en los cuales 

las  concepciones  hegemónicas  (y  normalizadoras)  sobre  la  sexualidad,  los  derechos  y  la 

educación permanecen vigentes, al tiempo que habilitan márgenes para disputar y construir 

otros sentidos sobre estas cuestiones. Aquellas normas (Ley 26.150/06 y Ley 2110/06) que 

construyeron  específicas  políticas  públicas  de  Educación  Sexual  Integral  (ESI)  presentan 

diversos obstáculos y desafíos, particularmente en cuanto a lo que suele denominarse como 

“diversidad sexual”.

Mientras  que  la  “diversidad  sexual”  ha  sido  fundamentalmente  abordada  desde  enfoques 

marcados  por  la  noción  de  “tolerancia”,  que  la  construye  como  “excepción”,  negativa  y 

fuente  de  discriminación,  buscamos  problematizar  estas  concepciones.  De  este  modo,  a 

partir  de  nuestras  experiencias  en  investigación,  formación  y  de  nuestro  quehacer  como 

docentes  y capacitadoras en el  marco de  la ESI, exploramos  las aperturas  y posibilidades 

que se habilitan cuando revalorizamos la variabilidad como condición humana universal. 1

 

1 Una apuesta fundamental que retoma esta consigna consiste en el curso destinado a población docente de 

la CABA, denominado “Aportes para pensar la diversidad sexual en las escuelas”, trayectoria pedagógica 

sobre la cual reflexionamos en un trabajo anterior (González Martin y Lavigne, 2013). 

Reflexionar  profundamente  sobre  experiencias  que  no  sólo  nos  ocupan  en  tanto 

investigadoras, sino también en tanto capacitadoras, como agentes de esta misma realidad, 

implica un ejercicio de por sí transgresor de cierta  lógica de  la  investigación social. Para 

esto  optamos  por  recuperar  diferentes  dimensiones  de  lo  que  se  denomina  reflexividad, 

atendiendo  a  nuestro  involucramiento  como  antropólogas,  nuestro conocimiento  situado 

(Haraway,1991)  como  feministas  y,  finalmente,  al  lugar  que  las  narrativas  y  el  lenguaje 

ocupan  en  la  construcción  de  nuestras  realidades  posibles.  Buscamos  destacar  la 

importancia  de  la  recuperación  de  situaciones  y  vivencias  que  se  generaron  en  las 

capacitaciones de ESI con agentes de la educación, y para esto reconstruimos una serie de 

escenas aúlicas en donde cuerpos, géneros y sexualidades se despliegan, se tensionan, y se 

reconfiguran interpelando en profundidad la práctica docente. 2

Las tristes cadenas semánticas de la “diversidad”

 

Una  madeja  enredada,  tomamos  lo  que  parece  un  extremo,  por  algún  lado  debemos 

comenzar.  Decidimos  comenzar  preguntándonos  acerca  de  la  diversidad,  ¿Qué  es 

diversidad  para  lxs  docentes  que  capacitamos?  ¿Cómo  es  valorizada,  dónde  se  ubica? 

Durante  una  capacitación  en  ESI,  realizada  en  la  Provincia  de  Buenos  Aires,  varixs 

docentes reunidxs en torno a una mesa observan y analizan una serie de objetos (imágenes, 

folletos,  catálogos  de  exposiciones  de  arte,  entre  otros),  buscando  aquello  que  tienen  en 

común. Este conjunto de recursos fueron previamente seleccionados, para desarrollar una 

actividad,  pensando  en  uno de  los  ejes  de  la  ESI,  que  fue  denominado  “respetar  la 

diversidad”.  En  la  puesta  en  común,  al  preguntarles  cómo  y  qué  vincula  a  los  objetos, 

sugieren el concepto de “discriminación”, propuesta que sustentan refiriéndose a que en las 

imágenes aparecen “indígenas, travestis y pobres”, y que hay un libro de historias de amor, 

donde los protagonistas no son heterosexuales. Algunos otros objetos, como por ejemplo un 

catálogo de una muestra con fotografías de rostros de diferentes personas con ojos cerrados, 

son dejados de lado, y lxs docentes argumentan que no parece tener conexión con el resto 

2 El título de este trabajo se lo debemos a nuestra praxis permanente, que implica para nosotras un desafío, 

de capacitar/nos en/para/a través de nuestra experiencia que requiere que elaboremos un modo de hacer 

ESI, que no tiene “brújulas” ni “recetas” que podamos asimilar, sino que implica una apertura, a la manera 

de la pedagogía queer, que se basa en interpelar la educación normalizadora y buscar desplegar lo  

subversivo, arriesgar lo impensable, interpelar estabilidades y certezas (Lopes Louro, 2004). 

de los objetos. Ninguno de los recursos seleccionados muestra rostros de angustia o escenas 

violentas,  sin  embargo,  son  a  priori  asociados  a  la  discriminación  de  la  que deben  ser 

víctimas. 

La discriminación no radica simplemente en la acción violenta, la precede, la sustenta, la 

normaliza en el preciso instante en que discriminamos –diferenciamosa las personas desde 

categorías a las que socialmente dotamos de importancia, y esgrimimos como parámetros 

desde los cuales se pondera lo normal y deseable, respecto de lo anormal y aberrante. La 

diversidad, que puede asociarse a variedad, cambio, animado, vida, evolución, entre otros, 

termina  semánticamente  encadenada  a  lo  desviado,  lo  indeseable  y,  por  ende,  lo 

discriminado. 

En  nuestra  experiencia  en  variados  espacios  de  capacitación  docente  en  ESI  hablar  de 

diversidad es asociado casi inmediatamente con lo que vernáculamente se entiende como 

“diversidad  sexual”.  En  este  acto  se  evidencia  un  doble  ejercicio  de  discriminación:  se

expulsan  de  la  reflexión  otras  diversidades  vinculadas  a  la  ESI  como  pueden  ser  la 

construcción  de  femeneidades  y  masculinidades,  la  cultura,  la  racialización,  etc.y  a  la 

diversidad en  sexualidad que  se expresa también en  la  inmensidad de  heterosexualidades 

posibles. Todo esto en un marco de tolerancia a esa “diversidad sexual” (muy parecida a la

condescendencia). ¿Pero, qué pasa con esas otras diversidades que, constituyéndonos como 

sujetxs, son parte de nuestra vida como seres sexuadxs? 

 

Disputando el lenguaje: nosotras/os/es/xs…

 

La ESI involucra la necesidad de interpelar al lenguaje, y en ese ejercicio pedagógico, en 

plena  construcción,  nos  encontramos  cuando  desarrollamos  recursos  para  las 

capacitaciones. Como abordamos en su momento, el lenguaje es un institucionalizador de 

normas sociales (González Martin y Lavigne, 2013). Los insumos de las capacitaciones van 

tramando formas de nombrar y visibilizar, y asumen públicamente y como discurso oficial 

(en este caso desde un Ministerio de educación) fórmulas que ponen de relieve la histórica 

presencia  de  hombres  y  mujeres.  En  un  Power  Point  que  se  proyecta  durante  una 

capacitación del Ministerio de Educación Nacional, el uso “nosotros/as” inspira una disputa 

entre lxs capacitandxs. En muchos casos la primera reacción es la de homologar este uso 

del lenguaje con la estrategia discursiva de la presidenta de nuestro país: la alocución de la 

población con una categoría que pretende promover la inclusión, el “todOs y todAs”. Entre 

nuestrxs capacitandxs el uso explícito de ambas declinaciones genéricas, ya sea porque lo 

consideraran una creación del gobierno nacional o una marca del mismo, debió ser  puesto 

en contexto, y nos hemos visto compelidas a aclarar que este uso no reside en alineamientos 

políticos coyunturales, sino que remite a posturas ideológicas que buscan desnaturalizar y 

especialmente  transformarnuestras  prácticas  lingüísticas,  en  las  que  el  nosotrOs  plural 

supone  la  inclusión  de  los  géneros  femenino  y  masculino.  En  las  primeras  horas  de  una 

capacitación con  varias escuelas públicas, privadas confesionales  y  laicas,  la directora de 

una de ellas expresó su incomodidad con estos usos, desencadenando un debate en el cual 

se  tensó  el  carácter  instituido  e  instituyente  de  la  lengua,  recuperando  su  carácter  de 

construcción  social,  y el peso de  la tradición. El  argumento de esta directora radicaba en 

que,  según  ella,  todas  las  lenguas  compartían  estos  usos  plurales  masculinos  como 

universales. Este argumento llamó nuestra atención por dos razones, la primera, suponiendo 

que esto fuera verdad, que se de en todos los casos conocidos, ¿lo vuelve acaso natural, o 

deseable?  Y,  en  segundo  lugar,  viniendo  de  una  directora  de  un  colegio  bilingüe,  que 

durante la capacitación no perdió oportunidad alguna de colocar palabras en idioma inglés, 

¿cómo  es  posible  que  no  pudiera  reflexionar  sobre  la  diferencia  que,  en  materia  de 

declinaciones genéricas, presenta este idioma respecto del español?3

Estas  disputas  se  replican  en  muy  diversos  ámbitos,  en  el  campo  educativo  donde 

trabajamos e investigamos, se da frecuentemente este movimiento, esta desestabilización de 

sentidos.  En  el  marco  de  un  curso  virtual  de  construcción  de  la  ciudadanía  una  docente 

relató  los  debates  desarrollados  con  su  tutor  en  cuanto  al  uso  del  lenguaje.  En  aquella 

 

3 En Inglés, como en otras lenguas, el plural no es necesariamente masculino. En el caso de los pronombres, 

por ejemplo, el plural es neutral, e inclusive existe un pronombre it, también neutral, alternativo a las 

terceras personas del singular he (él) y she (ella). De hecho, como describió la antropóloga feminista Marta 

Lamas en su célebre texto “Usos, dificultades y posibilidades de la categoría género” (1999) “el término 

anglosajón gender no se corresponde totalmente con el español género: en inglés tiene una acepción que 

apunta directamente a los sexos (sea como accidente gramatical, sea como engendrar) mientras que en 

español se refiere a la clase, especie o tipo a la que pertenecen las cosas, a un grupo taxonómico, a los 

artículos o mercancías que son objeto de comercio y a la tela”. En inglés hablar o estudiar el género “lleva 

implícito que se trata de una cuestión relativa a los sexos; plantear lo mismo en español resulta críptico para 

los no iniciados: ¿se trata de estudiar qué género: un estilo literario, un género musical o una tela? En 

español la connotación de género como cuestión relativa a la construcción de lo masculino y lo femenino 

sólo se comprende en función del género gramatical.” 

situación el tutor citó la Real Academia Española (RAE) como cita de autoridad para zanjar 

la discusión, aduciendo que el término “todos”, “indica que no se excluye ninguna parte o 

ninguno de los seres o cosas”. La docente rebatió su postura al sostener que el problema no 

se  salda  a  partir  de  lo  que  sostiene  esta  institución 4,  explicitando  que  ésta  se  ocupa 

justamente de normalizar y no de mostrar el conflicto que se visibiliza de este modo. Para 

muchxs actores del campo educativo, como para nosotras mismas, autoras de este escrito, la 

incomodidad y dificultad de “utilizar el masculino sin más” es creciente. Las reacciones del 

estudiantado,  sean  jóvenes  o  adultos,  son  heterogéneas,  en  algunos  casos  sugieren  la 

utilización de un signo en particular (x, @, *, as/os, os/as, entre otros posibles, cada uno de 

ellos con énfasis diferentes), en otros adhieren o discuten la incomodidad que esto genera 

para  la  lectura  o  retrucan  que  esto  implica “buscarle  el  pelo  al  huevo”,  recalcando  la 

insignificancia  de  esta  disputa  política  que  muchxs  decidimos  desplegar.  La  docente  que 

disputó el uso del lenguaje de aquel curso virtual mencionado, explicitó que no se trata de 

“un  tema  de  corrección  política,  o  de posicionamiento  burgués  académico”  sino  de  una 

apuesta de asumir que “el lenguaje crea prácticas.” El debate al interior de un curso es parte 

de la experiencia pedagógica que tramamos, como un modo de hacer ESI. 

 

Regulaciones desde/sobre/hacia cuerpos sexuados: entre la a/sexualidad docente y la 

hiper/sexualidad juvenil 

 

Abundante bibliografía feminista aunque también, vale aclarar, no feministaha recogido la 

compleja  trama  que  se  teje  a  través  del  colonialismo,  racismo,  sexismo  y  clase,  sólo  por 

nombrar algunas de  las  variables en  juego. Las  feministas  negras de Estados Unidos  han 

denunciado  en  repetidas  ocasiones  cómo  las  violaciones  a  ellas  por  parte  de  hombres 

blancos eran desestimadas por razón de su color de piel, aludiendo a su actitud o naturaleza 

provocadora,  su  promiscuidad,  etc 5.  Estas  mismas  narrativas,  pero  dirigidas  a  mujeres 

4 Un claro ejemplo de los cambios históricos en el campo vivo que implica el uso de la lengua, queda 

manifiesto en las recientes modificaciones que asentará la RAE en la nueva edición del diccionario que será 

publicada en el transcurso de este año para redefinir, justamente, aquellas acepciones machistas. La 

interpelación reconoce el androcentrismo y el sexismo presente en muchas definiciones y expresa las 

demandas de diversos colectivos socio sexuales, pero sobre todo pone en evidencia que los usos de la 

lengua han ido transformándose. Como ejemplos de las definiciones que serán modificadas, podemos citar 

los siguientes: “FEMENINO. Débil, endeble” y “MASCULINO. Varonil, enérgico”. 

5 Sin duda en esta materia Mujeres, Raza y Clase, de Angela Davis (1981) es lectura imprescindible. 

indígenas o mestizas,  y en general para  las  mujeres  más  humildes, se encuentran en toda 

latinoamérica.  En  nuestro  país  hasta  hace  muy  poco  tiempo  la  vestimenta  (o  presumida 

promiscuidad) de la víctima de violación podía resultar un atenuante, o inclusive suficiente 

para desestimar una causa  judicial. En  estos casos es  la  supuesta  voluptuosidad  y  natural 

sexualidad de la mujer la que “provoca” a hombres “inocentes” de juicio.

Un caso emblemático que viste de curiosidad científica las perversiones tan propias en la 

antesala a la época victoriana es el de la Venus de Hotentote 6. A principios del siglo XIX, 

esta  joven  africana,  de  descomunales  nalgas  e  hipertrofia  de  los  labios  de  la  vulva,  es 

presentada  en  Europa  como  eslabón  perdido  entre  simios  y  hombres,  alegando  que  estas 

características  corporales  la  volvían  hipersexual,  y  por  lo  mismo  más  cercana  a  los 

animales. 

Mientras tanto, europeos pagaban por ver a  la  joven  muy  ligera de ropas, disfrazando de 

curiosidad o divertimento la más cruel de las lujurias, aquella que implica el sometimiento 

de otrx. No tiene sentido perder tiempo en explicar que precisamente esas características 

presentes  en  la  joven  están  ausentes  en  las  hembras  no  humanas  ya  que  son  una 

característica  evolutiva  de  nuestra  especie,  pero  sí  pensar  el  encadenamiento  de  sentidos 

que hace que asociemos animalidad a sexo, y estas características a las personas no blancas, 

en  particular,  las  mujeres.  Y  pensar,  también,  como  aún  hoy,  con  una  proliferación  de 

discursos políticamente  correctos  que  denuncian  el  racismo,  “la  negra”  sigue  siendo  un 

ícono sexual desde donde se construyen denigrantes fantasias. La diversidad de tonalidades 

de las pieles y rasgos humanos se construye desde un exotismo que deshumaniza. 

Compartiendo algunas situaciones que irrumpen como oportunidades para trabajar la 

ESI en la escuela una asesora pedagógica de una escuela técnica (con aproximadamente 20 

años en  la  institución)  señaló que  había tenido que  hablar con una estudiante porque sus 

compañeros la miraban y le decían muchas cosas, “lindas y feas”. Su primera aclaración fue

que  se  trataba  de  una  joven  “divina”,  “negra”,  “muy  llamativa”,  “dominicana”,  y 

nuevamente retomando sus palabras literales “un icono sexual”. Según relató, citaron a esta 

joven, que aparentemente sufría por estas situaciones, y le “sugirieron” que o bien se vestía 

 

6 Para ampliar sobre esta idea puede consultarse el ensayo “El curioso caso de la Venus de Hotentote”, del 

libro La sonrisa del flamenco, de Stephen Jay Gould. 

de  manera diferente,  “menos  llamativa”,  o  aceptaba  que  los  varones  se  sentían  muy 

“atraídos” hacia ella.

Y  a  continuación  agregó,  están todos “enamorados”  de  ella.  Los  intentos  de  señalar  lo

complejo  y  opresivo  de  este  proceder,  y  la  posibilidad  de  trabajar  con  el  colectivo, 

especialmente los varones, en vez de con la joven individualmente, caían en saco roto. Y 

nuevamente contestaba que se trataba de una actitud protectora hacia la joven, “para que no

sufra”.

Otra profesora de la misma escuela tomó la palabra, y señaló que se siente “mirada” por los 

estudiantes, lo cual la incomoda, y que esto mismo no le sucede en otras escuelas técnicas 

en  las  que  trabaja.  Defensivamente  la  asesora  y  otra  profesora  que  la  secundó,  se 

apresuraron a contestarle que no la miraban como mujer, que miraban lo que llevaba puesto 

por  las  “distancias  de  clase”,  y  que  el  problema  lo  tenía  ella,  porque  no  sabía  tomar 

distancia, tomarse con “humor” al estudiantado.

La joven exótica debe aceptar que no es una persona, sino un “imán sexual”, y que es su 

cuerpo  exhuberante,  y  no  el  sexismo  social,  el  que  provoca  su  acoso.  La  profesora  debe 

negar  contra  todas  sus  percepciones  y  sensaciones  que  es  “mirada”  sexualmente  como 

mujer, que es acosada, porque ella es una profesora, no una mujer, y por lo mismo no un 

cuerpo sexuado. Sea desde la hipersexualización o desde la negación de nuestra sexualidad, 

las  mujeres  en el ámbito escolar  somos esa diversidad entendida  como desvío, cuerpos a 

domesticar, normalizar, desde una disciplina que a claras luces atenta contra todo lo que en 

teoría  representamos.  Aquí  los  efectos  de  la pedagogización  del  cuerpo que  ancló  sobre 

docentes y estudiantes y que se tornó productiva en una de las narraciones identitarias más 

implícitas y no por ello menos concretas, que consiste en la “señorita maestra heterosexual”

(Alonso et.  al. 2008).  Aunque  al  mismo  tiempo,  cuanto  menos  sexualizada  la  docente 

mejor, en férreo contraste con la alumna hipersexualizada. 

Lo  que  queremos  reponer  aquí,  es  la  trama  discriminatoria,  que  interpele  el  armado  de 

aquel  triángulo  “víctimas”,  “victimarixs”y  “espectadorxs”  que  produce  una  distribución

individual y privada del “problema” desde un orden moral que se jacta de estimular una

“convivencia  armónica”  apelada  en  la tolerancia al  tiempo  que  abstrae  las  condiciones 

específicas de producción de la violencia (Péchin, 2007). 

Pobres niñxs ricxs 

 

Pero, ¿qué es discriminar? ¿Se trata meramente de diferenciar, de desplegar lo que según 

una  perspectiva  pueden  ser  variedades  en  torno  a  un  eje?  ¿Implica  también  ordenar 

taxonómicamente estas variedades dentro de compartimentos con límites establecidos? ¿O 

se  trata  también  de,  una  vez  establecidos  los  compartimentos,  aplicar  una  ordenación 

jerárquica  que  valoriza  unas  variedades  más  que  otras?  Cuando  hablamos  de  racismo 

estamos  hablando  de  esto  último,  una  ordenación  jerárquica  de  rasgos  fenotípicos, 

fuertemente  anclada  en  los  grados  de  pigmentación  de  nuestras  pieles.  No  corresponde  a 

este trabajo señalar la improcedencia de hablar de “razas” en la especie humana, pero sí de 

buscar de qué manera el racismo se reactualiza en materia de sexualidad, y particularmente 

en prácticas vinculadas a la ESI. 

Muchas  veces  el  racismo  pasa  desapercibido  hasta  que  quienes  son  discriminados  se 

vuelven visibles. Cuando esas poblaciones pasan a ser visibilizadas en instancias dirigidas 

universalmente  a  la  población,  es  entonces  cuando  aparecen  expresiones  altamente 

discriminatorias,  a  veces  asociadas  a  la  poco  feliz  frase  de  “racismo  al  revés” 7.  Estas 

mismas  expresiones  aparecieron  cuando  un  grupo  de  capacitandxs  presentaban  sus 

reflexiones en torno al eje de “ejercicio de derechos” en la ESI. La misma directora que en 

su  momento objetó  el  uso  del  “nosotros/as”,  sostuvo  que  estábamos  incurriendo  en  una 

discriminación,  en  este  caso  de  la  población  estudiantil  de  su  institución  educativa,  de 

gestión privada y laica, en tanto cuestionó un material sobre derechos en materia de salud 

sexual  y  reproductiva  elaborado  por  el  Ministerio  de  Salud  de  la  Nación.  El  material  en 

cuestión  tiene  el  formato  de  una  postal  en  la  que  aparecen  dibujos  de  personas  con 

diferentes orientaciones sexuales, en diferentes etapas cronológicas de la vida, sonrientes, 

con  vestimentas  modernas,  de  tez  morena  y  presumibles  rasgos  indígenas.  Cuando  este 

grupo expuso sus reflexiones se produjo en un momento un cambio en la expresión de la 

vocera, quien distanció la postal en cuestión de su cuerpo con un gesto de desagrado, y la 

levantó para exponerla a los otros grupos, diciendo “con esto no estamos de acuerdo”. Al 

 

7 Esta frase tampoco es inocente, “al revés”quiere decir “al revés de lo que debe ser, lo que corresponde, 

lo común”, por lo que expone nuevamente lo extendido de los acuerdos acerca de lxs sujetos que debe ser 

marginados, invisibilizados, etc., a través del racismo, y por lo mismo su preeminencia como forma de 

exclusión social. 

preguntarle  con  qué  no  acordaba,  sostuvo  que no  “representaba”  a  sus chicos (sus 

estudiantes),  y  que ellos también  tendrían  que  tener  esos  derechos.  Indignada  con  la 

producción de un recurso dirigido a un sector de la población, de este modo recortada del 

conjunto social,  llegó  incluso a describir que se trataba de una  “casta inferior”, “pobres”, 

“inmigrantes”  mientras  que los estudiantes  de  su  escuela,  su  comunidad  educativa,  no 

habría sido considerada y, por lo tanto, no podría utilizar este recurso en ese contexto. Sus 

expresiones fueron altamente cuestionadas por otrxs capacitadxs, que expusieron la manera 

en que a través de los medios de comunicación se establece como universal argentino una 

imagen  de  personas  blancas,  delgadas,  rubias,  que  son  en  realidad  la  minoría  de  la 

población, cuestión que rara vez es expuesta como discriminación. Pero su posicionamiento 

no cambió. 

¿Qué  sentirían estos jóvenes  al  no  verse  representados?  ¿cómo  se  traza  una  política 

inclusiva,  cuando  de  lo  universal  y  de  lo  particular  se  trata?  ¿Por  qué  las  imágenes  con 

personas  de  pieles  morenas  son  leídas  y  asociadas  directamente  con  la  pobreza?  ¿Qué 

suscita  la  idea  de  que  las  personas  que  aparecen  en  la  gráfica  no  pueden  representar  al 

conjunto  de  la  población?  ¿Qué  hace  que  sólo  una  persona  blanca,  que  responda  a  los 

cánones hegemónicos de belleza pueda ser representante del universal de la población? ¿A 

quiénes, cómo y por qué dirige el Estado sus intervenciones políticas? Habría mucho para 

problematizar  y  para  interrogarnos  acerca  de  esta  escena  etnográfica  que  nos  dejó 

navegando  entre  el  desafío  de  mantener  el  diálogo  con  quien  dirige  un  escuela  y  que  en 

pleno  siglo  XXI  aún  clasifica  y  discrimina  nuestra  población  en  base  a  un  sistema  de 

estratificación  social  que  pertenece  a  otros  tiempos  y  culturas,  buscando  el  modo  de 

retomar esta observación para analizar  las políticas públicas, sus alcances  y definiciones. 

Cuando  de  políticas  públicas  se  trata,  comprender  las  formas  en  que  se  producen  las 

definiciones de los problemas así como de los modos particulares en que son clasificadas 

las  poblaciones  que  son  gobernadas  (Wedel  et  al.,  2005)  resulta  un metié de  nuestra 

investigación antropológica. Pero la  escena rápidamente se  invierte  y de  las políticas que 

bregan por la visibilización de diversas identidades, estéticas, cuerpos y modos de gestionar 

necesidades de conjuntos particulares, se transforma en un supuesto modo de excluir a lxs 

otrxs,  ahora  ricxs,  rubixs,  del  sector  privado.  en  este  mismo  sentido  se  indicó  como 

corroboración  de  esta  “discriminación  al  revés”  el  hecho  de  que  en  las  instituciones  de 

salud  privadas  muchos  de  estos  recursos  no  se  encuentran  disponibles,  volviéndose  una 

demanda absurda, en cuanto, según ella, no se trataba de un material significativo para su 

estudiantado. 

 

Ovillando8

 

Las cuatro escenas etnográficas que aquí presentamos expresan algunas de las tensiones y 

disputas  que  persisten  en  torno  a  aquello  que  se  entiende  por  diversidad  en  materia  de 

sexualidad. Desplegando esta madeja confusa, enredada, nos propusimos armar un ovillo, 

material con el cual comenzar a tramar, a tejer nuevos escenarios y propuestas para abordar 

la diversidad, que como cualquier tejido, nunca tendrá dos puntos iguales. Y elegimos estas 

escenas  por  su  persistencia  (cada  unx  podrá  pensar  en  cómo  se  replican  en  espacios 

propios),  pero  también  por  su  imperceptibilidad  cuando  hablamos  de  diversidad  sexual. 

Andamos  entre  senderos  ya  trazados,  y  compartimentos  en  donde  se  han  clasificado  y 

vuelto  inmutables  (y  por  lo  mismo carentes  de  vida)  estas  “diversidades”,  de  modo  de 

volverlas manejables. Una “diversidad” a la vez. Podemos “tolerar” la homosexualidad en 

varones (blancos, de clase media, etc.) pero que esta orientación, que por el mismo hecho 

de ser “tolerada” implica que es entendida como una desviación, se de en personas que no 

sean  blancas,  o  bellas,  o  que  sean  pobres  devuelve  una  complejidad  que  parece  aún  hoy 

inaceptable…  Que  una  muchacha  asuma  sus  formas  de  mujer  y  elija  vestir  como  quiera 

puede  ser aceptado,  que  pretenda  no  ser  acosada  parece  considerarse  un  capricho  que 

expone a los varones s a sus instintos irrefrenables. Que el lenguaje sea interpelado, como 

interrupciones  políticas  que  desnaturalizan  aquellas  dimensiones  envueltas  en  las 

expresiones cotidianas, sigue incomodando. 

En estas páginas buscamos iluminar esas aristas que quedan oscuras gracias al vicio social 

de  definir  categórica  y  definitivamente  (en  este  caso  la  diversidad  sexual).  Buscamos 

recuperar  desde  los  márgenes  aquellas  diversidades  que  sin  lugar  a  duda  constituyen 

nuestra  sexualidad,  nuestra  variabilidad  y,  por  supuesto,  la  manera  en  que  es 

antojadizamente negada como tal. Compartimos con nuestras/xs colegas (Alonso, Herczeg 

8 La metáfora del ovillo es significativa en el contexto de los encuentros de capacitación , por formar parte 

de una dinámica inicial en la cual, cada quien se presenta, se queda con un trozo de la soga entre manos y 

luego pasa el resto del ovillo a otrxs, de modo que se va tramando un tejido colectivo. 

y Zurbriggen)  la apuesta de que aún restan “muchas tonalidades que  mixturar para entrar 

enteras/os/xs a las aulas”.Quizás se trate de ir tejiendo y destejiendo tramas posibles... 

 

BIBLIOGRAFÍA 

 

-Alonso, G., Herczeg, G. y Zurbriggen, R. “Entrar enteras/os/xs a las aulas”. Revista

Venezolana de Estudios de la Mujer. Caracas, Julio Diciembre 2008, Vol. 13, N° 31. 

Davis,      A.      1981.      Mujeres,      Raza      y      Clase.      Disponible      en: 

http://disruptiva.net/uploads/files/Mujeres,%20raza,%20clase_Angela%20Davis.pdf 

 

-Haraway, D. 1991. Ciencia, cyborgs y mujeres. La reinvención de la naturaleza. 

Ediciones Cátedra. Madrid. 

 

-González Martin, M. y Lavigne, L. “Reflexiones desde la formación docente en educación

sexual integral. Desafíos en torno a la variabilidad de la sexualidad humana y la diversidad 

sexual”. VI Seminario Internacional Políticas de la Memoria “30 años de democracia en

Argentina.  Logros  y  desafíos”.  Centro  Cultural  de  la  Memoria  Haroldo  Conti  Área  de 

Estudios y Publicaciones. Buenos Aires, 7, 8 y 9 de noviembre de 2013. 

 

-Lopes Louro, G.. 2004. Un corpo estranho ensaios sobre sexualidade e teoria queer. 

Belo Horizonte: Autêntica. 

-Péchin, J. 2007. “La centralidad de la violencia y la opacidad de la discriminación en los

tratamientos habituales de los conflictos escolares. Una crítica queer”. Publicado en actas 

del  II  Coloquio  Interdisciplinario  Internacional  Educación,  sexualidades  y  relaciones  de 

género. Investigaciones y experiencias, 1 al 3 de agosto de 2007. 

 

-Gould, S. J. 2008. La sonrisa del flamenco, Editorial Crítica, Barcelona. 




-Wedel,  J;  Shore,  C; Feldman,  G  y  Lathrop,  S,  “Toward  an  Anthropology  of  Public 

Policy”,  en  Annals  of  the  American  Academy  of  Political  and  Social  Science;  600,  30, 

2005. 




Carla Luján Di Biase, UNLP - colaboradora en el Área de Género y Diversidad Sexual, FTS. 

Distopías de la vida cotidiana 

Abstract 

Me interesa en el presente artículo explayarme un poco acerca de la burocracia del sistema de justicia  tal  cual  se  describe  en  algunos  textos  literarios  con  perspectiva  de  género  y  en  un discurso no ficcional. Específicamente trataré con textos cortos en los que la burocracia aparece como un cierto tono kafkiano con el que lidian personajes femeninos.  Considero  al  tema  de  la  burocracia  y  la  justicia  como  disparador  de  “momentos  distópicos” insertos  en  nuestra  realidad  cotidiana,  acentuados  en  el  contexto  machista  y  burocrático  que define  a  parte  de  nuestro  sistema  judicial  argentino  (aunque  existen,  por  supuesto,  honrosas excepciones). 

Revisaré  brevemente  las  características  de  "lo  kafkiano"  expuestas  por  Cassandra  Summer Markoe  y  buscaré  asociarlas  con  los  hechos  y  participantes  protagonistas  de  las  historias seleccionadas. La autora hace un estudio de la burocracia como herramienta estilística en Kafka y  la  caracteriza,  entre  otros  rasgos,  con  alteraciones  en  la  percepción  del  espacio/tiempo, situaciones  absurdas  o  sobreabundancia  de  lógica,  y  formalidades  opacas  dentro  del  sistema mismo. 

Luego aplicaré la definición de "distopía" como subgénero de la literatura de ciencia ficción en el que  es  muy  común  que  sus  protagonistas  se  encuentren  en  un  futuro  más  o  menos  lejano encerradas o atrapadas en contextos burocráticos y  machistas. En muchos casos las narrativas distópicas  con  perspectiva  de  género  tratan  sobre  mujeres  que  no  encajan  en  sus  realidades  y buscan la forma de hacerse escuchar, defender sus posturas y escapar a la lógica imperante de sistemas  legales,  familiares  y  sociales  profundamente  asfixiantes,  individualistas  y  circulares. Veremos  cómo  en  los  textos  seleccionados  los  personajes  femeninos  se  sobreponen  a  sus contextos por medio de la palabra. 

 

Palabras clave: burocracia - justicia - mujeres - distopía 

Lo kafkiano 

 

Me  interesa  el  aspecto  burocrático  de  la  producción  kafkiana  porque  nos  ayuda  en  la 

actualidad  y  desde  la  ficción  a  reflexionar  sobre  la  realidad  de  nuestro  país  en  la  intersección entre  género  y  justicia.  A  pesar  de  los  grandes  avances  como  sociedad  y  como  cultura  que venimos  materializando  desde  2003  en  materia  de  Género  y  Diversidad,  existe  todavía  un pequeño  gran  grupo  de  intereses  enquistado  en  un  poder  histórico  que  se  resiste  a  incluirse dentro de las nuevas políticas de Estado. Para no ser injustos y generalizar, hablamos de parte de los organismos y de aquellos funcionarios y funcionarias que insisten en una lógica de trabajo corporativa, antidemocrática y machista.  

Es  en  dicha  lógica  corporativa  en  la  que  a  menudo  vemos  atrapadas  y  encerradas  a 

distintos actores de la sociedad cuando acuden a los organismos de justicia en busca justamente de  eso.  Considero  que  una  de  las  características  de  la  lógica  corporativa  de  ciertos  sectores mayoritarios del Poder Judicial es la burocracia. Qué mejor para definir la burocracia en juzgados y  contextos  judiciales  (tanto  en  la  literatura  como  en  el  mundo  real)  que  detenernos  en  la concepción kafkiana del concepto. 

Para delimitar un poco mejor cómo entender es la burocracia dentro de lo kafkiano voy a 

recurrir a la tesis en Antropología publicada por Cassandra Summer Markoe titulada “Alienation through Bureaucratic Proceduralism and the Emergent Will of the State”. Utilizaremos en este artículo  algunas  caracterizaciones  tendientes  a  definir  “burocracia”  dentro  de  la  tensión  entre Género  y  Justicia.  Como  dice  Markoe,  Kafka  hace  un  “uso  especial  de  la  burocracia  como símbolo  para  significar  la  lucha  humana  por  encontrarle  sentido  al  mundo”  (2010:  16).  Es  este uso de la burocracia el que nos interesa. 

Nos  centraremos  en  tres  características  principales  de  la  burocracia,  siempre 

contextualizando  los  conceptos  con  un  texto  de  ficción  (basado  en  historias  reales  de  mujeres privadas  de  su  libertad)  y  con  un  texto  periodístico  reciente  que  narra  los  obstáculos  de  una mujer para acceder a la justicia.  

1- Alteraciones en la percepción del espacio/tiempo 

La  percepción  de  espacios  y  el  paso  del  tiempo  cambia  cuando  los  individuos  se 

encuentran  en  espacios  en  donde  opera  la  burocracia.  Son  espacios  institucionales, necesariamente  continuos,  casi  fluidos.  Markoe  se  refiere  al  espacio  burocrático  como  “la manifestación  física  de  las  reglas  abstractas  que  gobiernan  qué  documentos  se  toman  en consideración, en qué momento, y otros aspectos del comportamiento regulado. (…) El llamado a un  juzgado  es  estricto  y  supone  una  obligación  legal  con  respecto  a  espacio  y  tiempo,  sin embargo, se origina en las condiciones arbitrarias de agenda y de cantidad de casos asignados” (Markoe, 2010: 20) 

Podemos  encontrar  el  mismo  simbolismo  del  llamado  a  comparecer,  a  dar  testimonio, 

entre  otros,  en  el  caso  del  personaje  de  “la  Vero”  el  personaje  principal  de  un  cuento  que transcurre en una unidad carcelaria para mujeres con hijos. La narradora describe a su amiga y su  estadía  particular  en  la  cárcel.  El  tiempo  se  mide  y  se  percibe  de  manera  distinta,  “muy despacio” (continuo) y marcado por eventos organizadores, como los comparendos: 

“Fue el día en que tocó su quinto comparendo y ahí empezamos a pensar que eso de volverse 

media canuta le estaba sirviendo de algo. (…) Así que siempre terminaba pasando lo mismo, sacaban el  sello  de  rechazo  que  no  quedaba  estampado  solamente  en  el  papel,  sino  también  en  la  frente, porque después de tanto tiempo de encierro la bronca no se iba tan fácil de la cabeza (…). Adentro el tiempo pasaba muy despacio, y cada vez la veía más metida en su locura de eso de las palabras, de hacer la diferencia y qué se yo cuánto más” (2013:15)

2) Situaciones absurdas o sobreabundancia de lógica:  

“La genialidad en la prosa kafkiana reside principalmente en yuxtaponer la naturalización 

con  lo  absurdo”  dice  Markoe.  Encontramos  un  ejemplo  de  sobreabundancia  de  lógica  en  las situaciones burocráticas que incluyen un ordenamiento específico y marcado sin un propósito claro, muchas veces desembocando en un tratamiento deficiente y/o injusto de la cuestión a resolver. Se da la contradicción, lo absurdo, de que ese trato injusto por parte de algunos funcionarios judiciales corporativos se realiza con el objetivo de impartir justicia y seguir las reglas establecidas para tal fin: 

“Para poder acceder a una consulta con la Dra. Chena en la Defensoría de San Martín de los Andes, (…) debe: presentarse el día viernes, sí, solamente el día viernes por la mañana (…) esperar afuera sin importar la condición climática del invierno  de  San  Martin  de  los  Andes. Si  tiene  suerte  (esto  a  veces  ocurre después  de  concurrir  varios  viernes)  y  consigue  uno  de  los  20  turnos  que  se entregan ese día, para el resto de la semana, para  ser atendido/a por la Dra., llenará una planilla contando su situación, e incluso deberá exponer la misma en  la  mesa  de  entrada  frente  a  las  demás  personas  en  su  misma  situación. Luego de eso deberá esperar a ser citada.” (relato del caso de la Defensoría Civil de San Martín de los Andes) 

 

El horario extremadamente limitado de atención, la concurrencia repetida a la institución, 

la limitación en la cantidad de turnos entregados, y, luego de completar la planilla y presentar el caso en la mesa de entradas, el incierto período de espera. La repetición y la espera son reflejos discursivos  de  prácticas  desgastantes  y  burocráticas.  Podemos  entender  a  la  espera  como  una sucesión  de  espacios  en  blanco,  tiempos  muertos  que  colaboran  también  a  la  alteración  de  la percepción del espacio y el tiempo. 

Con respecto al concepto de repetición como estrategia discursiva, Markoe señala 

acertadamente que al aplicar la repetición, entre otras herramientas, Kafka resalta la manera en que se naturalizan situaciones artificiales mediante la repetición. De esta manera se muestra el efecto normalizador de la repetición banal sobre las situaciones injustas para los individuos.  

Cuando intentamos romper con la normalización, escapar a la repetición, es el momento 

en el que nos visibilizamos como personas. Así sucede con el caso ficcional de “la Vero”, quien por  medio  de  la  lectura  logra  romper  con  la  monotonía  anuladora  del  encierro  y  a  la  vez visibilizarse  entre  sus  compañeras.  Lo  mismo  sucede  en  el  caso  verídico  de  la  mujer  referida anteriormente  que  busca  asesoramiento  en  una  Defensoría  y  encuentra  en  cambio  una funcionaria  que  tiene  internalizadas  prácticas  machistas  en  complejo  engranaje  con  prácticas burocráticas  y,  podríamos  decir,  opacas  (por  su  cerramiento  sobre  sí  mismas  y  profunda institucionalidad).    Para  romper  con  el  maltrato,  la  mujer  se  ve  obligada  a  concurrir  a  la Defensoría en compañía de una psicóloga y contrarrestar así la fuerza de la burocracia con una profesional  humana  y  honesta.  En  sus  palabras,    al  verla  acompañada  la  Defensora  “era  otra persona,  me  dio  un  trato  digno,  normal  y  me  escuchó  sin  subestimarme  ni  ofenderme  (…). Cuando te acompaña un funcionario público aparece una auténtica “defensora””.  

La  opacidad  como  característica  del  sistema  burocrático  o  lingüístico  suele  conllevar 

ambigüedades  y  omisiones.  En  ocasiones  los/as  responsables  institucionales  no  logran explicarnos en palabras llanas y unívocas porqué debemos completar un determinado formulario o realizar  la  acción  específica  “esperada”  del  caso.  Solo  nos  queda  la  “esperanza  de  que  el resultado de nuestra presentación sea favorable o, al menos, inteligible”, en palabras de Markoe: 

 

“Este  ejemplo  muestra  cómo  las  omisiones  del  Inspector  tienen  poderosas repercusiones en la psicología de K y en su teoría del Estado. K no huye, asiste a  sus  presentaciones  e  interactúa  con  gran  cantidad  de  personas  para  hacer avanzar  su  caso,  bajo  la  premise  de  un  resultado  favorable,  justo,  o  al  menos inteligible.” (Markoe, 2010:33) 

Distopías de la vida cotidiana: la distopía crítica como subgénero militante 

Dentro de las varias definiciones del género distópico, podemos definirlo en sentido amplio 

como un género dentro de la ciencia ficción que suele oponerse (aunque a veces con fronteras muy difusas  y  límites  discutibles)  a  la  utopía.  Los  temas  que  trata  dan  cuenta  de  una  mirada  de  un posible  futuro  oscuro,  opresivo  y  con  densas  tramas  de  poder,  en  el  que  la  vida  del  ser  humano como  individuo  y la vida en sociedad en particular se ven limitadas  y/o  controladas por distintas instituciones. El resultado puede llegar a involucrar escenas casi kafkianas. 

Normalmente  esta  rama  de  la  ciencia  ficción  describe  contextos  inicialmente 

desesperanzadores ante los cuales los o las protagonistas asumen roles desafiantes en defensa de un proyecto,  de  una  idea  a  favor  de  un  mundo  mejor.  Al  respecto,  Donawerth  retoma  un  tipo interesante de distopía acuñada por Tom Moylan; la llamada distopía crítica: 

“Moylan extiende estas definiciones y sugiere que la distopía, así como la utopía, resalta el contexto, articula una agentividad específicamente política. Debido a que observa  al  sistema  sociopolítico  desde  el  punto  de  vista  de  un  personaje insatisfecho/a, evoca en los lectores un “pesimismo militante” y deja el final abierto

para  que  continúen  vigentes  en  ellos las  posibilidades  de  una  “ira  centrada”  y  de “esperanza radical” (Donawerth; 2003: 30) 

 

A  pesar  de  la  desesperanza  inicial,  en  ciertos  casos  del  género  distópico  emerge  una 

crítica  activa  al  contexto  sociopolítico  descripto,  agenciada  en  el  cuerpo  y  en  las  ideas  del personaje  principal.  Coincido  con  Moylan  en  el  efecto  generado  en  los  y  las  lectoras,  una iniciativa militante en sentido fuertemente político como respuesta a la particular configuración de  asimetrías  de  poder  e  injusticias  que  solemos  encontrar  en  las  distopías.  Este  rasgo  se profundiza  en  el  subgénero  de  las  distopías  feministas,  las  cuales  desafían  la  presencia  de personajes  principales  masculinos  con  la  contrapartida  de  personajes  femeninos  invisibles  o  en roles  débiles  y  tradicionales.  En  dichas  narrativas,  la  mujer  adquiere  protagonismo  con  igual  o mayor compromiso sociopolítico y  capacidad de movilización que los varones.  

 

Conclusión 

Con  la  idea  de distopía  crítica  en  mente,  nos  encontramos  con  escenas  de  la  vida 

cotidiana  que  nos  recuerdan  simultáneamente  al  clima  kafkiano  y  a  las  distopías  críticas feministas. Nos remiten al mismo tiempo al pasado y a la posibilidad de un futuro que no debería tener lugar en nuestra Argentina actual, dado el proyecto de ampliación de derechos en el que felizmente nos encontramos embarcadas. Está en nosotras, agentes activos, asegurarnos de que estas  irrupciones  “distópicas”  violentas  y  machistas  dejen  de  colarse  por  los  intersticios  de nuestra realidad diaria. Tienen que dejar de ser necesarias en nuestra literatura y de leerse en nuestras  noticias  porque  eso  va  a  significar  que  estamos  un  paso  más  adelante  en  la  batalla cultural.  Mientras  tanto,  mi  postura  y  la  de  muchos  más  es  seguir  apostando  a  la  esperanza militante activa para visibilizar y empezar a desarticular las redes de la burocracia machista. 




Referencias 

“Denuncian  por  maltrato  a  una  defensora  adjunta  civil  de  San  Martin  que  concursa  para  ser 

titular",  noticia  extraída  de  la  web http://fueradelexpediente.com.ar/2014/08/23/denuncian-por-

maltrato-a-una-defensora-adjunta-civil-de-san-martin-que-concursa-para-ser-titular/ 

Donawerth, Jane ; Genre Blending and the Critical Dystopia in “Dark Horizons: Science Fiction and the Dystopian Imagination. Editado por Raffaella Baccolini y Tom Moylan”. Routledge, 2003. 

Summer Markoe, Cassandra; “Alienation through Bureaucratic Proceduralism  and the Emergent Will of the State : A thesis submitted in partial satisfaction of  the requirements for the degree Master of Arts in Anthropology”, 2010. 

Quantran, Nadia. Memorias de la epidermis, Ediciones de La Grieta, 2013. 




I Jornadas de Género y Diversidad Sexual:

Políticas públicas e inclusión en las democracias contemporáneas.

Facultad de Trabajo Social 

Universidad Nacional de La Plata 

La Plata, 24 y 25 de Octubre de 2014.

 

Título  del  trabajo: Siete  contra  Ronald  Reagan  en  tiempos  de  crisis:  pornografía  y sexualidades disidentes en Siete contra Georgia (1987) de Eduardo Mendicutti. Autor: Facundo Nazareno Saxe 

Institución u organización: Instituto de Investigaciones en Humanidades y Ciencias Sociales (IdIHCS) - FaHCE – UNLP. 

Eje temático: Teorías de género y producciones artístico-estéticas.  

Mail: facusaxe@yahoo.com.ar 

Palabras claves: narrativa -  Eduardo Mendicutti – años ochenta – pornografía. 

 

Eduardo Mendicutti es una de las voces más originales y consistentes de la narrativa española de las últimas tres décadas. Con un proyecto creador claramente orientado a la representación de la disidencia sexual, la obra de Mendicutti se ha convertido en una ficción representante de las sexualidades no normativas en el campo cultural español. Resulta significativo pensar que ingresa en el mercado editorial a través de una novela erótica, Siete contra Georgia (1987), que prefigura  muchas  cuestiones  desarrolladas  posteriormente  en  el  proyecto  creador  de Mendicutti. Con una tematización explícita de las prácticas sexuales disidentes, la novela no resulta  “políticamente  correcta”  para  el  sistema  normativo.  Pero  la  recepción  editorial  de Mendicutti como un autor que se dedica a la “literatura cómica” invisibiliza la representación subversiva de la sexualidad que está presente con contundencia en Siete contra Georgia. Este texto  no  ha  recibido  demasiada  atención  crítica,  ya  que  ha  sido  catalogado  como  un  texto “masivo” escrito para lograr un éxito de público lector. La crítica ha señalado que se trata de una novela que le permite a Mendicutti la difusión posterior de otras novelas valorables, de ahí que haya sido tomado como un texto menor y no haya sido estudiado en profundidad. Dos prejuicios  sustentan  esa  apreciación  de Siete  contra  Georgia como  un  texto  que  “sólo” permite el acceso de Mendicutti a la publicación de obras posteriores de un supuesto mayor valor literario. El primero tiene que ver con la subestimación de textos que logren un éxito de público lector. El segundo radica en el tono de la obra: Siete contra Georgia es una  novela atravesada  por  referencias  sexuales  explícitas,  que  podríamos  calificar  como  una  porno-novela, 1  una  narración  erótico-pornográfica.  En  ese  sentido, Siete  contra  Georgia tiene  un ingrediente extra que hace difícil su valoración para un canon académico normativo: se trata de una novela con representaciones pornográficas de la disidencia sexual. Personalmente creo que  estas  tres  cuestiones  (porno-novela,  texto  masivo  y  de  representación  de  sexualidad disidente) son elementos a valorar de un texto menospreciado por sus logros editoriales. En cuanto al texto en sí mismo, creo que se trata de una de las novelas de mayor relevancia de toda la obra mendicuttiana, que refleja muchos de los procesos temáticos que desarrolla en los veinticinco  años  posteriores  de  labor  literaria.  Por  supuesto  que  ingresar  en  la  literatura mainstream  con  una  obra  que  tematiza  la  representación  explícita  de  prácticas  sexuales disidentes  en  el  tono  cómico-subversivo  habitual  en  el  autor  se  vuelve  un  gesto  de  su programa creativo. Como texto que incluye la representación de prácticas sexuales disidentes, Siete contra Georgia, como Las edades de Lulú (1989, Almudena Grandes) otro texto surgido de los premios “La sonrisa vertical”, tuvo que luchar contra la resistencia a otorgarle calidad literaria. 2

Siete contra Georgia narra la historia de un grupo de siete personajes que ante la polémica por una ley que criminaliza la “sodomía” en Georgia (Estados Unidos) y sus efectos en España (el ataque violento de un grupo homofóbico a una de las siete) deciden grabar siete casetes con lo más escandaloso y subversivo de sus experiencias sexuales para enviarle al jefe de policía y confrontar directamente con  la criminalización de  la disidencia sexual. Uno de  los aspectos más  sobresalientes  de Siete  contra  Georgia tiene  que  ver  con  los  siete  personajes protagonistas  que  narran  sus  siete  historias  “terroristas”.  Estos  personajes  no  tienen  una configuración identitaria rígida o cerrada. El texto resulta ambiguo para pensar la etiqueta que pueden  recibir  los  personajes.  En  ese  sentido,  resulta  significativo  pensar  cómo  distintas menciones críticas tienen una tendencia a etiquetar u homogeneizar a las siete bajo diferentes 

 

1 Con “porno-novela” me refiero a un texto literario novelístico que contiene descripciones sexuales explícitas. No utilizo el término “porno” en un sentido mainstream o normativo, sino que lo vinculo con la resignificación de lo pornográfico que realiza el movimiento posporno. Ver Echavarren, Roberto (comp.). Porno y Post Porno. Montevideo: Casa editorial HUM, 2009. 

2 En ese sentido, lo que Eduardo Mendicutti señala sobre Las edades de Lulú, perfectamente podría aplicarse a Siete  contra  Georgia: “En  España,  tuvo  que  sufrir  en  su  día  no  pocas  campañas  de  descrédito  por  parte  de quienes  intentaban  regatearle  no  ya  calidad,  sino  mera  condición  literaria  acusándola,  con  inconfundible intención inquisitorial, de “pornografía”; campañas que culminaron en la más delirante  y absurda de todas: la que, con motivo de su adaptación al cine por Bigas Luna, emprendió un diario conservador, informando día a día de  las  jóvenes  actrices  que –aseguraba—se  habían  negado  a  incorporar  a  la  protagonista.  El  resultado  fue, naturalmente, el contrario del que se buscaba: día a día, un montón de lectores se precipitaban a las librerías a comprar la novela” (Mendicutti, 2001: viii). rótulos, que no son del todo correctos (o a veces pueden servir para un personaje, pero no para los siete): “locas”, “maricas”, homosexuales, travestis, etc. Es llamativo como varios críticos intentan etiquetar de  forma grupal  y  homogénea  a  los personajes pero no  logran utilizar un término  que  funcione.  A  veces  son  “locas”,  pero  en  otros  casos  “maricas”,  homosexuales, travestis,  etc.  Por  ejemplo,  Jurado  Morales (2012)  las/los  menciona  como  “homosexuales”, sin precisar que esa “etiqueta” no funciona para las siete. El texto no da definiciones rígidas ni esencialistas de las/los protagonistas, lo que ha provocado cierta confusión en algunos críticos al referirse a los personajes, ya que buscan “etiquetar” donde el texto construye ambigüedad y diversidad.  No  hay  una  sola  etiqueta  que  cuaje  a  las  siete  ni  tampoco  una  identidad  sexual común  que  las  pueda  agrupar.  No  es  casualidad  este  uso  de  sujetos  sexuales  configurados como  variantes  de  diferentes  posibilidades  identitarias  pero  que  el  texto  no  termina  de determinar.  Un  personaje  puede  ser  una  “loca”,  otro  puede  ser  una  travesti,  otro  un homosexual, pero el grupo de las siete no comparte la identidad como un constructo común, sino que el texto mismo se construye en la ambigüedad respecto a la identidad sexual de los personajes.  Lo  que  sí  queda  claro  es  que  estamos  ante  sujetos  de  la  disidencia  sexual,  con múltiples  posibilidades  político-identitarias.  No  hay  una  etiqueta  genérica  o  identitaria  que responda con absoluta homogeneidad a la pregunta por la identidad de los personajes. En esta cuestión del  sujeto complejo de Siete contra Georgia se encuentra uno de los aspectos más originales y radicales del texto. Sin embargo, esta complejización de la identidad no implica una  despolitización.  Las  siete  son  sujetos  identitarios  políticos  que  vienen  a  confrontar,  a actuar  como  terroristas  contra  la  normalidad  exterminadora  de  las  sexualidades  disidentes. Porque las siete son travestis, transexuales, gay, locas, maricas, etc. Cada una es uno o varios aspectos  de  la  disidencia  sexual  y  confrontan  en  un  sentido  queer,  subversivo  y  radical  la violencia  heterohegemónica  que  quiere  disciplinar  cuerpos,  identidades  y  sexualidades.  Las siete historias tienen un objetivo muy claro, hacer que los “yanquis” las escuchen. El objetivo no es sólo escandalizar, sino que se trata de movilizar políticamente, de la visibilización de la práctica  que  “incomoda”  en  forma  confrontativa.  Como  le  señala  La  Madelón  al magnetófono, se trata de terrorismo, pero no de cualquier tipo, la operación que realizan con los siete relatos es terrorismo textual y sexual, de la mano de la visibilización de la práctica sexual subversiva y disidente: “-A ver cómo te portas, maricón, que ahora te vas a dedicar al terrorismo.  Al  terrorismo  sexual,  no  te  sofoques.  Y  a  ver  a  cuántas  antiguallas  yanquis conseguimos  que  les  dé  el  soponcio.”  (Mendicutti,  1987:  20).  El  terrorismo  de  las  siete  se parece al terrorismo textual que utiliza Beatriz Preciado (a partir de una  referencia a Roland Barthes)  para  pensar  los  textos  que  buscan  intervenir  políticamente  en  la  sociedad.  En  ese sentido, el terrorismo textual puede ser una de las posibilidades de lectura de una obra como Siete contra Georgia. 

Por  supuesto  que  la  idea  de  hacer  un  ataque  terrorista  con  siete  grabaciones  de  las experiencias sexuales de sujetos queer no nace de la nada. La razón para la grabación es la ley estadounidense vigente en Georgia, pero no sólo eso, también se trata de las consecuencias de esa ley y  lo que esa ley significa. Porque la homofobia que habilita la criminalización de la sodomía es también la homofobia que permite un ataque violento a La Balcones, una de las siete. Y la forma de contrarrestar la violencia sobre el cuerpo queer es atacar a la heteronorma homofóbica, misógina y disciplinadora de la disidencia sexual:  

-Nena, los mandamases yanquis han dicho que el mamarla y el tomar por el culo va contra la ley, y que hay que castigarlo. A cuenta de eso, a La Balcones por lo visto casi se la cargan. Y estas enloquecidas lo que quieren es tomarse justicia por su mano. (Mendicutti, 1987: 20) 

Cuando  se  dice  que  la  obra  de  Mendicutti  es  una  obra  que  se  encarga  de  representar  con humor cuestiones de lo LGBTIQ 3 en España se está dejando de lado que  no sólo se trata de eso.  Porque  en Siete  contra  Georgia, tenemos  un  texto  con  situaciones  cómicas  y pornográficas,  pero  también  hay  una  lectura  política  y  una  visibilización  de  la  violencia exterminadora del régimen heteronormado pocas veces señalada. Además, la razón para que las siete quieran concretar su acto terrorista radica en la idea de combatir la violencia: “cuatro niñatos que se han tomado al pie de la letra la homilía del carcamal ése de la Reagan o de la coñofrio que manda en el tribunal supremo o como leches se llame.” (Mendicutti 1987: 19). La difusión del episodio de la  ley que criminalizaba la homosexualidad en Estados Unidos tiene consecuencias en España. “Cuatro niñatos” atacaron a golpes a La Balcones. El texto es explícito  en  la  denuncia  de  la  violencia  sobre  el  cuerpo  queer  en  España.  Y  los  nombres  y referencias a Ronald Reagan y el tribunal supremo norteamericano vinculan las proyecciones de  la  violencia  sobre  lo  LGBTIQ.  En  efecto, Siete  contra  Georgia  no  es  sólo  una  novela erótica con pasajes cómicos, sexuales y pornográficos. También se trata de una confrontación directa contra la violencia de la heteronormatividad y la visibilización de la abyección en su mayor grado de disidencia y subversión. De ahí que las siete elijan la visibilización del sexo subversivo como una forma de terrorismo queer:  

De  momento  los resultados  los  tienen  aquí:  siete historias,  siete  casetes  explosivas.  Y,  para empezar, las siete se las va a mandar mi dueña, como quien manda una bomba por paquete postal certificado, al jefe de policía del estado de Georgia. (Mendicutti 1987: 21) 

 

3  La  sigla  corresponde  al  colectivo  Lesbiano-Gay-Bisexual-Transgénero-Transexual-Travesti-Intersexual  y Queer.  

La  presentadora  de  la  acción  será  La  Bocaccio,  el  “magnetófono”  de  La  Madelón,  y encargada de grabar  los relatos de cada uno de  los siete personajes en contra de (el  jefe de policía de) Georgia. Siguiendo la tradición del Decamerón, la estructura se mantiene con un marco  y  los  siete  relatos  “grabados”  en  ese  marco,  que  interviene  en  las  diferentes narraciones.  Este  dispositivo  de  relatos  “grabados”  permite  un  juego  muy  interesante  (y propio  de  Mendicutti)  con  la  oralidad.  El  “magnétofono”  que  resulta  el  narrador  de  la introducción y el cierre que enmarcan las siete voces, tiene personalidad. El objeto se vuelve un  sujeto  que  es  parte  de  la  estructura  narrativa  y  comparte  la  disidencia  sexual  con  su “dueña”,  La  Madelón. En  cada  voz  narrativa  que  está  “grabada”  por  la  Boccaccio  se “escucha” a una de las siete, que cuentan diferentes historias diversas en extensión y recorrido temático, pero la gran mayoría con un objetivo de convertirse en un “puñal” (sexual) para el jefe  de  policía  de  Georgia.  Lo  que  buscan  es  confrontar  desde  la  visibilización  de  la sexualidad abyecta para la heteronorma. En esa estructura, dentro de cada relato, introducido con un nombre y una estructura que parodia al Quijote, se narran una o varias historias que implican prácticas sexuales visibilizadas y que tienen como protagonistas a la narradora del grupo de las siete. Cada una cuenta lo más abyecto, promiscuo e incorrecto para escandalizar, para “aterrorizar”, etc.

Con el título “Donde La Balcones se esfuerza, a pesar de sus muchas heridas y disquisiciones, por  convencer  a  los  incrédulos  de  las  propiedades  afrodisíacas  de  una  barra  de  pan”,  la primera  voz  abre  la  novela  y  se  convierte  en  una  de  las  narraciones  más  pornográficas  del conjunto, gracias a la representación sexual explícita de episodios de la vida de La Balcones. Desde el principio todo está planteado como un  juego terrorista contra el  jefe de policía de Georgia:  

Señor jefe de la policía del estado de Georgia: póngase cómodo, apriete el culo, colóquese los colgantes de forma que no le molesten  y abróchese el  cinturón, como decía Bette Davis  en aquella  película.  Soy  La  Balcones,  y  suerte  que  tiene  usted  de  que  las  reglas  del  juego  me prohíben insultar (…)                        4 . (Mendicutti, 1987: 25)

El relato de La Balcones contiene tres historias estructuradas a través de encuentros sexuales. En la primera se explica el origen de su nombre, “La Balcones”, y en la segunda y la tercera se  narran  encuentros  sexuales.  En  la  historia  del  nombre  de  La  Balcones  (pp.  25-35),  se tematiza una situación de seducción callejera. Ella parecería construida como un estereotipo de  “marica”,  con  identidad  masculina  con  referencias  constantes  a  lo  femenino  aunque  sin certezas, pues el texto no define con claridad una identidad para los personajes. El personaje 4 La  expresión  “abrocharse  el  cinturón”  y  la  referencia  en  la  cita  es  de  la  película All  About  Eve  (1950,  dir. Joseph L. Mankiewicz), en la que el personaje de Bette Davis, Margo Channing, dice, “Fasten your seatbelts, it’s going to be a bumpy night!” con el que La Balcones se encuentra en la calle, a la salida del cine erótico, es Anselmo, que se configura física y sexualmente casi como una imagen extraída de Tom de Finlandia: 

(…)  un pedazo  de  tío  de  los  que  casi  no  quedan,  modelo  albañilazo,  rubio  de  pelo  pero oscurito de piel, más alto que  yo, duro de pecho  y empinadito de pezones, cinemascope de espalda,  brazos  como  alcornoques,  manazas  de  descargador,  y  qué  cachas,  nenas,  aquellas patorras que no le cabían en el pantalón (…). (Mendicutti, 1987: 26) (…)  por  las  marcas  del  pantalón  se  le  notaba  un  pedazo  de  rabo  que  daba  gritos,  era  sólo mirarlo e imaginarlo y te entraban unos picores horribles en los ojos. (Mendicutti, 1987: 27) 

La historia termina con una escena de sexo oral en el balcón frente a la plaza en la que había una  muchedumbre  presenciando  un  espectáculo.  De  ahí  el  origen  del  nombre  de  la  voz narradora. La escena focaliza en lo sexual y explicita el encuentro de La Balcones con el pene de Anselmo:  “Aquella picha privilegiada, aquella locura, aquel pollazo del color del maíz  y del  tamaño  del  brazo  de  un  picapedrero”  (MENDICUTTI  1987:  33).  Lo  que  resulta interesante  para  este  análisis  es  que  la  referencia  explícita  (pornográfica)  se  mezcla  con  la referencia cultural-literaria: “(…) brillante y acerdado como un aforismo de Bergamín, sólido como  un  poema  de  Rubén  Darío,  tierno  y  desafiante  como  una  canción  de  Brassens” (MENDICUTTI  1987:  33).  El  texto  en  su  representación  de  lo  sexual  muestra  el  deseo disidente, el sexo abyecto, la promiscuidad, todo lo políticamente incorrecto. Lo que se busca es  visibilizar  lo  que  se  quiere  prohibir  y  reprimir,  sin  descuidar  la  asociación  entre  “alta” cultura, representación pornográfica y dispositivos cómicos. 5 En los tres relatos de La Balcones se presenta el sexo con una visibilización que podríamos considerar como pospornográfica. El tercer relato de La Balcones es un buen ejemplo, ya que termina  teniendo  relaciones  sexuales  con  un  panadero rubio,  que  no  quiere  usar  su  “polla” porque se va a casar, pero eso no le impide que penetre a La Balcones con los dedos y luego con una  barra de pan utilizada como dildo. El uso de la  barra de pan como dildo  y toda la representación  sexual  explícita  de  la  historia  del  panadero  puede  leerse  en  términos  de deconstrucción  de  la  normalidad  corporal.  El  pene  deja  de  ser  importante  para  el  vínculo sexual y puede ser reemplazado por una barra de pan. En ese sentido, la barra de pan podría estar funcionando como una prótesis en el sentido que le da Beatriz Preciado al término.  

 

5 Los  otros  dos  relatos  de  La  Balcones  cambian  el  espacio,  ya  no  es  en  Madrid,  sino  que  la  acción  pasa  a Sanlúcar  de  Barrameda  (pueblo  de  origen  de  Mendicutti),  donde  La  Balcones  se  encuentra  viviendo  por  un contrato de construcción. Las dos historias sexuales que cuenta son aventuras con un albañil y un panadero (pp. 35-50). En la historia del albañil se vuelven a entremezclar referencias de todo tipo y visibilización de prácticas sexuales:  el  albañil  (de  17  años)  le  pide  que  use  una  “braguita”  para  “sentarse”  encima  de  él  vestido.  Lo interesante  es  que no  está  exponiendo  prácticas  sexuales  de  lo  gay  normalizado,  sino  que  exhibe  todo  lo  que buscan reprimir las prácticas normalizadoras: la “marica” o “loca” como modelo no asimilable, el uso de lencería femenina como fetiche, la promiscuidad, el acto de “tragar semen” aparece explícitamente mencionado, el “beso negro”, etc.

El  segundo relato, “Donde Betty  la Miel se queja del vicio de  La Balcones  y reivindica  las delicias  del  amor,  demostrando  que  la  policía  sirve  para  algo  más  que  para  perseguir maricuelas”, se  abre  dialogando  con  referencias  al  modelo  gay  norteamericano,  como  el musical Hello Dolly (1969, dir. Gene  Kelly). Este relato, a diferencia del  anterior, pretende exhibir  la  posibilidad  del  amor  en  lugar  de  la  referencia  pornográfica  a  las  sexualidades disidentes. Lo  interesante es que  hay una deconstrucción del amor normalizado gay  y de  la imitación de los vínculos del binarismo de género varón/mujer. Luego de referencias cómicas al nombre de Betty la Miel, se presenta su relato, la historia de amor con Eusebio (pp. 53-73).  Betty la Miel tiene una mirada pseudomoralista y conservadora respecto a la promiscuidad de la  disidencia  sexual.  Busca  normalizar  la  subversión  bajo  una  idea  de  amor  monógamo  y binarista. En Betty hay una visión prejuiciosa de la promiscuidad y el sexo casual. La idea del amor  como  redención  implica  una  concepción  negativa  del  sexo  sin  amor,  que  confronta directamente  con  el  modelo  gay-lésbico  como  celebración  de  la  libertad  sexual  y  la subversión de género. 6 En su discurso sobre la integración y la normalidad termina siendo el monstruo  del  que  acusa  a  los  sujetos  queer  promiscuos  y  sexuales.  Se  trata  de  una  gran parodia del sujeto gay conservador, porque el personaje clasista, prejuicioso y discriminador se pone en pareja con un abusador y no se entera porque vive en su ficción de normalidad. En ese sentido, la crítica a la norma conservadora y a lo gay normalizado es evidente. 7 La  tercera  grabación  “Donde  Colet  la  Cocó,  ejecutiva  muy  viajada  y  muchilingüe,  advierte contra los estorbos y estragos del idioma y esgrime un sabroso ejemplo para ilustrar su teoría de que el jolgorio no necesita palabras” se vincula directamente con la representación de las 

 

6 De ahí que la visión de la Betty sea presentada por momentos como el estereotipo del personaje prejuicioso y conservador, muy en la línea del conservadurismo gay. Gracias al discurso del amor “normal” que lleva adelante Betty no ve que su amado es un posible abusador de menores. Betty se construye como un personaje integrado en  la  normalidad  gracias  al  amor,  que  incluso  tiene  un  amado  heterosexual.  Que  ese  personaje  heterosexual represente la posibilidad del abuso es una deconstrucción compleja de la idea de heterosexualidad asociada a lo perverso. Betty se construye como un ser “normal”, con un amor “normal”, pero en esa normalidad se pierde la disidencia  sexual  y  se  accede  a  una  normalidad  perversa  y  disciplinadora  de  los  cuerpos  menos  poderosos. Porque Eusebio no desea a Betty, sino a Vanesa, la hija preadolescente de su hermano. Betty termina formando parte de esta construcción perversa de la heterosexualidad y se excita con ella. 7 Hay que remarcar que Betty en su narración es testigo de una relación sexual entre el hermano de Eusebio y su esposa, que es planteada en términos de disidencia sexual, ya que se visibilizan prácticas asociadas a lo abyecto. Betty, del lado de lo gay conservador, termina siendo prejuiciosa y critica a esas prácticas: “un acto de verdadera y  nauseabunda  brutalidad”  (Mendicutti,  1987:  59).  Y  no  se  trata  de  una  práctica  heteronormativa,  porque  se describe explícitamente que la mujer le “da croché en el esfínter”. Según Betty en eso no hay amor: “Yo sé que en  ese  sombrío  frenesí  no  puede  haber  amor”  (Mendicutti,  1987:  61).  Cuando  hay  un  juego  de  roles  con uniforme  se  despierta  la  veta  clasista  de  Betty:  “en  este  país  el  proletariado  ya no  respeta nada”  (Mendicutti, 1987: 63). En definitiva Betty termina siendo una parodia crítica y evidente al conservadurismo del modelo gay normalizado, que poco tiene que ver con la subversión o las sexualidades disidentes de la liberación gay-lésbica: “Como usted ve, aquí enseguida te llaman facha, y yo todo lo que pretendo es que, en esta vida, cada uno ocupe el sitio que le corresponde, no creo que eso sea ningún desprecio ni delito alguno.” (Mendicutti, 1987: 63).  sexualidades  disidentes.  Colet  cuenta  episodios  vinculados  a  la  promiscuidad  y  al  modelo igualitario de sexualidad que rompe con la idea de activo/pasivo: 

(…)  como  el  supermacho  vikingo  de  la peli,  pero  se  queda  con la  copla,  pues  claro  que  se queda  con  la  copla,  la  mayoría  se  quedan  impresionadísimos,  nenas,  os  lo  digo  yo,  y  se comprende, después del numerazo que montamos nosotras, después de tantos gritos de gusto y de satisfacción no tienen más remedio que pensarlo, no tienen más remedio que pensar esto tiene que ser buenísimo de verás, qué suerte, qué envidia, hijas de puta, sería cosa de probarlo, hay que probarlo, y lo prueban, hijas, últimamente todos se empeñan en probarlo, el tío con más pinta de macho se te da la vuelta en un periquete, en cuanto te descuidas, zas, cuando quieres darte cuenta ya te ha puesto el culo, nenas, qué asco, todos, pero nosotras tenemos la culpa, nosotras, por tanta palabrería, tanto grito y tanta publicidad. (Mendicutti, 1987: 83) 

A partir de sus viajes Colet narra algunas escenas sexuales de forma breve (es la más directa para  contar  sus  historias).  Cuenta  una  serie  de  episodios  cortos  siempre  vinculados  con  la representación de las prácticas sexuales disidentes: una historia en El Cairo (pp. 83-86), en la que  tiene  relaciones  con  muchos  hombres  en  un  baño;  una  suerte  de  catálogo  de  los  baños públicos  de  diferentes  lugares  (en  general  aeropuertos)  alrededor  del  mundo  (pp.  86-100). Este  catálogo  no  es  sólo  una  descripción  de  los  baños,  sino  un  mapa  global  (en  base  a  los vuelos de Colet) de baños en los que se puede tener relaciones sexuales. El catálogo recorre baños de todo el mundo con descripciones de las diferentes aventuras posibles. Por supuesto, la referencia pornográfica y el elemento humorístico no dejan de estar presentes: “No sabéis, nenas,  el  sabor  tan  homogéneo  que  tiene  la  verdadera  leche  socialista.”  (Mendicutti,  1987: 87). 

La  quinta  grabación8  es  la  realizada  por  la  propietaria  del  magnetófono,  un  personaje  que proviene directamente de Una mala noche la  tiene cualquiera, La Madelón. En  “Donde  La Madelón, de cuya adicción a  la soldadesca  habla  muy  claro su alias, advierte, sin embargo, que  ella  come  de  todo  aunque  se  decida,  al  final,  por  una  bonita  versión  de  las  maniobras hispano-portuguesas” conocemos otro episodio de la vida del personaje y más detalles de su fetiche  por  los  uniformes,  cuestión  que  origina  su  nombre.  La  Madelón  cuenta  varias anécdotas vinculadas al deseo que le despiertan los uniformes (pp. 122-126), en un juego con los estereotipos del modelo gay de los años setenta. A partir de su fetiche imagina toda una situación orgiástica con el  jefe de policía de Georgia y sus “chicos”. Luego del catálogo de amantes de La Madelón, se  introduce la  historia de Sindo, su último amante (pp. 131-143). 

8 La cuarta grabación es la de Finita Languedoc “Donde Finita Languedoc, también conocida como la Lujos, hace un elogio melancólico y elegantísimo de la madurez y del esplendor de los buenos tiempos, y consiente en revelar  su  secreto  más  querido  por  tratarse  de  una  narración  oral”,  que  introduce  dos  historias  cortas.  En  la primera se tematiza una relación lésbica oculta en medio de la estructura familiar. La relación se produce luego de la muerte del padre y hay cierto placer voyeurista en Finita, la mucama y el cochero (se explicita el momento masturbatorio).  La  segunda historia  de  Finita  tiene  que  ver  con  una  anécdota  con  la relación  entre  Finita,  su abuelo  y  el  cochero.  En  todos  los  casos,  la  disidencia  sexual  se  coloca  en  el  lugar  más  abyecto  para  la heteronormatividad.  

Toda  la  historia  tiene  una  representación  explícita  de  la  disidencia  sexual,  con  el  detalle focalizado de que Sindo lleva a otros tres hombres y mantienen una relación sexual múltiple: “El de Faro, por arriba, me escupió leche hasta la matriz, pero no la sacó y no dijo obrigado ni nada”  (Mendicutti,  1987:  141).  Todo  el  relato  de  La  Madelón  continúa  con  la  idea  de visibilizar  las  prácticas  sexuales  disidentes.  La  novela  se  vuelve  pornográfica,  un  porno-relato,  en  varios  momentos  en  los  que  el  foco  está  colocado  sobre  la  representación  sexual explícita.  También  la  presencia  de  La  Madelón  resulta  clave  para  pensar  cómo  Mendicutti construye  este  universo  ficcional  personal,  el  cosmos  Mendicutti  en  el  que  los  personajes comparten una realidad literaria y se mueven de un texto a otro.9 El  texto  cierra  con  un  colofón  “Donde  la  Boccaccio  explica  cómo  se  le  quedó  el  ánimo después de tanto uso, y cómo vibra después del deber cumplido”, donde se explica que lo que construyeron  las  siete  es  una  grabación  terrorista,  un  manifiesto  a  favor  de  la  libertad,  la sexualidad disidente y la representación de lo que la heteronorma busca invisibilizar, silenciar y  exterminar.  Las  “casetes”  son  puñales  directos  al  corazón  represivo  y  heteronormado  del jefe de policía, el mensaje final es un mensaje de confrontación directa contra la violencia de la heteronormatividad. 10

La  literatura  de  Mendicutti  es  recepcionada  inicialmente  como  un  conjunto  de  novelas “cómicas”,  que  utilizan  dispositivos  humorísticos  para  tematizar  cuestiones  de homosexualidad.  Esa  lectura  viene  cargada  con  prejuicios  y  se  trata  de  una  valoración 

9 Las  dos  últimas  grabaciones  crecen  en  referencias  culturales,  específicamente  al  cine  y  a  la  literatura.  En “Donde Pamela Caniches, llamada también Trabuca Grande por sus patinazos a la hora de llamar a las cosas por su nombre, hace un alarde de sinceridad y confiesa la verdadera materia de sus sueños” trabaja con la referencia cinematográfica. Pamela sufre por la degradación de su cuerpo (es calva) y tiene estreñimiento crónico. Se aísla, así que su vida pasa por la lectura de la revista española de cine Fotogramas y construye una vida imaginaria en torno a las estrellas de cine que ve en las imágenes. Alberto Mira ya ha señalado la importancia de la revista para una subcultura gay emergente en España: “Aunque los críticos de Fotogramas no intentasen crear una cinefilia de  contornos  gays,  los  propios  gays  empezaron  a  reconocer  en  aquellas  voces  notas  inequívocas,  ecos  de inclinaciones  propias.”    (Mira,  2008:  398).  En  las  numerosas  referencias  a  actores,  actrices  y  películas  se continúa  con  el  vínculo  de  la  obra  de  Mendicutti  y  el  cine,  innegable  en la  construcción narrativa  de  la  gran mayoría de sus textos literarios. La última grabación “Donde Verónica Cuchillos, teóricamente experta en el arte de Talía, improvisa un monólogo dramático para aviso de impacientes y bochorno de inquisidores” tenemos la visión  de  la  “loca”  poética  y  culta.  Hay  referencias  literarias  y  se  tematiza  la  situación de  una  operación  de adecuación genital. Verónica es transexual y la operación es el tema de su grabación.  10 Porque,  ante  la  prohibición  y  la  legalización  de  la  práctica  sexual  no  normativa  (la  “sodomía”  en  el  caso referido),  la  mejor  forma  de  confrontar  que  las  siete  encuentran  es  contar  historias  sexuales  de  lo  que  la heteronorma  quiere  prohibir,  como  una  confrontación  directa  al  intento  de  disciplinamiento  a  través  de  la visibilización pornográfica: “Y vosotras, nenas, haced lo mismo. Escuchad las casetes en el orden que queráis; como diría Paloma Caniches, es inverosímil. Naturalmente, la Mercurio, que está que trina, dice querrás decir que  es  indiferente,  guapa,  pero  Paloma  Caniches  le  diría  da  igual,  son  palabras  sinagogas.  Y,  realmente,  lo mismo da. El orden de los productos no altera el factor. Aquí están. Son siete. Podéis usarme a mí; usadme, por favor.  Metedme  de  esas  pilas  que  tardan  horas  en  descargar.  Ya  lo  he  dicho:  dar  gusto  es  una  obra  de misericordia. Tened misericordia de mí. Aunque vibre como un consolador en un internado de señoritas. Podéis estar seguras de que vibro de satisfacción. Y aunque chirría un poco, qué más da. No me daré por escocida./Son siete.  Siete  contra  Georgia.  Siete  mariquitas,  siete  casetes,  siete  historias,  siete  gritos  como  siete  puñales.” (Mendicutti, 1987: 186-187) sesgada. Este prejuicio sobre la literatura de Mendicutti tiene varias aristas que profundizar. Por un lado, está la cuestión del prejuicio que el mismo Mendicutti indica sobre el uso de la etiqueta  cultural  de  “literatura  gay”,  recordemos  que  se  visibiliza  como  un  autor  gay  de literatura de  “temática gay”, pensando esta cuestión como una  valoración cultural. Por otro lado, la consideración sobre la literatura cómica como una literatura menor: “Pues en España toda  la  literatura  cómica  menos  las  comedias  del  siglo  de  oro  se  ha  considerado  con frecuencia  una  literatura  ‘menor’”  (Villena,  2012:  31).  Por  supuesto  que  la  literatura  de Mendicutti  tiene  una  tematización  profunda  de  la  comicidad,  pero  como  se  observa  en  el análisis  de Siete  contra  Georgia,  decir  que  es  un  autor  de  literatura  cómica  es  invisibilizar todo  un  costado  dramático  y  de  proyecciones  políticas  de  la  tematización  de  la  disidencia sexual. No quiero negar la importancia de lo cómico en la obra de Mendicutti, pero se trata de una  comicidad  en  función  de  una  política  de  representación  de  las  sexualidades  disidentes.  Como señala Luis Antonio de Villena: “Eduardo es un gran novelista o narrador, todavía no del  todo  bien  ubicado,  porque  él  no  es  serio  sino  cómico  o  satírico.  No  es  Sófocles,  es Aristófanes.” (Villena, 2012: 32). En ese sentido, el prejuicio de pensar la literatura cómica como una literatura menor tiene una doble posibilidad en el novelista español: un autor gay de literatura cómica, dos espacios culturales leídos muchas veces con prejuicios que invisibilizan su potencialidad  social  y política. De ahí que  la  literatura de Mendicutti  haya  sido valorada por el éxito editorial y su llegada a los lectores, pero que para la crítica no esté presente como un  autor  de  trascendencia.  La  lectura  de  su  literatura  cómica  desde  el  doble  prejuicio  ha llevado  como  señala  Jurado  Morales  a  que  se  lo  haya  “tildado  de  frívolo,  intrascendente, pasajero o simplemente entretenido” (Jurado Morales, 2012: 36). El análisis realizado de Siete contra Georgia  busca deconstruir ese doble margen, rompiendo con la idea de la literatura cómica como literatura menor o frívola y con la de literatura gay asociada a un mercado gay y a  una  literatura  de  poca  calidad  literaria.  Mendicutti  es  un  autor  que  con  constancia  y coherencia,  desde  un  margen  crítico,  tematiza  varios  aspectos  de  la  historia  del  colectivo LGBTIQ  español  desde  los  años  setenta  hasta  la  actualidad,  convirtiendo  su  obra  en  un continuo  ficcional  que  resume  las  problemáticas  más  íntimas  de  la  disidencia  sexual  en España. 

Bibliografía 

Jurado Morales, José (2012). “Eduardo Mendicutti o el discurso de una conciencia solidaria” en: Jurado Morales, José (ed.). Una ética de la libertad. La narrativa de Eduardo Mendicutti. Madrid: Visor, pp. 35-50. 

------  (2012). “Mendicutti  o  la  escritura  como  filosofía  de  vida”  en:  Jurado  Morales,  José (ed.). Una ética de la libertad. La narrativa de Eduardo Mendicutti. Madrid: Visor, 9-21. Echavarren, Roberto (comp.) (2009). Porno y Post Porno. Montevideo: Casa editorial HUM. ------  (2008).  “Changing  Sexual  and  Gender  Paradigms”  en:  Altisent,  Marta  E.  (ed.). A Companion to the Twentieth-century spanish Novel. Woodbridge: Tamesis, 174-185. ------ (2012). “Humor y narración gay en Los novios búlgaros y Fuego de marzo, de Eduardo Mendicutti” en: Jurado Morales, José (ed.). Una ética de la libertad. La narrativa de Eduardo Mendicutti. Madrid: Visor Libros, 171-190. Mendicutti, Eduardo (1987). Siete contra Georgia. Barcelona: Tusquets. ------ (2001). “Prólogo” en Grandes, Almudena. Las edades de Lulú. Madrid: Bibliotex. Mira, Alberto (2008). Miradas insumisas. Gays y lesbianas en el cine. Barcelona: Egales. Villena, Luis Antonio de (2012). “Eduardo Mendicutti, con sol y sombra (poca)” en: Jurado Morales, José (ed.). Una ética de la libertad. La narrativa de Eduardo Mendicutti. Madrid: Visor Libros, 29-34. 

Sanz Torrado, María Raquel (2011). Escritoras españolas galardonadas con el  premio “La sonrisa  vertical”.  Tesis  de  Máster.  Madrid:  Universidad  Complutense,  disponible  en 

http://eprints.ucm.es/13996/1/Raquelsanz_TFM_MULE_2011.pdf  




I Jornadas de Género y Diversidad Sexual:

Políticas públicas e inclusión en las democracias contemporáneas.

Facultad de Trabajo Social 

Universidad Nacional de La Plata 

La Plata, 24 y 25 de Octubre de 2014.

 

Título del trabajo: Amor y sexualidad disidente en Keiner liebt mich de Doris Dörrie. Autor: Atilio Raúl Rubino. 

Institución  u  organización:  Institución  u  organización  a  la  cual  pertenece:  Instituto  de Investigaciones en Humanidades y Ciencias Sociales (IdIHCS-FaHCE/UNLP) Eje temático: Teorías de género y producciones artístico-estéticas.  

Mail: atiliorubino@yahoo.com.ar 

Tres palabras claves: Doris Dörrie, sexualidades disidentes, Keiner liebt mich. 

 

Introducción 

Doris  Dörrie 1  es  una  prolífica  escritora  de  literatura.  Sin  embargo,  es  más  conocida  como cineasta, ya que se la considera la directora de cine más importante de Alemania. De hecho, desde el estreno de Hombres, hombres... (Männer…) en 1985, es la realizadora alemana más exitosa dentro y fuera del país. Suele decirse que el fuerte de Dörrie es retratar a la mujer y las relaciones de pareja heterosexuales y que justamente a esto se debe su éxito cinematográfico. En sus relatos literarios y cinematográficos, la pareja feliz aparece como un mito que nunca se concreta. Dörrie pareciera desmitificar el amor heterosexual idealizado y feliz, sus relaciones de  pareja  nunca  redundan  en  la  felicidad  de  los  involucrados,  sino  que  persiste  cierta insatisfacción.  Asimismo,  en  varias  ocasiones  se  encarga  de  retratar  figuras  masculinas, hombres  heterosexuales  que  se  ven  enfrentados  a  estereotipos  de  heteromasculinidades idealizadas  a  los  que  resulta  imposible  ajustarse  y  que  generan,  asimismo,  restricciones respecto a las potencialidades personales.  

 

1   Doris  Dörrie  es  una  prolífica  escritora  y  cineasta.  Lleva realizadas  más  de  15 películas  y  publicados 

una  decena  de  libros  de  cuentos  y  novelas,  además  literatura  infantil  y  una  obra  de  teatro.  De  ellos  se  han traducido  al  español Hombres,  hombres...  (y  otros  relatos) (1988,  Seix  Barral,  cuentos), ¿Qué  quiere  usted  de mí? y otros relatos (1990, Seix Barral, cuentos), El hombre de mis sueños (1995, Juventud, novela), ¿Y ahora qué hacemos? (2002, Galaxia Gutenberg, novela), Desnudos (2003, Galaxia Gutenberg, drama), El vestido azul (2003, Galaxia Gutenberg, novela) y Luisa quiere ser princesa (2004, Loguez, literatura infantil). El objetivo de este trabajo es centrar el análisis en uno de los personajes LGBTI en los textos literarios y cinematográficos de la autora. En particular, me referiré a la película Keiner liebt mich (Nadie  me  quiere,  1994)  y  el  personaje  de  Orfeo.  Como  en otros  relatos,  la  acción  se centra en una figura femenina pero tiene una contrapartida en un personaje gay. El encuentro con  lo  otro  étnico  y  sexual  le  permiten  a  las  protagonistas  de  muchos  de  sus  relatos  el reconocimiento de sí  mismas  y, también, de  las  falencias de  la cultura occidental. Dörrie se pone  del  lado  de  las  minorías  que  todavía  después  de  la  caída  del  muro  siguen  sufriendo discriminación e incomprensión.  

 

Keiner liebt mich. 

Keiner liebt mich es una película del año 1994 que toma personajes y situaciones de algunos de los relatos de la colección de cuentos de la autora Für immer und ewig. Eine Art Reigen de 1991.  La  película  plantea  el  problema  de  que  tras  la  fachada  del  bienestar  económico  de Alemania  en  los  años  noventa  se  oculta  una  enorme  insatisfacción  e  infelicidad  de  las personas. Keiner liebt mich es a la vez un melodrama sobre una trasformación personal y una crítica  a  las  políticas  de  la  reunificación  (Herrmann,  2004:  128),  en  especial  al  excesivo materialismo de las personas y a los brotes de la xenofobia y homofobia. La preocupación de Fanny (Maria Schrader), la protagonista, por acercarse a los treinta y estar soltera se suma a su  obsesión  por  la  muerte.  Tras  un  tema  en  apariencia  superficial  y  bajo  la  forma  de  una comedia ligera (al estilo de las comedias románticas norteamericanas), Dörrie pone en escena los  traumas  de  la  historia  alemana,  que  por  aquella  época  se  consideraban  superados  en  la cinematografía del país. Fanny es una joven alemana, de 29 años, blanca, heterosexual y con una posición laboral estable. Su única preocupación es el hecho de estar cerca de cumplir 30 y seguir soltera. Está obsesionada con la muerte, se viste con estilo gótico y utiliza esqueletos y calaveras  como  indumentaria. Asimismo,  asiste  a  un  curso  de  muerte  conciente,  una  moda new age de reminiscencias budistas de los años noventa. En él, construye su propio ataúd que luego usa para dormir y en el que realiza con el grupo del curso una puesta en escena de su propio entierro. 

A  su  vida  se  sumarán  dos  hombres,  Orfeo  (Pierre  Sanoussi-Bliss),  un  homosexual afrogermano, quiromántico y adivino, que vive en el mismo edificio, y Lothar (Michael von Au),  el  contratista  que  se  hará  cargo  de  las  reformas  del  edificio,  un  alemán  heterosexual, blanco y de clase alta.  

El personaje de Orfeo cobra mayor protagonismo a medida que avanza la trama. Su historia de amor y desencuentro trágica se cruza con la vida de Fanny. Orfeo tiene una relación con un presentador  del  noticiero  en  la  televisión  (figura  que  sintetiza,  en  su  imagen  pública,  lo socialmente  aceptado),  con  quien  se  encuentra  en  el  bar  gay  en  el  que  Orfeo  realiza  sus performances como drag-queen. La película  muestra dos de ellas, con los consecuentes dos encuentros con el locutor que resultan decepcionantes y devienen en una ruptura y desilusión. En el primero, Orfeo le pide dinero porque lo van a echar del departamento por los meses de alquiler que debe y él no quiere saber nada del asunto. En el segundo, se da cuenta de que la relación terminó porque lo ve besar a otro chico. 2 Por otro lado, la cuestión de la vestimenta, de vestirse, desvestirse, disfrazarse, producirse  y montarse  en  un  personaje,  etc.,  constantes  en  la  obra  de  Dörrie,  aquí  adquieren  una importancia más particular. En palabras de Mareike Herrmann, “Dressing up, cross-dressing, and  masquerading  are  central  to  the  identities  of  nearly  all  of  the  film’s  characters” (Herrmann,  2004:  131).  Por  ejemplo,  Fanny  usa  ropas  y  accesorios  de  estilo  gótico  para apartarse y diferenciarse del “mainstream, to which her class background, ethnicity, race, and secure job would have her belong” (Herrmann, 2004: 131). Pero también los otros personajes. Orfeo debe vestirse con ropas típicas africanas para conseguir dinero 3 y Lothar utiliza su traje Armani como una segunda piel. Las escenas de cambio de ropas y de producirse y montarse también son importantes. En ellas, se ponen en escena cambios de traje, de disfraz. El traje de Lothar va a ser usado por Fanny en un intento de conquistarlo y, luego, se lo da a Orfeo, que lo utiliza el día en el que desaparece, probablemente en un rapto extraterrestre.  Asimismo, es importante destacar que la película transcurre durante el carnaval de Colonia, lo que  le  da  no  sólo  un  marco  temporal  a  los  eventos,  sino  también  un  clima  enrarecido  y bizarro,  como  de  ensoñación  y  fantasía.  En  términos  bachtinianos,  habría  que  pensar  en  el mundo al revés, en la  inversión de los órdenes durante el tiempo que dura el carnaval, pero que sólo sirve para reforzar la vuelta al orden establecido en la finalización del mismo 4.  

2   A  su  vez,  es  importante  mencionar  las  canciones  que  interpreta  porque  constituyen  una  especie  de 

síntesis tanto de su situación al momento como de la de Fanny. En la primera hace la mímica del tema “Lover Man”  de  Billie  Holiday  y  en la  segunda del tema  “Ein  Schiff  wird  kommen”  de  Lale Andersen  caracterizado como Nana Mouskouri. Hay una tercera canción que Orfeo interpreta haciendo la mímica, pero ya no en el bar sino en el departamento de Fanny cuando ésta cumple sus 30 años. Se trata de “Non, Je ne regrette rien” de Edith Piaf,  vestido  y  pintado  como  un  esqueleto.  Ambas  cuestiones,  el  esqueleto  y  la  canción  de  Edith  Piaf, constituyen los dos Leitmotiv de la película. “Non, Je ne regrette rien” se escucha cuatro veces, dos diegéticas (entre ellas, la mencionada) y dos no diegéticas (en los créditos iniciales y finales, en los que el equipo entero de realización de la película canta la canción). 

3          Se trata de lo que Katrin Sieg (2002) denomina “ethnic drag”. Sobre la aplicación de este concepto en la película de Dörrie, cf. Benbow (2007)  

4   Sacando provecho de la atmósfera del carnaval, la película tiene una sintaxis onírica, pues mediante el 

montaje se unen imágenes sin una muy clara conexión secuencial ni causal. A su vez, se alternan las imágenes internas al edificio y externas de la ciudad y el festejo del carnaval. Asimismo, destacan como escenarios de los hechos  los  lugares  de  pasaje  (como  puertas,  puentes  y  cortinas),  de  tránsito  (como  autos  y  aeropuertos)  y  de ascenso  y  descenso  (como  el  ascensor),  que  constituyen  zonas  que  privilegian  la  confusión  y  la  mezcla. Otra escena importante es en la que Fanny viste los vestidos de drag de Orfeo y éste la ayuda a  producirse  y  le  enseña  a  caminar  y  a  seducir. A  los  servicios  que  Orfeo  le  ofrecía  como vidente y quiromántico (a cambio de dinero), se suman también los de drag. Así, su personaje se convierte en un paradigma de alteridad, por partida triple,  ya que  no sólo es gay, drag  y afrogermano, sino que también proviene de Alemania Oriental, como nos enteramos luego por las  averiguaciones  que  realiza  Lothar,  quien  descubre  que  su  nombre  real  no  es  Orfeo  de Altamar, como se hace llamar, sino Walter Rattinger y que trabajaba de ayudante de cocina en restaurantes  en  Ost-Berlin  en  la  RDA.  Orfeo  es  al  mismo  tiempo  una  figura  mística  y  un arquetipo  de  la  otredad  (étnica,  sexual  y  por  ser  de  la  RDA)  (Herrmann,  2004:  128). Asimismo,  en  el  final  de  la  película,  favorecido  por  el  clima  enrarecido  del  carnaval, desaparece  en  un  supuesto  rapto  de  extraterrestres  que,  según  él,  lo  vienen  a  buscar  por segunda vez para curarlo. La cuestión alienígena constituye la hipérbole de la alteridad, pues lo convierte, a la vez que todo lo anterior, en un alien. Por último, Orfeo tiene una enfermedad que comienza a manifestar después de la ruptura con el locutor de televisión. Su condición de enfermo lo posiciona asimismo en la marginalidad. No se dice claramente de qué se trata, lo único  que  él  aclara  es  que  no  es  SIDA.  Hay  que  pensar  que  en  el  cuento  Orfeo  no  es homosexual,  sino  bisexual,  está  casado  y  no  se  da  ningún  dato  de  la  enfermedad  que  tiene (Malone,  2007).  En  cambio,  en  la  película  sí  se  aclara  que  no  se  trata  de  SIDA.  De  todas formas, hay que tener en cuenta que quien lo dice es Orfeo ante la pregunta de Fanny y, por ende, podría estar mintiendo.5 El hecho de que en la película ya no sea un personaje bisexual sino homosexual tiende a resaltar su completa alteridad.  En palabras de Kathryn Barnwell  y Marni Stanley:  

Orfeo in the film, black, gay, and East German, is ostracized and reject by all levels of society,  representing  three  “others”  subcultures  whose  existence  the  reunified Germany has difficulty ackowledging (his illness, of course, represents another, more general, suppressed “other” (Barnwell y Stanley, 2003: 125). 

En el lado opuesto a Orfeo está el personaje de Lothar. Lothar representa el poder patriarcal, es un hombre alemán blanco, de clase alta, y heterosexual. Hay una escena inicial en la que se 

Utilizando este clima, la película se distancia de la realidad y la desrealiza. En este sentido, el momento más alto del extrañamiento está constituido por el rapto extraterrestre. 

5   La  tematización  del  HIV-SIDA  es  muy  interesante,  pues  es  un  tema  que  sobrevuela  durante  toda  la 

película.  En  una  entrevista,  Dörrie  cuenta  que, durante la  filmación,  dos  integrantes  del  equipo  de realización enfermaron, uno de ellos de SIDA (Phillips, 2004: 13), y que a su marido Helge Weindler le diagnostican cáncer, enfermedad  por la  que muere  durante  la realización de  su siguiente película Bin ich  schön?  Por  otro  lado,  en Keiner  liebt  mich hay  varias  alusiones  al  uso  del  preservativo.  Exceptuando  a las películas  sobre  el  SIDA  de Rosa von Praunheim (Ein Virus kennt keine Moral de 1986 y Die Aids-Trologie de 1990, entre otras), Dörrie fue la primera cineasta en tematizar el tema en la pantalla grande. Cf. Alice Kuzniar (2000), p. 280, n. 3. condensa todo el poder patriarcal que Lothar simboliza. Después de que ella le choca el auto, él está ofuscado y quiere tomar un café. Pero en el edificio no hay agua debido a las reformas que  se  están  haciendo,  cuya  falta  están  sufriendo  los  vecinos  desde  hace  días.  Lothar  se comunica con los obreros y les pide que conecten el agua por sólo 5 minutos para que Fanny le pueda hacer un café. De esta forma, se nota cómo Lothar detenta el poder del patriarcado. Como hombre blanco y heterosexual, es el que manda. Al mismo tiempo, se puede hablar de una masculinidad heterosexual melancólica en los términos en los que la analiza Judith Butler (1990,  1993,  1997),  quien  considera  que  en  la  identidad  heterosexual  se  alberga  un  deseo homoerótico elidido desde el comienzo y cuyo duelo no se puede llevar adelante porque no se lo reconoce. En este sentido, la melancolía es el costo de las identidades de género rígidas y no  problemáticas,  las  heterosexualidades  estables  y  las  masculinidades  hegemónicas  y  se manifiesta  por  medio  de  la  exacerbación  de  las  mismas,  ya  que  “en  definitiva,  la homosexualidad  masculina  no  reconocida  termina  en  una  masculinidad  intensificada  o afianzada,  la cual mantiene  lo  femenino como  lo  impensable  e  innombrable” (Butler, 1990: 157). Lothar duerme con una mujer atrás de otra para probarse a sí mismo su propia potencia sexual. El encuentro sexual con Fanny también está marcado por esta característica. Ella está dormida en  su ataúd y su  madre deja entrar a Lothar para que tenga relaciones con su  hija. Éste se acuesta en la cama de Fanny  y se queda dormido. Cuando ella despierta y  lo ve, se acuesta  con  él  y  comienza  a  tener  relaciones  sexuales  sin  que  Lothar  despierte  mientras  le habla  y  le  cuenta  de  sus  problemas  sexuales:  que  le  cuesta  llegar  al  orgasmo  porque  se desconcentra y demás. Después de unos segundos, él llega al orgasmo y recién entonces abre los ojos. Le agradece porque, después de un encuentro frustrado con otra muchacha, Fanny le ha permitido comprobar su potencia sexual. 

Mareike  Herrmann  comenta  que  entre  Orfeo  y  Lothar  se  produce  una  inversión  propia  del carnaval entendido en sentido bachtiniano:  

This  Reversal  is  represented  in  the  film  in  the  mesianic  elevation  of  Orfeo  from outsider  to  wise  man  and  even  a  savior,  and  it  the  marginalizaction  and  ridicule  of mainstream Germans and the subsequent centering of the social outcasts who occupy the apartment building (Herrmann, 2004: 131). 

Por su parte, Kathryn Barnwell y Marni Stanley (2003) señalan que el personaje de Orfeo no hubiera sobrevivido a la era nazi, ya sea por su color de piel o por su sexualidad. Sin embargo, lo que es llamativo es que su presencia siga resultando una anomalía en  la Alemania  de  los noventa. Según Barnwell y Stanley, quienes lo piensan más en términos étnicos que sexuales, esto  se  debe  a  que  la  legislación  de  la  posguerra  hizo  casi  imposible  para  los Gastarbeiter convertirse en ciudadanos hasta la segunda o tercera generación. El mundo al revés propio del carnaval no hace más que volver a la normalidad y reforzarla, eso contrasta con la otredad del día a día tanto de Orfeo como de otros de los personajes que habitan en el edificio de departamentos, que parecen disfrazados pero no lo están. Barnwell y Stanley (2003) critican que  la película tiende a  fomentar una vuelta a  la  normalidad, que  la mirada  sigue  siendo  germánica,  blanca  y  (podríamos  agregar)  heterosexual.  Según  ellas, triunfa  la  perspectiva  blanca  y  heterosexual  germánica,  porque  la  otredad  que  se  centra  en Orfeo  es  aniquilada,  como  en  el  nazismo,  sólo  que,  como  se  trata  de  una  comedia,  su desaparición  no  se  representa  como  una  muerte  sino  como  trascendencia  a  otro  nivel  de realidad o existencia (Barnwell y Stanley, 2003: 125). A la desaparición de Orfeo le sigue el final del carnaval cuya duración enmarcaba el tiempo diegético de la película. Si el carnaval tiene por función  volver a dejar  las cosas en su  lugar, entonces,  la película  nos presenta un universo multicultural, negro, queer y alien en Alemania que no existe en la vida cotidiana, que no es posible. En efecto, se puede pensar que justamente la crítica de Dörrie a la sociedad alemana radica justamente allí, al poner en escena en una comedia todas las contradicciones y fallas  de  la  cultura  alemana  de  la  reunificación.  Doris  Dörrie  presenta  aquí  su  visión desencantada,  crítica  e  inconformista  de  las  supuestamente  avanzadas  sociedades occidentales.  Recurriendo  a  la  alteridad  racial,  sexual  y  étnica,  la  película  muestra  que  el discurso que construye  la historia  no ha dejado de ser masculino, blanco, heterosexual  y de clase media-alta. 

 

Conclusiones 

Es  importante  también  mencionar  que  estas  temáticas  no  constituyen  una  cuestión  aislada, sino que se repiten a lo largo de la obra de Dörrie. Por ejemplo, es significativo el paralelo en el caso de la novela Das blaue Kleid (El Vestido Azul, 2002), la cual guarda ciertos puntos en común  con  la  película  mencionada.  Su  protagonista  es  Babette,  una  viuda,  que  se  une  a Florian, un modisto gay que también ha sufrido la muerte de su pareja, para atravesar juntos el duelo. 6  Según  la  autora,  la  sobrevalorada  racionalidad  europea,  que  esconde  un  prejuicio 

6   Aquí, Babette encuentra en Florian la forma de afrontar la muerte de su marido. La primera mitad de la 

novela cuenta en un contrapunto las dos historias por separado, la de Babette y la de Florian. A partir de la mitad, se  produce  el  encuentro  entre ambos  y  la  unión  para  superar  la pérdida a  partir de  un  viaje a  México  y  de  la participación en los rituales del Día de los Muertos. El personaje femenino le gana terreno al del modisto que queda  un  poco  relegado  y  estereotipado,  debido  probablemente  a  la  pulsión  autobiográfica  del  relato,  ya  que Dörrie escribe esta novela como parte del proceso de duelo por la muerte de su marido, Helge Weindler (quien también  era  su  director  de  fotografía),  acaecida  en  1996,  durante  la  filmación Bin  ich  schön?  (estrenada étnico y sexual, no nos da elementos para enfrentar la muerte, para entenderla y, de esa forma, comprender  también  la  vida,  el  placer,  la  sexualidad. 7  En  otros  textos  cinematográficos  y literarios de Dörrie aparecen personajes gays, lesbianas y travestis. 8 El cine y la literatura de Dörrie estuvieron desde un comienzo preocupado por las cuestiones identitarias.  Desde  la  película  que  la  hace  famosa  en  los  años  ochenta  y  que  le  da  la posibilidad de comenzar su carrera de cineasta, Männer..., ha tratado las masculinidades y las feminidades,  las  relaciones  de  pareja,  no  sólo  heterosexuales,  sino  también  cuestiones  de sexualidad y etnia. Si bien es cierto que Dörrie como punto de enunciación no puede escapar a  su  mirada  eurocéntrica,  blanca  y  heterosexual,  es  innegable  que  su  aproximación  a  otras culturas  tiene  en  la  base  una  dura  crítica  a  la  propia,  a  la  racionalidad  occidental  y, particularmente, alemana.  

 

Bibliografía 

Barnwell, Kathryn y Marni Stanley (2003), “The Vanishing Healer in Doris Dörrie´s Nobody 

Loves  Me”.  Levitin,  Jacqueline;  Plessis,  Judith  y  Valerie  Raoul  (eds.)  (2003), Women Filmakers Refocusing, Vancouver: UBC Press, 119-126.  

Benbow, Heather Merle (2007), “Ethnic Drag in the Films of Doris Dörrie”. German Studies 

Review, Vol.  30,  No.  3  (Oct.,  2007), The  Johns  Hopkins  University  Press,  517-536. 

Bajtin, Mijail (1974), La cultura popular en la Edad Media y en el Renacimiento. Barcelona: 

Barral. 

Bajtin,  Mijail  (1986),  Problemas  de  la  poética  de  Dostoyevsky.  México:  Fondo  de  Cultura 

Económica. 

Butler, Judith (2001[1997]), Mecanismos psíquicos del poder. Teorías sobre la sujeción [Trad. 

de Jacqueline Cruz], Madrid: Cátedra.  

finalmente  en  1998).  Sobre  el  tema  de  la  tematización  de  Dörrie  de  los  rituales  mexicanos  para  afrontar  la muerte, cf. Gräfe, 2011. 

7   Por eso, Dörrie recurre a otras culturas para contrastarlas con la alemana, como es el caso de México en 

esta novela, pero también ocurre con la cultura japonesa y el budismo zen en la novela Was machen wir jetzt? (2000)  y  las  películas  Erleuchtung  Garantiert (1999),  Kirschblüten  Hanami (2007)  y Der  Fischer  und  seine Frau (2005). 

8          El caso de Sabiduría Garantizada, por ejemplo, es también muy interesante, pues en ella Dörrie reitera la fórmula de Hombres, hombres... de enfocarse en dos personajes masculinos y en su relación. Esta vez se trata de  dos  hermanos,  Uwe  y  Gustav,  que  emprenden  un  viaje  a  Japón  para  visitar  un  monasterio  con  motivos espirituales.  La  experiencia  con  el monasterio  al  que  van no  será  lo  que  esperaba  Gustav,  ya  que  le resultará sumamente más difícil. De todas formas, le permitirá la salida del closet, cuando hacia el final de la película le revele  a  su  hermano  que  es  gay.  Otro  caso  interesante  es  el  de Las  Flores  del  Cerezo.  En  ella, el  personaje masculino  se  trasviste  con  las  ropas  de  su  mujer  recientemente  fallecida  como  parte  de  los  ritos  religiosos japoneses para recordar la memoria de los muertos. Es importante al respecto el uso de la danza butoh, danza japonesa para comunicarse con los muertos, porque esta danza tiene su origen en la posguerra, como forma de comunicación con los muertos y como  búsqueda de un nuevo cuerpo, el cuerpo que sufre las violencias de la guerra.  Asimismo,  esta  danza  tiene  importantes  elementos queer  en  sus  orígenes,  ya  que  sus  primeras manifestaciones son adaptaciones (o se inspiran) en obras de Jean Genet, de Yukio Mishima y del Marqués de Sade con tema gay. Actualmente el butoh sigue manteniendo una estética ambigua y andrógina Butler, Judith (2002[1993]), Cuerpos que importan. Sobre los límites materiales y discursivos 

del “sexo” [Trad. de Alcira Bixio], Buenos Aires: Paidós.  

Butler,  Judith  (2007[1990]), El  género  en  disputa.  El  feminismo  y  la  subversión  de  la 

identidad [Trad. de Mª Antonia Muñoz], Barcelona: Paidós.  

Cafferty,  Helen  (2004),  "Orfeo  and  Sam:  Racial,  Sexual,  and  Ethnic  Otherness  in  Dörrie's 

Keiner  liebt  mich  (1994)  and  Sanoussi-Bliss's  Zurück  auf  los  (1999)”.  Tautz, Birgit (ed.) Color and Signs of Ethnic Difference 1800, 1900, 2000. Amsterdam: Rodopi. 

Herrmann, Mareike (2004), “A carnival of Humans Multicultural Spaces and Space Aliens in 

Doris Dörrie's Nobody Loves Me”. Birgel, Franz y Klaus Phillips (eds.), Straight through the heart. Doris Dörrie, german filmmaker and author. Scarecrow press, 128-140. 

Kuzniar, Alice (2000), The Queer German Cinema, Stanford, California: Stanford University 

Press 

Malone, Paul (2007), “Transposition or Translation? Fiction to Film in Doris Dörrie's Nobody 

Loves  Me  and  Am  I  Beautiful?”.  Schönfeld,  Christiane  (ed.), Processes  of Transposition  German  literature  and  film. Amsterdam-New  York:  Rodopi,  333-346. 

McCarthy,  Margaret  (-----),  “Angst  Take  a  Holiday  in  Doris  Dörrie's  Nobody  Loves  Me”. 

Halle,  Randall  y  Margaret  McCarthy  (eds.), Light  Motives:  German  Popular Cinema in Perspective. Editorioal  XXXX 

McCarthy,  Margaret  (2000),  “Teutonic  Water:  Effervescent  Otherness  in  Doris  Dörrie's 

Nobody Loves Me”. Camera Obscura 15.2 (2000), 177-200. 

Phillips, Klaus  y Doris Dörrie (2004), “A Conversation with Doris Dörrie”. Birgel, Franz  y 

Klaus Phillips (eds.), Straight through the heart. Doris Dörrie, german filmmaker and author. Scarecrow press, 1-16. 

Sieg,  Katrin  (2002), Ethnic  drag:  performing  race,  nation,  sexuality  in West  Germany, Ann 

Arbor: University of Michigan Press. 




I Jornadas de Género y Diversidad Sexual:

Políticas públicas e inclusión en las democracias contemporáneas.

Facultad de Trabajo Social - Universidad Nacional de La Plata 

 

Título  del  trabajo: Representaciones  y  significaciones  discursivas  entrelazadas 

en el concepto de transexualidad 

Nombre de la autora: Antonela Guagliarello.

Institución u organización: Facultad de Trabajo Social - UNLP

Eje temático: “Géneros y cuerpos” 

Mail: tonee_libralp93@hotmail.com 

Tres palabras claves: Transexualidad – Representaciones – Significaciones. 

 

I. Introducción 

 

“(…) Estas nuevas y cada vez más complejas fórmulas de identidad colectiva cuestionan 

para  algunos  que  el  propio  deseo  sea  elegido  y  cambiante  a  voluntad  y  que  exista  una 

forma fácil de vincular el sexo, el género y la orientación erótica. El tema de la preferencia 

pone  (…)  en  la  construcción  del  discurso  público  de  las  identidades  trans:  el 

posicionamiento frente al esencialismo.” (Serret, 2009: 96) 

 

El  siguiente  trabajo  refleja  la  experiencia  trabajada  y  pensada  en  un  seminario 

realizado en  la Facultad de Trabajo Social. El seminario de “Género y cine” en el cual he 

participado me brindó las herramientas para poder pensar diferentes construcciones en tanto 

al  género  ejemplificadas  en  una  película.  Tanto  la  proyección  de  diferentes  películas,  la 

bibliografía problematizada y los diferentes aportes de profesores-as orientados en el área 

fueron centrales a la hora de poder realizar una lectura crítica y reflexiva para este trabajo 

que otorga una significación a todo lo elaborado. Creo de suma importancia  para mi propia 

formación poder visualizar y pensar sobre dichas cuestiones para realizar un análisis sobre 

un  tema  desconocido.  Haber  obtenido  información,  visiones  y  representaciones  para 

 

1 

pensarme  desde  mi  propia  formación,  resultó  enriquecedor  para  mi  saber  teórico  -

metodológico.  

Creo  central,  como  futura  profesional,  utilizar  dichas  herramientas  que  permiten 

tener  una  mirada  dinámica,  crítica  y  reflexiva  sobre  las  cuestiones  en  tanto  género, 

identidad y sexualidad. Este trabajo  da cuenta de las diferentes construcciones, poniendo 

como  ejemplo  la  transexualidad,  pero  pensando  que  en  general  las  cuestiones  en  tanto 

género,  identidad  y  sexualidad  son  construcciones  sociales,  heterogéneas  y  envueltas  en 

significaciones y sentidos. 

Para  este trabajo  se  tomara  la  película  “Los  muchachos  no lloran”  (1999),  la cual 

narra  la  vida  de  la  joven  Teena  Brandon  que  siempre  ha  deseado  ser  un  chico.  La 

protagonista  atraviesa  una  crisis  de  identidad  sexual,  en  donde  se  identifica  como 

transexual y decide cortase el pelo, ocultar sus pechos bajo un vendaje y cambiar el orden 

de su nombre, pasándose a llamar Brandon Teena. Brandon va llevando una vida peligrosa, 

Conoce en un bar a sus futuros “amigos”, quienes también tienen problemas de adicciones, 

y  establece  una  buena  relación  aunque  rodeada  de  conflictos.  Así  se  enamora  de  Lena, 

quienes mantienen un romance. Los episodios que siguen es el descubrimiento de Lena de 

su condición sexual, donde Brandon se identifica como “hemafrodita” de nacimiento y con 

un problema que se relaciona con la crisis de identidad sexual.  La aceptación de Lena lo 

impulsa a querer escaparse con ella de Falls City, pero sus supuestos amigos lo humillan y 

lo tratan de mujer. John y un amigo lo violan y amenazan contra su vida. Finalmente, John 

termina con la vida de Candance, otra amiga, y Brandon disparándoles con un arma. 

 

II. Transexualidad: significaciones y representaciones. 

 

 Me parece importante entender a que nos referimos con la transexualidad desde sus 

significaciones  y  representaciones.  Para  esto  se  tomarán  diversos  autores  que  hablan  del 

tema y así se empezará a reflexionar en tanto la película. Serret (2009: 1),  señala que la 

transexualidad es comprendida desde que las identidades transexuales se constituyen en la 

confluencia  de  al  menos  dos  prácticas  discursivas:  la  del  discurso  experto  y  la  de  la 

militancia  política.  Ambas  proporcionan  a  un  abigarrado  conjunto  de  personas; “los 

elementos  para  designar(se)  y  ubicar(se)  en  el  complejo  entramado  de  las  identidades  de 

2 

género. Transexuales, intersexuales, trasvestis y transgénero han podido nombrarse y, desde 

ahí,  dibujar  los  contornos  de  sus  perfiles  identitarios”.  Esos  discursos  son  construcciones 

del contexto social que aparecen cargados de prejuicios que expresan disconformidad con 

la  elección  sexual  del  “otro”.  Es  interesante  pensarla  en  términos  del  discurso  del  propio 

actor quien se identifica con una determinada elección sexual. Esas son las ideas que nos 

insertan componentes para no caer en “la norma” y la culpabilización del personaje. Para 

comprender  la  transexualidad  es  necesario  entender  los  discursos  que  se  entrelazan  y  las 

normas  que  rigen  y  sancionan  las  elecciones  sexuales.  Creo  que  como  profesionales  del 

Trabajo Social deberemos tener una mirada que permita hacer una lectura de la trama social 

donde los sujetos desarrollan su vida cotidiana. La importancia de la interpretación de dicha 

identificación  es  central  poder  visualizar  las  tensiones  que  aparecen  ligadas  a 

representaciones sobre el género, la identidad y la sexualidad. 

 

III.  Discursos  sobre  lo  masculino  y  femenino  en  la  construcción  de  identidad  y 

subjetividades.  

 

Se  analizarán escenas, secuencias y sucesos de la película, cuyo propósito es poder 

articular  las  dimensiones  sobre  la  transexualidad,  las  cuestiones  sobre  el  género  y  los 

estereotipos sociales que  atraviesan la vida cotidiana. Entendiendo que las cuestiones sobre 

el género, la construcción de identidad y las subjetividades son elementos esenciales para 

pensar  la  intervención profesional.  Tal  como  describe  Kartz(2007:17)  reconocer  la 

importancia  del  trabajo  teórico  con  la  práctica  como  componentes  necesarios  para  las  

articulaciones de la vida cotidiana y las vinculaciones con los saberes que se impregnan en 

la misma.  

La película desde su título da cuenta de un estereotipo que se establece con respecto 

a lo que “hacen los chicos” y lo que “deben hacer” las chicas.  Para reflexionar sobre estas 

cuestiones  se  tomará  al  autor  Inda  (1996:216,  217,220.)  quien  habla  sobre  las 

representaciones    dirigidas    al  género,    en  relación  sobre  aquellas  concepciones  que  se 

entrelazan  en  el  género  masculino  como  el “deber  ser  del  hombre”,  que  lo  rigen  en 

significaciones  del lenguaje que  se enmarcan en la realidad social. Entiendo con dichos 

aportes que las representaciones pensadas desde “la óptica del varón” se establecen como 

3 

un  estereotipo  determinado,  expresado   por    ejemplo  en  lo  masculino  como  una 

representación “ideal” del mismo. Por otro lado, en relación a lo planteado, Burin, (1996: 

64,65)  establece  que  el  género  es  consecuencia  de  las  significaciones  que  se  entienden 

sobre  “ser  hombre  o  mujer”, siempre  es  relacional,  contiene  poder  y  dominación.  La 

mirada sobre todo es parte de la propia subjetividad y es la vinculación con el otro lo que 

hace ser. En la película, Brandon se pregunta sobre “el deber ser” de su masculinidad y la 

aceptación es un claro ejemplo de la necesidad de ser admitido por el otro y a su vez como 

ese “otro” afecta la construcción de la propia identidad.  

Me  gustaría  así  también  incorporar  algunos  aportes  sugeridos  por  García  Canal

(1997:17,18, 21), quien da herramientas interesantes para pensar la película porque toma a 

dos autores que enfatizan las consideraciones en relación al género. Me refiero a Foucault y 

Deleuze  quienes  entienden  al  “género”  como  una  construcción  social.  Esto  se  puede 

visualizar en Brandon, quien durante todo el trascurso de la película se identifica como un 

chico  y dentro de  esa misma consideración  aparecen diferentes límites.  Dichos límites se 

establecen en la manera de relacionarse con los otros, con su hermano y con las diferentes 

actitudes  que  intenta  incorporar  para  que  lo  acepten.  La  construcción  de límites  se  puede 

pensar en los diferentes condicionantes que se  ven determinados en su vida cotidiana. Los 

limites  se  establecen  entre  lo  visible  del  cuerpo  dice  Foucault. Es  decir  en  la  película  se 

pueden  ver  que  tanto los/as  familiares,  los/as  amigos/as  o  conocidos/as  de  Brandon  tiene 

una  mirada  diferente  sobre  “la  crisis  de  identidad  sexual”.  Aparece  el  constante  discurso 

moralizante  sobre  lo  que  es  un  “hombre”  y  lo  que  se  considera  en  una  “mujer”,  que  se 

expresa en la película sobre los  diferentes accesorios que utiliza Brandon al  ocultarse los 

pechos,  cortarse  el  pelo,  incorporar  conductas  masculinas,  someterse  a  diferentes 

situaciones que aun, no estando de acuerdo, inciden en dichos campos para “ser aceptado”. 

 

IV. Descripción de una escena especifica de la película. 

 

En base a lo desarrollado anteriormente se describirá una escena de la película que 

expresa  la  violencia  que  impacta  negativamente  sobre  la  subjetividad  de  Brandon. Me 

refiero  a  violencia  física  y  psicológica  que  sufre  el  protagonista  en  el  trascurso  de  la 

 

4 

película  y  que  desencadena  su  muerte. La  escena  trascurre  en  el  minuto  75 

aproximadamente.

“Brandon recién liberado de la cárcel por la sentencia cumplida se dirige a la casa 

de  Lena (su enamorada) para dirigirse  ambos a  Lincoln, pidiendo  el  debido  permiso  a su 

madre.  Al  dirigirse  al  domicilio, lo  estaban  esperando  sus  amigos  y  la  madre  de  Lena. 

Brandon,  que  tenía  buena  relación  con  el  grupo,  entró  confiado  pero  al  ver  en  la  mesa 

 libros, periódicos y diarios suyos de transexualidad se dio cuenta que se habían enterado. 

Comenzó  a  explicar  su  condición  sexual  pero  es  sucesivamente  interrumpido  por  los 

amigos de Lena y su madre. La madre de Lena le pregunta “¿Qué sos?, no voy a exponer a 

mi hija a tu enfermedad, ¿Sos mujer? mi hija ¿es lesbiana?” A su vez Lena contesta que 

no  es  lesbiana  y  que  Brandon  es  un  hombre.  Los  integrantes  comienzan  a  gritarle 

“mentiroso”,  “traicionero”  y  lo  obligan  a  mostrarse  para  ellos.  Brandon  frente  a  esta 

situación acepta solo que lo vea Lena, pero inconformes con la propuesta, ambos varones lo 

llevan por la fuerza  al baño, prohibiendo el paso a las mujeres: Candance (amiga de Lena), 

madre de Lena y Lena.  Ellas se resisten frente a esta medida, pero  los varones afirman que 

es asunto de ellos. Obligan a Brandon a desnudarse,  quien se resiste pero a través de golpes 

y  zamarreos  logran  desnudarlo.  Frente  al  episodio,  ambos  varones  empiezan  a  agredirlo, 

para  luego  exponerlo frente  a  las  mujeres,  quienes  se  sorprenden  pero  son  ellas mismas 

quienes lo apoyan sacándolo del baño y llevándolo fuera del lugar. Los hombres le gritan a 

Brandon mentiroso y lo amenazan de muerte si habla el tema con la policía”

En  base  a  lo  descripto  por  la  escena,  considero  enriquecedor incluir  a  Artiñano 

(2005:2,3)  porque  piensa  sobre  los  argumentos  que  se  tiene  sobre  la  Feminidad  y 

Masculinidad,  las  cuales  esconden  cuestiones  sobre  el  género  que  emergen  como  una 

construcción de la mirada, que establece la vigencia en los mandatos de las  maneras de ver 

al  mundo.  Quedan  explicitas  las  diferentes  maneras  de  sometimiento  de la  identidad del 

protagonista  es  decir,  cuando  lo  etiquetan  de  mentiroso  o  que  es  mujer, son  formas  de 

agresión  verbales,  que  actúan  como  sanción  ante  quien  (Brandon)  no  entra  dentro  de  la 

norma. Las mismas conllevan a recapacitar en este discurso moralizante, homogeneizador 

sobre  el  género  y  sexo.   Siguiendo  con  esta  línea  también  el  autor  recién   mencionando 

Artiñano (2004:8), se piensa sobre lo “tabú” que aparece en las concepciones propias de los 

sujetos.  Se  entiende  algo  tabú  como  algo  que  está  prohibido  y  es  un  tema  que  no 

5 

puede hablarse abiertamente. Entonces el término Transexualidad, que aparece en la propia 

elección  sexual  de  Brandon,  se  expresa  como  tabú  en  los  otros.  Es  allí  donde  se  juegan 

diferentes representaciones en el discurso y se visualizan cuestiones del “otro” en donde se 

lo sanciona como en el caso de los varones de la película o se lo acepta en el caso de las 

mujeres.  Pero  lo  tabú  no  es  solo  sancionar,  también  tiene  construcciones  que establecen 

conductas, actividades o costumbres cuya falta es imperdonable.  

 

V. Significación de roles sobre lo que se atribuye por Femenino y por Masculino. 

 

El  autor  Garda  Salas  (2010:11)  señala  estas  concepciones  que  se  sitúan  en  el 

hombre  y  la  mujer,  aparece  como  evidente  la  diferencia  y  se  naturaliza  la  misma  con 

distinciones,  representaciones  inscriptas  en  la  cultura.  Me  refiero  a  los  desarrollos 

del autor cuando sugiere pensar en tanto que el hombre y la mujer, se establecen como una 

imagen en donde, sus cuerpos deben aparecer de una manera determinada. Los roles que le 

son  asignados,  las  formas  de  relación  y  los  discursos  visuales  se  instalan  en  la  ideología 

cotidiana. La autora nos habla sobre la idea que se tiene “sobre lo masculino y femenino”, 

que es algo que Brandon persigue en su desarrollo se inscribe en el discurso visual y textual 

sobre  lo  masculino.  Tiene  que  ver  con  las  formas  de  pensar  al  género  en  relación  a  la 

cultura determinada, las imágenes y lenguajes que se cristalizan en las formas de pensar o 

instalan  la  identidad en relación de  diferencia de lo femenino y masculino. En la escena 

se vuelve necesario pensar el  sistema de producciones machistas que se expresan con las 

actitudes de John y amigos de Lena para humillar a Brandon y someterlo al desnudo.  

Continuando  con  el  desarrollo  de  lo  que  se  visualiza  en  la  escena,  es  interesante 

incorporar  los  desarrollos  de  Artiñano (2009:  8.)  porque  las  relaciones  entre  varones  y 

mujeres  se  desenvuelven  en  un  contexto  conflictivo  en  donde  la  mujer  ocupa  un  rol 

subordinado. Las mujeres Lena, Candance (amiga de Lena) y su  madre no creen necesario 

la  exposición  visual  de  sus  genitales  porque  se  ponen  en  su  lugar  y,  entendiendo  que  la 

exposición  no  es  la  manera  de  resolver  el  conflicto, intentan  evitar  que  ambos  varones 

(amigos de  Lena) lo  desnuden  y lo  encierren  en el  baño. Por otra parte,  son los  hombres 

quienes  las  excluyen  y  le  dicen  que  “ellos  se  tenían  que  encargar”  frente  a  lo  sucedido. 

Aparece la idea de incomodidad con respecto a conocer la identidad de Brandon y ambos 

6 

entienden que, por ser  los varones de la casa, están obligados a hacerse cargo del episodio. 

Pero a su vez, esta escena  expone un sentido de dominación y poder porque dejan afuera a 

las   mujeres,  en  una  posición  relegada.  Y  su  vez,  cuando  desnudan  a  Brandon  y  ven  su 

genital femenino aparece en ellos una situación de incertidumbre e incomodidad. Siguiendo 

a  Artiñano  (2009:  14),  explica  que  “Consideramos  al  género  como  una  categoría  surgida 

para  explicar  una  incomodidad.  Esa  incomodidad  es  la  distancia  o  la  diferencia  que  se 

genera entre las prácticas que desarrollan los sujetos y las prácticas que la sociedad espera o 

pretende que esos sujetos desarrollen en función de su sexo”. 

 Dichas  prácticas  que  los  sujetos  establecen,  se  ven  en  las  representaciones  en 

cuanto  al  “género”  se  articulan  en  las  forma  de  pensar.  Son  actitudes  determinadas  por 

relaciones de poder en tanto superioridad del hombre. Esta idea la enfatiza el citado autor 

(2009:30) cuando habla del “Modelo Masculino Imperante”, porque el mismo expresa que 

dicha superioridad hacia el sexo femenino es una relación determinante y determinada por 

las edificaciones del  sexo. Es Brandon quien no “entra” en este tipo de modelo porque se 

lo posiciona en un lugar inferior en donde le atribuyen concepciones referidas a su sexo. El 

marco restrictivo de dominación ejercida por los hombres, es entendiendo a Brandon como 

una “mujer”.

 

VI.  Relaciones  de  poder  enmarcadas  en  discursos,  ideales  sobre  el  cuerpo  y  la 

sexualidad. 

 

Históricamente el discurso ha predominado en la idea de hegemonizar un binarismo 

(hombre  y  mujer)  en  la  sociedad  como  lugares  que  ocuparían  la  “mayoría. Aparecen 

reproducciones de modelos imperantes sobre lo femenino y masculino en donde entran en 

juego discursos homogeneizadores que predominan en el imaginario social.  En este punto, 

se vuelve necesario reflexionar sobre otra película, “Crazy” (2005). Dicha película narra la 

historia de Zachary, un niño, luego adolescente, que renegará de su propia identidad para 

no perder el amor de su padre. En su adolescencia sentirá deseo por otros hombres pero, ese 

mismo  deseo  lo  llevará  a  confrontarse  a  sí  mismo,  reprimiendo  sus fantasías.  Es 

enriquecedor para este trabajo pensar desde las propias elecciones sexuales y no quedarse 

con el  concepto  de  “transexualidad”.  Esto  debido  a que  el  sistema  de  representaciones  y 

7 

tensiones  sobre  lo  que  se  entiende  por  “bueno  y  malo”  se  visualizan  en  las  películas 

mencionadas  y  es  un  claro  ejemplo  para  pensarlo  desde  la  realidad  social  de  los  propios 

actores.  Las  conductas  y  comportamientos  que  rigen  el  cuerpo  se  desarrollan  en ambos 

films como miradas culpabilizadoras que sancionan al “otro” sobre lo que a si mismo  se 

reconoce. Las representaciones del propio actor sobre la elección propia de su vestimenta, 

símbolos  y  accesorios  están  ligadas  con  sentidos  que  pueden  responder  en  los  otros  con 

aceptaciones  o  rechazos.  Se  juegan  en  ambas  películas  el  discurso  sobre  el  “deber  ser” 

cumpliendo con los ideales entendidos por la familia, la sociedad o el propio actor que lo 

piensa. Aparece la necesidad de cumplir con los estereotipos y las miradas conservadoras 

de la familia o sociedad que son las que sancionan la subjetividad. 

 

VII. Conclusión. 

 

A  modo  de  conclusión  considero  que  toda  elección  sexual  debe  ser  respetada y 

enmarcada en la libertad de expresión sin que este dotada de relaciones de poder, disputa y 

conservadurismo. Las mencionadas películas muestran el entrelazamiento de relaciones de 

poder hegemónicas  en relación al cuerpo  y la sexualidad. Permiten poder reflexionar sobre 

las  cuestiones  en  cuanto  al  género  y  el  deseo  sexual  de  los  sujetos.  Es  importante  poder 

adquirir  esta  mirada  porque  en  las  intervenciones  profesionales  tienen  la  relación  con  un 

otro dentro de sus  representaciones en el  espacio de su vida cotidiana. Los aportes desde 

diferentes  autores  permiten  ampliar  dicha  mirada  sobre  cuestiones  de  género,  brindan 

herramientas teórico-metodológicas para pensar las visiones y disputas  de la realidad sobre 

género y sexualidad. Es enriquecedor para este análisis la lectura crítica de la película y de 

la  propia  realidad  pudiendo  resignificar  y  reflexionar  sobre  el  lugar  de  la  profesión  en 

relación al género, sexualidad e identidad.  

 

8 

VIII. Bibliografía. 

 

-Artiñano,  Néstor.  “Trabajo  Social,  Feminidad  y  Masculinidad”.  En:  Libro  de  Actas  del 

Encuentro Latinoamericano de Trabajo Social: La Formación y la Intervención Profesional 

en  la  Sociedad  Contemporánea.  Hacia  la  Construcción  de  un  Proyecto  Ético –  Político. 

Universidad Nacional de La Plata. Escuela Superior de Trabajo Social. La Plata. 26 y 27 de 

agosto de 2005. 

 - Artiñano,  Néstor.  “El  suicidio  en  jóvenes  homosexuales”.  En:  Revista  de  Ciencias 

Sociales  KAIROS  Nº  14,  septiembre  2004.  FICES,  Universidad  Nacional  de  San  Luís. 

http://www2.fices.unsl.edu.ar/~kairos/ 

-Artiñano,  Néstor.  Masculinidades  incómodas:  jóvenes,  género  y  pobreza  en  el  inicio  del 

siglo XXI. Tesis de Maestría en Trabajo Social, Universidad Nacional de La Plata. Facultad 

de Trabajo Social. La Plata. 2009. Cap. 1.1 y 1.3. 

-Burín, Mabel. “Género y psicoanálisis: subjetividades femeninas vulnerables”. En: Burín, 

M. y E. Dio Bleichmar (comp.). Género, psicoanálisis, subjetividad. Bs. As., Paidós, 1996. 

-Femenías,  María  Luisa.  “Feminismos  en  la  Argentina”.  Agosto  /  dezembro  2005. 

En:http://vsites.unb.br/ih/his/gefem/labrys8/principal/marialuisa.htm  

-García  Canal,  María  Inés.  El  señor  de  las  uvas.  Cultura  y  género,  Colección  ensayos. 

México, Universidad Autónoma Metropolitana, 1997. 

-Garda Salas, Roberto. Intervención integral con hombres que ejercen violencia contra su 

pareja. México, Hombres por la Equidad a.c., 2010. Segunda parte, cap. 1 y 2. 

-Inda, Norberto. “Género masculino, número singular”. En: Burin, M.; Dio -Bleichmar, E. 

(comp.). Género, psicoanálisis, subjetividad. Bs. As., Paidós, 1996. troducción. 

-Karsz,  Saúl.  Problematizar  el  Trabajo  Social.  Definición,  figuras,  clínica.  Barcelona, 

Gedisa, 2007. Introduccion. 

-Meler,  Irene.  “Capítulo  VII.  Los  padres”.  En:  Burin,  Mabel  e  Irene  Meler  (comp.). 

Varones.  

Género y subjetividad masculina. Buenos Aires, Librería de Mujeres Editoras, 2009.  

 -Serret, Estela. “La conformación reflexiva de las identidades trans”. En: Sociológica, año 

24,  número  69,  enero-abril  de  2009,  pp.  79-100.  Versión  digital  en: 

http://www.revistasociologica.com.mx/pdf/6905.pdf  

9 

-Mis gloriosos hermanos (C.R.A.Z.Y.). Jean Marc Vallée, Canadá. 

-Boys don´t cry.  

 

10 

I Jornadas de Género y Diversidad Sexual:

Políticas públicas e inclusión en las democracias contemporáneas.

Facultad de Trabajo Social 

Universidad Nacional de La Plata 

Eje temático 4: Literatura, arte y géneros 

Título de la ponencia: “Sirvienta”, “chica”, “doméstica”. Su representación en el arte y 

la construcción del discurso social  

Autoras: Hovhannessian M. M.- Serna M. Alcira 

Pertenencia  institucional: Centro  de  Investigación  y  Producción  Cultura,  Arte  y 

Género, Departamento Artes Visuales- IUNA. 

Correo electrónico: centrodeculturaarteygenero@gmail.com 

alciraserna@gmail.com 

 

El  rol  de  la  mujer  a  principios  del  S  XX  se  vio  modificado  por  su  ingreso  definitivo  al 

campo  laboral  como  consecuencia  de  la  industrialización  que  primero  las  conduce  a  las 

fábricas  y  que  en  este  período  se  extiende  en  la  “profesionalización”  como  mucama.  El 

tema  del  trabajo,  en  general,  y  del  ejercido por  “la  doméstica”,  en  particular,  fue  crucial 

tanto    en  la  vida  de  las  mujeres  de  las  clases  populares  como  de  las  inmigrantes.  Este 

servicio  constituyó  “un  refugio”  para  este  amplio  sector  que  quedó  por  fuera  de  los 

registros  de  las  trabajadoras  oficiales.  Históricamente  los  espacios  exterior/interior, 

público/privado fueron ocupados por varones y mujeres respectivamente. Distinción sexual 

de roles que adjudicó un espacio para que el trabajo de las mujeres fuera una extensión de 

sus  labores  de  ama  de  casa  naturalizado  socialmente  y  dejando  desde  esta  división  el 

espacio de lo público/trascendente destinado al hombre. Esta diferenciación naturalizó las 

competencias  de  ambos  roles;  lo  público/trascendente  destinado  al  hombre,  lo 

privado/doméstico  ámbito  intrascendente  a  la  mujer,  determinando  así  que  el  servicio 

doméstico se asociara con habilidades consideradas “naturalmente femeninas”.

Siendo  integrantes  del  Centro  de  Investigación  y  Producción,  Cultura  Arte  y  Género 

perteneciente al Departamento de Artes  Visuales del   Instituto Universitario Nacional del 

Arte, en este trabajo nos proponemos reflexionar sobre la mujer en su rol de trabajadora en 

casas  de  familia,  en  la  primera  mitad  del  siglo  XX  en  Argentina.  Tomaremos  la  obra 

dramática  “300  Millones”  de  Roberto  Arlt,  para  dar  cuenta  cómo  desde  el  arte  podemos 

pensar  los  espacios,  condiciones  sociales  y  laborales  del  llamado  “servicio  doméstico”. 

Consideramos  importante  relevar  desde  este  lugar  los  discursos  que  se  construyeron  al 

respecto y los condicionamientos que aún hoy continúan vigentes. 

Entendemos que la deconstrucción de esta naturalización podría ser útil para comprender la 

desigual  valoración  social  entre  las  competencias  femeninas  y  masculinas  y,  de  esta 

manera,  poder  establecer  nuevas  estrategias  que  reformulen  los  roles  en  los  discursos 

hegemónicos.  

El  servicio  doméstico fue  y  es  considerado  una  “cuestión  de  mujeres”.  Este  trabajo  se 

asocia  con  habilidades  consideradas  naturales  en  las  mujeres,  entendiendo  esto  como 

intrínsecamente  dado  por  la  Naturaleza.  El  significante  “naturalización”  se  construye 

socialmente,  constituyéndose  así  como  indiscutible,  erigiéndose  como  un  concepto  clave 

para  entender  la  diferenciación  de  roles,  en  este  caso,  en  al  ámbito  laboral.  Nos 

encontramos de esta manera con un círculo vicioso; las habilidades femeninas son naturales 

y por tal motivo se consideran inferiores en relación a las adquiridas  y esta consideración 

no  se  modificará  aunque  estuvieran  calificadas.  Estas  labores  se  entendieron  como  una 

derivación de la extensión de las funciones domésticas realizadas en su propio hogar pero a 

cambio  de  un  salario.  Experimentando  una  doble  vivencia:  por  un  lado estaban  fuera  del 

núcleo  familiar  y  a  la  vez  se  las  tomaba  como  parte  del  mismo.  Esto  no  implica  una 

necesaria  igualdad  en  el  trato  ni  en  las  condiciones  de  trabajo,  sino  que  al  compartir  el 

diario vivir, pasaban a constituir dicho núcleo.  

Las tareas domésticas realizadas fuera del propio hogar a cambio de un sueldo, presentan 

dos  vertientes;  “con  cama  adentro”  o  “con  retiro”. Si  tenemos  en  cuenta  los  enunciados, 

hasta las formas de nombrar a las trabajadoras estigmatizaron a estas mujeres. Obreras, para 

las fabricas; empleadas, para el comercio y la administración pública; “sirvienta”, “chica”, 

“doméstica”,  “servidumbre”, “servicio  doméstico”,  para  las  trabajadoras  de  casas  de 

familia,  formas  éstas  últimas  que  nos  remiten  a  la  medieval  relación  siervo/señor.  Esta 

nominación  nos  lleva  a  pensar  que  se  repite  la  relación  señor/siervo  del  Medioevo 

instaurándose en el propio cuerpo femenino de las trabajadoras. No es casual que muchos 

de  los  denominadores  se  relacionen  con  la  palabra  siervo.  Para  la  “sirvienta”  no  había 

límite en el horario, ni en el trato, ni en los “servicios” que debía cumplir. Su cuerpo podía 

no solo ser explotado sino también violado fundamentando la pertenencia a un amo. Su ser 

persona, su individualidad, pasaba a ser un rol, un objeto útil y por lo tanto estar en función 

de.                                                                                         1 Esta idea patriarcal de “pertenencia” y “servicio” nos hace acordar con Heidi Hartman

…“patriarcado como un conjunto de relaciones sociales que tiene una base material y en la  cual  hay  relaciones  jerárquicas  entre  los  hombres  y  solidaridad  entre  ellos,  lo  que permite  dominar  a  las  mujeres.  La  base  material  del  patriarcado  es  el  control  de  los hombres sobre las fuerzas de trabajo de las mujeres”… (HARTMAN: 1987, 13) 

El  trato,  la  remuneración,  el  horario  de  trabajo  sin  límites  y  los  “servicios  extras”  que 

debían cumplir, fueron cuestiones que las mantuvieron en la marginalidad de los reclamos 

de las demás trabajadoras, hasta la segunda mitad del siglo XX.   

Roberto Arlt, dramaturgo y escritor argentino, desde una poética que propone dos mundos, 

el  del  “imaginario”  y  el  “real”,  plantea  su  mirada  de  la  cuestión  en  1932  con  su  obra 

dramática 300  millones  .La  temática  de  la  obra  plantea  la  situación  de  una  trabajadora 

doméstica, inmigrante española en Buenos Aires, que se evade de su paupérrima realidad 

soñando haber recibido una herencia de 300 millones que le permite viajar, tener un galán, 

luego  esposo,  amigas,  una  hija.  En  la  construcción,  interpela  al  folletín  de  Ponson  du 

Terrail, a los cuentos para niñas como el de Cenicienta y a las lecturas de Zolá. 

Siendo Arlt cronista policial del porteño diario Critica, en 1927 tuvo que cubrir el luctuoso 

suicidio  de  una sirvienta  española.  Este  suceso  inspiró  años  más  tarde  la  obra  dramática 

que  nos  ocupa,  estrenada  en  1932  por  el  grupo  de  Leónidas  Barletta  en  el  Teatro  del 

Pueblo.  El  mismo  autor  da  cuenta  de  ello  al  inicio  del  texto,  “A  modo  de 

explicación”:“Siendo  reportero  policial  del  diario  Crítica,  en  el  año  1927,  una  mañana  del 

mes de septiembre tuve que hacer una crónica del suicidio de una sirvienta española, soltera, 

de  veinte  años  de  edad,  que  se  matóarrojándose  bajo  las  ruedas  de  un  tranvía  que  pasaba 

frente a la puerta de la casa donde trabajaba, a las cinco de la madrugada”.(ARLT:1999:9).  

1 Heidi Hartmann, "El infeliz matrimonio entre marxismo y feminismo: hacia una unión más progresista", en  

Cuadernos del Sur nº6, Bs.As., marzo-mayo, 1987 

El personaje principal es denominado por Arlt como la “Sirvienta”, de esta forma el autor  

posiciona  al  personaje  como  ser  social  despojado  de  toda  valoración  individual, 

universalizando al sujeto de servicio. Si bien a lo largo de la trama sabremos que es Sofía, 

Arlt  lo  personalizará  a  través  de  la  interacción  dramática  por  medio  de  la  cual  nos 

informará su nombre. Nombre, por otra parte, que nos llega en el desarrollo del mundo de 

la  fantasía  donde  ella  deja  de  ser  sujeto  social  para  ser  un  individuo  que  puede  jugar  y 

realizar  su  sueño:  “ser  alguien”…  importante. En  la  nominación  de  los  personajes,  es 

notorio que sólo  dos de ellos:  Griselda  y Azucena  pertenecientes a los  no reales, tengan 

nombres  femeninos.  E                  2 l  personaje  “real”  la  sirvienta,  se  constituye  en  su  labor  social, 

representando así a un ser social y no individual.  

Este personaje protagónico, devela desde la escritura de Arlt, la visión que se tenía en  aquel 

momento  de  “la  chica”  y  su  lugar  en  la  casa;  durmiendo  en    un  espacio  reducido, 

impersonal, como de paso, muchas veces con poca luz y cercano a la cocina.  En el Buenos 

Aires de entonces, los  edificios-casas de la clases  alta  y media alta, la habitación  para  el 

servicio doméstico era un espacio obligado en las construcciones, que podía fijarse tanto en 

los altos de la casa, la terraza, como en el subsuelo. Desde esta perspectiva espacial alejada 

del  centro  familiar,  se  determinaba  un  cierto  “status”  social  y  también  un  determinado 

modo de relación laboral.   

La “sirvienta” estaba destinada “servir” desconociéndose sus necesidades, y en este servicio 

se incluía la falta de descanso, el agobio,  la jornada  extendida de trabajo, estar dispuesta 

casi las 24 hs. Incluyendo en muchos casos el inicio y servicio sexual con los “niños” de la 

casa y todo esto por un salario mínimo. Desde este panorama de servidumbre, se entiende 

la  necesidad  de  la  “sirvienta”  de  “escaparse”  por  medio  de  su  imaginación  a  un  mundo 

donde ella pudiera ser La Señora de la Casa, la privilegiada, donde el azar la favoreciese 

por medio de la herencia de una cifra millonaria, 300 millones, y la posiciona en el lugar 

deseado, espacio central: el de Señora y Madre. 

Arlt  plantea  desde  un  suceso  extraordinario  (la  herencia),  muy  propio  del  surrealismo,  la 

evasión  del    mundo  pequeño,  desgarrador  y  miserable  que  habitan  y  componen  las 

inmigrantes, desclasadas, que debían trabajar en casas de familias.  

2Acto I- Cuadro I. Presentación de personajes. Personaje real; sirvienta. Personajes de humo; Griselda y 

Azucena, las amigas. 

…“Lo  mismo  le  ocurre  a  Sofía,  la  sirvienta  de  la  obra.  Se  trata  casi  de  un ‘monodrama’,  pues  todos  los  personajes  que  acompañan  a  la  protagonista,  salvo las  dos  intervenciones  momentáneas  pero  decisivas,  -la  Patrona  y  el  Hijo  de  la Patrona-, son de ‘humo’, es decir, se originan y parten de los sueños desorbitados y fabuleros  de  una  pobrecita  muchacha  que  está  por  suicidarse.” (ORDAZ:  1999, 351). 

Las  empleadas  domésticas  españolas  habían  sido  durante  mucho  tiempo  personajes 

comunes en los sainetes porteños, ridiculizándolas por su forma de hablar, por su comida 

que olía mal, por su comportamiento casi grosero o por su supuesta promiscuidad,  se las 

retrataba, no obstante, como “fieles servidoras”, “una representación tranquilizadora para 

los espectadores adinerados” (KARUSH (2013:162). Esta mirada inofensiva y si se quiere 

graciosa, no contemplaba el desarraigo, los sufrimientos, las esperanzas y deseos de estas 

mujeres, sino que las convertían en un “otro” fiel a su deber de servir homologándolas a la 

esfera  del  animal  fiel.  Trescientos  Millones  pone  en  evidencia  sus  esperanzas  frustradas, 

sus  deseos insatisfechos, los  instala en escena  y  deja que el  espectador elabore su propia 

crítica.  Su  autor  describió  de  manera  certera  a  un  actor  social  postergado  por  el  sistema 

social vigente.

Como  dijimos  anteriormente,  Arlt  contrapone  dos  mundos,  el  de  la  fantasía  y  el  real.  En 

este punto cabe aclarar lo qué consideramos por fantasía y por imaginación; la imaginación 

tiene  valor  noético,  crea  siendo,  en  cambio  la  fantasía  autocumple  consigo  misma,  no 

resuelve creativamente, queda en el plano meramente mental.  De esta manera la Sirvienta 

va cumpliendo sus deseos fantasiosamente recurriendo a los personajes de la literatura. 

Arlt sitúa a los personajes de fantasía en una “…zona astral donde la imaginación de los 

hombres  fabrica  con  líneas  de  fuerzas  los  fantasmas  que  los  acosan  o  recrean  en  sus 

sueños”… (ARLT:  1999:13).  Refuerza  esta  fantasía  de  la  sirvienta  al  presentar  los 

personajes  en  un  espacio  indeterminado,  impreciso,  que  sólo  puede  materializarse  en  la 

mente  de  ella,  presentando  claramente  el  espacio  de  la  fantasía  donde  estos  personajes 

viven y se desarrollan, acosan y despiertan los deseos más remotos, impensados, los miedos 

y la evasión del mundo real en el cual está inmersa. 

El autor los describe como un “conciliábulo de fantasmas pueriles e ingenuos”… (ARLT: 

1999:13),  es  decir  creaciones  que  no  representan  el  plano  ideal  del  sueño  sino  que 

imperfectos, egoístas y serviles igualmente plantean las mismas miserias que los personajes 

del mundo “real”. 

Encontramos que el desarraigo y la remembranza se manifiestan en la fantasía del viaje por 

barco;  un  paisaje  bucólico  que  remite  a  cerros,  callecitas  blancas,  corderitos,  pastora, 

castillo de un grande de España 3 y la confesión al personaje del Capitán “Estoy conmovida, 

Capitán.  ¡Ah,  si  usted  supiera!  Cuando  yo  vivía  en  Buenos  Aires  y  no  había  recibido  la 

herencia, para distraerme iba a las estaciones... Viajaba en tren... Naturalmente..., viajes 

cortos...,  media  hora...  Me  parecía  que  me  iba  muy  lejos...,  no  sé  adónde.  Tenía  la 

impresión de que el tren sólo podía parar en una estación donde hubiera casas en que todo 

el  mundo  era  feliz”.  El  viaje  en  tren  plantea  la  cotidianeidad  de  los  trabajadores  que  no 

tenían otra posibilidad de recreación más que el paisaje diario de su derrotero. 

Cada situación fantástica se encuentra enmarcada por el sonido de un timbre; el timbre que 

llama al servicio doméstico y en la ficción Arltliana a la realidad cotidiana. Era común que 

los señores de la casa utilizaran este sistema para llamar al personal, no la voz hablada sino 

el  condicionamiento  pavloviano  de  estímulo-respuesta,  un  reflejo  condicionado.    La 

Patrona da cuenta de ello …“Oiga... ¿se puede saber lo que le pasa que no viene cuando la 

llaman?  Hace  media  hora  que  está  sonando  el  timbre”… (ARLT:  1999,  94).  Así  se  ve 

delineada una construcción social en la tajante división entre patrones y empleadas, entre el 

poder y la sujeción.   

En este mundo de fantasía la sirvienta se encuentra con personajes típicos del folletín como 

el  Galán,  el  cual  se  define  como  de  “humo  y  éter”  (ARLT  1999,  61),  pero  que  en  el 

desarrollo de su rol se presenta de manera ambigua. Por una parte cumple con la seducción, 

la galantería y el amor a primera vista todos comportamientos esperables para su rol pero a 

su vez lo realiza desde el tedio, el desgano y lo rutinario. No hay  placer en el desarrollo de 

su papel, simplemente obligación para desempeñarlo, al igual que la Sirvienta” cumple con 

su trabajo en el mundo real.  

 

3ARLT (1999) pág. 45

En la escena entre la Sirvienta y el Galán, el autor expone la visión del momento, el que 

tiene poder = dinero es  quien puede determinar  el  curso de las cosas, incluso hasta en el 

mundo de la fantasía. Realidad que no se escapa ni en este mundo, explicitando a su vez, 

que  la  Sirvienta  responde  al  ideal  dominante  de  la  época,  en  el  cual  con  el  dinero  puede 

comprarse  al  mundo,  ser  alguien.  Así  mismo  Arlt  da  una  vuelta    más  y    posiciona  al 

personaje de la sirvienta como quien toma la posta en esta relación de fantasía y le indica 

cómo  espera  y  quiere  que  él  se  comporte.  Actitud  que  el  galán  resiste  pero  deja  bien 

asentado  que  “[…] Aquí  la  única  que  sueña  soy  yo,  nadie  más  que  yo”,  cuando  el  personaje 

masculino no dice las palabras correctas para enamorarla. Verbaliza en su fantasía lo que en el 

plano  de  lo  real  no  puede  hacer  con  el  “niño”  de  la  casa,  al  ser  exhortada  por  éste  para 

mantener relaciones sexuales; “Abrí Sofía…Abrí, no seas testaruda, Sofía […] Abrí…Abrí, no te 

hagas la estrecha 4 ”. El personaje del Hijo está retratado como “un fantoche humano, un mascarón 

ebrio y desmelenado, carátula grotesca”. 

Es desde esta misma concepción, la del poder=dinero, que la Sirvienta se relaciona con “las 

amigas” personajes frívolos, que solo están con ella porque tiene 300 millones. Pero lejos 

de cuestionar, esta relación es aceptada por todos sus actantes, representando la fantochada 

de la “amistad”. Presentando un mundo frívolo, sin vínculos reales. Allí encontramos que 

Arlt  realiza  una  crítica  de  los  vínculos  en  la  sociedad  acomodada  de  la  época.  No  hay 

vínculos verdaderos solo sociales, así expone y refuerza la soledad de todos aquellos que 

llegaron  a  trabajar  a  la  gran  ciudad  plenos  de  esperanzas  y  sueños.  Sueños  que  ni  en  el 

mundo de la fantasía se realizan con plenitud. 

Volviendo  a  su  relación  con  el  Galán,  ella  es  vista  como  la  “loca”  por  este  personaje  al 

romper con los cánones establecidos de la época, no guarda las apariencias, no resiste, sino 

que  indica,  marca,  lleva  adelante  sus  deseos  de  cómo  ser  cortejada.  Corriéndose  así  del 

lugar esperable y siendo estigmatizada como loca. 

El orden solo se recompone en el mundo de la fantasía, ya que en el de la realidad, solo hay 

trabajo,  humillación  y  ni  siquiera  es  respetada  su  propia  persona  ni  su  cuerpo  ya  que 

nuevamente al resistirse al no abrir la puerta ante el reclamo del “niño” primero es tratada 

de “estrecha” y luego nuevamente de “loca”.

 

4Acto III. Escena IV

Un  personaje  que  atraviesa  toda  la  obra  y  es  anticipatorio  del  desenlace,  es  la  Muerte. 

Figura  relacionada  con  el  mundo  medieval,  pero  que  en  la  obra  juega  un  rol  de 

predestinación  fatal,  marcando  en  sus  apariciones  lo  inevitable  de  la  tragedia  para  un 

personaje como la Sirvienta que vive esa realidad terrible. 

De esta manera, Arlt hace visible la situación de desprotección en que se encontraban las 

mujeres que trabajaban en las casas de familias “acomodadas” de la época. Sin embargo, el 

autor  no  puede  sustraerse  a  su  “ser  masculino”,  anhelando  para  la  Sirvienta  el  entorno 

hegemónico que toda mujer desearía; casamiento, maternidad.  Y cuando no se lo consigue 

por  las  vías    previstas  recurre  a  la  compra  de  los  afectos,  de  los  deseos,  de  los  sueños 

haciéndole decir “Si yo fuera rica esto no me pasaría” (ARLT: 1999, 32).  

Es  así  que  cuando  la  cotidianeidad “es  interpelada  por  la  imaginación,  el  individuo 

arltiano  interpreta  el  sentido  global  de  su  mundo  y  traduce  dicha  revelación  en  acción 

sobre  lo  cotidiano” (WALDEGARAY:  2002,  243).  La  acción  que  lleva  a  la  resolución  del 

conflicto es la muerte por mano propia, “La Sirvienta coge el revólver y apoya el caño en 

sufrente.[…] Suena el estampido” (ARLT:1999, 105). 

 

A modo de conclusión 

Arlt, a través de su personaje de la Sirvienta y por medio de la trama de 300 millones nos 

muestra un mundo descarnado, el que vivieron los inmigrantes de la primera mitad del siglo 

XX y que marcó el pleno fracaso de los ideales con los que llegó la inmigración. A su vez 

nos  explicita  la  terrible  soledad  y  desamparo  de  estos  sujetos  sociales  que  vinieron  a 

América  llenos  de  sueños  y  se  encontraron  con  la  explotación  en  el  trabajo,  el 

hacinamiento. Su visión no solo es desoladora sino claramente crítica hacia la sociedad, el 

Estado y los sucesos de su tiempo. Para estos seres el desamparo no encuentra salida en el 

plano de la realidad. Solo en la fantasía y por medio de los medios gráficos como el folletín 

es que encuentran un espacio de sosiego. Para Arlt el único escape posible se da por medio 

de  la  representación  de  los  pasos  ficcionales  del  folletín,  es  solo  allí  el  mundo  puede 

recomponerse, Sofía se encuentra luego de años con su hija y puede concretar luego de su 

periplo heroico su felicidad, dentro de los cánones sociales establecidos, como explicitamos 

anteriormente. En la obra encontramos como Arlt representa al espacio-tiempo que le toca 

vivir  realizando  una  descripción  certera  de  la  realidad  de  la “Sirvienta”,  “chica”, 

“doméstica” de la época, afirmando pero a la vez plasmando su mirada crítica al discurso 

social  vigente.    Su  visión  es  desesperanzadora,  sólo  en  este  sueño  donde  el  equilibrio  se 

reconstituye en el plano de la realidad solo queda la muerte…

 

BIBLIOGRAFÍA 

ARLT, Mirta (1985) Prólogos a la obra de mi padre, Torres Agüero Editor, Buenos Aires, 

recopilación y presentación Omar Borré. 

ARLT, Roberto (1999) Trescientos Millones, Buenos Aires, Edit. Losada 

BECHTEL, Guy (2008) Las cuatro mujeres de Dios, Montevideo, Zonalibro. 

BERGER, P. (1967) El dosel sagrado. Para una teoría sociológica de la religión. Buenos 

Aires, Amorrortu Editores. 

CASTAGNINO, Raúl (1965) El teatro de Roberto Arlt, La Plata, Universidad Nacional. 

DAL BÓ, Gisele Amaya La imaginación folletinesca en Trescientos millones de Roberto 

Arlt en: 

http://www.academia.edu/462357/La_imaginacion_folletinesca_en_Trescientos_millones_

de_Roberto_Arlt/25-08-14 

 

ECO, Umberto. (1978): El superhombre de masas. Retórica e ideología en la novela  

popular, Lumen, Barcelona, 1995. 

HARTMAN, Heidi (1987) “El infeliz matrimonio entre marxismo y feminismo: hacia una 

unión más progresista”. En Cuadernos del Sur, Nro. 6, Buenos Aires, marzo-mayo. 

MARIAL, José (1955) El teatro independiente. Buenos Aires, Ediciones ALPE,  

ORDAZ,  Luis  (1999) Historia  del  Teatro  Argentino.  Desde  los  comienzos  hasta  la 

actualidad. Buenos Aires, INET. 

SARA, NATALIA (2009) “Entre ensueños y fantasmas, la parodia. Una aproximación al 

teatro de Roberto Arlt”. [En línea.] En Boletim de Pesquisa – NELIC. Florianópolis: 

Universidad Federal de Santa Catalina, Julio. 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/nelic/article/view/1984784X.2009nesp2p173/10592/25

/08/14 

VIÑAS,  David,  (1997) Grotesco,  inmigración  y  fracaso:  Armando  Discépolo.  Buenos 

Aires: Corregidor. 

WALDEGARAY Marta (2002) Ideología de lo cotidiano en la cuentística de Roberto Arlt, 

Anales de literatura hispanoamericana Nª 31, p. 221-243




[image: ]

Título del trabajo: “Arte y Género en Carmen Imbach. Una artista de la Pueyrredón.” 

 

Nombre de la autora: María Sol Herrera. 

Institución: Centro de Investigación y Producción “Cultura, Arte y Género” perteneciente al Departamento de Artes Visuales, IUNA. 

Eje temático: Literatura, arte y géneros. 

Mail: historiadelaculturaii@gmail.com 

Palabras claves: Género - arte - rol social 

[image: ]

 

1

Introducción.

 

El objetivo de esta ponencia es desinvisivilizar a las grandes artistas del siglo XX que pasaron por la Escuela de Bellas Artes “Prilidiano Pueyrredón”. Este tema, sobre el cual no hay investigaciones hechas, será desarrollado dentro del campo de la Historia Oral. A través de entrevistas con las artistas accedimos a sus experiencias de vida, las cuales nos servirán a la hora de confeccionar 

retratos de época. Particularmente este trabajo trata sobre Carmen Imbach Rigos1, artista que nos interesa por su particular construcción de la mirada de género. Antes de meternos de lleno en nuestra investigación es necesario determinar a que nos referimos cuando   hablamos   de   “género”.  Creemos   conveniente   a   nuestro   fin   utilizar   la   definición proporcionada por la  Organización Mundial de la Salud. De acuerdo con este organismo “el género se refiere a los conceptos sociales de las funciones, comportamientos, actividades y atributos que  cada sociedad considera apropiados para los hombres y las mujeres. Las diferentes funciones y  comportamientos pueden generar desigualdades de género, es decir, diferencias entre los hombres  

y las mujeres que favorecen sistemáticamente a uno de los dos grupos”2. La obra de Carmen Imbach de los últimos años viene desarrollándose dentro de esta temática. 

Tomando como marco teórico la investigación de género3 esta artista rescata a través de una mirada renovada las labores domésticas tradicionalmente femeninas. Los labores que ella misma aprendió de su abuela materna con quien se crió desde los 2 hasta los 15 años. En sus primeros acercamientos - año 2000 - los cuadros se pueblan de encajes, puntillas, manteles y carpetas bordadas que recuerdan los adornos hogareños confeccionados por las mujeres de antaño. Son delicados ejemplos de horror vacui construidos a partir de tramas infinitas. Continuando con la temática de los labores domésticos Carmen comienza a trabajar con papel. Extendiéndose a la tercera dimensión construye estructuras de celdillas que remiten a los bordados de panal para los 

1  Carmen Imbach nace en Mercedes, Uruguay. Vive en Argentina desde 1974, radicada en la Ciudad de Buenos Aires. Se forma en la Escuela Nacional de Bellas Artes “Manuel Belgrano” y egresa con el título de Maestra Nacional de Dibujo en 1988. Continua sus estudios en la Escuela Nacional de Bellas Artes “Prilidiano Pueyrredón” y se gradúa con el título de Profesora Nacional de Pintura en 1995. Comienza a ejercer la docencia en el ámbito terciario en paralelo a su labor docente en primarias y secundarias. En 1986 realiza su primer muestra profesional y desde entonces no ha cesado de exponer obra en distintos espacios dedicados a las artes.

En el 2000, con la creación del Instituto Nacional del Arte se incorpora como docente de Pintura en el Departamento de Artes Visuales, ex - Escuela de Bellas Artes “Prilidiano Pueyrredón.” En el 2002 se incorpora como docente investigadora en el proyecto de investigación de la cátedra Marotta perteneciente al Dpto de Artes Visuales del IUNA, del cual egresa con el título de Profesora Universitaria de Artes Visuales en 2004 y en el 2009 como Licenciada en Artes Visuales, orientación Pintura. En el 2005 se categoriza como Profesora investigadora (categoría 4) a través del Programa de Incentivos Docentes. En el 2013  ingresa en el Centro de Investigación y Producción Cultura Arte y Género (CIPCAG) perteneciente al Dpto Artes Visuales como parte del equipo de investigación. En la actualidad lleva a cabo su tarea docente y de investigación, paralelamente con su constante labor artística. 2 Definición textual extraída de la web oficial de la Organización Mundial de la Salud: www.who.int/topics/gender/es/   3 Algunos de los autores referentes utilizados por Imbach en investigación de género son Simone de Bouvier, Estrella de Diego y Rosa Olivares entre otros.

2

vestidos de niñas. Más tarde – año 2011 - aparecen los murales bordados donde habitan distintos personajes que, con sus actitudes y expresiones “reflejan” ciertos roles asociados a la mujer y al hombre en la sociedad actual. En particular Carmen nos hace notar como el discurso de género se implanta en el individuo desde su niñez a través de los ¨Juegos de niños”, serie seleccionada de su trayectoria artística para ser brevemente analizaremos.

Nos interesa particularmente conocer las experiencias vividas por la artista investigada durante sus años de formación y posterior incorporación como docente en la Escuela de Bellas Artes “Prilidiano Pueyrredón”. En lo que refiere a la carrera artística ciertamente no es lo mismo estudiar Artes Visuales   hoy   en   día,   siendo   mujer,   que   haberlo   hecho   en   los   '90.  Aun   que   solo   han   pasado veinticuatro años son considerables ciertos cambios en el paradigma social. Dentro de un ambiente artístico   academicista   dominado   tradicionalmente   por   hombres   es     muy   difícil   abrirse   camino siendo mujer. Varios de aquellos profesores - nacidos y criados a finales de los '40 - tenían muy en claro en sus mentes lo que a una mujer ¨le correspondía hacer y lo que no”. No era raro que se guardaran   los   conocimientos   del   oficio   para   los   estudiantes   hombres,   a   quienes   si   se   les   está permitido ser artistas porque no cargan con el “deber social y biológico” de ser madres, esposas o suministradoras de goces sexuales casuales.   Otros, de mentalidad más amplia compartían sus saberes y experiencias a todo su alumnado, sin distinguir hombres de mujeres. El hecho es que habían pasado casi veinte años desde los   movimientos feministas de los '70 internacionales – y también   argentinos   –   pero   el   mandato   social   aún   era   muy   fuerte,   tanto   en   hombres   como   en mujeres. A esto se suma que en ese momento histórico y aun hoy en día la transmisión del oficio en   las   escuelas   de   arte   sigue   teniendo   una   fuerte   impronta   medieval.   Se   trata   de   una transmisión jerárquica que refuerza la supremacía del maestro sobre el aprendiz. En nuestro marco teórico trabajaremos con los conceptos de síndrome de la “Mujer Maravilla”, “techo de Cristal” y “laberinto de Cristal” entre otros. A través de ellos tamizaremos nuestra investigación y construiremos distintas miradas de época que atraviesan la vida de la artista. Descubriremos que este “techo” está presente en ella (como en todas las personas) pero hacerlo consciente, desear “atravesarlo” y lograr un cambio son más fuertes que las trabas de la sociedad.

 

Transiciones hacia el reencuentro con el arte (1974 – 1984)

 

En el plano político la familia Imbach - Rigós  (de donde surge nuestra artista)  participaba activamente en las convocatorias ciudadanas que organizaba el “Partido Colorado”, de tendencia socialista. El abuelo paterno de Carmen Imbach incluso ayudó a fundar varias sedes de dicho partido en el interior de Mercedes. 

3

El comienzo de la dictadura cívico - militar en junio de 1973 implicó un alejamiento de la vida política para los integrantes de esta familia. Los más jóvenes como Carmen, emigraron en busca de empleo y supervivencia. En 1974 con 19 años Carmen Imbach Rigós arriva a la ciudad de Bs. As. Los negocios de su familia estaban en crisis y el desempleo era moneda común en todo el país. Fue un exilio forzoso. 

Los siguientes años fueron difíciles; no hubo lugar para el arte, la supervivencia ocupaba cada minuto de la vida de Carmen Imbach.

Tiempo después, instalada en la ciudad y un poco más estabilizada económicamente decide retomar los talleres de arte que tanto disfrutaba durante su niñez y adolescencia en Uruguay. En paralelo a su trabajo y sus responsabilidades como cabeza de familia (ya estaba casada y tenía dos hijas) comienza a formarse en el taller de restauración de Guillermo Urbano. Allí aprende el oficio y de a poco se va metiendo en el ámbito. Aunque no era de su particular interés tomaba todos los trabajos que su profesor le derivaba. Todo sumaba.

Más adelante busca trabajos más rentables porque no ganaba lo suficiente. Muy a su pesar pero con su familia como prioridad aprende el oficio de corte de cabello y trabaja 8 años en la peluquería de un amigo. Al igual que la restauración, el corte no le interesaba particularmente, simplemente era un oficio que le permitía mantener mejor a su familia. Pero trabajar en el Salón era una actividad que la confrontaba constantemente con sus “propios demonios”. Carmen Imbach tenía una relación conflictiva con su madre - también peluquera - a quien no consideraba una referente femenina si no todo lo contrario. Lo menos que quería era parecerse a ella. Cuando aprende el oficio decide solo trabajar con corte de Caballeros. Fue su manera de diferenciarse. Al principio Carmen cortaba exclusivamente a hombres, pero ante la fuerte demanda comenzó a tomar todos los clientes que podía, sin discriminar su sexo. El trabajo en la Peluquería dejaba buen dinero y nuestra artista se había estabilizado económi – camente. Pero los años pasaban y Carmen no se sentía conforme con su vida.

 

Años de formación – Escuela de Bellas Artes Manuel Belgrano (1984 - 1988)

 

A sus 29 años Carmen Imbach sentía que se había convertido en una mujer – máquina. Similar al 

personaje que satiriza la vida de una ama de casa moderna en la película “La Citti de la donna”4 estaba desbordada de obligaciones. En su caso, además de la crianza de los hijos, la atención al 

4   “La città delle donne” (1980) del director Federico Fellini plantea desde una visión tanto femenina como masculina 

las problemáticas de los últimos cambios sociales relativos a la cuestión de género. Los temas tratados son las 

consecuencias de la revolución sexual de los '60 y la liberación de la mujer en los '70, la introducción de la mujer al 

campo laboral y profesional, los cambios del rol de esposa y madre, entre otros.

4

marido y los quehaceres domésticos estaba el tema de ganarse un sueldo para mantener a su familia. 

Para los parámetros sociales de la época5 todo marchaba “en su rumbo” en la vida de nuestra artista. Tenía un esposo, dos hijas y un hogar. Estaba cumpliendo con su “deber de mujer” ante la sociedad. Una sociedad contradictoria por cierto, ya que a la vez que para sobrevivir, le exigía que fuera la 

“Mujer Maravilla”6 (trabajar, ocuparse de la casa, del marido y de los hijos) la rechazaba por no ser “una buena madre” ya que pasaba mucho tiempo fuera de su casa trabajando. No trabajar y 

quedarse en la casa era un lujo7 de aquellas mujeres que no tenían necesidades económicas, estaban cómodas con el lugar que les encomendaba el mandato social y no elegían la independencia económica como un estilo de vida. Dentro de este esquema social donde se entiende que lo más importante para una mujer debe ser el hogar y la familia, no se logra comprender la discriminación hacia las mujeres que, por necesidad, deben salir a trabajar justamente para mantener su hogar y su familia. 

La situación se complejiza cuando Carmen decide comenzar a estudiar. Tras un tiempo de introspección trabajado en análisis se redescubre a sí misma y recuerda lo que la hacía feliz cuando niña. Los talleres de dibujo y pintura que tanto disfrutaba en su adolescencia estaban lejos ya, parecían otra vida. Pero luego de varios años pasados y muchas experiencias fuertes vividas (exilio forzado, disgregación familiar, necesidades económicas) había llegado el momento de resolver aquello que había quedado pendiente. Carmen quiere formarse (el taller de restauración no es suficiente) y averiguando sobre el tema se encuentra con la Escuela de Bellas Artes “Manuel Belgrano”. El magisterio le aseguraba poder trabajar en escuelas primarias dando clases de arte, algo que la ponía en contacto nuevamente con su vocación. Pero no debemos olvidar que la sociedad juzga y condena a aquellos que intentan salirse de sus parámetros. Al respecto la artista nos comenta:“En ese momento el tema de “pasar tiempo de calidad con tu hijo” no era algo que yo escuchaba; lo que te decían era “pasás muchas horas afuera de tu casa y tu hijo te está esperando” o “le dedicás mucho tiempo al trabajo y a tu estudio” - “Sos una mala madre” - “tu tiempo se lo tenés que dedicar por completo a ellos”. La verdad es que lo más fácil fue ver como día a día me organizaba para “hacerme veinte” y poder cumplir con todas las actividades de 

 

5   No descartamos que dichos parámetros mencionados sigan vigentes en la sociedad actual. 6 El término ¨Síndrome de la Mujer Maravilla” (o ¨Super woman syndrome”) toma su nombre del personaje del 

comic estadounidense creado en 1941 por William Moulton Marstony. Popularizado en 1984 por la escritora 

Marjorie Hansen Shaevitz en su libro “Superwoman Syndrome”, el término hace referencia a aquellas mujeres que, 

intentando correrse del estereotipo de la mujer como mera ama de casa y madre se adjudican como “misión de 

vida” compaginar diferentes roles sociales a la vez. Desean triunfar y ser competente profesionalmente a la vez que 

lograr la unión y convivencia familiar, además de conjugar la riqueza de una vida llena de compromisos sociales. 

Quieren ser perfectas en todo lo que hacen y no conciben delegar responsabilidades, convencidas de que solo ellas 

podrán realizar eficazmente cualquier tarea. 

7   No descartamos que dichos parámetros mencionados sigan vigentes en la sociedad actual.

5

llevar mi familia y mi carrera adelante. Lo más difícil fue sentir constantemente culpa”8 El “techo de cristal” se visibiliza; la situación económica y social en las que vivía Carmen eran parte de él. Atravesar ese techo implicaba romper con los parámetros sociales establecidos, algo que si quería llevar a cabo debía hacerlo sola. Como podemos apreciar, imperaba aún el mandato social de ser una “madre abnegada”, aquella que se pospone constantemente por los demás. La matrona que se inmola trabajando y ocupándose de la familia, tan presente en las películas 

argentinas de los '40 y '509 seguía siendo un modelo a copiar a pesar del surgimiento de los movimientos feministas internacionales de los '60 y '70. Por estos años,el conflicto “carrera y/o familia” estaba más presente que nunca; y gran parte de la sociedad no admitía los cambios en los roles de género. En el libro “Diez estudios sobre mujeres” las investigadoras Figari, Hovhannessian y Sacchetti analizan los mandatos de género vigentes en distintas sociedades latinoamericanas, particularmente la argentina. Esta investigación se sirve de fuentes directas; recurre a documentos escritos según el momento histórico trabajado. En el capítulo “Otra Infamia de la década: Mujer, disciplinamiento y resistencia (1930 – 1945)” las autoras analizan distintos ejemplares de la revista femenina “Para Tí”, versión argentina. Advierten en ellos que los parámetros sociales del momento consideraban al matrimonio como el destino supremo de la mujer. A fin de condensar en pocas palabras el ideal de la época, las autoras extraen de las fuentes analizadas la siguiente frase: [… ] “el matrimonio es la garantía más segura para el futuro de la mujer … Una carrera, un empleo bien remunerado son pobres sustitutos de un hogar propio y 

un esposo … La carrera para la que fue creada es el matrimonio.”10 Más de medio siglo separa este discurso de los años de estudio de nuestra artista. Sin embargo, la frase citada era común en boca de hombres y mujeres que rodeaban a la artista. Aparentemente, hacer algo para una misma (como estudiar una carrera) era un atrevimiento que no correspondía a la 

mujer. Según los estudios11 consultados, dichos comportamientos significaban romper estructuras, renunciar a ser aquel ser que durante mucho tiempo se había construido en función del otro en vez de sí mismo. Es notorio observar que al indagar un poco más sobre el tema Carmen Imbach nos confiesa que muchos de los comentarios que trataban de apartarla del estudio venían de su entorno 

8   Fragmento textual de una entrevista realizada a la artista en su taller  en octubre del 2013. 9 Consideramos que varias películas de esos años - dirigidas al público femenino -  constituyen un retrato de época 

importante a tener en cuenta. Algunos ejemplos como “El Amor Nunca muere”, ¨Filomena Marturano”, “Para 

Vestir Santos” y “La Morocha”, configuran el arquetipo de la mujer abnegada, esforzada y sacrificada en pos del 

bien de los demás, en especial de la familia.

10  Cabe destacar que, de acuerdo a la fuente consultada, este tipo de alegatos estaban dirigidos a un público 

femenino heterogéneo al que se le imponía como modelo a seguir mujeres de clase social y económica alta. 

Fuente citada: María Rosa Figari; María Marta Hovhannessian; Laura Sacchetti, “Diez estudios sobre muje-res”, Catamarca, Sarquís, 2007, pág. 75. (El subrayado es nuestro) 11 María Rosa Figari; María Marta Hovhannessian; Laura Sacchetti, “Diez estudios sobre mujeres”, 

Catamarca,  Sarquís, 2007.

6

cercano, en particular algunas mujeres de la familia. 

El cambio social en nuestro país no era reciente; desde la década del ' 30 cada vez más mujeres se incorporaban al ámbito laboral y buscaban profesionalizarse por medio de cursos de capacitación o carreras universitarias. Sin embargo nuestra artista no contaba con el apoyo de sus allegados. 

 

Ser “activa” = ser hombre

 

Muchas veces por tener una actitud fuerte y comprometida con sus proyectos de estudio, amigos y familiares acusaban a Carmen de “masculinizada”. Era el mismo apodo que sufrió de pequeña. Por aquellos años le decían “machona” porque jugaba a la bolita, trepaba árboles, se peleaba, discutía cuando algo no le parecía bien; actitudes aparentemente  “propias de varones”. En realidad, todo lo que tenía que ver con actividades de “más acción” era lo considerado de varones y si lo hacía una chica era “machona”, porque lo que correspondía era ser una “buena nena”, pasiva y sumisa. La  nena que “se comportaba como correspondía” era la que todos los abuelos querían tener como nieta; Carmen no encajaba en ese arquetipo social. 

Aparentemente, el “problema”con la conducta de Carmen era que si bien era mujer no era lo suficientemente “femenina” para la sociedad. Como señala Simone de Beauvoir en su obra “El Segundo sexo” aunque con el paso de los años las luchas de reivindicación feminista han logrado la incorporación de la mujer a los ámbitos de estudio [...] “se le hace más difícil el triunfo al exigir de ella otro género de realización: por lo menos, se quiere que sea también una mujer, que no pierda 

su feminidad.”12

En esta misma línea María Arias advierte en su trabajo “La liberación de la mujer” que “todas las mujeres parecen sentir instintivamente la necesidad de gustar a los hombre, de encontrar un hombre que las proteja, que las cuide y les de seguridad; desde la infancia han sido educadas para gustar, para ser coquetas y “femeninas”; en cambio, a los hombres se les educa para 

triunfar, para ganar dinero, para dirigir la sociedad en que vivimos”13 Los años de estudio fueron sumamente forzados, con varios empleos a la vez. Carmen tomaba trabajos de restauración, trabajaba como peluquera a domicilio y daba clases. Todo sumaba. Muy comprometida con su formación y sus hijas nuestra artista saca adelante su carrera y su familia. Trabajaba muchas horas, cursaba otras tantas y volvía a su hogar a la noche para ocuparse de sus hijas y de la casa. Más “Mujer Maravilla” que nunca asume todas las obligaciones que se impone - y le imponen. 

12 Simone de Beauvoir, “El Segundo sexo”, Buenos Aires, Sudamericana, 2010 [6 ta edición], p. 220. 13  Arias, María, “La liberación de la Mujer” en Biblioteca Salvat de Grandes Temas, tomo XVI (pág. 19) Salvat,   Barcelona, 1973.

7

A este panorama se sumaron los problemas de relación con la pareja. De entre todos los conflictos, la decisión de Carmen de estudiar afectaba el status quo del hogar a los ojos de su marido. Siempre negociando las horas que pasaba fuera de casa, la relación se tensaba cada vez más. Pero llegó un punto en que ya no pudieron negociar nada más y se separan. Carmen termina con sus dos hijas sola, trabajando mucho más y criándolas lo mejor que podía. Aunque estaba en una situación difícil de sobrellevar no pide ayuda a sus familiares o amigos y prefiere ¨arreglárselas sola”. Como vimos, familiares, marido e incluso amigos no aceptaban la conducta de Carmen. La sociedad le estaba pidiendo que no se corriera del lugar que tenía planeado para ella. Le pedía que fuera hipócrita, lo mismo que le pedía a muchas mujeres de su época. Que cubriera su cara con 

una máscara14 de hipocresía y fingiera ser feliz con lo que tenía. Las mujeres accedían hace décadas a la formación universitaria, pero ¨había una edad para eso” y ya había pasado. Se le pedía que dejara de lado esas “tonterías del arte” y se comportara como esa nena pasiva que debió ser, pero que nunca fue. No obstante, Carmen termina el magisterio en tiempo y forma en 1988, y comienza a ejercer la docencia en escuelas primarias. Después de muchos esfuerzos había logrado hacer de su vocación la forma de ganarse el sueldo. De a poco, los trabajos de peluquería que le daban sustento iban siendo reemplazados por cargos docentes. El “techo de cristal”, ese obstáculo que internamente tenemos todos, había sido superado.

 

Violencia Simbólica en las aulas de la “Pueyrredón” (1990 - 1994)

 

Carmen Imbach había logrado “contra viento y marea” estudiar y recibirse en el Magisterio de Bellas Artes “Manuel Belgrano”. Mientras trabajaba como docente en escuelas primarias decide completar su formación y estudiar en la Escuela Nacional de Bellas Artes “Prilidiano Pueyrredón” que la habilitaba para dar clases en Secundarias y Terciarios. Pero en las aulas de la “vieja Pueyrredón” (como le dicen sus ex -alumnos) el arte no era para todos. Algunos profesores no creían conveniente la presencia femenina en la carrera artística. En general, los trabajos realizados en los talleres por las estudiantes eran desestimados o ignorados por el simple hecho de que “eran mujeres”. Este accionar era una forma de violencia simbólica que, sin acudir al maltrato físico hería el autoestima del alumnado femenino y provocaba la deserción de quienes no soportaban los constantes agravios. Al escuchar este relato de Carmen Imbach sobre la discriminación hacia las mujeres en el ambiente artístico nos viene a la cabeza la célebre y -14 El concepto de “Máscara de Hipocresía” o bien “Síndrome de la Mujer Hipócrita” desarrollado en el libro “10 Estudios sobre Mujeres” de las investigadoras María Rosa Figari, María Marta Hovhannessian y Laura Sacchetti, puede considerarse una de las facetas del “Síndrome de la Mujer Maravilla” en la cual la mujer es exigida por la sociedad – y por ella misma – para que cumpla con todas las obligaciones que se le impuso sin mostrar jamás debilidad o cansancio, dando una imagen de belleza y éxito constante sin importar las consecuencias físicas y/o psíquicas.

8

tristemente - verdadera frase de Steinem: “Cualquier mujer que decida actuar como un ser humano completo debe ser prevenida; las armas del status quo no la tomará en serio y se mofará de ella. 

En este emprendimiento necesitará el apoyo de sus hermanas.”15 Carmen, según nos narró, no contaba con el apoyo de sus hermanas. Muchas de ellas también eran parte del status quo.

La justificación para este accionar expulsivo por parte de ciertos docentes era que la concepción cultural de que la mujer solo podía ser “objeto” del arte pero nunca sujeto creador; sirve como modelo de figura humana en las clases de dibujo, como musa inspiradora o bien como amante pero no puede pretender ser artista, al menos no seriamente. Para comprender el concepto violencia simbólica en relación a la dominación o monopolio masculino de las áreas del conocimiento creemos conveniente citar un fragmento de “A dominacao masculina” del pensador Bourdieu:“Siempre vi en la dominación masculina y en el modo como ésta se impone y es vivenciada, el ejemplo por excelencia de este someterse paradójico, resultante de lo que llamo violencia simbólica, violencia suave, insensible, invisible para sus víctimas, que se ejerce 

esencialmente por vías puramente simbólicas de comunicación y conocimiento …”16 Nos encontramos nuevamente ante un “techo de cristal”. En esos años – y aún hoy en día - el ambiente artístico académico tenía sus reservas cuando se trataba de incluir artistas mujeres. Pero Carmen había recorrido un largo trecho para llegar donde estaba, y no iba a permitir que un puñado de profesores machistas se interpusiera en su camino. En 1994 se recibe como Profesora Nacional de Pintura y comienza a ejercer como docente a nivel secundario y terciario en paralelo al desarrollo de su producción artística personal.

 

Análisis de obra: Series “Tejidos de familia - Retratos de familia - Juego de niños” (2012 – 2013)

 

En estas series vemos materializada la necesidad de nuestra artista de trabajar con los lazos familiares. “En mi obra, a través de la investigación, surge una cuestión de identidad, de género y también de familia. Esto último tiene un poco que ver con que yo no nací acá en Bs. As., toda mi familia de origen está en otro lado. Hoy me rodea la familia que formé. Toda esta vivencia ha hecho que se produzca en mi un replanteo de toda esta construcción social.” 

 

15 Steinem, Gloria: "Sisterhood" en revista “New York Magazine” (p. 49) - (New York)  20 de diciembre de 1971.         16 Bourdieu, Pierre: A dominacao masculina (pág.7) citado en Figari, Ma. Rosa; Hovhannessian, M. Marta; Sacchetti, 

Laura, “Voces y Miradas femeninas. Cultura, Arte y Género.” Buenos Aires, Borromeo, 2011 (el subrayado es 

nuestro).

9

En cuanto a la técnica es a través del hilo y la aguja que Carmen dibuja y pinta. Retoma en esta serie las herramientas de expresión de su infancia: el bordado y la costura. Las obras de estas series juegan entre lo plano de la tela bordada y los hilos colgantes que pasan a la tercera dimensión. A causa de esto último, se hacen presentes las sombras y las penumbras en la composición. Los colores trabajados son el rojo, el negro y el blanco. En las primeras obras de la serie ¨Retratos de familia”  nuestra artista trabaja con retratos de los chicos de su familia, en particular sus nietos. En “Obra 2” se puede ver la típica “pelea de chicos”; las expresiones faciales denotan sentimientos de enojo. Los hilos rojos enmarañados envuelven los cuerpos de los niños haciendo imposible distinguir un cuerpo de otro. A estos chicos los unen los “lazos de sangre”, los lazos de familia. Aun que pelean siempre serán uno parte del otro, parte de la familia. En paralelo a esta serie Carmen desarrolla su serie “Juego de niños”. Se trata de murales bordados en donde se muestra a un grupo de niños y niñas jugando a la bolita, aunque en realidad, solo juegan los varones y las nenas observan. En esta obra se visibiliza el rol que le impone la sociedad a la niña: ser pasiva y sumisa. Es en el juego donde se constituye el género, es por eso que la artista investiga el ser femenino a través de la niña y su papel en los juegos infantiles que la van preparando para el rol de mujer madura en el futuro. ¿Pero qué tipo de mujer forman estos juegos? La búsqueda de respuestas la lleva al encuentro con cuestiones autorreferenciales, en particular aquellas que se relacionan con su propia crianza.

Con estas obras Carmen nos dice: “mírense, esto fue, esto sucedió y no tiene que ser más así”. Estamos ante una clara critica a las convenciones de género, una crítica constructiva que invita a la reflexión, a repreguntarse los roles asignados a los géneros en la sociedad; su intención es tratar de generar entre todos el cambio, la equidad. 

Luego de este análisis hemos descubierto dos invariantes muy importantes a lo largo de la producción de Carmen Imbach Rigos: la familia y las labores femeninas relacionadas con lo textil. Ambas se interrelacionan para confeccionar cada obra de nuestra artista. Cada puntada dada en el lienzo es también una puntada que cose y cierra una herida, la herida de una familia tempranamente distanciada y la herida que toda mujer lleva consigo, el estigma del sexo femenino en la actual sociedad. La obra de Carmen existe con el propósito de reivindicar y sanar el papel de la mujer. Los hilos de esta “Mujer Maravilla” revalorizan a través del arte las labores textiles tradicional - mente femeninas. A la vez rompen con el esquema social que desestima el aporte de la mujer a la construcción de la cultura y la Sociedad.

Esto hace Carmen Imbach con su obra. 

 

10

Bibliografía

 

Arias, M., “La liberación de la Mujer” en Biblioteca Salvat de Grandes Temas, tomo XVI, Salvat, Barcelona, 1973.

 

Beauvoir, Simone de, “El Segundo sexo”, Buenos Aires, Sudamericana (6 ta edición), 2010.

 

Figari, Ma. Rosa; María Marta Hovhannessian, M. Marta; Laura Sacchetti, Laura, “Diez estudios sobre mujeres.” Catamarca, Sarquís, 2007.

 

Figari, Ma. Rosa; Hovhannessian, M. Marta; Sacchetti, Laura, “Voces y miradas femeninas.” Buenos Aires, Borromeo, 2011.

 

Giunta, A.; “Escribir las imágenes - Ensayos sobre el arte argentino y Latinoamericano.” serie Arte y Pensamiento -Bs. As., Siglo veintiuno Editores, (1era edición) 2011.

Herrera, M.S. (2013) Entrevistas a Carmen Imbach Rigos. Buenos Aires: archivo de la autora.

 

Oliveras, E.,“Cuestiones del arte contemporáneo” -  Emece, Bs. As. 2008 (ISBN: 9789500429788)

Pinkola Estés, Clarissa, “Mujeres que corren con los lobos”, Barcelona, Ediciones B , 2001.

 

Shaevitz Hansen, M., “Superwoman Syndrome”, Warner Books, 1988 (ISBN 0-446-51310-5)

Diarios y Revistas:

 

Serrin, Judith : “Superwoman complex, a pain in the ego” en diario “Boca Raton News” (Boca Raton, Florida - EEUU) 28 de julio de 1976.

 

“Playboy Hefner vs. Lib. Steinem” en diario “Eugene Register Guard” (Eugene, Oregon - EEUU) 25 de septiembre de 1970.

 

"Sisterhood" en revista  “New York Magazine” (New York - EEUU) 20 de Diciembre de 1971.

 

11

DEBATES  URGENTES  PARA  EL  TRABAJO  SOCIAL:  ¿CÓMO  MIRAR  EL ESPACIO DOMESTICO? 

Esteban Fernández 

Adriana Marconi 

Resumen: Este trabajo es fruto de los primeros avances en la investigación “La dimensión de género en la formación e intervención profesional. El caso de la Facultad de Trabajo Social de la  UNLP”  llevada  a  cabo  desde el  Área  de  Investigación  en  Género  y  Diversidad  Sexual  de dicha    Facultad.  En  el  mismo  se  pretende  reflexionar  sobre  las  posiciones  de  las  principales exponentes del feminismo marxista. Entendemos que lo que tal vez en otras áreas de estudios no  sería  central,  sí  lo  es  para  nuestra  profesión  dado  el  campo  de  intervención  de  la  misma, pues consideramos que el trabajo social se desempeña prioritariamente en la dimensión socio- ideológica  intentando  consolidar  o  transformar  los  posicionamientos  del  sujeto  sobre  su realidad.  Se  aborda  el  análisis  de  la  cuestión  de  género  desde  la  perspectiva  marxista, concibiendo  a esta  como  una metodología de  análisis  de  la realidad que  brinda  herramientas para  conocer  diversos  fenómenos  sociales  y,  entre  ellos,  la  situación  de  las  mujeres  en  la sociedad capitalista. El marxismo, en tanto método de análisis social, reconstruye en el plano del pensamiento la situación de la mujer en el proceso histórico social. Los análisis marxistas sobre  el  papel  de  la  mujer  han  sido  varios  y,  en  el  marco  de  la  presente  producción  teórica, interesa identificar aquellos posicionamientos que consideran la relación entre clase y género, pero sin subordinar esta última a la primera. Se plantea, a partir de ello, las críticas de la teoría dual  a  la  tradición  marxista  a  la  vez  que  se  establecen  algunos  límites  o  equívocos  de  la primera en la explicación de las desigualdades y asimetrías genéricas. Aprehender desde una perspectiva de complejidad estas relaciones implica, desde el marxismo analizar la situación de la mujer dentro de los análisis sobre el capitalismo en la vida cotidiana. Abstract: This paper shows the first results of the research "The gender dimension in training and professional intervention. The case of the Faculty of Social Work at the UNLP " carried out by the Area Research in Gender and Sexual Diversity of the Faculty. Its purpose is to discuss the positions of the leading exponents of Marxist feminism. We understand that maybe in other areas of  study  would not  center,  it  is for  our  profession  because  the  intervention  of the  Social Work is grown mainly on the socio-ideological dimension to consolidate or transform the subject positioning  on  their  reality.  This  paper  contains  an  analysis  of  gender  issue  from  the  Marxist perspective,  conceived  as  a  method  of  analysis  of  reality  that  provides  tools  to  understand divers’ social phenomena, including the situation of women in capitalist society. As a method of 

social analysis, the Marxism reconstructed in the regarding thought the situation of women in the social and historical process. Marxist analysis about the role of women has been several and, in the context of this theoretical production, interested identifying those positions that consider the relationship between class and gender, but without subordinating the latter to the former. On that basis,  it  is  raises  the  reviews  of  the  theory  dual  to  the  Marxist  tradition  at  the  same  time  that suggests some limits or mistakes of the first theory to explain the inequalities and asymmetries of gender. Apprehension from a complexity perspective the gender relationship implies, from a Marxist analysis the analysis of the women’s situation in the capitalism society in everyday life. 

Este trabajo es fruto de los primeros avances en la investigación “La dimensión de género en la formación  e  intervención  profesional.  El  caso  de  la  Facultad  de  Trabajo  Social  de  la  UNLP” llevada  a  cabo  desde  el  Área  de  Investigación  en  Género  y  Diversidad  Sexual  de  dicha  Facultad.  

En  este  se  pretende  reflexionar  sobre  las  posturas  planteadas  desde  el  feminismo  marxista. Nos parece central pensar el sujeto concreto de nuestras prácticas, en su mayoría mujeres y la incidencia de la mirada profesional en la vida cotidiana de estas. Siendo la mayoría del colectivo  profesional  mujeres  trabajando  con  mujeres  la  dimensión  de  género  no  interviene cotidianamente en nuestras problematizaciones lo que implica que en nuestras intervenciones, más  allá  de  las  intenciones,  impulsemos  la  reubicación  de  las  mismas  en  el  espacio  que  el sistema les ha asignado coartando las posibilidades de un desarrollo crítico y autónomo.  Entendemos  que  el  género  es  un  atravesamiento  constante  en  el  campo  de  intervención  del trabajo  social  pues  este  se  desempeña  prioritariamente  en  la  dimensión  socio-  ideológica intentando  consolidar  o  transformar  los  posicionamientos  del  sujeto  sobre  su  realidad.  Se aborda el análisis de la cuestión de género desde la perspectiva marxista, concibiendo a esta como una metodología de análisis de la realidad que brinda herramientas para conocer diversos fenómenos  sociales  y,  entre  ellos,  la  situación  de  las  mujeres  en  la  sociedad  capitalista.  El marxismo,  en  tanto  método  de  análisis  social,  reconstruye  en  el  plano  del  pensamiento  la situación de la mujer en el proceso histórico social. Es de tener en cuenta que este trabajo se identifica con aquellos posicionamientos que consideran la relación entre clase y género, pero sin  subordinar  este  último  a  la  primera.  Aprehender  desde  una  perspectiva  de  complejidad estas  relaciones implica,  desde  el  marxismo contemporáneo,  analizar  la situación  de  la mujer dentro de los análisis sobre el capitalismo en la vida cotidiana. Se quiere señalar que las críticas 

realizadas  a  distintas  posturas  de  las  feministas  marxistas  no  implican  desconocer  el  aporte realizado por estas a los debates feministas. 

El marxismo tiene como categoría central de análisis la clase social, la cual, como han señalado muchas  feministas  marxistas  no  puede  explicar  la  opresión  femenina,  en  razón  de  que  esta categoría no ve al género, lo que dio lugar al nacimiento de la teoría del sistema dual. Pero la teoría del sistema dual deshistoriza y universaliza la opresión de la mujer al pensar al patriarcado como si fuera un único sistema universal que sostiene la misma estructura a través de  todo  el  proceso  histórico  y  en  todas  las  culturas.  Relata  las  diferencias  en  la  forma  y naturaleza de la opresión femenina, considerando a estas como meras particularidades de un único  sistema,  de  este  modo,  inhibe  la  posibilidad  de  analizar  en  profundidad  cada  situación histórica con toda su complejidad. Se cree que debe comprenderse cada situación concreta que viven las mujeres y sus transformaciones por la forma como las estructuras particulares de un modo  de  producción  específico  entran  en  un  interjuego  con  el  patriarcado  universal.  El problema  que  tienen  ciertas  posturas  que  plantean  el  sistema  dual,  como  la  de Michell(1977:21),  es que no  pueden  darle el  mismo peso  y  autonomía  al  patriarcado como  al sistema del modo de producción, considerando que las relaciones sociales concretas dependen siempre  del  sistema  de  las  relaciones  de  producción,  y  que  el  patriarcado  está  fuera  de  este sistema. Por lo tanto se interpreta desde la teoría de las relaciones de producción la opresión femenina dejando afuera elementos del patriarcado que no acuerdan con esa teoría. La  teoría del  patriarcado visibiliza  la constitución  de  la opresión  femenina  y  la teoría marxista aporta a su especificidad, su diferenciación, y su dinámica de cambio. Siguiendo la propuesta de  Young  (1992:2)  el  sistema  dual  manifiesta que  el  patriarcado  es  un  sistema  de  relaciones concretas  y  además  una  estructura  ideológica –  psicológica  por  lo  que  aparecería  como  un sistema  diferente  del  de  producción  encontrándose,  entonces,  con  dos  espacios  cerrados  y diversos, familia y economía, como dos cosas distintas, donde las relaciones patriarcales solo se dan en el espacio de lo doméstico. 

Las feministas socialistas muestran la situación de la mujer establecida por el capitalismo. Una de las características que definen a este último es la separación de la actividad productiva de las  relaciones  afectivas  de  parentesco  instituyéndose  el  ámbito  público  y  el  ámbito  privado como  dos  espacios  supuestamente  separados.  Sólo  en  el  público  reinarían  las  reglas  del capitalismo mientras en el ámbito doméstico solo existirían relaciones afectivas, por lo tanto no trabajo.  La  propuesta  del  sistema  dual  de  muchas  feministas  le  otorga  entidad  real  a  esta 

división  entre  la  esfera  pública  y  la  privada.  Pero.  el  capitalismo  ha  socializado  y  organizado según sus necesidades de dominio y lucro las relaciones del mercado y las del trabajo privado. Al dividir los ámbitos se pone el hincapié en las relaciones patriarcales existentes en el ámbito privado sin tener en cuanto las formas de opresión hacia las mujeres en el ámbito de lo público. No se tiene en cuenta así la utilización de las mujeres como símbolos sexuales en el ámbito de la  publicidad  cumpliendo  con  las  necesidades  económicas  del  capitalismo  monopólico  en  la actualidad.  Como  consecuencia  de  esto,  tampoco  se  brindan  herramientas  para  estudiar  las formas  de  abuso  laboral  como  formas  de  explotación  sexista  hacia  las  mujeres  en  el  ámbito público.  La  propuesta  del  sistema  dual  permite  que  el  marxismo  tradicional  mantenga  su propuesta acerca de las relaciones de producción, la transformación histórica y el análisis de la estructura capitalista pero no entra en su análisis el género, ella se inclina a concebir el asunto de la opresión de la mujer como un simple agregado a los argumentos medulares del marxismo. El feminismo debe utilizar al marxismo para desarrollar un dominio epistémico que posibilite ver en una particular formación histórica a las relaciones sociales materiales como un solo sistema en el que la diferenciación sexual es un atributo primordial, o sea la división sexual del trabajo es  ineludiblemente  una  categoría  fundante  en  ese  marco  de  análisis.  El  contrato  sexual funcionó  como  pieza  indispensable  en  la  consolidación  y  desarrollo  del  capitalismo  industrial que se estructuró según la división sexual del trabajo. (Young 1992:4) El género binario permitió la  división  del  trabajo  entre  mujeres  y  hombres  fijando  relaciones  de    explotación  a  favor  del varón. 

Siendo  la  clase,  un  concepto  central  de  la  teoría  marxista  que,    no  permite  el  análisis  de  la jerarquización  genérica  en  las  relaciones  sociales  se  consideró  necesaria  la  construcción  de otra categoría y de otro sistema que posibilitara la observación de las relaciones de género tal como se daba en el sistema social. Ante esto y coincidiendo con Young (1992:1) el marxismo ortodoxo está imposibilitado de observar las relaciones genéricas, apuntando así a mantener el status quo  de  las  mujeres,  es  posible problematizar  la realidad dentro del  dominio de  análisis materialista considerando como central la categoría de división del trabajo en un pie de igualdad con la categoría de clase social. Esto permitirá analizar las relaciones sociales por género en los  distintos  espacios  laborales.  Marx(1975:21)  utiliza  en  sus  escritos  las  dos  categorías “división del trabajo” y “clase social” con la misma frecuencia y a veces de modo ambiguo, en La ideología alemana, “división del trabajo” aparece como una categoría más importante que la de “clase social” ya que permite explicar las contradicciones en una misma clase. La “división del trabajo  se  relaciona  con  la  actividad  laboral  y    las  relaciones  sociales  e  institucionales 

directamente conectadas con esta, en cambio, la categoría de clase se conecta con los medios de producción (Marx, 1976:52)

El  lugar  en  que  los  sujetos  se  desempeñan  en  la  división  del  trabajo  permite  interpretar  la conciencia  y  la  conducta  que  tienen  como  las  relaciones  de  cooperación  y  conflicto  en  que están.  De  esta  manera,  para  analizar  las  relaciones  sociales  que  se  generan  a  partir  de  lo laboral es mejor la categoría de “división del trabajo” pues en su nivel de análisis es más amplia que la de “clase social”. En este nivel de abstracción la categoría de clase oculta las relaciones de  producción  y  las  bases  materiales  de  dominación  aunque  puede  brindar  un  análisis  del conjunto del sistema de producción. 

Para introducirnos en el nivel más concreto de las relaciones personales se hace imprescindible un análisis de la división del trabajo, este posibilita leer las divisiones estructurales existentes y mide  los  efectos  de  tales  divisiones  en  lo  económico,  en  lo  político,  en  lo  ideológico  y  en  las relaciones de dominación existentes según la posición de los sujetos en lo laboral, por eso ha sido  seleccionada  como  una  categoría  central  en  los  análisis  de  las  distintas  corrientes feministas. La  categoría  denominada  “división  sexual  del  trabajo”  es  nominada  por  Young (1992:10) “división  de  trabajo  por  género”  pues  según  ella  el  género  aleja  la  posibilidad  de justificar  las  diferencias  en  cuestiones  biológicas  aludiendo  directamente  a  la  significación imaginaria en que se basa dicha jerarquización. 

Hartmann,(1980:90) en su análisis de la relación entre marxismo y feminismo omite considerar en  la  división  social  del  trabajo  la  centralidad  de  la  división  por  género  cuando  es imprescindible, en toda investigación sobre relaciones económicas de producción, analizar esta división o sea considerar en una formación social concreta los lugares labores asignados por el género  y  más  aun  lo  que  se  considera  trabajo  y  lo  que  no.  Se  hace  necesario  indagar  la significación  social  que  tienen  las  actividades  atribuidas  a  cada  uno,  que  están interrelacionadas, a su vez, con las relaciones sexuales y de parentesco. La  división  del  trabajo  por  género    naturalizó  dos  esferas  separadas:  una  pública,  masculina, valorada  donde  transcurriría  lo  social,  lo  económico,  lo  político  y  lo  objetivo  y  otra  esfera privada,  femenina,  invisibilizada,  donde  tiene  lugar  lo  afectivo  y  lo  subjetivo.  En  ambas  hay producción  de  bienes  y  servicios  (alimentación,  vestido,  protección,  cuidados  ante enfermedades,  estudio, educación,  escucha)  por  lo tanto cuando hablamos de  trabajo,  y  aquí estuvo el error de muchas feministas, entendemos como trabajo toda actividad que se realiza en el ámbito público (producción fabril) como en el ámbito privado (procrear, criar niños, cuidar ancianos  y  enfermos,  limpiar,  cocinar,  zurcir,  etc.).  El  concepto  de  relaciones  de  producción 

debe  considerarse  que  invoca cualquier  relación  social  involucrada  con  una  tarea  que  la sociedad significa como necesaria y no solo la producción de cosas materiales dentro de un establecimiento fabril. 

 En  esta  división  se  imbrican  las  relaciones  de  poder  y  dominación  y  sirve  de  base  a  otras dimensiones de la organización económica. Las transformaciones que se den en la división del trabajo  posibilitarán  la  existencia  no  solo  de  otras  relaciones  económicas  y  políticas  sino  que darán cuenta de otras estructuras ideológicas. 

La categoría de división de trabajo por género inyecta en los análisis marxistas las relaciones de género, de modo que un análisis de las relaciones sociales de producción necesita sí o sí pensar  la  situación  de  la  mujer  a  través  de  dicha  categoría.  Si  no  se  tiene  en  cuenta  esta situación se elimina parte de la estructura de las relaciones económicas y sociales y se oculta la dominación masculina. 

Las relaciones de producción deben analizarse desde las de género, pues, estas son la base de su estructura,la división sexual del trabajo fue la primera división laboral institucionalizada. Las divisiones  entre  trabajo  manual  y  trabajo  intelectual  se  pueden  dilucidar  observando  las transformaciones  en  la  división  del  trabajo  por  género  y  sus  consecuencias.  El  imaginario  ha otorgado  durante  mucho  tiempo  la  racionalidad  al  varón  jerarquizando,  desde  ahí,  todo  lo relacionado  a  lo  intelectual  sobre  cualquier  otra  actividad  práctica.  Así  se  perpetúa  la subordinación  femenina.  A  los  hombres  se  les  reconoce  socialmente  una  posición  superior puesto que las relaciones sociales que devienen del ámbito laboral les abastecen de recursos de los que las mujeres carecen. Esta visión nos permite comprender el acceso desigual a los medios  de  trabajo  y  como  las  instituciones  patriarcales  nacen,  perduran  y  se  adaptan  a  los cambios en el proceso histórico. 

Para  comprender  la  complejidad  de  la  opresión  femenina  se  han  hecho  aportes  desde  la psicología  y  desde  la biología,  teniendo  en  cuenta  el  peso que  le ha  dado el  patriarcado a la función  biológica  reproductiva.  Chodorow    (1984:93)  explica  los  significados  simbólicos ideológicos y las consecuencias de la diferenciación genérica desde una perspectiva freudiana. Ella  establece  que  la  relación  madre –  hijo/a  conlleva  una  forma  correlativa  de  diferenciación genérica y como las mujeres se van conformando como “lo otro” en las diferentes culturas. Las consideraciones  biológicas  sobre  la  identidad  de  género  y  la  estructura  simbólica,  deben  ser analizadas  para  entender  de  qué  modo  fueron  utilizadas  ideológicamente  para  justificar  y reproducir el poder masculino y el lugar de subalternidad social de las mujeres. 

Acordamos con Hartmann (1980: 18) en que “la estricta división del trabajo según el sexo, es una  invención  social  común  a  todas  las  sociedades  conocidas,  crea  dos  géneros  muy diferenciados  y  una  necesidad  de  los  hombres  y  de  las  mujeres,  de  juntarse  por  razones económicas;(…)  es  la  base  material  del  poder  masculino  que  se  ejerce  no  sólo  dejando  de hacer  el  trabajo  del  hogar  y  asegurándose  mejor  empleo,  sino  también  en  el  aspecto psicológico”.  Pero  el  error  en  que  recae  Hartman  en  algunos  casos  y  otras  defensoras  de  la teoría del  sistema  dual  es  unificar  la situación  de  las mujeres  como ahistórica,  como  si  todas estuvieran en la misma posición en toda circunstancia sociohistórica. El análisis de la división del trabajo por género impide la homogeneización de todas las mujeres de todos los tiempos y espacios, y considera que en toda sociedad existe una asignación por género aunque las tareas asignadas sean diferentes.  

Desde la categoría de división del trabajo por género es posible acercarnos a la dinámica de las clases sociales, de las relaciones de dominación, producción y distribución como también de la opresión de las mujeres. La opresión femenina debe integrar el análisis de una formación social porque  la  diferenciación  por  género  es  un  dispositivo  central  en  el  esclarecimiento  de  las relaciones sociales de producción o sea el lugar de la mujer es un componente esencial en el proceso de análisis del sistema capitalista. 

Si dejamos de lado la idea de un capitalismo ajeno al género podemos observar la historia de la opresión femenina en el capitalismo con una mirada más compleja y más abarcativa, que nos permitan análisis más significativos. Revisar cómo se conforma el capitalismo desde el género permite  visualizar  la  situación  femenina  como  producto  de  la  organización  y  dinámica capitalista.  Marginar  el  trabajo  femenino  es  clave  para  el  capitalismo  y  permite  entender  la situación de la mujer en este sistema. La naturaleza del capitalismo como sistema económico establece que no toda la población potencialmente productiva esté empleada, sino que hay un núcleo desempleado fijo y otro fluctuante. Para esto el sistema necesita tener  algún criterio de distinción entre quienes son trabajadores primarios o marginales. La ideología patriarcal, unida a la necesidad de atención de los bebés y niño/as pequeño/as manipuló para construir al sexo como el criterio natural para dividir la fuerza laboral. 

Hartmann  (1987:  24)  considera  como  prueba  de  la  existencia  del  sistema  dual  que  la subalternidad  femenina  existió  desde  antes  del  capitalismo.  Pero,  no  es  necesario  sacar  esa conclusión.  La  subordinación  femenina  sufrió  transformaciones  históricas  pero  eso  no  prueba que  en  el  capitalismo la  dominación  masculina  nace en  una estructura de  relaciones sociales independiente.  En  las  sociedades  precapitalistas  las  mujeres  manejaban  algunas  cuestiones 

que  tenían  reconocimiento  en  su  comunidad  por  lo  cual  tenían  un  lugar  social.  Durante  los siglos  XVI  y  XVII,  muchas    mujeres  participaron  y  tuvieron  lugares  de  poder  en  los  gremios, dominando en algunos de ellos. Trabajaban, en la industria y el comercio, celebraban contratos y mantenían sus propiedades aún casadas. 

En  el  siglo XIX,  la  independencia  económica femenina  se  extinguió  o más  bien  se  ignoró,  ya que muchas mujeres siguieron siendo  parte de  la actividad fabril  y  todas siguieron realizando trabajos domésticos.  El  sistema  las consideró fuerza de  trabajo secundaria,  o sea  reserva de mano de obra barata. El ejército de reserva para ocuparlo en nuevas áreas productivas, como las primeras fábricas textiles y las imprentas, o para mantener bajos los salarios o la docilidad. En la depresión del 30 se reemplazaron a trabajadores de puestos bien pagos por mujeres mal remuneradas  hasta  bajar  la  expectativa  salarial  y  realizar  nuevamente  el  cambio. (Hartmann.1980:99) Durante  el  siglo  XX  comienza  la  segregación  laboral  por  sexo,  y  así  los trabajos ocupados por mujeres, en un determinado periodo han recibido en ese periodo menos salario  y  reconocimiento  social.  El  trabajo  femenino  se  ha  localizado  generalmente  cerca  del hogar lo que ha motivado que ese trabajo se margine y se le dé un status secundario, como de relleno  poniendo  el  acento  en  la  labor  doméstica.La  ideología  burguesa,  a  través  de  las significaciones del amor romántico ensalzó la relación de la mujer con su hogar y en paralelo trivializó ese lazo y la alejó de la esfera pública, (del trabajo y del poder), de modo que sostuvo el proceso de marginalización de las mujeres que ya había comenzado. Durante  la  segunda  mitad  del  siglo  XIX  aparecen  manuales  que  sostienen  a  la  maternidad como  la  vocación  de  la  mujer.  Establecen  que  su  debilidad  física  no  les  permite  el  “trabajo pesado  por  lo  que  deben  ocuparse  de  la  crianza  de  los  niños  y  de  organizar  su  hogar    que supuestamente es trabajo liviano (acarrear  agua,  juntar  leña,  alimentar a batallones,  cuidar  la huerta, coser las ropas de todos, cuidar los enfermos, limpiar la casa) La  ideología  de  la  feminidad  doméstica  promovida  por  los  capitalistas  permitió  sostener  los bajos salarios de las mujeres hacerles indispensables en las actividades económicas e impedir su organización. Las familias obreras y de la pequeña burguesía observaban como símbolo de status que la esposa no trabajara como ocurría en las familias burguesas a las que las demás aspiraban.  Los  trabajadores  justificaron  con  explicaciones  sexistas  el  reclamo  por  el  salario familiar  y  a  esto  se  sumó  la  normativa  proteccionista  de  la  mujer  que  incidió  en  confinar  a  la mujer  al  hogar.  Estas significaciones sociales son  producidas  y  productoras  de  la división  del trabajo  por  género  que  ubica  a  la  mujer  en  un  lugar  secundario  y  fortalece  a  su  vez  las significaciones. 

A  pesar  de  que  las  teóricas  del  sistema  dual  consideren  que  el  capitalismo  se  adapta  a  las diferencias  de  género  consideramos  que  el  modo  de  opresión  femenina  en  el  capitalismo  es esencial  a  su  naturaleza.  El  tipo  específico  de  trabajo  doméstico  que  se  asigna  por  el capitalismo  a  las  mujeres  es  un  tipo  peculiar  y  definido  de  trabajo  creado  por  el  capitalismo. Este  crea  el  trabajo  asalariado  y  el  trabajo  doméstico  privatizado  que  son  elementos  que integran  el  modo  de  producción  capitalista.  Si  bien  la  ideología  y  las  prácticas  sexistas  eran anteriores  al  capitalismo,  al  igual  que  otras  cuestiones  que  provienen  del  feudalismo  en  el proceso histórico se requieren formas específicas de este sistema, se pasa de la división feudal del trabajo por género a la división capitalista del trabajo por género. En todas las sociedades capitalistas se ha ubicado a la mujer en un espacio secundario por lo que esto no conforma una característica externa al sistema. 

La  teoría  del  sistema  dual  fue  creada  en  razón  de  que  la  izquierda  fue  dominada  por  una mentalidad sexista que desestimó por burgueses los planteos feministas. Y desde esta teoría se argumenta  la  necesidad  de  una  organización  autónoma  de  mujeres  pues  el  patriarcado  y  el capitalismo son dos sistemas sociales distintos. Así algunas feministas pensaron que se trataba de dos luchas diferentes. 

Es  necesario  establecer  una  teoría  materialista  feminista  contra  el  patriarcado  capitalista opresor,  la  teoría  del  sistema  dual  tiene  en  la  práctica  de  la  lucha  problemas  para  la construcción de alianzas estratégicas. 

Los derechos reproductivos de las mujeres pobres y sobre todo en el tercer mundo están más amenazados  que  los  del  resto  de  las  mujeres.  La  libertad  reproductiva  está  enfrentada  al sistema médico patriarcal capitalista. A su vez el hostigamiento y el abuso sexual laboral no son separables del sistema de jerarquías y subordinaciones integrado a las relaciones productivas del capitalismo. 

La necesidad de vender del capitalismo estás unida a la cosificación sexual de la mujer en los medios de comunicación. La razón de ser del patriarcado es controlar el trabajo de las mujeres excluyéndolas  del  acceso  a  los  recursos  productivos,  por  lo  tanto  las  relaciones  patriarcales están  íntimamente ligadas a las relaciones de  producción.  El trabajo femenino  es significativo en todos los sistemas de producción, y sobre todo el trabajo invisible, y por lo tanto, usurpado como plusvalía por el mercado gracias a la argucia del amor, que usa el sistema para justificar la jerarquía sexual. 

Queda aclarar así que no es posible separar la lucha contra el patriarcado de la lucha contra el capitalismo, es imprescindible sostener una posición teórica que observe las condiciones de la 

subordinación  femenina  dentro  del  sistema  capitalista  en  el  que  la  opresión  es  el  elemento central. 

En  este  trabajo  pretendimos  dejar  fundamentado  que  acordamos  con  la  postura  de  Young (1992:12) quien considera que la subalternidad de la mujer y, su actuación como fuerza laborar secundaria, acontece como una particularidad fundacional del capitalismo. Y por otra parte que la problematización desde esta perspectiva permite pensar en la intervención herramientas de análisis y de lucha. 

Bibliografía 

Chodorow, N (1984). El ejercicio de la maternidad. Gedisa. España. Hartmann,  H(1980).  “Un  matrimonio  mal  avenido:  hacia  una  unión  más progresiva entre marxismo y feminismo”. Revista Zona Abierta Nº 24, Fundación Pablo Iglesias pp. 85-113.España. 

Marx, K (1975). El Capital. Libro I. Siglo XXI. Madrid. Marx,  K  y  Engels  F  (1976).La  Ideología  Alemana.  Pueblos  Unidos.  Bs  As. Mitchell, J (1977). La condición de la mujer. Anagrama. Barcelona. (1970).  “Las  mujeres:  la  revolución  más larga”. Randall,M Las  mujeres. México, Siglo XXI.pp 11-37. 

Millett, Kate (1977). La política sexual. Madrid, Aguilar. Young,  I  (1992). “Marxismo  y  feminismo  más  allá  del  “matrimonio  feliz”  (una crítica al sistema dual). El Rodaballo.Año II. Nº 4. Buenos Aires, 1996 




I Jornadas de Género y Diversidad Sexual:

Políticas públicas e inclusión en las democracias contemporáneas.

Facultad de Trabajo Social 

Universidad Nacional de La Plata 

Eje temático 4: Literatura, arte y géneros  

Título de la ponencia:”Resquebrajando las fronteras de cristal.”

Autora: IMBACH Carmen – PONTORIERO Andrea  

Pertenencia  institucional: Centro  de  Investigación  y  Producción  Cultura,  Arte  y 

Género, Departamento Artes Visuales- IUNA. 

Correo electrónico: carmenimbach@hotmail.com 

 

El  presente  trabajo  forma  parte  del  Proyecto  de  Investigación “Las  artistas  de  la 

Pueyrredón.  Mujeres  del  siglo  XX”,  que  se  encuentra  anclado  en  el  Centro  de 

Investigación y Producción Cultura Arte y Genero del Departamento de Artes Visuales- 

IUNA. La artista-docente a la cual me referiré es Cristina Dartiguelongue1, egresada en 

1966  de  la  Escuela  Nacional  de  Bellas  Artes,  hoy  Departamento  de  Artes  Visuales-

IUNA,  en  donde  actualmente  dicta  seminarios  de  Extensión  Universitaria.  La 

metodología utilizada es la de Historia Oral, mediante entrevistas ya que por cuestiones 

edilicias el edificio central del Departamento se encuentra cerrado y no ha sido posible 

la investigación archivista. 

En  el  transcurso  de  la  historia  podemos  comprobar  que  la  mujer  artista  hasta  el  siglo 

XX,  ha  funcionado  como extensión  del  hombre.  El  mundo  del  arte  parecía  estar 

reservado  sólo  a  ellos,  permitiendo  a  las  mujeres  una  corta  participación.  Las  artistas 

mujeres que se animaban, debían pagar un costo muy alto como la soledad, permanecer 

en  la  soltería,  firmar  con  seudónimo  o  inicialando  las  obras.  Considerada  en  su 

naturaleza “débil” sólo se le permitía realizar actividades relacionadas como la música, 

1Profesora Nacional de Dibujo, Pintura y Escultura desde 1966.Desde 1967 participa en Salones Nacionales, 

Municipales, Bienales y Concursos.Becada por el Fondo Nacional de las Artes en la Especialidad de Pintura Mural. 

Realiza desde entonces numerosos trabajos en la especialidad.Colabora durante diez años con la Fundación Malbrán 

para Casa FOA.Entre 1979 y 1985 fija su residencia en España (Stiges). Desarrolla su actividad profesional 

exponiendo regularmente en España, Francia, Holanda e Italia.En 1980 realiza un seminario en el Atelier 17 en Paris 

con el maestro Stanley Hayter.Se especializa en litografía y grabado en metal desde 1976.Restaura la Capilla de San 

Ramón en Lobos y realiza murales en la Capilla La Esperanza en Tandil.Actualmente dirige su Taller 

Multidisciplinario, fundado en 1972 en Buenos Aires.Dicta seminarios en Extensión Universitaria del IUNA 

(Instituto Universitario Nacional de Arte).Ha recibido premios nacionales por su producción. 

la pintura, el dibujo o los bordados, labores que no comprometían sus tareas en el  hogar 

como madres y esposas. Whitney Chadwick, en la  introducción de su libro Mujer, arte 

y  sociedad,  entiende  que  en  una  cultura  en  donde  los  roles  de  la  mujer  están 

naturalizados,  sumergidos  en  la  cultura  patriarcal  ,“las  mujeres  producen  niños  y  no 

arte, y relegan sus actividades a la esfera doméstica, y no a la pública”  (Chadwick: 

1992:8).En  ese  contexto,  el  hombre  no  tiene  inconveniente  en  permitirle  participar  en 

sus trabajos, siempre y cuando se cumpla lo que dijera Virginia  Wolf, “…las mujeres 

han servido de espejos dotados del mágico y exquisito poder de reflejar la figura del 

hombre al doble de su tamaño natural. ¿Cómo podrá emitir juicios, civilizar salvajes, 

hacer  leyes,  escribir libros,  vestirse  de  gala  y  dar  discursos  en  los  banquetes,  si a  la 

hora del desayuno y de la cena no puede verse a sí mismo el doble de grande de lo que 

realmente  es?[...]  Esta  imagen  femenina  pudorosa,  armónica,  bondadosa,  tierna, 

ingenua, sensible, ausente de todo mal, amorosa,le ofrecía al hombre un mundo rosa, 

fue el “espejo”2

En este recorrido histórico  nos preguntamos si las mujeres hubieran podido mirar ese 

mundo desde otro ángulo. Cómo hubiera sido posible si desde la visión unilateral de la 

cultura  la  mujer  no  debería tener pasado  propio.  Una  mujer  que  ha  vivido  que  ha 

sentido es la que tiene algo para ocultar  o hacerse perdonar. Es la que se aleja de su  ser 

“femenino”.

Desde otra mirada, el psicólogo  Jorge Miguel Brusco responde  las preguntas: ¿Cómo 

aprendió  el  género  femenino  a  olvidar  sus  pasiones?  ¿En  qué  momento  sucedió esto? 

¿Cómo  es  que  las  mujeres  lo  aceptaron  durante  tanto  tiempo  y  algunas  siguen 

aceptándolo hoy?, ”A las mujeres se les ha enseñado a no tener, ocultar o disimular sus 

deseos  y  vocaciones  por  conveniencias  del  sistema  de  dominación  sobre  ellas,  puede 

haber más de una razón para ello: una, mantenerlas fuera del sistema a fin de evitar 

competencias laborales, profesionales y sexuales.[…]se les ha enseñado que sus deseos 

y vocaciones sean exclusivamente las de ser madres, cocineras, mucamas, enfermeras, 

asistentes  de  maridos  y  ancianos,  costureras  y  quizás  artistas,  pero  permaneciendo 

siempre dentro del ámbito de la casa   3 ” . 

La  propuesta  de  esta  investigación  es  visibilizar  la  obra  de  mujeres  que  quedaron 

sumergidas  y hoy pueden tener acceso a otras miradas. Una de los condicionamientos 

que funcionan en la posibilidad de visibilizar la obra de una artista es el propio campo 

2 Tabeada, Laura “El libro de las virtudes femeninas” Pág. 154.               

3MarlénStengel (2008) “La mujer presente”E d. Ediciones B.

cultural del arte que funciona con una dinámica propia. Según Bourdieu, la obra de un 

artista debe insertarse en un campo de fuerzas que tiene una lógica de funcionamiento 

que se maneja con cierta autonomía. A ese campo artístico cada actor llega con un cierto 

capital  cultural  y  lucha  con  otros  actores  que  ya  lograron  un  posicionamiento  en  ese 

campo por imponerse, a veces con éxito, en muchos casos no.  Para lograr ocupar un 

lugar en el campo cultural se requiere el apoyo de instituciones legitimantes, como las 

instituciones académicas, los premios, la crítica, estas son las instancias que permiten a 

un artista entrar en la “historia”. A este proceso de legitimación también son sometidas 

las  obras  tanto  de    mujeres  como  de    hombres,  pero  por  una  cuestión  de  género  hay 

fuerzas  invisibles  que  actúan  en  el  caso  de  las  mujeres.  Para  esto  tomaremos  los 

conceptos  de  “techo  de  cristal”  y  “frontera  de cristal”:  […] se  configura  entonces  un 

nuevo conflicto, un  límite entre la familia y el trabajo,  constituido por “fronteras de 

cristal”    que  se  imponen  a  las  mujeres  de  una  manera  invisible,  obligándolas  a 

“elegir”  entre  ambos  intereses.  Estas  fronteras  se  agregan  al   clásico  “techo  de 

cristal”  impidiendo    a  las  mujeres  seguir  avanzando  en  sus  carreras  laborales”. 

(Burín:2007:4) 

Desde  este  lugar  es  que  analizo  el  accionar  de  Cristina  Dartiguelonge  como  sujeto –

artista, las ideas de arte en vigencia y las mujeres que logran que el campo cultural y sus 

instituciones legitimantes, las reconozcan como artistas.  

Contexto histórico-artístico 

De acuerdo con Andrea Giunta “entre  1961 y 1966, la vanguardia argentina fue, ante 

todo, renovación del lenguaje, imperativo de ruptura con lo establecido y necesidad de 

anticipación”  (Giunta:1999:71).  En  1960  se  realizó  en  el  Museo  Nacional  de  Bellas 

Artes  la  Primera  Exposición  Internacional  de  Arte  Moderno.  En  el  mismo  año  el 

Instituto  Di  Tella  abrió  sus  puertas  para  promocionar  la  vanguardia  en  todas  sus 

manifestaciones. Los catálogos dan cuenta de la participación de artistas mujeres como: 

Carolina Muchnik en la exposición Otra Figuración, Silvia Torras en Arte Destructivo.

Alicia  Peñalba  obtiene  en  el  61  el  primer  premio  en  la  Bienal  de  San  Pablo,  Dalila 

Puzzovio, Delia Cancela, Susana Salgado y Marta Minujin en el Di Tella. Sin embargo 

el número de artistas mujeres fue muy inferior al masculino. 

En  los  años  70  la  legitimación  del  arte  cambió  de  foco, “El  arte  ya  no  necesitaba 

legitimarse por la autonomía o la gratuidad de su lenguaje. Por el contrario, ahora la 

realidad  misma  era  la  arcilla  en  la  que  había  que  hundir  la  mano  sin  prejuicios 

esteticistas.  Contra  una  estética  de  la  negatividad  se  levantaba  la  estética  del 

compromiso. La vanguardia debía renovarse no solo en sus formas, sino también en sus 

significados”  (Giunta:1999:106).  Se  cerró  el  Di  Tella  pero  se  funda  el  CAYC.    En  la 

Argentina  se  trabajó  un  conceptualismo  con  características  propias,  según  María  José 

Herrera “el  argentino  fue  un  conceptualismo  abierto,  de  señalamiento  de  la  realidad 

social  cuyo  vehículo  principal  fue  la  metáfora”  (Herrera:1999:128).  Reapareció  una 

generación  de  artistas  figurativos  entre  los  cuales  figura  Liliana  Porter    en  la  primera 

mitad de los 70.  Hubo además un renovado interés por el dibujo y el grabado en los y 

en  la  escultura  Herrera  rescata  el  trabajo  de  María  Juana  Heras  como  ejemplo  de  un 

camino renovado: “Formada en la ortodoxia del arte concreto, sin embargo su obra se 

abre  en  ese  momento  a  connotaciones  exteriores  a  la  geometría  y  propone  un  hacer 

estrechamente ligado al medio en el que se produce, la ciudad contemporánea” 

( Herrera:1999:144).  En la segunda mitad de la década del 70 la dictadura militar y su 

horror se manifestó en el arte a través de la obra de artistas como Diana Dowek. En los 

80 se trata de reconstruir con la vuelta a la democracia, la apertura de nuevos espacios y 

proyectos,  el  Centro  Cultural  Recoleta como  espacio  de  la  cultura joven,  el  Programa 

cultural  en  barrios.  En  el  ámbito  de  lo  pictórico  rescatan  Marcia  Schvartz,  el  grupo 

Escombros.  La  década  de  los  90  marcados  por  el  mercado “Así,  la  sensación,  en  los 

´90, es que el éxito de mercado es el parámetro privilegiado de la valoración estética. 

Es decir que el mercado legitima al arte, función que tradicionalmente competía a los 

historiadores, críticos de arte y estudiosos en general” (Herrera:1999:168).  

En esos contextos se inserta la carrera de Cristina Dartiguelongue como artista-mujer. 

Veremos  en  el  relevamiento  de  las  entrevistas 4  efectuadas  a  la  artista,  cómo  aparecen 

ciertos conceptos que la vinculan con ideas de vanguardia y con la utilización de ciertas 

materialidades que por momentos dialogan y por momentos se separan conflictivamente 

de la corriente dominante. En cuanto a su inserción como sujeto-artista-mujer, veremos 

cómo su carrera muestra una lucha constante por ir más allá de los techos y fronteras de 

cristal,  cruzando  los  prejuicios  familiares,  sociales  y  culturales  respecto  del  rol  de  la 

mujer en la sociedad y en el arte. 

Sus años de formación 

Una  de  las  primeras  fronteras  que  Dartiguelongue  debe  cruzar  son  las  concepciones 

sociales, representadas en el núcleo familiar de clase media sobre el arte, esto es algo a 

lo que una puede dedicarse como hobby y no profesionalmente. Esta idea se repite en 

4  IMBACH, C. PONTORIERO, A. (2013) Entrevista a Cristina Dartiguelongue. Buenos Aires, archivo 

del Centro de Investigación y Producción Cultura Arte y Género. Dpto de Artes Visuales .IUNA 

las clases altas en donde la dedicación al arte puede ser completa porque no es necesario 

ganarse el sustento pero en la clase media, la carrera artística debe ser sustentada por el 

trabajo en otra profesión, en este caso la docencia: 

Dartiguelongue  nos  cuenta; “para  poder  elegir  tuve  que  primero  recibirme  como 

docente,  y  así  pude  comenzar  en  Bellas  Artes  o  sea  que  no  dependía  de  mi  casa. 

Trabaje durante la mañana como bibliotecaria, por  la  tarde daba clases y a la noche  

iba a la Escuela. Cuando gané la beca del Fondo Nacional de las Artes, pude dejar el 

trabajo  que  tenía  y  dedicarme  full  time  a  esto.  Entraba  a  las  8  de  la  mañana  a  la 

Cárcova y salía cuando bajaba el sol porque no había electricidad en las aulas, así que 

en esa época era de sol a sol.”Podemos notar aquí, como Dartiguelongue debe luchar 

contra varios límites para lograr acceder a ser artista, esto se ve plasmado en el apoyo 

familiar  durante  el  período  de  formación  y  el  tratamiento  que  reciben  hombres  y 

mujeres. Mientras a ella le costaba mucho irse de la casa de sus padres, sus  hermanos 

permanecieron  en el hogar familiar durante todo el periodo de estudio,  cuya exigencia 

era  solo    el  estudio.  Por  otra  parte  en  el  ámbito  de  la  escuela  cuando  en  el  taller  de 

escultura pedía a sus colegas masculinos ayuda para poder mover las piezas de yeso o 

mármol  le  contestaban     “anda,  anda    a  lavar  los  platos”, esto  la  obliga  a  buscar 

alternativas y  se  dedica a la cera perdida con Antonio  Pujía, por ser piezas de formato 

más pequeño. En la actualidad la artista trabaja también con esculturas de gran formato. 

El período en que comienza su formación, los ´60, es el momento donde en el campo 

cultural artístico están ganando posiciones hegemónicas las corrientes de vanguardia y 

las experimentaciones del Di Tella.  ¿Cómo funcionan estas fuerzas en los ámbitos de 

formación  como  la  Pueyrredón  y  cómo  llegan  estas ideas a los  artistas en  formación? 

¿Cómo  se  configuran  las  dificultades    de  posicionamiento  y  de  búsquedas  entre  el 

campo artístico argentino y las líneas que se desarrollan en el exterior? Según cuenta  la 

artista,  había  un ambiente  de  búsqueda, de  lucha  y  de  confrontación  de  modelos y  de 

ideas y de exploración de una identidad artística. 

Datiguelongue  nos  cuenta           5             6 :” Carreño  y  Macchifueron  los  docente  que  aportaron  más 

en mi formación, eran maestros porque se ocupaban de varias cosas, no solamente de 

indicarte problemas técnicos, sino que iban tratando de ver cuál era tu tendencia, qué 

5 Aníbal Carreño fue un pintor argentino nacido en 1930 y fallecido en 1997. Participó en varias oportunidades del 

premio de pintura del Instituto Di Tella. 

6 Aurelio Macchi (27 de enero, 1916 – 1 de julio, 2010) fue un escultor argentino. Se graduó en la Academia de 

Bellas Artes el año 1938, y trabajó como ayudante de José Fioravanti. Las obras de Macchi se dispersaron 

principalmente por los Estados Unidos y Europa, pero el Museo Nacional de Bellas Artes en Buenos Aires incorporó 

uno de sus trabajos, sólo cuatro años antes de su muerte. 

te  gustaba.  Mi  interés  era  la  corriente  constructivista  pero,  claro,  no  llegas  en  la 

Escuela  a  interesarte  por  la  pintura  internacional  porque  tenías  que  pelear  por  lo 

había, entonces yo, hacia lo que podía. Después también estuve con todos los del Grupo 

del Sur, estaban Carlos Cañas 7              8 , Leo Vincien escultura.”

Aparecen  nuevamente,  en  el  ámbito  de  formación  ciertos  prejuicios  y  pre-  conceptos 

sobre  los  roles  masculinos  y  femeninos.  Por  otra  parte,  todos  los  formadores  son 

varones  y Dartiguelongue que tenía interés en la escultura y en el desarrollo de obras de 

grandes dimensiones debió romper no sólo con los prejuicios de que el arte no es para 

las  mujeres  sino  también  con  que  dentro  del  arte  hay  actividades  femeninas  y 

masculinas. 

Respecto  de  la  circulación  de  las  ideas  artísticas  y  de  vanguardia  y  el  ambiente  de 

polémica, de búsqueda y de experimentación, una de las marcas de época que destaca  

Cristina  Dartiguelongue  de  su  formación  en  la  Escuela  Nacional  de  Bellas  Artes 

Prilidiano  Pueyrredón,  es  que  esta  circulación  de  saberes  se  producía  por  fuera  de  la 

Escuela en un ambiente de tertulia entre profesores y alumnos, en donde se discutía de 

arte y se polemizaba sobre las distintas corrientes artísticas:   

La artista recuerda las post escuela,” cuando salíamos del turno noche nos íbamos con 

profesores  y  con  amigos  a  comer  una  pizza  o  una  empanada  y  se  charlaba  de  arte, 

[…]Siempre se discutía, si estaba bien lo que había hecho Rodin, si estaba bien lo que 

pasaba con la pareja de Rodin,[...], seguimos discutiendo hoy si la asistente es válido 

que  firme  o  no[…]iban  todos  los  grandes  maestros[…]yo  era  la  benjamina,  me 

sentaban  a  la  mesa  de  ellos  y  tenía  oportunidad  de  escuchar  unas  conversaciones 

maravillosas”. Desde ese lugar de “pequeña”, de “benjamina” se la tenía en cuenta para 

escuchar, era esa su participación. 

Los años oscuros de la dictadura. 

Continua  recordando  los  oscuros  días  de  la  dictadura  militar  que  comenzó  en  la 

Argentina el 24 de marzo de 1976: “Después vinieron los años trágicos y fue allí donde 

decidimos irnos para no seguir con miedo. Teníamos un  taller al que había ido mucha 

gente  y teníamos la sensación de que estábamos “marcados”.  Haciendo una revista 

para la Pueyrredón, con el que en ese momento era mi marido Eduardo Serna 9, fuimos 

encontrados en el piso de un muchacho, él fue llevado por el grupo militar que entró al 

 

7 Carlos Cañas, Bs. As, 1928. Profesor Nacional de Dibujo y Superior de Pintura 

8 Escultor, autor de formas plásticas abstractas 

9Eduardo Serna. Buenos Aires,1943. Pintor egresado de la Escuela Nacional de Bellas Artes en 1966 

departamento.  Yo  estaba  embarazada,  nos  dejaron  a  mí  y  a  mi  marido,[…]en  ese 

momento creímos en la buena voluntad del militar, después supimos que  el apellido de 

mi marido era igual al de un general del ejército. Nos dejaron […]llegamos de vuelta a 

nuestra  casa,  levantamos  todo  lo  que  pudimos  y  nos  fuimos  a  otro  lado  y  así 

empezamos a irnos, a irnos hasta que nos pudimos ir.”

La vuelta a la democracia. 

Luego de  vivir varios años en España, Dartiguelongue regresa al  país en 1984, con la 

vuelta de la democracia. Se produce entonces, un nuevo contacto con la Escuela que la 

formó.  En  ese  momento,  la  Escuela  Nacional  de  Bellas  Artes,  la  vieja  Pueyrredón 

comienza  a aggiornarse  a  los  nuevos  tiempos.  Ingresan  varios  profesores  y    Cristina 

Dartiguelongue  se  encuentra  con  sus  compañeros  de  estudios.  Ejercía  como  Vice-

rectora la artista plástica Sofía Althabe10, quien favoreció el ingreso de varias mujeres, 

logrando  que  paulatinamente  fuesen  mayoría  en  el  plantel  docente,  antes  compuesto 

mayoritariamente por varones. 

Otro de los cambios que experimentaba la artista es en su pintura. La búsqueda de un 

estilo propio, que ya se ve en su período de formación con obras casi hiperrealistas, se 

concreta en pinturas muy luminosas. Su exilio en España cambió su estilo, según ella, 

por  la  influencia del  sol español  que  era  muy  fuerte.  Y  cuando  se    instala en  su  casa 

argentina sintió  que sus pinturas explosionaron de luz y color. En su obra la gestualidad  

y  las  grandes  dimensiones  marcaron  su  estilo,  tanto  en  el  exilio  como  a  su  vuelta  y 

continúa en la actualidad. Al respecto nos dice: “no tenía nada que ver con lo que venía 

haciendo.  Yo  pinto  en  el  suelo,  con  la  tela  pegada  en  el  suelo,  como  si  estuviera 

baldeando, tiro baldes de pintura y la voy moviendo o sea que lo que vos ves de gestual 

es porque pinto… con el cuerpo” 

Cuando asociamos su pintura a la obra Tapies, expresa:“Me encanta. Pero no adhiero 

al simbolismo de él. No tengo nada que ver con lo que sea el ícono de Tapies, él tiene 

otro mensaje que tiene que ver con su mundo, él es muy zen. Hace mucha meditación. 

Yo de zen no tengo nada.” 

Cristina Dartiguelongue  desde el año 74  fue acumulando una cantidad significativa de  

obra  litográfica,  y  en  esta  etapa    decide  reformularlas.  Esto  marca    una  de  las 

características  de  su  experimentación,  hay  algo  de  irreverente  en  la  forma  en  la  que 

plantea  su  experimentación,  el  ir más  allá  de  las  técnicas  y  tradiciones.  Como   artista 

 

10 Pintora y docente del Dpto. de Artes Visuales-IUNA 

trabaja  sobre  sus  obras  litográficas  interviniéndolas  con  materiales  pictóricos 

reformulando su discurso. La resignificacion de su obra en esta contemporaneidad,  es  

favorecida porque las fronteras  rígidas de las  disciplinas  se están derrumbando, este 

cruce de lenguajes fortalece el sentido discursivo de la obra.   

Buscando un lugar en el arte. 

La lucha por un espacio es otra de las pautas a considerar para entender  el desarrollo de 

la  profesión  artística.  Se  hace  necesario  ocupar  un  lugar  de  prestigio  en  el  campo  del 

arte, esto es inherente tanto para las mujeres como para los hombres. En el caso de las 

mujeres  se  presentan  también  esos  límites  invisibles  confirmandos  a  través  de  valores 

culturales  naturalizados  como  sentido  común,  y  en  muchas  ocasiones  por  límites 

internos, por las elecciones que se ven obligadas a hacer entre su desarrollo familiar y 

profesional. En el caso de Dartiguelongue vemos como hay una lucha activa por ir más 

allá de estos valores y por realizar búsquedas que implican valores contraculturales en 

ambos ámbitos, llevando adelante prácticas que corroen los modelos tradicionales. 

En  la  entrevista  que  realizamos  continúa  reflexionando:”Hay  una  lucha  y debes estar 

profesionalmente  clara  para  poder  encararla  y  no  pensar  que  como  mujer  te  van  a 

dejar un espacio, nunca te lo van a dejar si no lo peleas de igual a igual. Lo cual hace 

que sientas que tenés que salir del papel de mujer. […] siento que en este momento hay 

un  debilitamiento  en  la  seguridad [del]  sexo  opuesto.  Hay  un  debilitamiento  en  la 

sociedad y en las posibilidades de conseguir sus objetivos […] hay muchas más mujeres 

que  trabajan  que  hombres,  hay  muchas  más  mujeres  que  avanzan  en  el  campo 

profesional  y  muchas  más  mujeres  que  se  hacen  conocidas  por  sus  capacidades  y  yo 

creo que […]el rol que se les ha otorgado a los hombres, el hombre cazador y la mujer 

en  casa,  se  ve  revertido  porque  la  mujer  puede  desarrollar  muchas  más  actividades 

simultáneas[…] amamantar, atender la cocina, atender el teléfono y a su vez ver lo que 

está pasando por televisión. En la política, en los trabajos, la mujer en la fábrica, en 

cualquier lugar, intelectualmente […]. Yo  eduque a mi hija para que sea independiente 

[…] para  que  se  desarrolle  y  después    trabaje  y  tenga  sustento  económico. […]La  

eduqué  para  que  se  relacione  como  par  con  un  hombre   […] Conectarse  de  igual  a 

igual, […]no que el dinero venga del lado masculino y vos no estás “haciendo nada.”

Podemos analizar que esta última frase, ”hacer nada”;valor social que se da a las tareas 

domésticas.  Este tema llevó a la  catedrática española María Ángeles Duran doctora en 

Ciencias Políticas, fundadora del  Instituto de Estudios de la Mujer de la Universidad 

Autónoma  de  Madrid,  a  investigar    en  el  estudio  sobre  el  trabajo  de  las  mujeres    no 

remunerado. Fue un trabajo autorreferencial basado en su vida cotidiana hace 30 años, 

cuando  nació  su  primer  hijo.    Duran  llevaba  en  un  diario  en  el  que  anotaba  todos  los 

consumos de tiempo imprescindibles que se realizaban  en su  casa para atender la vida 

doméstica  cotidiana.  Las  categorías  tradicionales  para medir  la economía-  ingreso  per 

capita o Producto Bruto interno- son imperfectas si no se tiene en cuenta también el uso 

del  tiempo  y  el  valor  del  trabajo  no  remunerado.  Esto  supone    en  la  economía  de 

cualquier país un ahorro del gasto no menos al 35 por ciento del PBI. Hace cinco años 

los  premios  nobeles en  economía Joseph  Stiglitz11                  12 y  AmartyaSenllegaron a  la  misma 

conclusión.  Este  último  dijo; “La  desigualdad  basada  en  el    género  puede  lesionar 

considerablemente  el  desempeño  global  en    numerosas  y  diversas  áreas,  afectando 

variables  demográfica,  medicas,  económicas  y  sociales.  El  fortalecimiento  de  las 

capacidades de las mujeres y su consiguiente habilitación gracias a la escolaridad, las 

oportunidades de empleo y otros tienen efectos de gran alcance en la vida de todos los 

involucrados, hombres, mujeres y niños.”

Dartiguelongue  nos  dice  que  los  hombres  tienen  que  aceptar  este  nuevo  lugar 

social.Cuando  le  preguntamos  sobre  su  experiencia  en  la  convivencia  entre  el  arte  y 

familia, estuvo casada con un artista,  nos cuenta: “Fue buena, nos  acompañamos   y 

compartimos  los  espacios  físicos  de  trabajo  hasta  la    separación.    Cuando  formé  mi 

familia  no  modifiqué  nada    porque  mi  marido  era  pintor,  era  compañero  de  aula.  O 

sea, nos conocimos en la Escuela. Cuando tuve a mi hija fue viviendo en un taller donde 

no tenía prácticamente vivienda. Hicimos una pre fabricada, para que mi hija tuviera 

su  lugar  en  el  taller  y  me  acuerdo  que  cuando  lloraba  al  atardecer,[…]  la tenía que 

sacar en cochecito para que mi marido pudiera dar clases. Luego nos fuimos a España  

[…]  y  ella  ya  se  integró  a  toda  la  vida  nuestra  de  gitanos.  Y  seguimos  viajando. 

[…]Vinimos, volvimos y ella a los 18 se fue. Ahora vive en Puerto Pollensa y tiene un 

hijo y está esperando otro. Y se dedica al arte, hace mosaicos, pinta, hace murales. Más 

o menos, sigue la carrera. “

A modo de conclusión 

La visibilizarían de una artista se puede hacer de distintos modos, la intención de este 

escrito fue ver los resortes de las relaciones complejas que se establecen entre el arte, la 

familia y la sociedad ya que estos ámbitos son vitales para el desarrollo de una carrera 

artística  más  en  el  caso  de  ser  mujer.  Los  valores,  conceptos,  ideas  que  se  ponen  en 

11 Nobel 2001 

12 Nobel 1998 

juego en estos ámbitos condicionan los recorridos que los sujetos hacen, en el transcurso 

de sus vidas  y en el desarrollo de sus carreras.  A través de lo antedicho, vemos a una 

mujer-artista que traspasó las fronteras impuestas a través del esfuerzo personal, de la 

superación como profesional y como persona. Del trabajo colectivo que desarrollaen sus 

talleres formando a las nuevas generaciones, generando espacios de experimentación y 

de reflexión sobre el arte. Yendo contra los prejuicios  de los roles establecidos en sus 

prácticas  personales,  familiares  y  profesionales.  El  arte,  como  una  práctica  que  se 

caracteriza por explorar los bordes, por transgredir lo establecido, se transforma en una 

práctica y una experiencia que permite resquebrajar las fronteras de cristal. 

 

Bibliografía 

BURIN, M. (2007) Trabajo y parejas: impacto del desempleo y de la globalización en 

las  relaciones  entre  los  géneros.En  Jiménez  Guzmán,  Ma.  L.,    y  Tena  O.,Reflexiones 

sobre masculinidades y empleo. México.CRIM- UNAM 

CHADWICK, W. (1992) Mujer, arte y sociedad. Barcelona, Destino 

GIUNTA,  A.(1999),  Las  batallas  de  la  vanguardia  entre  el  peronismo  y  el 

desarrollismoEn Burrucúa, J.E. Arte, política y sociedad. Buenos Aires, Sudamericana 

HELLER,L.(2004) La  especificidad  de  los  liderazgos. Distintas  organizaciones, 

distintos estilos de liderazgo.  Bs. As. UCES.

HERRERA, María José (1999) Los años setenta y ochenta en el arte argentino. Entre la 

utopía,  el  silencio  y  la  reconstrucción.En  Burrucúa,  J.E. Arte,  política  y  sociedad. 

Buenos Aires, Sudamericana 

IMBACH, C. PONTORIERO, A. (2013) Entrevista a Cristina Dartiguelongue. Buenos 

Aires,  archivo  del  Centro  de  Investigación  y  Producción  Cultura  Arte  y  Género. 

Departamento de Artes Visuales .IUNA. 

LOPEZ  ANAYA,  J.(2005) Arte  argentino.  Cuatro  siglos  de  historia  (1600-2000). 

Buenos Aires,Emece. 

TABEADA,  Laura  (1997)     El  libro  de  las  virtudes  femeninas.  Buenos  Aires,      Ed. 

Planeta.  

OSBORNE,  R.  (2004) Desigualdad  y  relaciones  de  género  en  las  organizaciones: 

diferencias  numéricas,  acción  positiva  y  paridad.Facultad  CC.  Políticas  y  Sociología. 

UNED. 




[image: ]

Área de Género y Diversidad Sexual 

[image: ]

Laboratorio de Estudios en Cultura y Sociedad 

[image: ]

Facultad de Trabajo Social 

Universidad Nacional de La Plata

 

I Jornadas de Género y Diversidad Sexual:

Políticas públicas e inclusión en las democracias contemporáneas.

Facultad de Trabajo Social 

Universidad Nacional de La Plata 

La Plata, 24 y 25 de Octubre de 2014.

 

Título del trabajo: Ayuda y Género: dos tensiones aún inmanentes en el Trabajo Social. Nombre/s de lxs autorxs: Mg. Néstor Artiñano - Lic. Germán Rómoli. Institución u organización: Área de Género y Diversidad Sexual, LECyS, FTS, UNLP. Eje temático: Marcas de género en lo familia y el trabajo. Mail: nestorarti@hotmail.com - germanromoli@hotmail.com Tres palabras claves: Trabajo Social - Ayuda - Género. 

 

I.- Introducción 

Este  trabajo  surge  a  partir  de  entrevistas  realizadas  en  forma  individual  a  un  joven  y  una joven, ambos ingresantes de la Facultad de Trabajo Social de la UNLP, de 19 años, oriundos de  los  alrededores  de  la  ciudad  de  La  Plata.  Las  entrevistas  consistieron  centralmente  en indagar cuáles eran sus expectativas al ingresar a la carrera, si hubo rupturas o coincidencias a partir de sus miradas luego de 5 meses de cursar como estudiantes, y también se indagó sobre sus representaciones en cuanto al trabajo social y en cuanto al género. Cabe resaltar que estas entrevistas  se  realizan  en  el  marco  del  Proyecto  de  Investigación  de  la  FTS-UNLP, denominado “La dimensión de género en la formación e intervención profesional. El caso de la Facultad de Trabajo Social de la UNLP”.

Las  entrevistas  fueron  grabadas,  y  una  vez  desgrabadas,  se  procedió  a  analizar  los  textos producidos. Producto de este análisis, focalizaremos aquí en dos ejes que se tornan de interés: la vigencia de la ayuda como inmanente a la representación del Trabajo Social y las tensiones vigentes respecto a las concepciones de género.  

Pretendemos  estas  reflexiones  en  la  lógica  de  ir  hacia  atrás,  en  un  “hacer  ruina”  (Matus: 2003,118) para que lo que de allí surja contenga su origen pero también contenga una revisión crítica  desde  el  ahora.  Para  Matus  (s/f,57)  la  potencia  de  la  noción  de  ruina,  es  lo  que  nos muestra  Benjamin,  entendiendo  que  “Ella  no  tiene  por  objeto  la  destrucción  sino  la generación de una condición, ya que en ellas es posible vislumbrar caminos por doquier”.

 

II.- La vigencia de la Ayuda. 

La ayuda es un tema que creemos debe ser reflexionado a la hora de pensar la profesión. La ayuda, entendida como clave de lectura, nos permite abordar diversos autores que han escrito sobre  el  trabajo  social,  para  poder  analizar  la  disciplina  ya  sea  en  sus  orígenes  o  en  los momentos  previos.  Podemos  mencionar  aquí  a  Alayón  (1989,43)  cuando  analiza  las diferencias  entre  asistencialismo  y  asistencia,  Grassi  (1989,35)  quien  nos  aporta  sobre  la caridad en manos de mujeres de la iglesia, previo a la creación de la Sociedad de Beneficencia en 1823, y también en su indagación (1989,191) sobre los motivos de elección profesional de estudiantes  de  trabajo  social,  Rozas  (2001,26)  al  plantear  los  modos  de  entender  la intervención,  encontrando  entre  estos,  a  aquel  que  posee  un  sentido  de  “ayuda”  cuyos antecedentes  si  inscriben  en  la  caridad  y  la  filantropía  de  la  Doctrina  Social  de  la  Iglesia, Carballeda (2006,41) al analizar en qué forma la Sociedad de Beneficencia empieza a perder vigencia en 1933  hasta que es  intervenida  en 1946, ante un estado que comienza a  hacerse cargo  de  la  política  social,  entre  otros.  Podemos  recordar  en  este  contexto  cuando  Pilades Dezeo en el discurso inaugural de lo que hoy es  la Facultad de Trabajo Social de la UNLP, planteaba en el año 1938, que “…debe atraer la atención de todos los seres de buena voluntad, que sienten el anhelo de una comunidad más justa y más feliz y que, con inquebrantable fe, desean  hermosear  su  propia  existencia  dedicando  sus  energías  al  alivio  de  los  males irremediables  o  a  la  supresión  de  los  evitables.  Nadie  más  indicada  que  la  mujer  para  esta función;  pues  en  ella  son  innatos  los  sentimientos  altruistas  y  el  amor  en  sus  diversas manifestaciones;  ella  es  bálsamo  y  consuelo  para  todo  dolor  y  es  fuente  inagotable  de perseverancia,  resignación  y  paciencia”.  Matus  (2010),  por  su  lado,  plantea  que  “Trabajo Social surgió y tuvo su origen en la modernidad. Solo hay Trabajo Social cuando es posible pensar  en  clave  de  transformación  social.  Antes  existe  ayuda,  filantropía,  pero  no  Trabajo Social”. Esta idea si bien dejaría de lado, una acción netamente de ayuda en los términos hasta aquí  planteados  -o  sea  ayuda  que  no  conlleva  transformación-,  no  implicaría  a  nuestro entender  poder  sostener  que  la  ayuda  en  términos  de  beneficencia  y  caridad,  se  sitúan anteriores  a  la  profesión,  se  sitúan  en  la  genealogía  que  genera  las  condiciones  para  que  la profesión surja, y surja también en término de profesión feminizada, término que aún tienen plena vigencia.  

Esta  tensión  sobre  la  concepción  de  ayuda,  pareciese  que  está  aún  presente  en  algunas visiones  actuales.  Lo  importante  aquí  sería  poder  desentrañar  ¿a  qué  se  refiere  cada  uno, cuando habla de ayuda?, ¿refiere a una concepción religiosa o secular?, ¿está pensando en una persona a quien se debe ayudar -en forma individual-, o está pensando un sujeto que vive una situación problemática -inserta en un entramado social complejo-? 

La ayuda en sí, por lo tanto, se torna un concepto escurridizo que merece ser definido según las  circunstancias  y  no  deslegitimarlo  en  forma  ligera  y a  priori.  Respecto  a  esto  último, pensemos cuando un/a ingresante a la carrera se le pregunta en sus primeras clases, sobre sus expectativas,  y  allí  hace  mención  a  “esa”  palabra,  palabra  que  casi  suena  como  palabra “maldita”,  palabra  negada,  a  la  vez  que  fantasmática,  palabra  que  incomoda  a  alguna/os docentes cuando la escuchamos, y a partir de ahí, se torna una palabra incómoda para esa/os ingresantes  que  hasta  ese  momento  la  sentían  como  propia.  Quizá  aquí  un  primer  duelo  a resolver  dentro  de  sus  vidas  estudiantiles,  despojarse  por  mandatos  institucionales  y académicos, de algo (¿un sentimiento?, ¿un valor?) que lo había llevado a definir su carrera. En ese momento se le indica, de uno u otro modo, que debe desprenderse de ello, si quiere ser un/a  trabajador/a  social.  Quizá  una  actitud  necesaria  de  ser  revisada  por  nosotros,  en  tanto lectores  de  una  realidad  que  nos  interpela  a  través  de  esas  voces,  voces  que  llegan  a  una carrera desde una sociedad en la que estamos insertos, una sociedad de la que formamos parte.  

Veamos  qué  podemos  pensar  respecto  a  la  ayuda.  Inicialmente,  coincidimos  con  Karsz (s/f,85) en que ella no es propia solamente de nuestra profesión, sino que otras profesiones, de una u otra manera, apelan a la ayuda siendo aquello que como profesionales ofrecen a quienes necesitan resolver alguna problemática. Este autor planteará que esa ayuda será especializada en la medida que para brindarla “se movilizan saberes y saberes-hacer técnicos, referencias y posicionamientos éticos específicos, poderes relativos pero reales”. 

Creemos que en  la actualidad,  la  idea de ayuda  aparece  vigente en  la/os  ingresantes,  no  ya como se planteaba en los orígenes o pre-orígenes de la profesión donde mediaba una jerarquía entre  quien  ayuda  y  quien  es  ayudado,  sino  ligado  a  sentimientos  y  lógicas  de  solidaridad, donde  se  piensa  no tanto  desde  el  individuo  depositario  de  esa  ayuda,  sino  desde  aportar  a procesos colectivos, a intervenciones en ámbitos institucionales del estado, y con una mirada que hace foco en la sociedad toda. 

Desde esta perspectiva, veamos aquí algunas respuestas de ingresantes a la carrera de Trabajo Social, ligadas a los motivos de su elección profesional: 

-Y, los motivos fueron poder ayudar desde una persona, hasta un grupo de  personas,  desde  un  punto  más  profesional.  No decir  voy  yo  y  te  doy una mano con lo que puedo, sino decir voy como trabajador social, y te intento dar una mano mejor que lo que podría dar yo. Porque está bien, a una  persona  puedo  darle  una  mano,  a  dos  personas  puedo,  pero  no puedo, no sé, a una agrupación de personas yo darle una mano, porque no me da tampoco la plata, el capital, como para poder ayudar a todas las  personas.  Y  tampoco  estoy  capacitado  como  para  decir,  no  sé, derivarlo; yo no soy quién para decirle, sin ser trabajador social, no soy quién para decir “te derivo a tal persona”, porque tu ayuda no es sólo de plata, sino otro tipo de ayuda. 

-Ayudar, digamos, a las personas. Poder mejorar la situación del país. 

Por  otro  lado,  si  bien  no  aparece  mencionada  en  forma  inicial  la  palabra  ayuda,  en  la  otra entrevista encontramos: 

-Porque  era  la  única  carrera  que  me  brindaba  una  intervención, digamos,  una  parte  práctica,  no  solamente  teórica.  O  sea,  querer intervenir  ante  una  problemática  (…)  Una  persona  que  interviene  ante problemáticas para producir un cambio, una intervención en la sociedad. Somos agentes de cambio también porque estamos dispuestos a cambiar la calidad de vida de una persona. 

Aquí  podríamos  apreciar  cierta  voluntad  de  intervenir  en  problemáticas  para  llegar  a  un cambio en pos de mejorar la calidad de vida de una persona, pero desde una intervención en lo social, no solamente en lo individual. Si bien aquí no aparece mencionada la idea de ayuda, la misma estudiante, al hablar sobre género  -tema que profundizaremos en el próximo ítem- planteará  una  relación  entre  madre  -  mujer  -  querer  ayudar  -  vocación.  Por  otro  lado,  ella misma plantea la elección de la carrera vinculada a una militancia política, lo que llevaría a pensar otra postura desligada a la mirada tradicional o fundacional de la ayuda: 

-Y, el hecho de que yo ya militaba en una organización política, estar en un  barrio,  fue  lo  que  más  me  motivó  a  estudiar  Trabajo  Social,  para poder no sólo intervenir dentro del ámbito de la militancia, sino también desde el lado profesional. 

Podríamos suponer entonces que aparece una tensión entre un único significado  -o discurso único  muchas  veces  disfrazado  de  crítico-  que  le  da  la  academia  a  la  palabra  ayuda vinculándola con la caridad o beneficencia, y los múltiples significados que le da la sociedad, expresada, en este caso, por los ingresantes. 

Karsz (s/f,87) sostiene la existencia de tres vías o tipos de ayuda: caritativa, hacerse cargo y tener en cuenta. El dirá  “…  la relación de ayuda puede ser con predominancia caritativa o bien  con  predominancia hacerse  cargo.  Dos  aspectos  que  no  existen  en  forma  separada, impermeables  uno  al  otro;  la  caridad  y  el  hacerse  cargo  se  encuentran  simultáneamente presentes  en  cada  relación  de  ayuda  concretamente  desarrollada,  pero  en  dosis  diferentes según  los  casos”.  Como  salida  a  ambas  opciones,  el  autor  planteará  (s/f,88)  “entrever  la posibilidad de una nueva vía que se desprenda del tener en cuenta. En esta vía, el ayudado no es tanto una persona como un sujeto que se supone que, a su manera, conoce lo que le sucede y como gestionar lo que le sucede. El desafío: no hacer por él o mejor que él, sino hacer con él, acompañándolo en una marcha que es suya, en la que sólo puede arriesgarse, sólo porque está  vivo.  No  ya  intervenir  en  nombre  del  bien,  es  decir,  de  aquel  que  el  ayudante  y  los modelos hegemónicos decretaron como tal, sino apoyándose sobre el discurso y las prácticas del interesado, dejándose enseñar por él, aún de sus errores y marchas”. Aquí creemos en la posibilidad  de  pensar  este  proceso  desde  una  lógica  dialéctica  que  va  encontrando  salidas superadoras conteniendo padeceres, aportes, vivencias, saberes de ambas partes,  en un nivel de paridad a la vez que se diferencia por el lugar que cada uno ocupa. 

También creemos que quién representa a ese profesional, desde esa perspectiva de “tener en cuenta”  mencionado,  lleva  a  pensar  algunas  razones  centrales  a  considerar.  Ya  hace  años, Alayón (1989,45) nos hablaba de la diferencia entre asistencialismo y asistencia, entendiendo al primero como el originado por interés de las clases dominantes para paliar la miseria que genera y en pos de mantener el sistema de explotación, mientras que lo asistencial va ligado a las  conquistas  y  reivindicaciones  de  los  sectores  dominados.  Creemos  aquí  que  el asistencialismo  iría  de  la  mano  de  del  primer  modelo  planteado  anteriormente  por  Karsz, mientras  que  la  última  vía,  estaría  más  cercano  a  la  asistencia,  en  la  medida  que  está garantizando el goce de derechos, hasta ese  momento vulnerados  y atendiendo a  los deseos del sujeto, aún a costa de nuestras propias valoraciones.  

Volviendo a las expectativas demostradas por ingresantes entrevistados, ligados a una ayuda teniendo en  mente a  la sociedad, o al país,  nos parece oportuno  algunos aportes de Alayón (2013,2) quien reflexiona sobre las asistentes sociales en la Fundación Eva Perón. Este autor considera que la concepción de ayuda de Eva Perón, consistió en la conformación de “células mínimas”,  conformada  por  4  asistentes  sociales,  visitadoras  y  enfermeras,  que  acudían  a diferentes  sectores  del  país,  donde  se  pedía  ayuda.  Recupera  también  el  testimonio 1  de  la asistente social Beatriz Bruzatori quien señala “(si) la persona necesita; ahí está Evita. Yo no le pregunto a nadie si es peronista o no es peronista. Veo si necesita, porque esa es la consigna que  yo tengo”. Para el autor es aquí donde  se  logró instalar,  la  noción del  “derecho a tener derechos” valorizando de esta manera la dimensión de “lo asistencial”. 

El  mismo  Alayón  (2013,2)  cita  a  Evita  en La  Razón  de  mi  Vida  quien  recuerda  que  Perón manifestaba que  “Los pueblos  muy  castigados por la  injusticia tienen  más confianza en  las personas  que  en  las  instituciones”.  Esta  reflexión  de  Perón,  seguramente  atenta  a  lo  que motivo  su  reconocimiento  social  y  político,  dado  la  crisis  de  las  instituciones  democráticas previo  a  su  arribo  (recordemos  que  estamos  hablando  lo  que  luego  se  denominó  la  década infame,  signada  por  el  fraude),  bien  trae  plena  vigencia  en  décadas  pasadas,  cuando  el neoliberalismo puso en crisis nuestras instituciones, particularmente en la década de los 90´s, y  en  forma  paralela  se  da  el  surgimiento  de  los  punteros  políticos  en  los  barrios,  que  eran quienes se tornaban personas de confianza para este sector al que Perón llamaba pueblo. Los punteros se tornaban personas de confianza en tanto tal, daban respuestas que las instituciones estatales  habían  dejado  de  dar,  o  se  tornaban  mediadores  con  las  instituciones  sumamente debilitadas que el Estado poseía. Aquí sería importante en algún momento, poder analizar la concepción de ayuda que circuló y se acuñó en esas relaciones sociales de los 90´s, tema que nos excede en esta oportunidad. 

Quizá la ayuda, como objeto de reflexión, no sea una preocupación para muchos pensadores del trabajo social. Por ejemplo, si tomamos a Montaño (2000,106), quien analiza y sostiene críticamente  que  el  trabajo  social  posee  un endogenismo  en  la  medida  que  se  esfuerza permanentemente por definir su especificidad, metodología, objeto de intervención, etc., a la vez que ello conlleva una permanente preocupación en cuanto a la relación con otras ciencias sociales,  bajo  la  consigna  (2000,116)  “no  invadir  para  no  ser  invadido  en  los  campos profesionales”.  Desde  esta  perspectiva,  pareciese  que  se  conformarían  dos  caminos,  una mirada  hacia  “adentro”,  y  otra  teniendo  en  cuenta  un  “afuera”.  Cabría  destacar  aquí  otras miradas  similares  en  tanto  piensan  con  mayor  énfasis  el  trabajo  social  inserto  en  un  todo social, en tanto sistema capitalista que lo genera como profesión y lo contiene, por ejemplo Netto  (1992)  pensándolo  en  el  marco  del  capitalismo  monopolista,  Iamamoto  (1997)  en relación a la división social del trabajo, Martinelli (1995) en clave de identidad, entre otros.  

1 Las  muchachas.  Documental.  Dir.  Alejandra  Marino.  Instituto  Nacional  de  Cine  y  Artes  Audiovisuales  (INCAA). Argentina. 2012. 

Posiblemente, apelar a la dialéctica a través de la cual podamos recuperar permanentemente nuestra  historia  con  nuestros  saberes  como  profesión,  a  la  vez  que  apuntar  a  un  horizonte futuro orientado por las situaciones y problemáticas actuales que nos interpelan, será el modo de  encontrar  una  salida,  que  sintetice  las  discusiones  necesarias  dentro  de  la  profesión,  y albergue una intervención enmarcada en un contexto histórico y social, que le da sustento a una  mirada  crítica,  y  en  tanto  es  compleja,  no  apela  a  la  mera  reproducción  y  apuesta  a  la transformación social.  

 

III.- Tensiones vigentes respecto a las concepciones de Género 

En un trabajo anterior (Artiñano:2009,32) sosteníamos la influencia de los postulados bíblicos como  fundacionales  de  un  pensamiento  occidental,  donde  la  mujer  quedaba  relegada  a  la voluntad del hombre. 2 Por momentos, pensemos en el positivismo de finales del siglo XIX y principios del siglo XX, se desligó el pensamiento académico de la iglesia basándose en los principios científicos, pero no pudo desligarse de los lugares a ocupar por hombres y mujeres, asignados por la Biblia. 

No todos los países latinoamericanos han tenido idéntica relación con la iglesia a la hora del surgimiento  del  trabajo  social,  pero  teniendo  en  cuenta  lo  que  decíamos  antes,  sí  se  siente (muchas veces se sufre) la presencia de la iglesia en toda la sociedad latinoamericana. Iglesia que atraviesa con sus mandamientos aún hasta quienes no predican en ella, pues entendemos que ahí, en esa iglesia aparece el sostén fundacional del lugar y rol diferenciado que ocupan y cumplen las personas según su sexo, por ende según el género que histórica y socialmente se nos ha asignado.   

Si consideramos al género como (Artiñano:2009,32) “una categoría surgida para explicar una incomodidad. Esa incomodidad es la distancia o la diferencia que se genera entre las prácticas que desarrollan los sujetos y las prácticas que la sociedad espera o pretende que esos sujetos desarrollen en función de su sexo. Es decir, si una sociedad pudiera darse la posibilidad que cada  sujeto  que  la  integra,  tenga  prácticas  independientes,  y  entender  esas  prácticas  como autónomas, no existiría una valoración de las mismas. Por lo tanto, lo que se evidencia es que subyace  en  este  requerimiento,  una  necesidad  de  establecer  un  orden,  orden  surgido  en 

 

2 Allí referíamos por ejemplo, a que Dios en toda la Biblia, le habla en segunda persona a los hombres -tu-, y a través de ellos, le habla en tercera persona -ella- a las mujeres. También referimos a algunos versículos que nos parecieron sumamente gráficos no solo para sustentar la superioridad masculina, sino también para sustentar la heterosexualidad obligatoria. vinculación  a  las  relaciones  de  poder.  A  su  vez,  esas  relaciones  de  poder  pudieron  ser definidas  por  hombres,  que  como  haremos  referencia  en  varias  oportunidades,  es  el  que históricamente  ha  poseído  el  plus  de  autoproclamarse  superior”,  pareciese  que  está  más  en tensión y cuestionado esos mandatos sociales, en la mirada del varón entrevistado que de la mujer entrevistada.3

Analizando  las  entrevistas,  encontramos  que  el  estudiante  varón  proviene  de  una  familia cuyos progenitores, ambos, trabajan como empleados público, si bien el trabajo de la madre, es dentro de los considerados feminizados -maestra jardinera-, se entiende que allí ya hay una ruptura que ha permitido a esa madre, habitar el espacio laboral público. Consultados respecto a la realización de tareas domésticas, intentando encontrar allí ciertos deslices que van desde la  vida  hogareña  coincidente  con  la  vida  estudiantil,  ambos  refieren  ciertos  quiebres  a  los mandatos considerados tradicionales:  

Él: -Sí, en mi casa ayudo, se puede decir, limpio los platos, no sé, barro, si mi mamá o papá me piden algo lo hago. 

Esta  respuesta  contradice  la  enunciada  por  su  compañera,  quien  dice  no  hacer  tareas domésticas en su hogar. Al igual que su compañero, su mamá trabaja en el ámbito educativo, pero difiere en que ella es trabajadora social y único sostén de familia. 

Nos pareció importante indagar en cuanto al por qué creían que en la facultad hay un 90% de mujeres y un 10% de varones. Aquí las respuestas también fueron disímiles, se dejó entrever una  mayor  ruptura  de  parte  del  estudiante  entrevistado  que  la  estudiante.  En  ambos  fue coincidente la no reflexión previa sobre este tema y el no saber la respuesta, pero si se pudo indagar sobre sus supuestos. 

Él: -No lo sé, la  verdad que no lo sé.  Para mí es raro, al venir de una escuela técnica es al revés, es el 90% de hombres y el 10% de mujeres. No  sé  por  qué  deciden  estudiar  trabajo  social  las  mujeres  más  que  los hombres, (…) y para mí es por un prejuicio de la gente, que si es técnico tiene  que  ir  un  hombre  y  si  es  trabajo  social  tiene  que  ir  por  ahí  una mujer,  y  no,  no  es  así.  Por  eso  no  te  puedo  decir  “la  mujer  tiene  que hacer trabajo social, y los hombres tienen que ser técnicos”, porque es un prejuicio de la gente que dice “ah, si sos hombre tenés que ir a una técnica, si sos mujer tenés que estudiar trabajo social, tenés que ir a una media”. No está bien, no es así.

Ella: (Creo que hay más mujeres) quizá para las mujeres les es más fácil el hecho de intervenir, por ahí se ve más de una mujer el hecho de que esté  acompañando  otra  persona.  Me  parece  que  va  por  ese  lado.  El hecho de ser mujer solamente, ¿no? 

3 Claro está que no es nuestra intención aquí, realizar una generalización que involucre a todos los varones por un lado y todas las mujeres, por otro, a partir de estas dos entrevistas. 

En  la  última  respuesta  aparecería  una  cuestión  cuasi  natural,  por  el  hecho  de  ser  mujer, remitiría a la posibilidad de intervenir y de acompañar, como atributos de la profesión. Aquí, inicialmente, si bien se vincula estas acciones con lo femenino, no es lo mismo que décadas atrás registraba Grassi (1989,217) quien encontraba en el ayudar, servir, asistir, ser útiles las razones  más  frecuentes  entre  las  estudiantes,  y  muchas  veces  ligadas  a  una  vocación  de servicio.  Cabe  resaltar  que  esta  mención  a  la intervención  y  el acompañamiento,  viene también  desde  quien  ha  elegido  una  profesión,  a  partir  de  una  práctica  militante  política previa, que pueda estar fundando ambas características. De todos modos, y paradojalmente, a continuación veremos cómo aparece un deslizamiento hacia lo visto por Grassi, en otra parte de la entrevista a la misma estudiante. 

Al volver a repreguntar sobre si existirían aportes diferenciales entre hombres y mujeres a la profesión, el estudiante ratificó su postura que los aportes se tornan diferenciales en la medida de ser personas, y no de ser personas sexuadas, mientras que la estudiante avaló la posibilidad de lo que consideramos una reproducción en términos de género: 

Él: -Los aportes son iguales y diferentes. Yo no lo pondría como hombre y  mujer,  yo  lo  pondría  como  persona.  Depende  de  la  capacidad  que tenga  esa  persona,  de  los  recursos  que  tenga  y  del  apoyo  que  tenga  la persona.  No  es  lo  mismo  yo  como  trabajador  social  sin  trabajo intentando  ayudar,  que  una  persona  que  trabaja  en  un  Ministerio,  que tiene otro apoyo, tiene otros recursos. El hecho que sea hombre o mujer no cambia, son más los pensamientos y lo que pasa por dentro de uno. Ella: -No,  no  tengo  ni  idea.  Igual  es  notorio,  porque  son  casi  todas mujeres, pero no sé por qué. Me parece que la mujer por el hecho de ser madre también tiene una cuestión como más protectora, y por ahí por eso surge más esto de querer ayudar, de la vocación, digamos. 

Aquí,  aparecería  -no  sabemos  si  la  mención  es  en  general,  o  por  su  mirada  particular-,  la vigencia plena de una mirada ligada más a los fundamentos tradicionales del rol de la mujer, al armar un eje justificativo que encadena los siguiente elementos: mujer - madre - protectora - ayuda -vocación.  

En  cuanto  a  la  indagación  sobre  si  habían  recibido  información  respecto  al  género,  y  qué creían  que  involucraba  esta  categoría,  las  respuestas  fueron  dubitativas.  Se  hizo  mención  a que  habían  recibido  en  forma  fragmentaria  en  su  primer  cuatrimestre  de  permanencia  en  la facultad, pero no como contenidos de  las  materias cursadas, sino a través de carteles de  las agrupaciones estudiantiles. También refirieron  a  ausencias de esos contenidos en  la  escuela secundaria. A  la  vez, el género aparece sesgado o sinonimizado a  la  mujer o problemáticas vinculadas a la mujer:  

Él: -Sí y no (he recibido información respecto al género), porque uno dice género y lo involucra con la mujer, pero sí, sí. (…) Y más que nada en las agrupaciones  que  ponen  en  los  carteles,  ponele  “movilización  por  la violencia de género”, o “a tal persona le pasó esto, a otra le pasó esto”. Ella:  -No,  cuando  escucho  la  palabra  género  en  Trabajo  Social,  se  me ocurre la palabra violencia de género por ejemplo, tiene que ver con eso. Una  mujer  golpeada  por  el  marido,  por  ejemplo.  O  una  situación  de violencia  verbal.  (Creo  que  el  género  se  debe  tener  en  cuenta  en  la formación) porque  me  parece  que  el  hecho  de  que  exista  violencia  de género es porque estamos en una desigualdad total. Me parece que como yo  levanto  la  bandera  de  la  igualdad  por  ejemplo,  me  parece  que  se tendría que tratar más. 

También, al intentar conceptualizar el género, pareciese deslizarse como sinónimo del género humano: 

Él: -Género  es  todo  para  mí.  Depende  como  lo  mires,  pero  un  género puede ser tanto un hombre como una mujer. Pero es género, la palabra te lo dice, como general yo lo tomaría, ¿no?, como yo, como vos, la chica que atiende o el chico que atiende, todo, involucra todo. 

Esta  “generalización”  del  género,  esa  “totalidad  involucrada”,  pareciese  apuntalar  en  la mirada  del  entrevistado,  a  un  nivel  de  mayor  igualdad  entre  varones  y  mujeres,  donde desaparecerían atributos propios para uno o para otros, según su  condición, no encontrando cualidades en varones o en mujeres que remitan a una u otra profesión.  

Si tomamos algunos resultados sobre los motivos para elegir la carrera que Grassi (1989,193) encuentra  en  estudiantes  de  trabajo  social,  a  finales  de  la  década  de  los  ‘80,  notamos importantes  quiebres.  Al  menos,  no  aparecen  en  nuestras  entrevistas  consideraciones  que enaltecen  la  figura  del  varón  respecto  a  sus  compañeras  mujeres.  Mientras  que  en  aquella oportunidad  las  respuestas  respecto  al  varón  estuvieron  ligadas  a  la  objetividad,  respeto, confianza,  empuje  y  fuerza,  aptitud,  entre  otras,  en  las  entrevistas  que  hemos  realizado, aparecen argumentos a nuestro entender nuevos, que  no denotan diferencias existentes entre varones  y  mujeres  a  la  hora  del  perfil  que  le  puede  dar  a  la  carrera  esta  composición mayoritariamente femenina. Aquí, se entiende que no variaría en nada las características de la carrera, al momento de proponerles pensar un ejercicio ilusorio donde realidad sea invertida, o sea, donde 90% del estudiantado sean varones con un 10% de mujeres. Lo único que aparece sería  su  rareza,  dada  la  costumbre  de  saber  que  siempre  ha  sido  una  profesión  ligada mayoritariamente a las mujeres.  

Ella: -(Sería) raro, feo… Además el trabajo social siempre fue visto por mujeres, no por hombres, así que no, no me lo imagino.  

Tampoco aparece la elección de la carrera por considerarse fácil, que es de corta duración en comparación  a  otras,  y  por  tener  una  pronta  salida  laboral,  tal  cual  lo  expresaba  la  citada autora en la investigación referida.  

 

IV.- Consideraciones finales. 

Como decíamos en una nota a pie de página, no es nuestra intención generalizar a partir de dos entrevistas, pero sí creemos que es un aporte en la medida que las cosas dichas aparecen como disparadores temáticos para la reflexión, y en un momento particular dado. 

Quizá dentro de las respuestas encontramos un nuevo sentido, o uno de los sentidos dado a la palabra  ayuda, que  es  ligarlo  a  “aportar”  a  un  proceso,  y  con  una  mirada  tan  amplia  que contempla la realidad del país. 

Él: -(En cuanto si se cumplen las expectativas al ingresar a la carrera), sí y no,  o  sea,  yo  creo  que  no  voy  a  poder  mejorar  a  grandes  rasgos  el  país, pero aunque mejore un poco eso está mejorando, y aunque sea un granito ayuda, aporta. 

Algunas puntas  indiciales podemos registrar para otros análisis, tales como poder pensar en qué medida una experiencia política va de la mano de una mirada crítica respecto al género, mientras  que  por  otro  lado,  experiencias  de  voluntariado  que  a  priori  o  prejuzgando,  uno podría entender que no son experiencias reflexionadas, conllevan una mirada de género que apela a la igualdad entre varones y mujeres.  

Ambos estudiantes entrevistados reconocen saber de qué se trata el trabajo social, a partir de personas  cercanas  que  son  trabajadorxs  sociales:  ex  suegra,  madre,  amigo,  amigas  de  la madre.  Creemos  importante  aquí  entender  a  estas  personas,  que  como  trabajadores  sociales desempeñan  su  profesión  -y  en  cierta  manera  actúan  como  referentes-,  como  mensajeros  o como portadores que a través de ellas, nuestros entrevistados se dieron una idea de lo que es ser  trabajador  social.  En  este  rico  entramado  de redes  habitadas  por trabajadores  sociales  y futuros  trabajadores  sociales,  es  donde  día  a  día  se  va  diseñando  y  rediseñando  nuestra profesión, en una alquimia que sintetizan mandatos históricos, utopías, deseos, instituciones, mensajes y sobre todo interpelaciones de sujetos que apelan a nosotros en tanto pretendiendo encontrar soluciones a situaciones que así lo requieren. 

 

V.- Bibliografía citada: 

Alayón, Norberto (2013). “La Fundación Eva Perón y las Asistentes Sociales”. Publicado on 

line en: norbertoalayon.blogspot.de/2013/09/la-fundacion-eva-peron-y-las-asistentes.html  Alayón, Norberto (1989). Asistencia  y asistencialismo. ¿Pobres controlados o  erradicación de la pobreza? Bs. As. Hvmanitas.  

Artiñano, Néstor (2009). Masculinidades incómodas: jóvenes, género y pobreza en el inicio del  siglo XXI. - Tesis de Maestría. Facultad de Trabajo Social, Universidad Nacional de La Plata. La Plata. 

Carballeda,  Alfredo  Juan  Manuel  (2006). El  Trabajo  Social  desde  una  mirada  histórica centrada  en  la  intervención.  Del  orden  de  los  cuerpos  al  estallido  de  la  sociedad.  Bs.  As. Espacio. 

Dezeo, Pilades O. (1938). “Conferencia inaugural de los cursos de la escuela para visitadoras de higiene social”. Facultad de Medicina, Universidad Nacional de La Plata. Versión digital 

en: www.trabajosocial.unlp.edu.ar 

Grassi, Estela (1989). La Mujer y la profesión de Asistente Social. Bs. As. Humanitas. Iamamoto, Marilda (1997). Servicio Social y División del Trabajo. Sao Paulo. Cortez. Karsz,  Saúl.  (s/f)  “Había  una  vez  una  relación  de  ayuda...”.  Mimeo.  (Traducción:  Silvina Vega Zarca, FHCE-UNLP). 

Martinelli, M. Lúcia (1995). Servicio Social: Identidad y Alineación. Sao Paulo, Cortez. Matus S., Teresa. (s/f:57) “Apuntes sobre Intervención Social”. Sin datos. Matus S., Teresa (2003). “La construcción del Trabajo Social Contemporáneo”. En: Revista Prospectiva / Universidad del Valle / nº 8/.  Matus S., Teresa (2010). Material de Cátedra, Seminario Fundamentos Contemporáneos del Trabajo Social. Doctorado en Trabajo Social, FTS, UNLP. Matus  S.,  Teresa  (1999). Propuestas  contemporáneas  en  Trabajo  Social.  Hacia  una intervención polifónica. Bs. As. Espacio.  Montaño, Carlos  (2000). La naturaleza del  Servicio  Social. Un ensayo sobre su génesis, su especificidad y su reproducción. Sao Paulo. Cortez. Netto, José Paulo (1992). Capitalismo monopolista y servicio social. Sao Paulo. Cortez. Rozas  Pagaza,  Margarita  (2001). La  intervención  profesional  en  relación  con  la  cuestión social. El caso del Trabajo Social. Bs. As. Espacio. 




Aportes del pensamiento de Beatriz Preciado al Trabajo Social: género, sexualidad, cuerpo y tecnología

Francisco Gulino

Área de Género y Diversidad Sexual, FTS, UNLP

Eje Temático: Marcas de género en lo familiar y el trabajo

fj_gulino@yahoo.com.ar

Palabras claves: Trabajo Social-género-sexualidad-cuerpo-tecnología

 

i. Presentación

 

Con este trabajo se pretende realizar una introductoria delimitación de aportes del

pensamiento   de   Beatriz   Preciado,   referente   de   la   denominada   Teoría   Queer   entre   las corrientes   del   pensamiento   feminista,  al   Trabajo   Social   a   partir   de   sus   obras  Manifiesto

contra-sexual  (2002) y  Testo Yonqui1  (2014). Entre ambos escritos, Preciado demarca una serie de conceptualizaciones alrededor del género, la sexualidad, el cuerpo y la tecnología que adquieren relevancia al momento de establecer sus contribuciones al Trabajo Social. Esta presentación  se propone examinar  algunas de ellas y dos de sus nudos problemáticos  de relevancia para esta disciplina.

En primer lugar, se encuentra en las obras nombradas de Preciado un desplazamiento

desde   un   constructivismo   de   género   (Preciado,   2002)   y   social   a   una   producción   socio-genérica-sexual (Preciado, 2014) en tanto condición biopolítica (Hardt y Negri, 2006). Por medio de este pasaje, la filósofa española desmonta la operación de escisión entre naturaleza y cultura y su demarcación de un zócalo natural, sexual, prediscursivo, individual o presocial sobre  el cual se inscribiría la cultura, el género, el discurso o la colectividad social. Dicho movimiento conceptual abre para el Trabajo Social una vía de problematización sobre su circunscripción   a   las   Ciencias   Sociales   desde   ciertos   supuestos   constructivistas   de segmentación -y secuenciación histórica disciplinar- entre elementos biológicos  y  sociales,

cuerpos y representaciones2, individuo y sociedad.

 

1 Este texto fue editado por primera vez en España en el año 2008 por Espasa Calpe con el nombre Testo Yonqui. Su edición en Argentina por Paidós en el año 2014 se subtitula -¿en virtud de instalar alguna referencia para sus

potenciales lectores criollos?- Sexo, drogas y biopolítica. 2  Michel Foucault nos propone en el primer volumen de su  Historia de la sexualidad, “nada, pues, de una historia de las mentalidades que sólo tendría en cuenta los cuerpos según el modo de percibirlos y de darles sentido y valor, sino, en cambio, una historia de los cuerpos y de la manera en que se invadió lo que tienen de

más material y viviente” (Foucault, 2006, p. 184). 

En segundo lugar, la yuxtaposición entre cuerpo, subjetividad y tecnologías sociales

planteada por Preciado (2002; 2014) permite revisar la condición del Trabajo Social en tanto actividad laboral operando entre tecnologías blandas y procesos subjetivos contemporáneos a través de una producción inmaterial (Hardt y Negri, 2004).

Desde ambas tramas conceptuales, se hace posible interrogar al Trabajo Social en

tanto   profesión   feminizada   entre   saberes   y   quehaceres   en   un   régimen   biocapitalista tecnológico (Preciado, 2014).

 

ii. Producción social, genérica y sexual

 

Beatriz   Preciado   (2002)   señala   como   uno   de   los   problemas   irresueltos   teórica   y

prácticamente por el feminismo del siglo XX, la reducción del cuerpo a “un grado cero o una verdad última, una materia biológica (el código genético, los órganos sexuales, las funciones reproductivas) ” (Preciado, 2002, p. 126). Las consecuencias que se derivan de esta posición son, según Preciado, la naturalización del cuerpo (sea femenino, sea masculino) y, por ende, la evasión de su producción social. Al mismo tiempo, para esta filósofa española, este   feminismo   constructivista   (tanto   como   su   oponente   esencialista)   se   detiene   en   las distinciones naturaleza/cultura o discurso, sexo/género, individuo/sociedad desestimando o desatendiendo ciertas cuestiones. 

En primer lugar, este constructivismo elude tanto que la propia naturaleza humana está

puesta en entredicho en “la producción de la vida social” contemporánea (Hardt y Negri, 2006, p. 13) como su imposible reducción al lenguaje  (Murillo, 2006) o, en términos de Beatriz Preciado (2002), a una condición performativa lingüística y cultural. Por el contrario, las  transformaciones   antropológicas   involucradas   en   la   producción   biopolítica,   es   decir, económica, política y cultural (Hardt y Negri, 2004) no se sustraen a las corporalidades, las emociones y los afectos sino que ellas son sus soportes dinamizadores en tanto componentes

de la “fuerza orgásmica” del capitalismo farmacopornográfico (Preciado, 2014, p. 41)3. 

En segundo lugar, menosprecia  las consecuencias  de “una distinción  entre  sexo y

género que viene a hacer efectiva la oposición tradicional entre cultura y naturaleza, y por extensión entre tecnología y naturaleza” (Preciado, 2002, p. 75), soslayando la  producción técnica   del   sexo   y   del   género   y   el   emplazamiento   de   la   tecnología   en   experiencias   de resistencia.

3 Según Preciado la fuerza de trabajo en el capitalismo farmacopornográfico “es la potencia (actual o virtual) de excitación (total) de un cuerpo” (Preciado, 2014, p. 41).

En tercer lugar, obvia que es en la retroalimentación mutua entre las singularidades y

lo común (Hardt y Negri, 2004) donde es necesario ubicar la producción genérica y sexual, porque   si  en  la  cooperación   se  produce  subjetividad,   a  su  vez  esta   producción  subjetiva determina la actividad compartida  en un movimiento que no cesa en tanto “composición abierta y plural” (Hardt y Negri, 2004, p. 225). Frente a cualquier solipsismo o esencialismo individualista, Preciado advierte en su “ensayo corporal” Testo Yonqui, “no me interesan aquí mis sentimientos, en tanto que míos, perteneciéndome a mí y a nadie más que a mí. No me interesa lo que de individual hay en ellos. Sino cómo son atravesados por lo que no es mío” (Preciado, 2014 p. 15).

Estos   desplazamientos   conceptuales   efectuados   por   Beatriz   Preciado,   aunados

alrededor de su crítica al constructivismo de género (y, por ende, social), posibilitan perforar, desde tres ángulos, ciertos procedimientos disciplinares de autocontrol discursivo (Foucault, 2005) predominantes en el Trabajo Social.

Por un lado, admiten suspender y revisar la secuencia histórica y epistemológica del

Trabajo Social condensada en la demarcación de un pasaje ocurrido a mediados del siglo XX desde las Ciencias Médicas y Jurídicas a las Ciencias  Sociales.  Esta matriz  diacrónica  y teleológica de la profesión soslaya las variaciones tecnocientíficas ocurridas entre mediados del siglo XX y principios del XXI. 

Por otro lado, invitan a sortear la apreciación de los procesos de formación académica

e intervención profesional en Trabajo Social desde un artificio de “depuración discursiva” (Preciado,   2002,   p.   75)   por   el   cual   ambas   instancias   quedan   reducidas   a   coordenadas lingüísticas y su “interpelación performativa” (Preciado, 2002, p. 105) sin considerar que “sus efectos son prostéticos: hace[n] cuerpos” (Preciado, 2002, p. 105).

Por   último,   invocando  la   reciprocidad   entre   las   singularidades   y   lo   común,  se

enfrentan a la operación teórico-práctica del Trabajo Social de localizar un centro esencial en

el individuo y su decisión como su prelación o autonomía en relación a la sociedad. Frente al

supuesto   de   una   reducción   de   las   individualidades   por   parte   de   la   acción   compartida,

Preciado, parafraseando a Michel Hardt y Antonio Negri, escribe “mi cuerpo: el cuerpo de la

multitud” (2014, p. 102) apostando al aumento de las potencias singulares a partir de lo

común (Hardt y Negri, 2004).

iii. Cuerpo, subjetividad y tecnologías sociales

 

El cuerpo para Beatriz Preciado (2002) es plástico, es decir, no “tiene sus límites en la

envoltura carnal que la piel bordea” (Preciado, 2014, p. 42) y cualquier artefacto prostético configura y reconfigura su producción irreductible a su condición orgánica o prediscursiva. “Ni organismo, ni máquina: tecnocuerpo” (Preciado, 2014, p. 42) escribe Preciado en Testo Yonqui  porque, tal como ella misma experimenta, no hay cuerpo natural pero tampoco uso natural de las tecnologías. Desde aquí, y dialogando con la concepción foucaultiana de técnica en tanto “sistema de poder productivo” no represivo ni coercitivo (Preciado, 2002, p. 125), concibe a la tecnología no como factor ajeno al cuerpo y la subjetividad sino como medio de su producción. Coherentemente, sus nociones de sexualidad y género presumen esta cualidad tecnológica de producir cuerpos sexuados y generizados, respectivamente. Por un lado, una producción   técnica   de  deseos   y   placeres   que   simulando   su   origen   natural   se   ciñen   en identidades sexuales (tecnosexualidad). Por otro, producción técnica del género a partir de ideales reguladores, o un “bioplatonicismo político-científico” (Preciado, 2014, p. 103), de las corporalidades femeninas y masculinas (tecnogénero). 

De esta manera, considerando al sexo y al género en tanto tecnologías o “formas de

incorporación prostética” (Preciado, 2002, p. 134), Preciado reconstruye las configuraciones sociales que las incluyen diferencialmente desde fines del siglo XIX a principios del XXI, desde sus formas duras y externas a las blandas e incorporadas.

Este segundo armado conceptual entre cuerpo, tecnología y subjetividad presente en

las obras de referencia de Beatriz Preciado, permite examinar el emplazamiento tecnológico del Trabajo Social y su condición de profesión feminizada. 

Por un lado, partiendo de la cualidad inmaterial (Hardt y Negri, 2004) del proceso

laboral desarrollado por las trabajadoras sociales,  es posible señalar que sus procedimientos técnicos de producción de relaciones sociales, comunicativas, corporales y afectivas, son, principalmente, blandos, flexibles e incorporados.

Por   otro   lado,   frente   a   la   consensuada   asociación   entre   el   desarrollo   de   ciertas

cualidades laborales (quehaceres y saberes) en los agentes profesionales de Trabajo Social y su   condición   femenina,   los   postulados   teórico-prácticos   propuestos   por   Beatriz   Preciado, exigen examinar la hipótesis de que es este tipo de actividad -eminentemente productiva y política   (Hardt   y   Negri,   2004;   2006)-   la   que   hegemoniza   los   procesos   socio-productivos contemporáneos en un régimen biocapitalista tecnológico (Preciado, 2014).

iv. Bibliografía

 

- Foucault, M. (2005). El orden del discurso. Trad. Alberto González Troyano. Buenos Aires: Tusquets. 

 

-Foucault, M. (2006). Historia de la sexualidad: la voluntad del saber. Trad. Ulises Guiñazú. Buenos Aires: Siglo XXI. 

 

-Hardt, M. y Negri, A. (2004). Multitud. Guerra y democracia en la era del Imperio. Trad. Juan Antonio Bravo. Buenos Aires: Debate. 

 

-Hardt, M. y Negri, A. (2006). Imperio. Trad. Alcira Bixio. Buenos Aires: Paidós. 

 

-Murillo, S. (2006). Introducción. En Murillo, S. (coord.), Banco Mundial. Estado, mercado y sujetos en las nuevas estrategias frente a la cuestión social (pp. 7-9). Buenos Aires: Centro Cultural de la Cooperación Floreal Gorini. 

 

-Preciado, B. (2002).   Manifiesto contra-sexual. Trad. (del francés al español) Julio Díaz y Carolina Meloni. Madrid: Opera Prima.

 

-Preciado, B. (2014). Testo Yonqui. Sexo, drogas y biopolítica. Buenos Aires: Paidós.




Autora:  María  del  Carmen  Antequera.  DNI:  23705002  Colectiva  Las  Inapropiables 

Docente  de  Facultad  de  Ciencias  Médicas  UNCuyo  mariantequera  a  yahoo.com.ar  

Palabras clave: Salud, Feminismo, Educación. Eje temático 9. 

RESUMEN 

REFLEXIONES PARA    LA    FORMACION NO SEXISTA    DE    LAS/OS 

PROFESIONALES  DE  LA  SALUD    DESDE  UNA  PERSPECTIVA  FEMINISTA. 

APORTES DE LA EDUCACION POPULAR.  

Hoy podemos afirmar que el acceso de la mujer a la  educación y su reconocimiento como 

sujeto de derecho en nuestro país se hizo realidad en el siglo XX. Sin embargo la formación 

no  sexista  de  profesionales  en  las  escuelas  y  universidades  aún  no  se  ve  cristalizada  en 

hechos concretos, metodologías de enseñanza y prácticas en la comunidad.  

Abundan  estudios  al  respecto  tanto  en  la  academia  como  fuera  de  ella,  provenientes  de 

organizaciones  sociales,  colectivas  feministas  y  grandes  aportes  desde  la  educación 

popular.  Las  reflexiones  son  variadas,  apuntando  al  lenguaje,  las  relaciones  de  poder,  la 

invisibilización de las mujeres en la historia, a la construcción colectiva del conocimiento, a 

la recuperación de los saberes populares, al respeto por la validez de los testimonios a nivel 

histórico. 

Haciendo  pie  en  los  mencionados  aportes  y  en  aquellos  dados  por  el  Seminario 

Investigaciones en Estudios de Género, Feminismo y Diversidad. Proyecto: “Tras los pasos 

de la expe- riencia política de los sectores subalternos y las mujeres. Las determinaciones 

del/los tiempos (cronos y kairós) las corporalidades, los lugares/el lugar” (FCPyS UNCuyo 

2013); el objetivo es presentar un ensayo de reflexión crítica sobre la formación  no sexista 

de  las/os  profesionales  de  la  salud    desde  una  perspectiva  feminista.  Tomando 

fundamentalmente algunos aportes desde la educación popular en relación con las ideas de 

Paulo Freire y el trabajo realizado en Argentina por la colectiva Pañuelos en rebeldía. 

 

La  educación  como  reproductora  de  relaciones  sociales  y  la  sociedad  que  plasma  en  un 

sistema de género los comportamientos y las relaciones entre estos, con pautas y modelos 

 

1 

de  roles  estereotipados,  muestran  como  las  diferencias  se  traducen  en  desigualdades  y 

jerarquías, según el orden capitalista y patriarcal.  

Los  roles  masculino  y  femenino  se  transmiten  en  la  familia  y  refuerzan  en  los  distintos 

niveles  educativos  incluida  la  educación  universitaria.  En  las  universidades  públicas  y 

privadas formadas por facultades que pueden funcionar en algunos casos como verdaderos 

feudos,  el  androcentrismo  reinante  invisibiliza,  no  de  manera  ingenua,  a  las  mujeres  en 

general y sus problemáticas específicas, negando la existencia o patologizando a lesbianas, 

travestis, transexuales y hombres homosexuales (gays).  

Estas  formas  de  comportamiento  que  son  impuestas  por  una  sociedad  y  una  cultura 

determinadas, y que responden al modelo hegemónico, del estereotipo del hombre y de la 

mujer, y de los roles impuestos para cada sexo, se traspolan al modelo médico-hegemónico 

de  salud,  pero  pueden  cambiar  pues  los  roles  que  se  atribuyen  a  mujeres  y  varones  son 

producto de una cultura aprendida, no son innatos sino modificables.  

Hacer  una  reflexión  crítica  sobre  la  formación  de  los  y  las  profesionales  de  la  salud  nos 

permite pensar en el origen de sus prejuicios y prácticas erradas, además de proponer una 

transformación  hacia  “buenas  prácticas”,  dignas,  teniendo  en  cuenta  raza,  clase,  género, 

identidad  sexual;  hacia  la  descolonialidad  y  el  respeto  de  los  derechos  humanos.  Las 

perspectivas de algunos de los feminismos que hacen sus aportes desde distintas visiones y 

diferentes disciplinas ayudan a construir esta propuesta, que intenta articular con elementos 

metodológicos de la educación popular para colectivizar el aprendizaje. 

 

REFLEXIONES PARA    LA    FORMACION NO SEXISTA    DE    LAS/OS 

PROFESIONALES  DE  LA  SALUD    DESDE  UNA  PERSPECTIVA  FEMINISTA. 

APORTES DE LA EDUCACION POPULAR.  

“…caminos que necesariamente evocan y traen a memoria una larga duración, a la vez 

que sugieren, señalan y requieren prácticas teoréticas y pedagógicas de acción, caminos 

que en su andar enlacen lo pedagógico y lo decolonial”.    Catrerine Walsh 

 

2 

INTRODUCCIÓN 

Las  investigaciones  en  educación  y  género  en  Argentina  se  iniciaron  a  fines  de  1970, 

mediante  profesionales  mujeres  de  diversas  disciplinas,  desde  centros  autogestionados  no 

vinculados  con  las  instituciones  universitarias,  tales  como  el  Centro  de  Estudios  de  la 

Mujer  (CEM)  o  el  Grupo  de  Estudios  Sociales  para  la  Transformación  (GEST),  según 

Alicia Palermo (2008) en su trabajo “El origen de los estudios de educación y género en las 

universidades argentinas”. Hoy podemos afirmar que el acceso de la mujer a la  educación 

y su conocimiento como sujeto de derecho en nuestro país se hizo realidad en el siglo XX. 

Sin embargo la formación no sexista de profesionales en las escuelas y universidades aún 

no  se  ve  cristalizada  en  hechos  concretos,  metodologías  de  enseñanza  y  prácticas  en  la 

comunidad.  

Hoy abundan estudios al respecto tanto en la academia como fuera de ella, provenientes de 

organizaciones  sociales,  colectivas  feministas  y  grandes  aportes  desde  la  educación 

popular.  Las  reflexiones  son  variadas,  apuntando  al  lenguaje,  las  relaciones  de  poder,  la 

invisibilización de las mujeres en la historia, a la construcción colectiva del conocimiento, a 

la recuperación de los saberes populares, al respeto por la validez de los testimonios a nivel 

histórico. 

Haciendo  pie  en  los  mencionados  aportes  y  en  aquellos  dados  por  el  Seminario 

Investigaciones  en  Estudios  de  Género  y  Feminismo.  Proyecto:  “Tras  los  pasos  de  la 

experiencia política de los sectores subalternos y las mujeres. Las determinaciones del/los 

tiempos (cronos y kairós) las corporalidades, los lugares/el lugar; el objetivo es reflexionar 

sobre  la  formación    no  sexista  de  las/os  profesionales  de la  salud    desde  una  perspectiva 

feminista.  Tomando  fundamentalmente  algunos  aportes  desde  la  educación  popular  en 

relación con las ideas de Paulo Freire y el trabajo realizado en Argentina por la colectiva 

Pañuelos en rebeldía. 

 

Hacer  una  reflexión  crítica  sobre  la  formación  de  los  y  las  profesionales  de  la  salud  nos 

permite pensar en el origen de sus prejuicios y prácticas erradas, además de proponer una 

transformación hacia “buenas prácticas”, dignas, inclusivas, con una impronta social y de 

género, hacia el respeto de los derechos humanos. Las perspectivas de los feminismos que 

3 

hacen sus aportes desde distintas visiones  y diferentes disciplinas ayudan a construir esta 

propuesta, que intenta articular con elementos metodológicos de la educación popular para 

colectivizar el aprendizaje. 

 

SEXISMO EN LA FORMACION DE LAS/OS PROFESIONALES DE LA SALUD 

La educación es reproductora de relaciones sociales, la sociedad plasma en un sistema de 

género  los  comportamientos  y  las  relaciones  entre  estos,  con  pautas  y  modelos  de  roles 

estereotipados,  y  es  así  como  las  diferencias  se  traducen  en  desigualdades  y  jerarquías, 

según el orden capitalista y patriarcal.  

Los roles masculino y femenino se transmiten en la familia y refuerzan en la escuela, y en 

el resto de los niveles educativos incluida la educación universitaria. En las universidades 

públicas y privadas formadas por facultades que pueden funcionar en algunos casos como 

verdaderos  feudos,  el  androcentrismo  reinante  invisibiliza,  no  de  manera  ingenua,  a  las 

mujeres en general y sus problemáticas específicas, negando la existencia o patologizando a 

lesbianas, travestis, transexuales y hombres homosexuales (gays).  

Estas  formas  de  comportamiento  que  son  impuestas  por  una  sociedad  y  una  cultura 

determinadas, y que responden al modelo hegemónico, del estereotipo del hombre y de la 

mujer, y de los roles impuestos para cada sexo, se traspolan al modelo médico-hegemónico 

de  salud,  pero  pueden  cambiar.  “Los  roles  que  se  atribuyen  a  mujeres  y  varones  son 

producto de una cultura aprendida, no son innatos sino modificables” (Contreras, 2009).  

La  educación  en  todos  los  niveles  es  la  encargada  de  reproducir  estos  roles  asignados  a 

cada  género  y  la  relación  asimétrica  entre  ellos.  Además  de  la  transmisión  y  el 

reforzamiento de estereotipos a través del currículo oculto que con la fuerza de lo implícito 

interviene  en  la  construcción  de  la  subjetividad  haciendo  aparecer  como  “naturales”  o 

“normales”  relaciones  de  poder  inequitativas  e  injustas  basadas  en  el  sometimiento  y  la 

discriminación  (Contreras,  2009).  La  educación  basándose en  el  sexismo  (privilegio  a  un 

sexo  en  detrimento  de  otro)  y  el  androcentrismo  (la  concesión  del  privilegio  al  punto  de 

vista del hombre), intenta cumplir con su mandato social en un momento de crisis donde 

coexisten formas tradicionales y alternativas de roles (Alonso, 2007). 

4 

El sexismo, que impregna hoy la educación universitaria y discrimina a la mujer dentro del 

sistema de salud, está presente tanto en la posición de las mujeres como profesionales de la 

enseñanza, así como en la selección y transmisión de contenidos, en la metodología, en la 

organización,  en  los  materiales  didácticos  y  textos,  en  la  omisión  de  las  jóvenes  y  las 

alumnas a través del lenguaje, en la interacción en el aula, en la invisibilización de la mujer 

en la historia y en la producción del conocimiento, en la transmisión de un   conocimiento 

androcéntrico. Este es uno de los factores que se traduce además en la deficiente atención 

médica y de salud de las mujeres y colectivas LGTTB. 

El  no  poder  decir,  no  pronunciar,  no  manifestar,  fue  y  es  cuestionado  y  denunciado 

permanentemente  en  los  reclamos  y  en  las  propuestas  del  movimiento  de  mujeres  y  del 

feminismo,  en  lo  que  respecta  particularmente  a  la  denuncia  de  la  existencia  de  una 

educación sexista que no sólo niega las diferencias, sino que las patologiza. (Longo,2009) 

 

Todo  esto  trae  como  consecuencia  la  legitimación  de  la  universalización  del  modelo 

masculino  y  la  desvalorización  del  modelo  cultural  femenino.  Todos  aquellos 

comportamientos,  aptitudes,  destrezas,  conocimientos,  considerados  tradicionalmente 

pertecientes a las mujeres, quedan fuera de la formación de las/os profesionales de la salud, 

no son valorados.  

 

Según  algunas  autoras,  la  lucha  política  de  las  mujeres  en  el  terreno  de  la  educación  se 

trasladó  desde  el  problema  de  la  legitimidad  y  el  acceso  hacia  el  problema  de  los 

contenidos y la metodología en la actualidad.  

 

El sexismo se encuentra presente tanto en el currículo formal (aquello que las/os docentes 

deben enseñar), como en el currículo oculto.  La multiplicidad de saberes que las mujeres 

hemos  creado  para  devenir  cada  vez  más  autónomas  en  nuestras  decisiones  y  para 

fortalecer nuestro protagonismo social quedan en el currículo omitido. Es este uno de los 

puntos  de  discusión  en  la  formación  de  los/as  profesionales  de  la  salud.  Es  el  currículo 

donde hoy se discute la perspectiva de género en el debate sobre educación en relación con 

colectivas/os de: mujeres, lesbianas, travestis, transexuales, gays, varones antipatriarcales.  

 

5 

Debemos  conocer  y  discutir  las  problemáticas  específicas,  el  trato  igualitario  con  las 

personas,  el  respeto  a  las  diferencias,  el/los  lenguajes,  en  fin,  los  derechos  humanos. 

Analizando el significado político de la lucha por el derecho a la salud, sobre la base de una 

valoración  igualitaria  de  las  diferencias,  incluyendo  los  intereses,  las  posibilidades,  los 

deseos. El modelo de paciente ya no debe ser el varón blanco, adulto, heterosexual, de clase 

dominante  al  que  se  apela  clásicamente,  invisibilizando  la  otredad.  Entendiendo  que  la 

formación  no  es  neutral,  es  una  postura  política,  con  la  neutralidad  sólo  se  niegan  las 

diferencias y se excluye a las personas. Formando profesionales críticos de las realidades y 

sus  experiencias.  La  propuesta  es  partir  desde  perspectivas  feministas  y  de  respeto  a  los 

derechos humanos. 

 

APORTES DESDE LA EDUCACIÓN POPULAR  

La educación popular tuvo su origen en la década del 60 con Paulo Freire y sus tareas como 

educador en Brasil. Comenzó con un cuestionamiento de la enseñanza de personas adultas 

y la extensión educativa como “bancarias y domesticadoras”. En contrapartida se propuso 

una educación “concientizadora” que acompañara los acontecimientos sociales y políticos. 

De  este  modo,  la  educación  popular  se  convirtió  en  una  creación  latino  americana  y 

significó un aporte genuino al pensamiento crítico en educación (Korol,2007).  

Es  una  herramienta  para  el  desarrollo  de  una  conciencia  crítica  a  través  de  procesos  de 

carácter  pedagógico  y  dinámicas  de  acción-reflexión-acción.  Se  trata  de  un  enfoque  de 

educación  alternativo  dirigido  hacia  la  promoción  del  cambio  social.  No  promueve  la 

estabilidad  social  sino  que  dirige  su  acción  hacia  la  organización  de  actividades  que 

contribuyan a la liberación y la transformación.  

Establece  una  nueva  relación  entre  educador  y  educando,  que  incluya  diálogo, 

problematización  y  crítica.  “los  hombres  se  educan  entre  sí  mediatizados  por  el  mundo” 

(Freire). 

El  propósito  central  de  este  paradigma  se  vincula  con  la  necesidad  de  que  el  proceso  de 

cambio sea asumido por el pueblo. En consecuencia, uno de los esfuerzos más relevantes es 

el de la educación de los grupos populares que son potencialmente capaces de actuar como 

6 

agentes  conscientes    del  proceso  de  cambio  social;  no  es  suficiente  que  los/as 

destinatarios/as sean miembros de las clases populares sino que se requiere la apuesta por la 

ruptura  de  un  estilo,  o  concepción  educativa  de  elites,  reproductor  del  sistema  social  de 

injusticia. (Busaniche,2009) 

La educación popular  debe entenderse como un aporte a las luchas de las organizaciones 

sociales, una herramienta más que forma parte de estas luchas. Se trata de potenciar lo que 

la vida cotidiana, con sus reivindicaciones nos enseña.  

Se  propone  a  las  personas  asumir  el  protagonismo  de    su  aprendizaje  y  la  formación  de 

opiniones propias. Compartirlas con otras  y otros,  y respetar las diferencias  y los saberes 

previos  en  cualquier  tema  que  se  aborde,  sin  la  imposición tradicional  del  maestro  como 

portador incuestionable del saber. Esta es la importancia de la aplicación de algunos de sus 

aspectos  en  la  formación  profesional  en  salud,  a  la  hora  de  conocer  e  interactuar,  en  su 

contexto económico y social, con una comunidad que necesite prevención de enfermedades 

y atención médica. 

Se  trata  de  desarrollar  la  capacidad  crítica,  la  libertad  de  pensar,  de  elegir  y  construir 

reflexión, una opinión, una idea, desde sí misma/o sin dejar de explicitar el conflicto social. 

La  educación  popular  como  educación  para  la  liberación  explicita  el  conflicto  social  e 

intenta su elaboración y su reconocimiento. Busca también asumir el papel pedagógico del 

error  y la autoevaluación, así como plantear los objetivos con relación al proceso y no al 

resultado. Desde la valoración de saberes que aportan las/os sujetos, facilita la construcción  

y reformulación del conocimiento.  

A  través  de  la  noción  de memoria,  esta  perspectiva  intenta  reivindicar  la  presencia  de 

luchas  populares.  Comprender  críticamente  el  pasado  permite  comprobar  que  hubo  en  la 

historia  muchos  grupos  de  personas  que  de  distintas  maneras  lucharon  por  cambiar  su 

situación histórica de opresión. Estas luchas fueron en la mayoría de los casos abolidas y 

silenciadas  por  conveniencia  e  intereses del  poder  hegemónico  (Busaniche,  2009).  No  es 

ajena a este análisis la formación de las/os profesionales de la salud, ya que ha transitado 

por devenires que diezmaron la memoria histórica del colectivo.  

 

7 

Korol comenta, así como en la historia oficial liberal,  las mujeres no aparecían  más que 

por  casualidad  en  los  relatos.  En  el  mejor  de  los  casos  se  recordaban  algunas  frases  de 

August  Bebel  o  de  Federico  Engels  para  hablar  de  la  emancipación  de  la  mujer.  No  era 

sencillo  conocer,  y  menos  reconocerse,  en  figuras  históricas  como  Flora  Tristán,  Rosa 

Luxemburgo,  Alexandra  Kollontai,  Clara  Zetkin,  Frida  Kahlo.  El  “marxismo  oficial”  las 

borraba o las dejaba como una mención, como una nota  de color dentro de las biografías 

dignas de ser estudiadas. Tampoco era posible pensar en el aporte de las muchas mujeres 

del  pueblo  hacedoras  de  la  historia,  o  en  la  creación  colectiva  de  hombres  y  mujeres  no 

célebres. 

 

La educación popular pretende desnaturalizar conceptos, promoviendo la capacidad crítica 

de la  “nomalidad – naturalidad”. Normas culturales,  sociales, biológicas, que obstruyen la 

posibilidad de cambio y transformación. 

En  el  marco  de  Nuestra  América  Latina  podemos  identificar  un  proceso  de 

conceptualización de la educación popular en torno a ejes comunes como lectura crítica de 

la  realidad,  intención  política  liberadora,  constitución  de  los  sectores  populares  como 

sujetos y actores políticos, metodologías coherentes con la intencionalidad política. Todos 

estos ejes logran rupturas epistemológicas y nuevas concepciones pedagógicas que rescatan 

la complejidad de los elementos subjetivos y culturales, así como la dimensión política de 

la pedagogía y la dimensión pedagógica de la política. 

En la Argentina entre el 60 y el 75 se llevaron a cabo experiencias de educación popular, 

pero  durante  la  dictadura  militar  argentina  desde  1976;  la  educación  popular  fue 

desapareciendo,  para  recomenzar  su  praxis  de  a  poco  en  1983  con  la  llegada  de  la 

democracia.  La  pedagogía  del  “sálvese  quien  pueda”  fue  un  núcleo  central  de  la 

contrarrevolución conservadora que se extendió en el mundo en los 80 y 90, acompañando 

las ideas del “fin de las ideologías”, del triunfo definitivo del capitalismo. Pasados los 90 se 

abrió  un  debate  sobre  la  necesidad  de  reconceptualización  y/o  refundamentación  de  la 

educación  popular,  a  partir  de  experiencias  de  desarrollo  local  y  la  reivindicación  de  la 

propia cultura. (Korol, 2012) 

 

8 

La educación popular se puede plantear como un punto de encuentro entre los movimientos 

sociales y las colectivas feministas, integrando las cuestiones de género y clase al análisis 

de  las  problemáticas  que  enfrentan.  Como  así  también  una  importante    y  valiosa 

herramienta  a  la  hora  de  aportar  sus  saberes  a  la  formación  de  profesionales  de  la  salud 

conscientes y críticas/os de las propias prácticas.  

 

CONSTRUYENDO PEDAGOGÍA FEMINISTA 

El  feminismo  es  un  movimiento  social  y  político,  una  teoría  crítica  de  la  sociedad,  una 

posición  política  e  ideológica,  que  para  ser  sostenida  necesita  de  una  praxis  feminista. 

(Maffia, 2007) 

 

El    Área  de  géneros  del  equipo  de  educación  popular  Pañuelos  en  Rebeldía,  trabaja  y 

reflexiona  desde  una  perspectiva  feminista,  con  diversas  organizaciones  populares,  sobre 

distintas problemáticas concernientes a las relaciones de poder que se establecen desde el 

punto de vista histórico, social, cultural y cotidiano. Cuestionando colectivamente el papel 

que juega la cultura en la formación de una matriz generadora de comportamientos, hábitos, 

lenguajes, valores y relaciones sociales opresivas. “La propuesta de Pañuelos en Rebeldía 

es  aportar  a  la  creación  de  una  pedagogía  que  ayude  a  generar  procesos  de  reflexión  y 

nuevas  prácticas,  como  momentos  de  interiorización-exteriorización    no  sólo  de  la 

experiencia  inmediata  y  directa,  sino  también  de  procesos  generales  y  particulares  que 

atraviesan el aquí y ahora de las batallas contra la cultura patriarcal” (Pañuelos en Rebeldía, 

2007). 

La  colectiva  de  educadoras  postula:  “Como  feministas  y  educadoras  populares,  nos 

proponemos elaborar colectivamente herramientas y caminos que apunten a la construcción 

de  relaciones  sociales    emancipatorias.  Pensamos,  imaginamos  y  proyectamos  una 

emancipación  integral,  múltiple,  compleja,  dialéctica,  alegre,  colorida,  diversa,  ruidosa, 

desafiante,  libertaria,  ética,  polifónica,  insumisa,  rebelde,  personal,  colectiva,  solidaria”. 

“Buscamos  una  emancipación  que  cuestione  y  vaya  quebrando  las  miradas,  prácticas  y 

representaciones sociales dicotómicas, opresivas, haciendo caminos hacia la creación de un 

feminismo socialista, latinoamericano; revolucionario y revolucionado en sus propuestas y 

9 

conceptos;  claro  y  consistente  en  sus  definiciones  y  búsquedas;  transparente  en  sus 

opciones  éticas;  reconstructor  de  los  procesos  históricos;  transformador  de  lo 

personal/político;  comprometido  con  todos  los  sectores  explotados,  subordinados, 

silenciados,  oprimidos,  deslegitimados”.  “Como  mujeres,  feministas  y  educadoras 

populares rescatamos el vínculo que se produce entre el paradigma de la educación popular  

y  el  feminismo,  integrando  las  problemáticas  de  géneros,  clase,  etnia,  generacional  y  de 

opción sexual”.

 

El trabajo pedagógico y militante de Pañuelos en Rebeldía toma del feminismo varias pistas 

para pensar las perspectivas políticas; entre ellas: 1) la crítica a la dominación capitalista y 

patriarcal; 2) el sistemático cuestionamiento a la cultura androcéntrica; 3) la reflexión que 

apunta  a  la  deconstrucción  de  las  categorías  duales,  binarias;  4)  la  búsqueda  de 

horizontalidad  y  de  autonomía;  5)  la  valoración  del  diálogo  en  la  práctica  política;  6)  la 

radicalidad  en  la  denuncia  de  los  ordenamientos  que  pretenden  disciplinar  el  campo  de 

quienes resisten la dominación (Korol, 2007).

Las metodologías utilizadas por esta colectiva son diversas, talleres de géneros y educación 

popular,  reflexiones  grupales  sobre  género  y  sexualidad,  diálogos  con  mujeres  de diversa 

experiencia política, valorando sus saberes; rescate de aportes de mujeres de movimientos 

sociales, feministas, de la campaña por la legalización del aborto, las luchas de travestis y 

transexuales.  La palabra, la música, el baile, la corporalidad, la escucha activa puestas en 

juego  para  el  aprendizaje  y  el  intercambio.  A  través  del  rescate  de  la  experiencia  y  la 

dimensión dialógica en un marco de respeto y horizontalidad, han construido conocimiento 

de manera invaluable.  

 

Cristalizando así  los  objetivos  de  la  educación  popular:  la  relectura  de la  realidad,  de  las 

propias prácticas, del saber popular y de los contenidos de la cultura, haciendo posible una 

apropiación crítica de los mismos. 

 

CONCLUSIONES PARA COMENZAR 

 

10 

El modelo pedagógico dominante tiene un carácter androcéntrico, patriarcal y colonialista. 

Ha sido construido teniendo en cuenta únicamente las necesidades culturales dominantes en 

la  actividad  pública  y  concede  una jerarquía  diferente  a  hombres  y  mujeres,  es  necesario 

formular nuevos modelos que nos brinden a las mujeres y colectivas LGTTBI posibilidades 

de  acceso  y  ejercicio  de  la  ciudadanía  como  sujetas/os  de  derecho.  Las  metodologías 

reivindicadas en educación popular desde perspectivas feministas son las respuestas a esta 

problemática.  

Revisar  la  historia  de  la  medicina  y  de  nuestras  prácticas  en  relación  a  los  sectores 

subalternos,  sería  el  lugar  para  comenzar.  Entendiendo  que  la  noción  de  clase  entraña  la 

noción  de  relación  histórica  (Thompson,  1962).  La  pedagogía  feminista  tiene  una  de  sus 

claves  en  el  encuentro  de  la  memoria  no  sólo  de  las  opresiones,  sino  también  de  las 

resistencias.  Pedagogía  que  prefiere  el  testimonio  al  silencio  de  los  textos.  Testimonio 

colectivo,  hecho  de  muchas  memorias,  capaces  de  afirmar  o  de  cuestionar  identidades. 

(Korol, 2007). Las críticas que produce el feminismo es lo mejor que ha dado el siglo XX. 

Es la postura política que va más al fondo, porque va a discutir justamente que cualquier 

jerarquía  puede  encontrar  un  lugar  natural  en  los  cuerpos  y  debe  ser  desarticulada  desde 

allí.  Al  discutir  la  raíz  de  la  subordinación,  que  por  portar  diferencias  soy  inferior  (en 

nuestros casos diferencias sexuales, pero junto con ello empiezan a surgir muchas otras) va 

justamente a la raíz de la arbitrariedad del sometimiento. En el aspecto crítico, el feminismo 

es  una  posición  subversiva  en  el  sentido  más  literal.  Lo  que  justamente  va  a  hacer,  es 

deshacer  el  pretendido  orden  natural,  y  por  eso  a  la  jerarquía  de  la  iglesia  le  parece  tan 

hostil (Maffia, 2007). 

Hoy  podemos afirmar que los géneros son continuamente redefinidos por la sociedad, no 

son nunca totalmente estables y se van transformando en relación con los cambios sociales. 

Desde  los  feminismos  la  propuesta  reside  en  la  crítica  al  poder  diferencial  en  función  de 

inscripciones de clase, raza y género. El sistema de las relaciones sociales de género sugiere 

analizar  tanto  las  instituciones  como  las  políticas  en  tanto  configuradoras  de  posiciones 

diferenciales para hombres y mujeres de distinta inscripción social y étnica en la estructura 

jerárquica de la sociedad. 

 

11 

Pensemos  juntas/os  en  aportes  que  encaminen  a  trabajar  por  una  educación  humana  sin 

prejuicios  discriminatorios  resistiendo  y  desafiando  la  exclusión  impuesta  por  el 

patriarcado,  la  colonialidad,  el  modelo  neoliberal  vigente,  por  el  heterosexismo 

institucionalizado,  en  defensa  de  la  educación  pública,  laica,  con  el  aporte  de  los 

feminismos  y  los  estudios  de  género,  y  el  cambio  en  las  relaciones  desiguales  de  poder 

entre los géneros. 

Reivindicando  los  aprendizajes  fundamentales  que  se  dan  por  la  experiencia,  donde  la 

intervención  ideológica  cumple  el  rol  de  darle  significado.  Partir  de  sí  para  aprender  y  

enseñar poniendo en juego los recorridos subjetivos de quien aprende y de quien enseña, le 

da especial importancia a la experiencia personal y a la circulación de los saberes 

BIBLIOGRAFIA:  

Alonso, Graciela (2007). Géneros y educación popular. Pañuelos en rebeldía. BS. As. : Ed. 

El colectivo. 

Contreras,  Graciela  (2009). Diccionario  de  estudios  de  género  y  feminismos.  Gamba,  S. 

coordinadora Bs. As. : Ed. Biblos.  

Busaniche,  Mabel    (2009). Diccionario  de  estudios  de  género  y  feminismos.  Gamba,  S. 

coordinadora Bs. As. : Ed. Biblos. 

Freire, Pablo. (2008). Pedagogía del oprimido. Bs. As. Ed. Siglo XXI. 

Freire, Pablo e Illich, I. (2013).  La educación, una autocrítica. Bs. As.: Ed. Independiente.  

Freire, Pablo. (1974). Las iglesias, la educación y el proceso de liberación humana en la 

historia. Bs. As.: ed. La Aurora. 

Longo, Roxana (2007). Géneros y educación popular. Pañuelos en rebeldía. BS. As. : Ed. 

El Colectivo. 

Maffia, Diana (2007). Géneros y educación popular. Pañuelos en rebeldía. BS. As. : Ed. El 

colectivo. 

Olmos  Alcaraz,  Antonia  y  Rubio  Gomez,  María  (2013). Corporalidad  del  “buen 

estudiante”: representaciones de género, raza, etnia y clase social en la escuela española. 

Revista Iberoamericana de educación  núm. 62, pág. 163-179.  

Pineau, P. (1994). El concepto de educación popular. Un rastreo histórico comparativo en

la Argentina. Rev. Educación núm. 505, págs. 257-278. 

Korol, Claudia (2007). Géneros y educación popular. Pañuelos en rebeldía. BS. As. : Ed. 

El colectivo. 

Korol, Claudia (2012). La educación popular en clave de debate. Bs. As. Ed. ENTAPI.  

Thompson,  E.  (1962). La  formación  de  la  clase  obrera  en  Inglaterra.  Prefacio.

www.cholonautas.edu.pe / Biblioteca Virtual de Ciencias Sociales. 

Walsh, Catherine (2013). Pedagogías Decoloniales TomoI. Serie Pensamiento Decolonial. 

12 

Título: Misoprostol para todxs: objetivos y alcances del activismo lésbico en la lucha 

por el aborto en Argentina

Autora: Pampín, Ayelén Marina

Institución: Universidad de Buenos Aires

Eje temático: Aborto

E-Mail: ayelenpampin@hotmail.com

Palabras clave: aborto, misoprostol, lesbianismo

 

Introducción

 

La cuestión del aborto se presenta hoy en día en Argentina como un tema absolutamente

controversial y encontrar unidad respecto del mismo es difícil. Sin embargo, una de las

particularidades que caracterizan el debate es que,  visiblemente, está dividido en dos

bandos: los que están a favor de la legalización y los que están en contra. Esta división

está tan naturalizada que invisibiliza los matices que constituyen la polémica, como por

ejemplo, las numerosas y complejas contradicciones que se dan hacia el interior de cada

‘bando’, las reflexiones acerca de si es conveniente la legalización –es decir, la vieja e

ineludible disputa autonomía vs. legalización–, entre otros.

En este trabajo, como veremos, se irán desarrollando varios de estos matices que

surgirán a partir de la lectura crítica del artículo “El aborto lesbiano que se hace con la

mano. Continuidades y rupturas en la militancia por el derecho al aborto en Argentina

(2009-2012)”, escrito por algunas integrantes del grupo Lesbianas y Feministas por la

Descriminalización del Aborto. Intentaré pensar en qué sentidos sus aportes, vinculados

a   su   particular   lugar   de   enunciación,   han   brindado   –o   no–   nuevas   perspectivas   y

estrategias teórico-prácticas a las diversas discusiones que se dan hoy en día respecto

del aborto.

 

El colectivo

 

Lesbianas y Feministas por la Descriminalización del Aborto (en adelante LyF) es un

colectivo formado en Argentina en el año 2009 que tiene como principal objetivo “la

lucha por el derecho al aborto para que todas las mujeres podamos abortar como más

nos convenga: en el hospital, por obra social o en nuestra casa” (Mines et al., 2013: 1).

En este sentido, lo que se busca es pluralizar los modos en que una mujer que decide

abortar pueda hacerlo, sin la necesidad de recurrir hoy en día a un centro clandestino, o

al hospital si se lograra la legalización. Para esto, el colectivo puso a disposición una

línea telefónica pública y de fácil acceso a través de la cual brinda información sobre el

buen uso del misoprostol como método abortivo eficaz y seguro hasta la semana 12 del

embarazo. El colectivo fue muchas veces acusado de estar actuando de manera ilegal, y

sus integrantes han sido amenazadas con ser detenidas. Sin embargo, ellas –conociendo

bien lo que la ley permitía y lo que no– encontraron un ‘vacío legal’: se ampararon en el

derecho   de   las   personas   a   favorecer   la   circulación   de   la   información   pública.  Así,

lograron abrir un espacio legítimo en el sistema que les permitiera continuar con su

proyecto.  

Ya desde la manera en la cual eligen autodesignarse como grupo, evidencian

varios de los puntos a partir de los cuales quisiera construir este trabajo. Al nombrarse

lesbianas y feministas entiendo que no es lo que buscan una identidad vinculada al ser

lesbiana –o mujer–, sino antes bien una  identificación  vinculada al  estar  o  devenir

lesbiana. En este sentido, este colectivo encarna y evidencia la alianza estratégica que

muchas veces se produce entre la disidencia sexual y el feminismo. Como veremos,

desde ese  lugar de enunciación construido para sí, aportarán nuevas perspectivas a la

discusión acerca del aborto.

La línea telefónica que abrieron tuvo un éxito insoslayable que nos obliga a

pensar estas nuevas formas de activismo y militancia pro-aborto tanto en un sentido

práctico –se abrió la posibilidad a muchas mujeres de abortar de manera segura– como

teórico1 –se habilitan perspectivas poco transitadas anteriormente por el feminismo en la

lucha por el derecho al aborto.

 

FOUCAULT Y DE LAURETIS

Pensar, hablar, criticar y actuar desde la anormalidad

 

¿En qué lugar se sitúa LyF a la hora de construir su discurso, este artículo mediante el

cual conocemos no sólo su activismo sino también su evidenciada postura política?

Considero   que   hay   dos   cuestiones   fundamentales   que,   como   veremos,   se   vinculan

estrechamente. En primer lugar, lo que llamaré  aborto activado: no se trata sólo de

desarrollar un activismo político –un feminismo lesbiano y queer, como ellas dicen– a

1 La distinción entre el ámbito de lo práctico y lo teórico es meramente analítica; 

entiendo que, fuera del análisis, éstas se retroalimentan, se superponen y la frontera 

entre uno y otro –si es que existe– es lábil. 

favor del aborto sino, además, de activarlo, facilitar el hecho de que las mujeres  se

realicen ya abortos seguros; en este sentido, es un feminismo que se hace cargo no sólo

de la construcción semiótica del dispositivo de la sexualidad propuesto por Foucault,

sino también de la materialidad –concepto trabajado por Teresa de Lauretis– de estos

cuerpos de mujeres violentados por la lógica heteropatriarcal. En segundo lugar, el

lugar de enunciación  desde el cual producen su discurso y ‘activan’ el aborto. Ellas

mismas se autoidentifican como lesbianas y feministas; ya hemos mencionado que su

feminismo es uno entre tantos que podemos encontrar hoy en día: se inscriben dentro

de un feminismo queer y lesbiano.

Una de las preguntas fundamentales que me planteé a la hora de desarrollar este

trabajo   es   qué   implicancias   puede   tener   el   hecho   de   posicionarse   en   el   lugar   de

lesbianas. ¿Es un mero lugar discursivo –y en ese caso cualquiera podría ocuparlo– o se

pone en juego allí otra cosa además? ¿En qué sentido –si es que ocurre– el situarse

como lesbiana permitiría pensar las problemáticas feministas de un modo a partir del

cual pudieran construirse apreciaciones y soluciones diferentes e innovadoras respecto

de las que se vienen discutiendo ya? Es la propuesta de este trabajo sostener que este

lugar de enunciación lesbofeminista habilita otras perspectivas para pensar el aborto ya

que   encarna   un   desplazamiento   doble   respecto   de   las   dos   normas   clave   del

heteropatriarcado: no son varones, no son heterosexuales. Retomando la línea teórica de

De Lauretis que discute con el post-estructuralismo la cuestión de la feminización de la

filosofía y afirma que no se debe homogeneizar el ‘género-semiótico’ y el ‘género-

material’, esa identificación que LyF reivindica, ese ser lesbianas, no puede sino estar

cargado de efectos sobre la materialidad de cada uno de sus cuerpos que los ‘cuerpos

heterosexuales’ no han sufrido, de la misma manera que los cuerpos de mujeres sufren

también efectos materiales que los de los varones no2. Muy lejos estoy de afirmar que

existe   una   experiencia   ‘esencialmente   lesbiana’;   pero   sí   considero   productivo   aún

construir   una   experiencia   lesbiana,   sumamente   diversa,   en   permanente   cambio   y

sostengo que, mientras rija a la sociedad un sistema heteropatriarcal, el lugar de la

lesbiana   como   sujeta   doblemente   desplazada   de   la   norma   puede,   en   ciertos   casos,

devenir un lugar de resistencia.

 

2 Hoy en día esta discusión se complejiza y se enriquece aun más cuando se consideran 

los factores de raza, clase, rango etario, etc… Lamentablemente, no podré desarrollar 

esas cuestiones en este trabajo.

Dentro   del   movimiento   feminista,   dos   autoras   se   destacan   por   haber

problematizado   la   cuestión   del   lesbianismo:   Monique   Wittig   con   su   artículo   “El

pensamiento   heterosexual”   (1978)   y   Adrienne   Rich   con   “La   heterosexualidad

obligatoria y la existencia lesbiana” (1978). Tanto el artículo de Wittig como el de Rich,

se proponen contestar a un discurso feminista heterosexual que en gran parte invisibiliza

tanto   la   existencia   de   las   lesbianas   como   sus   aportes   teóricos.   Wittig   introduce   el

concepto de heterosexualidad obligatoria en tanto régimen político, contraponiéndose a

la idea de que la heterosexualidad es mera orientación del deseo sexual. Afirma que el

pensamiento heterosexual es “un conglomerado de toda suerte de disciplinas, teoría,

ideas preconcebidas” (Wittig, 2006: 51), que niega la posibilidad misma de hablar si no

es en sus propios términos. En este sentido, la heterosexualidad necesita producir un

otro/diferente al que oprime negándole la posibilidad de crear sus propias categorías. El

pensamiento   heterosexual   establece   la   diferencia   de   los   sexos   (hombre/mujer)   y   la

relación heterosexual como un dogma, en el cual el otro/diferente oprimido es la mujer.

De aquí se desprende la invitación por parte de Wittig a que gays y lesbianas rompan el

contrato heterosexual al dejar de concebirse como hombres y mujeres respectivamente.

Se entiende así la conclusión final: “las lesbianas no son mujeres”, ya que la categoría

‘mujer’ sólo   tiene   sentido   –ser   el   otro   oprimido–   bajo   una   matriz   heterosexual   de

pensamiento;   al   no   formar   parte   de   la   lógica   de   la   heterosexualidad,   las   lesbianas

abandonarían el lugar del otro/diferente (la mujer) en la relación heterosexual.

En la misma línea que Wittig, Rich concibe a la heterosexualidad obligatoria

como una institución política pero afirma que “las lesbianas no pueden suponer que esa

ideología y las instituciones fundadas sobre ella no nos afectan” (Rich, 2000: 162). Ella

escribe el texto para combatir el silencio sobre la existencia lesbiana en los estudios

feministas   argumentando   que   ese   silencio   es   no   sólo   antilesbiano   sino   además

antifeminista   en   sus   consecuencias   ya   que   disminuye   el   poder   del   movimiento

feminista; por lo tanto su propuesta es construir un puente entre lesbianas y feministas

heterosexuales.   En   este   sentido,   el   lesbianismo   y   sus   producciones   específicas   no

pueden ser sólo toleradas por el feminismo como estilo de vida alternativo, sino que hay

que   hacer   una   “crítica   feminista   a   la   orientación   heterosexual   obligatoria   para   las

mujeres”   (Rich,   2000:   163).   La   importancia   de   la   crítica   a   la   heterosexualidad

obligatoria radica en el hecho de que las mujeres han sido educadas por el régimen

heterosexual   para   autopercibirse   como   “presa   sexual”,   y   esa   autopercepción   es  una

experiencia de todas las mujeres. En ese sentido, ella propone el concepto de continuo

lesbiano  como un espacio que abre la posibilidad a una identificación entre todas las

mujeres, se definan éstas o no como lesbianas, identificación que fortalece la resistencia

a la institución heterosexual.

El hecho de considerar la heterosexualidad como institución política y no como

mera   orientación   sexual   fue   tal   vez   uno   de   los   mayores   aportes   teóricos   que   el

feminismo adquirió en la segunda mitad del siglo XX. No me parece casual que hayan

sido   dos   pensadoras   lesbianas   las   que   pudieron   identificar   esta   problemática   y

plantearla. En “La tecnología del género” (1989), Teresa de Lauretis –a propósito de un

equívoco   en   el   libro  Ourselves   venid   ourselves  de   Jean   Kennard–   afirma   que   “la

presunción inicial de Kennard (que las lesbianas leen en forma diferente de las mujeres

comprometidamente heterosexuales tanto como de los varones) son muy correctas, en

mi opinión” (de Lauretis, 1989: 30). Esta presunción inicial que de Lauretis rescata del

texto de Kennard se vincula con aquello que veníamos afirmando aquí acerca de la

experiencia lesbiana: si el lesbianismo ha realizado numerosos e importantes aportes al

feminismo algo se producirá en la lectura desde la experiencia lesbiana que abre nuevas

perspectivas en las discusiones que conciernen al feminismo, como se ve en los textos

de Wittig y Rich –entre otras–, y en los recientes aportes teórico-militantes de LyF en lo

relativo al aborto.

Me interesa en este punto evidenciar los puentes que considero que vinculan la

actividad de LyF con las ideas previas de Wittig y Rich. Si bien resultaría muy difícil

hoy en día sostener, como lo hace Wittig, que las lesbianas se encuentran por fuera de la

opresión   del   sistema   heterosexual   de   pensamiento   al   desertar   de   su   condición   de

mujeres, sí es evidente que este grupo comparte con Wittig –y también con Rich– que

vale la pena apostar al lesbianismo como lugar de resistencia para combatir el régimen

heteropatriarcal. Este lugar material3 de enunciación –el lesbianismo– las afilia a una

tradición   particular   del   feminismo   que   ha   podido   incursionar   (precisamente   por   la

posición   de   doble   marginación   a   la   que   nos   hemos   ya   referido)   en   diversas

problemáticas sociales concernientes a las cuestiones de género y sexualidad, y aportar

nuevas perspectivas y soluciones. La solución que pone en marcha el colectivo LyF –la

línea telefónica– se encuentra, además, estrechamente vinculada con lo propuesto por

Rich  acerca  del  continuo  lesbiano:  es una  propuesta  que,  si bien  emerge  ‘desde el

3 Materialidad vinculada a lo trabajado acerca del cuerpo de la lesbiana y los efectos 

que en él se producen por encarnarse desplazado de la norma básica del régimen 

heterosexual.

lesbianismo’, tiene como destinatarias a todas las mujeres que se ven afectadas por el

control estatal respecto del aborto. De esta manera, el aborto lesbiano que se hace con la

mano es una reapropiación colectiva del cuerpo de la mujer por parte de las mujeres: las

que atienden el teléfono, las que se asesoran e investigan para defender ese lugar de

resistencia de aquellos que intentan obstruir su trabajo, las que escriben artículos para

difundir la información, las que llaman por teléfono y abortan… Esto bien podría ser un

ejemplo de aquello que años atrás Rich denominaba continuo lesbiano para combatir los

avatares   del   régimen   heterosexual,   construyendo   una   resistencia   fuerte   que   permite

desarrollar y poner en práctica de manera eficaz nuevas estrategias respecto del aborto.

Considero   fundamental   vincular   también   la   actividad   de   LyF   con   el   aporte

realizado por Beatriz Preciado al feminismo respecto del uso de las nuevas tecnologías

del  cuerpo  en  el  marco  de  la  era  farmacopornográfica.  Preciado  sostiene  que,  para

comprender la producción de subjetividad propia de la contemporaneidad, es necesario

realizar un análisis de las funciones que cumplen, entre otros, los dispositivos médicos y

farmacológicos en la producción y afirmación de los cuerpos generizados. Preciado

afirma   que  “el   género   no   es   simplemente   performativo   (es   decir,  un   efecto   de   las

prácticas   culturales   lingüístico-discursivas)   como   habría   querido   Judith   Butler.   El

género es ante todo prostético, es decir, no se da sino en la materialidad de los cuerpos”

(Preciado, 2011: 21). En este sentido, pensando el género en su estrecha e innegable

vinculación con la materialidad del cuerpo –como ya lo advertía de Lauretis–, Preciado

percibe   la   importancia   de   analizar   el   factor   prostético   en   la   producción   de

subjetividades, y señala que estas mismas prótesis farmacológicas y médicas que sirven

para disciplinar los cuerpos, pueden llegar a constituirse en recursos a partir de los

cuales se construyan espacios de resistencia al sistema.

Considerando lo trabajado por la filósofa española, LyF abre la línea telefónica

para brindar información sobre cómo utilizar un recurso médico –el misoprostol– de una

manera   inesperada   e   indeseable   por   parte   del   aparato   médico   actual.   Así,   logran

reapropiarse de esta herramienta farmacológica para crear un espacio de agenciamiento

colectivo activo resistente respecto de un sistema que obliga a las mujeres a parir si han

sido fecundadas. La importancia del accionar de este colectivo radica en el hecho de que

a partir del uso inesperado y resistente de este dispositivo farmacológico, las normas de

género vigentes pueden ser desvirtuadas, puesto que al abortar con estas pastillas la

mujer no sólo se libera del ‘parto obligado’ sino que también tiene la opción de abortar

de manera segura sin depender de la intervención quirúrgica. En este sentido, el uso del

misoprostol habilita la producción de un discurso y de prácticas desmedicalizadoras,

autogestivas y empoderantes del cual todas las mujeres pueden ser beneficiarias y a

partir del cual el concepto mismo de ‘mujer’ se desplaza del concepto hegemónico que

condena   a   la   mujer   fecundada   al   parto   o   al   quirófano.   Esta   condena   no   se   aplica

solamente cuando el aborto es ilegal –aunque la situación en ese caso se agrava de

manera evidente–, sino también en los casos en que el aborto es legal y se realiza en los

hospitales. En ese sentido trabajaré en el próximo apartado las críticas que LyF realiza a

la Campaña Nacional por el Derecho al Aborto Legal, Seguro y Gratuito.

Como vemos,  el colectivo LyF no sólo leyó la producción teórica feminista –

Wittig, Rich, de Lauretis, Preciado, entre otras– sino que, además, fue capaz de captar

las propuestas que implícita o explícitamente recorren cada texto y ponerlas en marcha a

su manera, constituyéndose en un claro ejemplo de cómo la teoría y la praxis son dos

caras de una misma moneda.

 

La disidencia disiente: críticas a la Campaña Nacional

 

Como afirmábamos al comienzo de este trabajo, las disputas por el derecho al aborto no

se reducen a la existencia de un grupo que está a favor y otro que está en contra, sino

que hacia el interior de dichos grupos –fundamentalmente del grupo que está a favor–

existen muchas discrepancias. LyF pone de manifiesto esta cuestión al evidenciar las

diferencias y disconformidades respecto de la Campaña Nacional por el Derecho al

Aborto Legal, Seguro y Gratuito, organismo hegemónico en la lucha por el aborto. El

objetivo principal de este colectivo es poner en duda las consignas heredadas por el

‘feminismo hegemónico heterosexual’ y repensarlas a la luz de nuevas perspectivas y

tecnologías –como es el caso del uso del misoprostol como método abortivo.

Una crítica fundamental que le hacen a la Campaña Nacional se vincula al lema

con el que encabeza su lucha: “Educación sexual para decidir, anticonceptivos para no

abortar y aborto legal para no morir”. Esta consigna, al mismo tiempo que propone una

forma   de   luchar   por   el   aborto,   define   de   manera   contundente   quiénes   reclaman   el

derecho a abortar: las mujeres que, habiendo recibido educación sexual en la escuela y

habiendo   utilizado   los   métodos   anticonceptivos   que   el   estado   les   garantizaría,   han

quedado embarazadas de todas formas. Es decir, aquellas que “hicieron todo como

corresponde” y, frente a un embarazo indeseado, piden el derecho a abortar de manera

segura como último recurso. La crítica de LyF es que este lema –si bien en términos

estratégicos puede ser eficaz puesto que es “bien recibido” –, excluye e invisibiliza

muchas otras formas de vida que también tienen derecho a reclamar el aborto: aquellas

mujeres que no pueden o no quieren asistir a la escuela y por lo tanto no recibirían la

educación   sexual   demandada,   aquellas   mujeres   que   simplemente   prefieren   no   usar

anticonceptivos, entre muchas otras. Proponer el aborto como último recurso significa

considerarlo como el ‘mal mejor’, pero como el mal al fin. En este sentido, se produce

un borramiento sistemático del deseo de abortar que existe en cada mujer que aborta de

manera voluntaria. Este borramiento del deseo de ciertas mujeres, este borramiento de

la experiencia positiva que un aborto puede significar en la vida de una mujer, ¿no es

acaso también una forma de misoginia?

Otra de las críticas de   LyF se dirige, ya  no específicamente a la Campaña

Nacional, pero sí al feminismo hegemónico que la sostiene. Ellas afirman que el sujeto

predominante del feminismo sigue siendo la mujer blanca heterosexual y que, muchas

veces, tan naturalizado está este sujeto que no se escuchan reclamos que provienen de

otros ámbitos del feminismo. El hecho de que la lucha por el aborto sea la lucha por

excelencia del feminismo sería, según ellas, un claro ejemplo de esto. Si se concibe al

aborto como la decisión por antonomasia de la mujer respecto de su propio cuerpo,

efectivamente   estamos   –como   LyF   afirma–   frente   a   una   consigna   lesbotransfóbica,

puesto que hay muchas otras decisiones que las mujeres toman respecto de sus cuerpos

y que no están vinculadas a la maternidad. Esta crítica proviene, precisamente, de su

posicionamiento explícitamente lesbiano dentro del movimiento feminista, postura que

les   permite   identificar   y   señalar   aquellos   lugares   naturalizados   por   el   feminismo

heterosexual en el sistema heteropatriarcal. Sin embargo, ni ellas ni yo dejamos de

reconocer que la lucha por el aborto es fundamental para el movimiento de mujeres –de

hecho ellas militan en ese sentido– y que tampoco es la única lucha que se está dando

por parte del feminismo.

Otro de los fundamentos que constituye el grupo LyF es la insatisfacción que

comparten sus integrantes respecto de que la militancia en torno a la cuestión del aborto

busque obtener resultados exclusivamente en el ámbito institucional. La aspiración a

que el aborto sea legal y se realice en los hospitales invisibiliza el hecho de que el

hospital, en tanto institución estatal, suele ser extremadamente violento respecto de los

cuerpos que allí llegan. En este sentido, legalizar el aborto implica someter a esta

práctica al control estatal, con todo lo conveniente y lo inconveniente que eso implica.

De ninguna manera el colectivo LyF afirma que la legalización del aborto no tiene

sentido; muy por el contrario, consideran que es necesaria para deslegitimar ciertas

violencias que sufren las mujeres. Sin embargo, también reconocen y enuncian que la

lucha por la legalización no implica una lucha por la reapropiación del cuerpo, puesto

que “raramente esto pueda conseguirse a través de una ley” (Mines et al., 2013: 22).

Sería, una vez más, el estado el que se haría cargo de la salud de las mujeres. Vemos

aquí claramente cómo una de las mayores oposiciones de la militancia feminista –y la

militancia   en   general–,   autonomía   vs.   institucionalidad,   es   desbaratada   en   tanto

oposición:   LyF   considera   que   ambas   son   necesarias   en   esta   lucha,   y   tienen   como

objetivo abrir el espectro de posibilidades para que se reconozca y legitime el deseo de

las   mujeres   de   abortar,   y   para   que   una   mujer   aborte   de   manera   segura,   ya   sea

dirigiéndose al hospital, ya sea en el ámbito privado de su hogar, sin intervención del

aparato médico y tomando contacto con su propio cuerpo, según lo prefiera.

 

Conclusiones

 

Al constituirse como  sujetas de enuncación –y acción– lesbianas, las integrantes de

LyF   a   través   de   su   producción   teórica   y   su   militancia   se   diferencian   del   sujeto

predominante de la política feminista ‘tradicional’: la mujer blanca heterosexual. Como

hemos   visto,   esta   diferencia,   este   desplazamiento,   les   permite   no   sólo   adoptar

perspectivas   nuevas   que   enriquecen   la   filosofía   feminista,   sino   también   encontrar

nuevas formas de militar. Un claro ejemplo de esto es lo que denominé aborto activado:

mientras el feminismo hegemónico busca legalizar el aborto a través de la Campaña

Nacional,   LyF   contribuye   a   que   los   abortos   se   realicen   ya   y   de   manera   segura,

autogestiva y empoderante, fuera del alcance del control del estado, aprovechando los

recursos farmacológicos que existen.

Desde (y gracias a) el lesbianismo –este lugar de doble desplazamiento respecto

de la norma–, han logrado construir un espacio de resistencia para todas las mujeres.

Han identificado que el aborto es una práctica que está ‘dentro del closet’, y su principal

objetivo es sacarlo de allí, evidenciando el deseo que conlleva, deseo invisibilizado día

a día, como el deseo lesbiano. Considero que este colectivo es un claro ejemplo de lo

productiva que puede llegar a ser en términos políticos la figura de la lesbiana, no como

afirmación   de   una   identidad   sino   como   agenciamiento   de   sujetos,   experiencias,

perspectivas y formas de vida que se diferencien de las de los sujetos privilegiados por

el sistema heteronormativo.

BIBLIOGRAFÍA

 

De Lauretis, Teresa (1996). “La tecnología del género” En Revista Mora. Buenos Aires,

Nº 2

------------------------ (1995). “La violencia de la retórica. Consideraciones sobre 

representación y género” en Travesías 2, cuerpos y palabras en lucha. Buenos Aires. 

Ed Cecym.

 

Foucault, Michel (1995). Historia de la sexualidad. Tomo I: La voluntad de poder. 

Madrid. Siglo XXI.

-------------------- (2001). “El juego de Michel Foucault” en Dits et écrits. Tomo II.

París. Quarto-Gallimard.

 

Mines, Ana; Diaz Villa Gabi; Rueda Roxana; Marzano Verónica (2013). “El aborto 

lesbiano que se hace con la mano. Continuidades y rupturas en la militancia por el 

derecho al aborto en Argentina (2009-2012)” en Revista Bagoas. Río grande do Norte, 

Vol. 7, Nª 9. Versión digital disponible en 

http://www.periodicos.ufrn.br/bagoas/issue/view/324/showToc

 

Preciado, Beatriz (2011). Manifiesto-contrasexual. Barcelona. Anagrama.

--------------------- (2008) Testoyonki. Madrid. Espasa.

 

Rich, Adrienne (2000). “Heterosexualidad obligatoria y existencia lesbiana”, en 

Sexualidad, género y roles sexuales. México. Fondo de Cultura Económica.

 

Wittig, Monique (2006). “El pensamiento heterosexual”, “A propósito del contrato 

social”, en El pensamiento heterosexual y otros ensayos. Barcelona. Egales.


cover.jpeg
im—) ) I JORNADAS de =
[ GENERO y DIVERSIDAD SEXUAL [
= POLITICAS PUBLICAS E INCLUSION =
EEmm C LAS DEMOCRACIAS CONTEMPORANEAS ey

24y 25 de octubre de 2014

| Jornadas de Género y Diversidad Sexual
Politicas publicas e inclusién en las democracias contempordneas

Facultad de Trabajo Social - Universidad Nacional de La Plata

Compilacién de ponencias de GeDiS | - 2014

ISBN 978-950-34-1154-4






index-62_1.jpg





index-487_3.jpg
UNIVERSIDAD NACIONAL DE LA PLATA





index-383_1.png





index-382_2.png





index-456_2.jpg





index-456_1.jpg
» 5 I Jornadas de Género
- y Diversidad Sexual:
Politicas publicas e inclusion
en las democracias contemporaneas.
AREA DE GENERO v 24 y 25 de Octubre de 2014

DIVERSIDAD SEXUAL
o a: Facultad de Trabajo Social - UNLP

—en Culturay Sociedad —





index-487_2.jpg





index-487_1.png





index-122_1.png





index-155_1.jpg
N

¢
f






index-153_1.jpg
g E K CBHY

v






index-1_1.jpg
, 1 JORNADAS de
GENERO y DIVERSIDAD SEXUAL

POLITICAS PUBLICAS E INCLUSION
EN LAS DEMOCRACIAS CONTEMPORANEAS

24y 25 de octubre de 2014





index-190_1.png
A

Y Mietenci
> = e





index-360_1.jpg
LOS DERECHOS DE LOS LGBTI EN AMERICA DEL SUR

| ompmotans |

Recnscomants | watrmonia | Adopcién or parts|
| eieienes " | TS, AR tontis | s
i ]






index-352_1.jpg
ATENCION HOSPITALARIA DE PARTOS

f o

CONTAMINACION PATOLOGIZACION

Violencia Simbélica

NATURALIZACION FRAGMENTACION






index-382_1.png





