
        
            
                
            
        

    
[image: ]

II Jornadas de Género y Diversidad sexual - Ampliación de derechos: proyecciones y nuevos desafíos 

Facultad de Trabajo Social - Universidad Nacional de La Plata 

Compilación de ponencias de II GEDIS – 2016 

ISBN 978-950-34-1423-1




[image: ]

Título: “Ellas Hacen”: análisis de una política pública desde una perspectiva de género. Autoras: Melina Fernández (FTS/UNLP, mfpouchan@gmail.com) 

Rocío Pieruzzini Cid (FTS/UNLP, rocio.pieruzzini@gmail.com) Palabras clave: ELLAS HACEN - POLÍTICA PÚBLICA - GÉNERO

 

Introducción

El  presente  trabajo  pretende  realizar  un  análisis  de  la  implementación  del  Programa  “Ellas Hacen” en la ciudad de La Plata desde la perspectiva de sus destinatarias; y abordando dicho análisis desde una perspectiva de género.

Cabe  destacar  que  hemos  participado  como  docentes  de  diferentes  comisiones  del  Plan  de Finalización  de  Estudios  (FinEs  2)  del  Programa  “Ellas  Hacen”,  y  a  partir  de  dicha experiencia hemos podido relevar la opinión de las destinatarias. Partimos  de  considerar  que  en  los  últimos  años  se  dio  una  serie  de  reformas  legislativas, planes, programas, proyectos y plataformas de acción en torno a garantizar los derechos de las mujeres,  y  la  igualdad  entre  mujeres  y  varones 1.  Sin  embargo  este  reconocimiento  de  la igualdad  entre  los  sexos  fue  quedando  anclado  a  garantías  de  igualdad  formal  con  escasos avances en materia de igualdad material o real. 

Según  Pauatassi  (2011:  280)  “Estos  límites  se  hacen  visibles  debido  a  la  falta  de  acceso efectivo  de  las  mujeres  al  ejercicio  pleno  de  los  derechos  de  ciudadanía  que  se  constatan  a partir de evidencia empírica irrefutable, que da cuenta de diversas exclusiones –en el empleo, en  la  participación  política,  en  la  división  sexual  del  trabajo,  en  el  ejercicio  de  derechos reproductivos,  en  la  educación,  en  la  persistencia  de  la  violencia  doméstica–;  y  por  las demandas para que se logre la pretendida universalidad desde un enfoque de género, es decir, 

 

1 Por mencionar algunas: La  Ley 24.828 Sistema Integrado de Jubilación de Amas de Casa, la  Ley 25.929 de Parto Humanizado,  la Ley 26.485 de Protección Integral a las Mujeres para prevenir, sancionar y erradicar la violencia  contra  las  mujeres,    Ley  26.842  de  prevención  y  sanción  de  la  trata  de  personas  y  asistencia  a  sus víctimas, el decreto 936/2011 de eliminación del “rubro 69”, entre otras. a  partir  de  deconstruir  el  concepto  identificando  la  presencia  de  una  estructura  de  poder asimétrica  que  otorga  distintos  valores,  lugares,  capacidades  a  mujeres  y  varones,  de  modo que  la  promoción  de  la  igualdad  no  implique  únicamente  una  equiparación  de  derechos  y oportunidades  entre  ambos  sexos  sino  que  la  misma  se  integre  dentro  de  un  proceso  de revisión  de  las  estructuras  de  poder  que  han  provocado  situaciones  de  asimetría  y  de desigualdad entre ambos sexos”.

En  este  sentido,  es  de  suma  preocupación  que  en  muchas  ocasiones,  lejos  incentivar  la igualdad  de  condiciones  de  la  participación  femenina  en  el  mercado  de  trabajo  remunerado para mejorar las condiciones de vida de sus hogares, las políticas sociales refuerzan el papel de  las  mujeres  como  cuidadoras  principales,  directas  y  exclusivas  de  los  miembros  de  la familia.  Las  políticas  de  transferencia  condicionada  si  bien  abonan  a  una  mejor  calidad  de vida, en términos económicos, tienen la característica de reforzar los estereotipos de género.  En  el  caso  del  Programa  Ellas  Hacen,  si  bien  aparecen  algunos  elementos  que  reforzarían algunos ideales, ha generado ciertas rupturas con dichos estereotipos, las cuales intentaremos desarrollar en el presente trabajo.

En  términos  generales,  al  hacer  referencia  a  las  expectativas  que  tenían  al  incorporarse  al programa, suelen estar asociadas en primer lugar a la transferencia monetaria que éste incluía; principalmente  ligados  a  reconstruir  sus  viviendas  luego  de  la  inundación,  en  el  caso  de poseer  una;  o  a  la  posibilidad  de  acceder  a  una  vivienda  a  través  del  programa.  Luego  se incluyen las expectativas de finalizar los estudios secundarios y de capacitarse, que han sido en muchos casos la motivación principal para permanecer en el programa, y la posibilidad de habitar otros espacios y formas de participación.

 

Algunas consideraciones sobre el Programa Ellas Hacen El Programa “Ellas Hacen” fue una iniciativa del Estado Nacional en el año 2013, enmarcada en  el  programa  Ingreso  Social  con  Trabajo  “Argentina  Trabaja”,  destinado  a  mujeres,  para que puedan formar parte de una cooperativa y trabajar para mejorar sus barrios, capacitarse, y terminar sus estudios primarios y/o secundarios.

Estuvo  inicialmente  destinado  a  aquella  mujeres  que  atravesaban  una  situación  de  mayor vulnerabilidad,  planteándose como requisitos para acceder al programa tener hijos menores de  18  años,  y/o  con  discapacidad,  por  quienes  se  percibe  la  AUH,  estar  a  cargo  del  hogar, estar sin trabajo, y vivir en una villa o barrio emergente.

Según  la  Resolución  Ministerial  que  crea  el  Programa,  se  dispuieron  como  objetivos específicos de esta línea programática los siguientes:

1) El fortalecimiento de las capacidades humanas y  sociales de las mujeres Jefas de Hogar, favoreciendo  su  empleabilidad,  mejorando  su  estima  y  consecuentemente,  el  debido reconocimiento  socio-familiar;  2)  la  formación  en  perspectiva  de  género  en  derechos  de mujer, niñez y familia; 3) la construcción de ciudadanía urbana; y la capacitación en oficios de  construcción  y  mejora  de  infraestructura  urbana,  que  permitan  la  promoción  de  la participación  comunitaria  en  el  mejoramiento  de  barrios  emergentes;  4)  la  formación  en cooperativismo y asociatividad en economía social; 5) la producción social de infraestructura; 6) la terminalidad educativa, coordinada con el Programa FINES, para que puedan completar sus  estudios  primarios  o  secundarios,  según  corresponda  como  parte  de  la  capacitación obligatoria2. 

En una primera etapa, el Programa se implementó en 36 distritos del conurbano bonaerense; priorizando  a  aquellas  mujeres  en  situación  de  mayor  vulnerabilidad.  En  una  segunda  y tercera  etapa  comenzaría  a  implementarse  en  el  resto  de  localidades  comprendidas  por  el programa Ingreso Social con Trabajo.

En la ciudad de La Plata, el Programa se implementó en el año 2013, a partir de la urgencia que  desató  la  inundación  del  2  de  abril.  Es  por  ello  que  en  la  ciudad  de  La  Plata  tuvo  la particularidad de que las cooperativas se conformaron como cooperativas de autoconstrucción de viviendas.

Así, las destinatarias del Programa Ellas Hacen, participaron en las siguientes actividades:

- Trabajo  en  cooperativas:  armado  de  placas  de  cemento  mediante  sistema  de 

construcción en semiseco; y construcción de viviendas en los terrenos de las mujeres que poseían uno, o en el predio de Romero 3. 

-    Capacitaciones en oficios: plomería, electricidad, entre otros. - Participación  talleres  de  formación  ciudadana,  donde  se  abordaron  temáticas  de 

género, prevención de la violencia y salud sexual y reproductiva, entre otras. 

-                                                                                                  4 Terminación de los estudios primarios y/o secundarios mediante el Plan FinEs. 

 

2 Resolución N° 2176/13 del Ministerio de Desarrollo Social de la Nación. Marzo de 2013. 3 Las  mujeres destinatarias del Programa Ellas Hacen trabajaron en la construcción de  viviendas en  un predio ubicado en las inmediaciones del Hospital Alejandro Korn de Romero. Cabe destacar que mediante un convenio celebrado entre el Ministerio de Salud de la Provincia de Buenos Aires y el Ministerio de Desarrollo Social de la Nación,  el  primero  cedió  al  segundo  seis  hectáreas  del  predio  del  Hospital  para  la  construcción  de  estas viviendas,  con  la  condición  de  que  un  porcentaje  de  las  mismas  sea  destinada  a  pacientes  externados  de  los Servicios de Salud Mental.

Enfoque desde el cual se realiza el análisis

Considerando  los  aportes  de  Chiara  y  Di  Virgilio  (2009),  planteamos  que  al  referirnos  a programas sociales, aludimos al conjunto de proyectos que persiguen los mismos objetivos y que responden a diagnósticos sociales que configuran un problema social al cual atender. En el marco del programa se definen las prioridades de intervención, se ordenan los proyectos, se definen recursos y marcos institucionales. Asimismo, recuperamos el enfoque propuesto por Chiara y Di Virgilio (2009), que invita a pensar que si bien estas cuestiones se planifican, los programas y proyectos van sufriendo transformaciones en su fase de implementación, en tanto se  articulan  con  otros  programas  y  con  otros  actores  no  especificados  en  el  diseño  de  los mismos,  pero  que  intervienen  directa  o  indirectamente.  Así,  queremos  dar  cuenta  en  este trabajo,  el  hecho  de  que  si  bien  se  trata  de  un  programa  nacional,  su  implementación  en  la ciudad  de  La  Plata  tiene  particularidades  específicas  en  relación  a  otros  distritos  y  por  los propios actores que participaron en la misma.

Por otro lado, entendemos y asumimos que el análisis de las políticas sociales debe incorporar siempre la perspectiva de los destinatarios.

Pensamos  que  incorporar  la  perspectiva  de  las  mujeres  destinatarias  de  esta  política  social puede expresar riesgos si se las concibe como meras destinatarias de políticas verticalmente diseñadas, y no como actores de los procesos sociales y políticos de las cuales esas políticas son momento y expresión. Esto no significa que ellas no sean destinatarias de tales políticas, sino que, en todo caso, esa condición es resultado de procesos e interacciones en los que ellas mismas participan. 

Es así que intentamos analizar la implementación de esta política recuperando su visión sobre la  misma,  sus  opiniones  y  valoraciones.  Valoraciones  a  las  que  hemos  accedido  durante  el desarrollo  del  programa  de  educación  FinEs,  en  el  que  varias  de  ellas  participaron  para terminar sus  estudios secundarios. Siempre, desde la premisa de que es  necesario recuperar permanentemente  la  experiencia  vivida  por  ellas  como  estudiantes,  y  poner  en  valor  sus conocimientos.

 

4 Para  ello  se  crearon  comisiones  del  Plan  FinEs  exclusivas  para  las  mujeres  del  Programa  Ellas  Hacen,  que funcionan  en  instituciones  deportivas,  centros  culturales,  unidades  básicas  o  comedores.  En  esta  línea  nos incluimos nosotras como docentes.

Estereotipos de género: entre su puesta en tensión y su refuerzo

El  Programa  “Ellas  hacen”  determina  una  población  objetivo  caracterizada  por  mujeres madres (se plantea como requisito tener hijos) definidas además como vulnerables.

Si  bien  escapa  a  las  posibilidades  de  este  trabajo,  nos  parece  interesante  poder  estar planteando el interrogante acerca de la construcción de la condición de mujer como problema social,  ya  que  resulta  evidente  que  no  existen  políticas  sociales  focalizadas  en  la  población masculina,  o  que  construyan  a  la  paternidad  como  problema  social  que  requiera  la intervención  del  Estado.  Un  claro  ejemplo  es  que  no  se  plantean  los  mismos  requisitos  y objetivos para el Programa Argentina Trabaja, que está destinado a hombres y mujeres. 

Es así que consideramos importante también  problematizar acerca del lugar que se le asigna a las  masculinidades  en  el  conjunto  de  estas  estrategias  de  inclusión  social  en  estas  políticas. Vale decir, nos preguntamos: ¿hasta qué punto se  visibiliza a los varones también en tanto sujetos  generizados  y  posibles  destinatarios  de  polìticas  públicas?  ¿Qué    lugar  ocupa  la construcción  social  de  la  subjetividad  e  identidad    masculina  en  las  políticas  públicas?. Partimos  de  considerar  que  el  Estado  no  es  neutral  en  cuanto  a  las  construcciones  de  los géneros, ya sea por acción o por omisión, participa en dicha construcción, ya sea por acción o por omisión, desde su refuerzo y su puesta en tensión.

Por otro lado, si bien entendemos que toda política social posee una definición de género, no podemos  plantear  que  ésta  sea  unívoca  u  homogénea,  tanto  por  quienes  diseñaron  dicha política  como  por  quienes  participan  en  ella.  Y  en  este  sentido,  en  toda  implementación  de una política social, los sujetos pueden modificar/cuestionar el curso previsto en el diseño de las políticas sociales y resignificar su sentido, pero también pueden corroborarlos. Es así que también nos  hemos ido preguntando: ¿cómo la noción de  género que imparte el Estado a través de este programa es construida, desestimada, actualizada o resignificada por los agentes estatales? ¿Y por las mujeres destinatarias?.

En este sentido, planteamos como idea principal, que la implementación del Programa Ellas Hacen  promueve,  en  algunos  casos,  un  refuerzo  del  ideal  hegemónico  sobre  lo  que  es  ser “mujer”, ligado al ser madre, y con ello lo que es ser una madre pobre. Pero por otro lado, la participación  en  el  programa  ha  permitido  en  muchos  otros  casos,  poner  en  tensión  el estereotipo tradicional acerca de lo que es “ser mujer” y “madre”. 

Intentaremos recuperar estos dos aspectos en los siguientes párrafos.

La participación en un programa social como salida del ámbito privado La manera tradicional de evaluar las políticas sociales haría hincapié en el “impacto” que ésta tuvo,  es  decir,  en  el  nivel  de  cumplimiento  o  no,  de  los  objetivos  inicialmente  propuestos. Desde  esta  perspectiva,  analizaríamos  la  cantidad  de  mujeres  que  perciben  un  ingreso  fijo mensual  a  partir  de  este  programa,  la  cantidad  de  mujeres  capacitadas  en  oficio,  que  han terminado  su  secundario,  o  la  cantidad  de  viviendas  construidas,  entre  otros  datos cuantitativos. 

Sin  embargo,  el  contacto  cotidiano  con  las  mujeres  participantes  en  el  programa,  nos  ha permitido considerar otras cuestiones que tienen que ver con la participación en el Programa y que no necesariamente tienen que ver con sus “necesidades básicas”. En  relación  al  dinero  percibido  por  el  Programa,  varias  de  las  mujeres  que  participan  en  el Programa nos han contado que si bien en la mayoría de los casos no es el único ingreso ni el principal,  es  decir  que  con  dicho  ingreso  no  logran  cubrir  sus  gastos  mínimos,  les  permite obtener  un  ingreso  fijo  que  pueden  administrar  ellas  mismas,  sin  opinión  del  resto  de  los integrantes  de  la  familia.  En  algunos  casos  han  podido  visualizar  que  ellas  mismas  eran víctimas de violencia económica por parte de sus maridos. Por  otro  lado,  muchas  de  ellas  manifiestan  que  hasta  su  incorporación  al  mismo,  solo  se dedicaban al trabajo reproductivo5 (tarea doméstica que, a su vez, nunca había sido valorada), siendo que a partir de su inclusión han podido empezar a ocupar otros espacios. Es así que valoran  la  participación  en  el  mismo  porque  les  permite  “distraerse”,  “estar  fuera  de  casa”, “aprender cosas nuevas” y “darse cuenta que pueden hacer otras cosas” (en términos de las propias destinatarias). 

Consideramos que en el caso de la mayoría de las destinatarias del Programa Ellas Hacen La Plata, la participación  en el Programa (y  con  ello  la realización de actividades productivas) adquiere  centralidad  no  solo  en  relación  a  la  percepción  de  ingresos  sino  especialmente  al desarrollo  de  la  autoestima,  la  autorrealización  y  el  fortalecimiento  de  las  relaciones  de confianza y sociabilidad. Plantea Laura Pautassi: 

“El  trabajo  no  solo  procura  ingresos  sino  vìnculos  sociales.  Más  allá  de  su  importancia económica tiene un enorme significado simbólico  ya  que para muchas  mujeres el acceso al trabajo es un paso importante en un proceso más amplio de autonomía y ejercicio de derechos ciudadanos,  al  mismo  tiempo  que  tiene  un  carácter  emancipatorio  de  los  imperativos  de  la 

5  “El  trabajo  reproductivo  comprende  todas  aquellas  actividades  no  remuneradas  del  hogar  que  podrìan  ser realizadas  por  alguna  otra  persona  que  aquella  que  lo  realiza  (miembro  del  hogar)  o que  podrían  adquirirse  si existiera un mercado para ellas” (Pautassi, 2007 p16). tradición y la religion, los que constituyen trabas que afectan adversamente sus opciones de vida” (Pautassi, 2007: 52).

En este sentido, adquiere un nuevo valor la posibilidad de terminar los estudios secundarios, además de que el propio paso por la escuela las motiva. En muchos casos, es esa posibilidad de terminar los estudios lo que motiva la permanencia en el programa, además del incentivo económico y la posibilidad de acceder a la vivienda. La inclusión en el Plan FinEs no solo les permite  terminar  los  estudios  secundarios,  sino  que  se  constituye  en  un  lugar  de  encuentro para  ellas.  Es  decir,  no  solo  piensan  en  “lograr  el  título”  sino  que  el  propio  tránsito  por  la escuela es valorado por ellas.

“Para mí lo mejor del Ellas Hacen 

fue haber hecho un grupo muy lindo de compañerismo 

y poder independizarme”.

“Sí hubo modificaciones, 

la más importante mostrarle a mis nenes que pude 

y así darles un ejemplo para que sigan”.

“Sí, lo que quería era terminar mis estudios secundarios, 

pero también me dio la oportunidad de conocer gente y me hice amigas”.

“Mi vida cambió un montón.. 

 con siete hijos no creía jamás volver a trabajar y menos a estudiar, 

y con esto me di cuenta que todo se puede cuando uno quiere. 

Lo más importante era organizarme con mis hijos 

y lo más dificil fue arrancar pensando en ¿Cómo estarán?”.

“El programa fue positivo porque aprendí un oficio, ahora en mi 

casa hago todo yo, no necesitamos de los hombres para

los arreglos de la casa”

 

Problematizar nuestra condición de mujeres

El  género  como  categoría  del  campo  de  las  ciencias  sociales  es  una  de  las  contribuciones teóricas más significativas del feminismo contemporáneo. Según Pautassi (2011) el concepto de género define aquello que ya formaba parte de la vida cotidiana y comienza de este modo una  amplia  producción  de  teorías  e  investigaciones  que  reconstruyen  las  historias  de  las diversas formas de ser mujer y de ser varón. Este marco teórico inédito promovió un conjunto de ideas, metodologías y técnicas que permitieron cuestionar y analizar las formas en que los grupos  sociales  han  construido  y  asignado  papeles  para  las  mujeres  y  para  los  varones,  las actividades  que  desarrollan,  los  espacios  que  habitan,  los  rasgos  que  los  definen  y  el  poder que detentan. 

Durante  siglos  la  diferencia  sexual  fue  utilizada  como  el  fundamento  para  que  mujeres  y varones  tuviéramos  destinos  “por  naturaleza”  diferenciados,  necesidades  y  habilidades dispares.  “Efectivamente,  debido  a  que  las  diferencias  biológicas  –en  toda  su  amplitud  y asumiendo la duplicidad biológica básica del sujeto– por sí solas no provocan determinados comportamientos, sino aquello que produce un tratamiento diferencial entre ambos sexos es la concepción acerca de las capacidades y potencialidades de uno y otro sexo, devaluando las de uno  y  sobrevaluando  las  de  otros,  o  simplemente  asignándoles  competencias  a  unos  y negándoselas a otros. Este tratamiento se tradujo históricamente en diversas asimetrías en los derechos,  en  el  acceso  a  recursos,  al  poder  y  en  los  comportamientos  sociales,  políticos  y económicos. Por ende, lejos se encuentra de garantizar esferas de igualdad” (Pautassi, 2011) Es así que las ideas definidas como “enfoque de género” o “perspectiva de género” proponen una  nueva  mirada  a  la  realidad,  que  se  instituye  como  un  prisma  que  permite  desentrañar aquellos  aspectos  que  de  otra  manera  permanecerían  invisibles.  En  este  sentido,  hemos intentado  que  dicha  perspectiva  o  enfoque  esté  presente  en  todo  momento  durante  nuestras clases,  convirtiendo  a  la  dimensión  de  género  en  un  eje  transversal  a  todos  los  contenidos trabajados  durante  las  asignaturas  que  hemos  desarrollado;  tratando  de  hacer  una  revisión permanente de nuestras propias ideas y significaciones; y poniéndolos en tensión con los de las estudiantes. 

Lo más interesante, fue poder estar reflexionando junto a ellas sobre dicha situación,  sobre porqué muchas veces las mujeres estamos relegadas al ámbito doméstico, mientras que son los  hombres  quienes  ocupan  el  espacio  público.  Y  en  este  sentido,  pudimos  estar  pensando que  desde  el  momento  en  que  nacemos,  e  incluso  antes,  comenzamos  a  recibir  un  trato diferenciado por parte de quienes nos rodean dependiendo de si somos niña o niño. Se nos asignan  determinadas  características,  roles  y  atributos  que  se  consideran  naturalmente femeninos  o  masculinos,  poniendo  como  fundamento  las  características  anatómicas  de  los sexos.  De  esta  manera,  dimos  cuenta  de  cómo  se  establecen  estereotipos,  la  mayoría  de  las veces  rígidos,  que  limitan  las  potencialidades  humanas  de  las  personas,  al  reprimir  los comportamientos según el pensamiento binario mujer-varón. Estas significaciones se instalan en la sociedad  generando prácticas concretas, reproduciéndose de manera problemática.

 

Los estereotipos de género y la posibilidad de pensarse como mujeres constructoras Otra  cuestión  interesante  para  (re)pensar  los  estereotipos  de  género  fue  la  posibilidad  de constituirse  como  Mujeres  constructoras.  La  versión  platense  del  Programa  “Ellas  Hacen” rompe con el estereotipo de mujer emprendedora o cooperativista: mientras que en la mayoría de los distritos las cooperativas del Programa son textiles o gastronómicas (costura y cocina, dos  oficios  generalmente  “femeninos”),  en  la  ciudad  de  La  Plata  las  cooperativas  son  de construcción.  Varias de las mujeres plantean, que al contarle a familiares, amigos y/o vecinos que  estaban  capacitándose  para  ser  albañiles,  la  mayoría  de  las  veces  la  actitud  era  de asombro,  descreimiento  o  desaliento…  desde  el  prejuicio  de  que  “una  mujer  no  posee  el conocimiento  y  la  fuerza  suficiente  para  ser  albañil”  hasta  la  idea  de  que  dicho  oficio  es naturalmente  masculino.  Más  de  una  vez  nos  hemos  planteado,  en  los  debates  que  se suscitaban  en  el  aula,  qué  ocurriría  si  alguna  de  ellas  intentara  solicitar  empleo  en  la UOCRA… 

Es aquí donde apelamos a desnaturalizar los estereotipos, y a la categoría géneros, intentando dar cuenta de que los roles y atributos no son naturales, sino que son construcciones sociales, culturales  e  históricas,  y  por  lo  tanto  arbitrarias,  que  vamos  aprendiendo  a  través  de  los procesos  de  socialización  en  diversas  instituciones  (familia,  escuela,  medios  de comunicación). 

 

Cambio de gobierno y una nueva perspectiva de abordaje Hacia fines del año 2015, las mujeres habían construido aproximadamente treinta casas en los terrenos  que  poseían  algunas  de  las  destinatarias  que  poseían  terreno;  y  en  el  predio  de Romero  habían  finalizado  la  construcción  de  20  viviendas,  mientras  que  otras  100  se encontraban avanzadas en su construcción; de un total de 410 viviendas proyectadas. Sin  embargo  en  febrero  de  2016,  luego  del  cambio  de  autoridades  en  los  Ministerios  de Desarrollo  Social  de  Nación  y  Provincia,  comenzó  a  cambiar  la  implementación  del Programa6. En la actualidad, las mujeres se encuentran concurriendo al predio de Gambier sin tener tareas asignadas ya que no tienen materiales para continuar haciendo placas y construir viviendas. Por otro lado, funcionarios del Ministerio de Desarrollo Social les plantearon a las destinatarias  que  las  casas  construidas  no  van  a  ser  para  ellas,  sino  que  tienen  otros destinatarios.  Hasta  el  momento,  no  se  ha  avanzado  en  la  adjudicación  de  las  casas 

 

6 Esto se da en el marco de familias enteras expulsadas del sistema laboral, aumento desmedido de los servicios públicos, ofertas salariales vergonzantes hacen que cada día se vaya profundizando en nuestro país la injusticia, la pérdida de derechos conquistados y la pobreza.

terminadas, y se registran robos, hurtos y destrozos en el predio (aberturas, azulejos, grifería, etc.) producto de la quita de seguridad en el mismo.

Las actividades de armado de bloques y de construcción de viviendas han sido reemplazadas por  “capacitaciones  en  salud”.  Al  consultar  a  las  mujeres  por  el  contenido  de  estas  nuevas capacitaciones  y  sobre  sus  opiniones  respecto  a  las  mismas,  han  planteado  lo  siguiente (registro en cuaderno de campo):

“La capacitación, sin desmerecer a la gente que las dicta, es una mierda 

porque nos hablan como si no entendiéramos cómo tomar la fiebre a nuestros hijos 

y eso no es hablar de salud, es tratarnos de ignorantes”

“A veces nos dan gracia las preguntas que nos hacen, 

no son coherentes, una pérdida de tiempo”.

“Las capacitaciones me parecen idiotas, 

no te enseñan nada creen que somos chiquitas de cinco años. 

No enseñan nada, pierdo mi tiempo”.

“Las capacitaciones me parecen sin sentido, 

los profesores saben menos que nosotras. 

Eso tiene que cambiar, tienen que ser verdaderos profesores 

y no que nos enseñen pavadas”.

Las capacitaciones están siendo abordadas desde un enfoque de la “puericultura” y sobre los cuidados de bebés y niños, y no desde un abordaje integral de la salud. Las mujeres plantean que  no  se  reconoce  lo  que  ellas  ya  saben  sobre  la  maternidad  y  el  cuidado  de  los  niños,  a partir de su propia experiencia, y evidencian ello como una pérdida de tiempo o una “tomada de pelo”. Además que no se reconoce y se retrocede en relación al aprendizaje de oficios en los meses previos.

Aquí, cabe destacar algo interesante que tiene que ver con la construcción de la matermidad como problema social que merece intervención del Estado. Nahue Luna (2014, quien también ha  generado  algunos  debates  en  torno  al  Programa  Ellas  Hacen,  plantea  que  la  maternidad aparece convertida en problema, más desde el Estado que desde los propios sujetos, quienes se definen más como pobres como madres. Es decir, en sus relatos de identidad de madres no aparece como problemática pero sí la precariedad laboral, los problemas para acceder a redes de salud, la inseguridad económica, entre otros. Nunca aparece en sus discursos la maternidad como problema, salvo cuando se trata de relacionarse ante el Estado. Consideramos que dicha postura no tiene que ver con una decisión ingenua o un error en la planificación  de  dicha  capacitación,  sino  que  tiene  que  ver  con  un  claro  posicionamiento político  en  relación  a  la  maternidad  y  a  cómo  ésta  debe  asumirse  en  cada  clase  social.    La alianza  Cambiemos-PRO  propone  en  todas  sus  acciones  estereotipos  de  sumisión  y retraimiento  a  lo  doméstico  que  poco  ayudan  a  transformar  los  discursos  y  prácticas  del patriarcado, además de tener consideraciones sobre la maternidad, mediadas por intereses de clase.

 

Empoderamiento y organización

Un  último  eje  que  queremos  destacar  es  que  la  participación  en  el  Programa  generó  en muchas de estas mujeres procesos de empoderamiento en relación a reconocerse como sujetos de derechos; y a partir de allí organizarse para defenderlos. Estos procesos de empoderamiento y organización no tienen que ver sólo con la participación en el Programa (los talleres de formación ciudadana y las clases en el marco del Plan FinEs como  espacio  educativo  generaron  algunos  debates  interesantes  en  torno  a  los  derechos civiles,  políticos,  económicos,  sociales  y  culturales),  sino  principalmente  con  el  hecho  de verlos amenazados por la actual política del gobierno.

Un grupo de mujeres que participa en el programa decidió organizarse a partir de ver con gran preocupación cómo han frenado el trabajo que venían realizando. Cabe destacar que hemos decidido  acompañar  este  proceso,  no  solo  como  educadoras  reconociendo  la  dimensión política del acto educativo, sino también como militantes7. En ese marco, han ido conversado con varios funcionarios y dirigentes de diferentes partidos políticos,  incluso  el  Intendente  Julio  Garro  y  la  Presidenta  del  Consejo  Nacional  de  las Mujeres Fabiana Tuñez; para que se expresen en relación al programa y se comprometan con el mismo, no obteniendo más que el compromiso verbal por parte de los mismos. Han  presentado  distintos  proyectos  en  el  Concejo  Deliberante  junto  a  los  Concejales  del Bloque  FPV  Nacional  y  Popular  y  en  la  Cámara  de  Diputados  de  la  provincia  de  Buenos Aires con ambos bloques del FPV, declarando de Interés Municipal y Provincial el Programa y  solicitando  informes  con  respecto  a  la  situación  del  mismo  en  la  ciudad  de  La  Plata; movilizándose para acompañar dichos proyectos. 

Han sido entrevistadas por diversos medios de comunicación para visibilizar la problemática; y han sido convocadas a participar en un panel sobre Mujer, Trabajo y Empoderamiento en la Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educación, compartiendo su experiencia.

 

7 Ambas somos militantes de la Juventud Peronista de la provincia de Buenos Aires.

Por último, estas mujeres han estado participando en distintas actividades sobre los derechos de las mujeres, como fue la semana por el parto respetado, las actividades del 3 de junio bajo la consigna “Ni una Menos”, la asistencia al Encuentro de Mujeres, entre otras. Usamos el concepto de empoderamiento, que ha sido desarrollado ampliamente por la teoría feminista, relacionándolo con una nueva concepción del poder, basado en relaciones sociales más  democráticas  y  en  el  impulso  del  poder  compartido  entre  varones  y  mujeres.  Se promueve explícitamente que el empoderamiento se convierta en un poder sustentable y que las relaciones entre varones y mujeres permitan integrar lo micro y lo macro, lo privado y lo público, lo productivo y lo reproductivo, lo local y lo global. A su vez, el empoderamiento de las  mujeres  implica  una  alteración  radical  de  los  procesos  y  estructuras  que  reproducen  la posición subordinada de las mujeres como género. También tiene que ver con la posibilidad de reconocerse como sujetos políticos.

 

Reflexiones finales

Con  este  trabajo  intentamos  reflexionar  sobre  la  implementación  de  una  política  social, recuperar la voz de las destinatarias de la misma.

Y en ese sentido, afirmamos que se trata de una política social con cierta capacidad de dar respuesta  a  necesidades  inmediatas  de  supervivencia  (necesidades  prácticas),  que  han promovido la participación de las mujeres y con ello algunas modalidades de empoderamiento y de representación social y política  en relación a intereses estratégicos de clase y de género. Que  si  bien  en  algunos  momentos  esta  política  reproduce  estereotipos  de  género,  donde  se asigna a las mujeres principalmente la función de madre; ha permitido en muchos casos poder poner  en  tensión  dichas  representaciones,  cuestionarlas,  desnaturalizarlas;  siempre  desde  el encuentro reflexivo y colectivo con otras mujeres.

El  carácter  multicausal  de  las  desigualdades  de  género  exige  la  elaboración  de  políticas integrales, siendo relevante y necesario afianzar políticas de cambio cultural para la totalidad de la poblaciòn, y no solo hacia las mujeres.

Por otra parte, no podemos dejar de considerar que si bien en la ùltima década en Argentina se han  producido  importantes  avances  con  relación  a  la  redistribución  del  ingreso  y  a  la formulación de políticas sociales que reconocen derechos (cuestiones gravemente amenazadas por el actual gobierno), es un tema pendiente en la agenda pública involucrar a varones del mismo modo que a las mujeres en las polìticas públicas que tienen como objetivo la igualdad de género.

Por  último,  si  bien  vemos  con  preocupación  la  situación  actual  de  las  políticas  sociales (incluyendo  obviamente  a  los  Programas  Ellas  Hacen  y  FinEs),  vemos  de  manera esperanzadora  el  creciente  nivel  de  politización  de  los  asuntos  de  las  mujeres,  y  la visibilización  que  está  adquiriendo  el  debate  en  torno  a  las  desigualdades  y  violencias  de género;  cuestiones  que  se  expresan  en  las  masivas  convocatorias  bajo  la  consigna  “Ni  una menos”, la masividad del 32º Encuentro Nacional de Mujeres que superó ampliamente todos las ediciones anteriores, entre otras cuestiones.

Las  Mujeres  tenemos  muchos  derechos  conquistados  que  defender,  muchos  derechos  que seguir conquistando, muchas injusticias por las que seguir organizándonos.

No al Vaciamiento del Programa Ellas Hacen. 

Adjudicación inmediata de las viviendas del predio de Romero. 

Justicia por Emilia Uscamayta Curi. 

Justicia por Lucía y todas las mujeres muertas por feminicidios. 

Ni una menos. 

Libertad a Milagro Sala.

 

Bibliografía 

Anzorena, Claudia (2014). Aportes conceptuales y prácticos de los feminismos para el estudio del Estado y las Políticas Públicas. Tandil: Revista Plaza Pública Año 7 Nª 11. ISSN 1852-2459.

Chiara,  Magdalena  y  Di  Virgilio,  Mercedes  (2009).  Conceptualizando  la  gestión  social  en: Chiara y Di Virgilio (organizadoras). Gestión de la política social. Conceptos y herramientas” (pp. 53 – 86). Buenos Aires: Prometeo Editorial.

Fernández,  Ana  María  (1993).  La  mujer  de  la  ilusión.  Cap.  6  Hombres  públicos  -  Mujeres privadas. Argentina: Editorial Paidós. 

Fernández,  Ana  María  (2009).  Las  lógicas  sexuales:  amor,  política  y  violencias.  Buenos Aires: Nueva Visión.

Gabrinetti, Mariana (2014). Programas sociales de empleo y de transferencia condicionada de ingresos: análisis de su implementación desde la perspectiva de los técnicos, profesionales y receptores.  Empleo,  desempleo  &  políticas  de  empleo.  Publicación  trimestral  del  CEIL CONICET. 

Luna, Nahue (2014) De sujetos ideales a sujetos reales: reflexiones sobre el Programa “Ellas Hacen”. IX JIDEEP Jornadas de Investigación, Docencia, Extensión y Ejercicio Profesional. Organizadas por la Facultad de Trabajo Social UNLP. 

Pautassi,  Laura  (2007).  ¡Cuánto  trabajo  mujer!  El  género  y  las  relaciones  laborales.  1a  Ed. Buenos Aires: Capital Intelectual.

Pautassi,  Laura  (2011).  La  igualdad  en  espera:  el  enfoque  de  género.  Revista  Lecciones  y Ensayos Nª 89. 

Sciortino, Silvana y Makcimovich Lucia (2016). Género y políticas sociales: consideraciones sobre mujeres, trabajo y etnicidad desde el intercambio entre Trabajo Social y Antropología. III  Foro  Latinoamericano  de  Trabajo  Social,  organizado  por  la  Facultad  de  Trabajo  Social UNLP.

 

Otras fuentes consultadas:

Resolución N° 2176/13 del Ministerio de Desarrollo Social de la Nación. Marzo de 2013.

Página de Facebook “Ellas Hacen La Plata”: 

https://www.facebook.com/Ellas-Hacen-La-Plata-1594754047516044/?fref=ts Entrevista     a     beneficiarias    del     Programa    Ellas    Hacen    en    QM    Noticias: Disponible en: https://www.youtube.com/watch?v=U9GvSnQ94kI&feature=youtu.be

Entrevista  de  TV  Universidad  a  mujeres  del  Programa  en  el  Concejo  Deliberante: Disponible en: https://www.youtube.com/watch?v=5F65EwceR7A&feature=youtu.be

Nota:     “Las    Mujeres    del    Ellas    Hacen,    en    lucha    por    sus    viviendas”. Diario           Contexto.           Marzo           2016.           Disponible           en:  http://www.diariocontexto.com.ar/2016/03/16/las-mujeres-de-ellas-hacen-en-lucha-por-sus-viviendas/

Nota: “Cooperativistas del “ELLAS HACEN” de Gambier, reclaman viviendas y denuncian el  vaciamiento  silencioso  del  programa”.  Revista  digital  El  Tranvía.  Mayo  de  2016. Disponible en: http://revistaeltranvia.com.ar/?p=7632




[image: ]

Título: (Fragmentos de) historias de vida de varones que estudian trabajo social

Autorxs: Esteban Fernández (LECyS/FTS/UNLP, estebanojulian@hotmail.com) 

Germán Rómoli (LECyS/FTS/UNLP, germanromoli@hotmail.com)  Palabras claves: MASCULINIDADES - TRABAJO SOCIAL - PROFESIÓN 

 

El  trabajo  resulta  de  una  investigación  de  carácter  exploratorio  con  el  objetivo  de indagar  y  analizar,  en  clave  de  género,  las  trayectorias  socio-familiares  y  socio-educativas, como así también las experiencias formativas de varones que cursan la carrera Licenciatura en Trabajo  Social.  Se  realizaron  entrevistas  en  profundidad,  a  partir  de  un  cuestionario  semi-estructurado,  a  10  estudiantes  varones  que  transitan  la  Facultad  de  Trabajo  Social (Universidad Nacional de La Plata) y la Licenciatura en Trabajo Social (Universidad Nacional de José C. Paz, dependiente del Departamento de Ciencias Jurídicas y Sociales), indagando en su vida cotidiana, laboral y universitaria. 

Las hipótesis que orientan el trabajo investigativo consideran que: ●  Los  varones  que  cursan  la  carrera  Trabajo  Social  han  iniciado  su  trayecto  universitario optando, inicialmente, por carreras masculinizadas (Ingeniería, Informática, Educación Física, Arquitectura, por ejemplo). 

● Los varones que estudian Trabajo Social han empatizado con las mujeres antes de optar por la carrera y, en el transcurso de la formación, han adquirido herramientas para cuestionar a sus referentes masculinos que sostienen posiciones patriarcales. ● Si bien los varones que estudian Trabajo Social son formados para realizar tareas, social y culturalmente  consideradas  femeninas,  al  momento  de  proyectar  su  ejercicio  profesional  se imaginan en espacios y funciones tradicionalmente masculinos. 

Si  bien  se  dimensiona  un  aumento  en  el  número  de  varones  que  participan  en  una carrera  históricamente  feminizada,  ello  no  explica  si  este  fenómeno  incide  en  la  vida académica  o  en  la  conformación  de  la  identidad  profesional.  Asimismo,  se  invisibilizan  los “costos” familiares y sociales que, para dichos varones, puede significar optar por una carrera, no sólo integrada en su mayoría por mujeres, sino cuyos contenidos y prácticas se vinculan a pautas culturales ligadas a la “condición femenina” (Lorente Molina; 2016). En este sentido, interesa  problematizar  las  proximidades  y/o  distancias  entre  las  prescripciones,  pautas  y normas  que  modelan  una  masculinidad  hegemónica  (Bonino;  2002)  o  una  masculinidad imperante  (Artiñano;  2015)  y  los  discursos  y  prácticas  a  partir  de  los  cuales  se  despliegan identidades masculinas, que son siempre singulares. 

Desde la perspectiva histórico-crítica dominante el Trabajo Social es explicado, en su 

surgimiento y desarrollo, como resultado de la Cuestión Social sustentada en la contradicción entre clases (Grassi; 1994 Netto; 1997 Iamamoto; 1997; Martinelli; 1997 Montaño; 2000). En contrapartida, autoras como Lorente Molina (op. cit.) y Travi (2014) bregan por una “lectura al  interior”  de  la  profesión  que,  distanciada  de  análisis  macro-estructurales,  reivindiquen  la centralidad de las mujeres como sujeto profesional. Esto implica, por un lado, cuestionar la visión  de  pasividad  y  sumisión  que  se  tiene  de  las  mujeres  que,  a  través  de  sus  prácticas, materializaron la profesión y, por otro lado, reconocer la posición estratégica de estas mujeres en la disputa por el poder y la ocupación del espacio público/político. 

Estados  Unidos,  además  de  Europa,  produce  un  modelo  de  intervención  profesional que,  luego,  será  importado  al  continente  latinoamericano.  En  este  país,  debido  a  los mecanismos  de  exclusión  imperantes,  la  sociología  científica  pasó  a  estar  dominada  por varones, mientras que el Trabajo Social por mujeres, siendo un dato interesante que muchas mujeres sociólogas (y de otras disciplinas) se unieron al Trabajo Social al no poder insertarse profesionalmente  en  los  cerrados  y  patriarcales  ámbitos  académicos  (Travi; op.  cit.).  En nuestro  país,  el  Trabajo  Social  inicia  su  profesionalización  excluyendo  a  los  varones  del ámbito académico, en el caso de los institutos de carácter confesional (Oliva; 2007), aunque la práctica  profesional  es  fuertemente  regulada  por  el  género  masculino,  dado  que  la intervención  del  Trabajo  Social  se  estructuró  desde  una  concepción  para-médica  y  para-jurídica (campos de saber ocupados, tradicionalmente, por varones). Grassi (op. cit.), observa que  la  incorporación  de  varones  se  habilita  y  crece,  no  por  casualidad,  a  partir  de  la  etapa desarrollista en nuestro país, donde se demandan agentes “racionales” (marcando una ruptura con  los  “valores”  y  “dones”  ligados  a  la  ayuda  y  servicio,  culturalmente  asociados  a  “lo femenino”).

Si bien la profesionalización del Trabajo Social se asentó en la institucionalización de centros  de  formación,  pervive  un  imaginario  que  alude  a  la  posibilidad  de  practicarlo despojado  de  referenciales  teóricos/científicos.  Estos  imaginarios  sostienen,  implícita  o explícitamente, la subalternidad del Trabajo Social en el campo de las Ciencias Sociales y la noción  de  que  el  Trabajo  Social  es  una  “profesión  femenina”  dado  que  la  “vocación  de servicio” y el interés por “ayudar a otro” continúa siendo una motivación que conduce, tanto a mujeres como a varones, a optar por la carrera (sosteniendo que el/la practicante del Trabajo Social  debe  postergarse  a  sí  misma/o  en  función  de  “resolver”  problemas  de  la  población destinataria de su intervención). 

Otro indicador de subalternidad que, a su vez se asienta en cuestiones de género, alude a  las  condiciones  laborales  y  a  la  remuneración.  El  Trabajo  Social,  desde  la  perspectiva  de estudiantes y profesionales, es una profesión que, con frecuencia, recibe un salario que no se condice  con  la  magnitud  y  complejidad  de  los  problemas  que  aborda  (generando  o profundizando  padecimientos  subjetivos).  En  nuestra  estructura  social,  las  mujeres  siempre reciben menor retribución que los varones, incluso cuando se realizan las mismas tareas, no debe  sorprendernos  que  las  profesiones  encarnadas  mayoritariamente  por  mujeres,  se encuentren subvaloradas y/o mal retribuidas (INDEC, 2014). 

Un tercer indicador de subalternidad se refiere a la percepción de que, a diferencia de otras  disciplinas/profesiones,  tanto  pertenecientes  al  campo  de  las  Ciencias  Sociales  y Humanas  como  a  otros  campos,  el  Trabajo  Social  siempre  tiene  que  ser  explicado:  en  sus funciones,  misiones,  tareas  u  objetivos.  Si  bien  el  Trabajo  Social  ha  sido  productor  de  esta indefinición (Karsz; 2006), por otro lado, podría enunciarse que, socialmente, la profesión que nos ocupa carece de reconocimiento y prestigio pese a la incidencia de la práctica profesional cotidiana  en  las  condiciones  de  vida  de  sujetos  y  grupos,  en  el  marco  del  ejercicio  de derechos.  

Atendiendo  a  los  vínculos  entre  Trabajo  Social  y  masculinidad/es,  los  varones  que optan  por  la  profesión  también  padecen  los  efectos  de  procesos  de  subalternización,  por diversas cuestiones. En primer lugar, optar por una profesión feminizada supone renunciar al prestigio  social  y,  a  veces,  al  reconocimiento  salarial  que  significaría  licenciarse  en profesiones  masculinizadas  (ingeniería  y  arquitectura,  por  ejemplo),  lo  cual  supone  la desaprobación, sobre todo, de la figura paterna. En segundo lugar, al comunicar la elección de la  carrera,  amistades  y  gente  cercana,  valoran  positiva  y  negativamente  esta  decisión: positivamente,  porque  establecen  que  “al  haber  muchas  mujeres”,  las  posibilidades  de entablar una relación sexo-afectiva aumentarán; negativamente porque, por un lado, amistades y gente cercana perciben la elección del varón como “rara”, atípica y, por otro lado, porque persiste un enunciado de sentido común que presume la homosexualidad en varones que optan por una profesión feminizada. 

Los varones ilustran la subalternización a la que se exponen al comunicar la elección de la carrera de diversas formas: 

(E5-UNLP): “Cuando dejé arquitectura y dije que iba a estudiar Trabajo Social, mi viejo, al otro día, se enfermó. (…). ¿Qué querés que te diga? Me parece demasiada casualidad. O sea, se le estaba cayendo el sueño de ´mijo el dotor´, no?”.

(E3-UNLP): “Los fines de semana visitaba a mi viejo que vive en Capital (…). Como no le había dicho que ya tenía pensado dejar Biotecnología y que me había inscripto en el curso de Trabajo Social, llevaba para leer un libro de Carballeda a escondidas, entre los apuntes de Biotecnología,  para  que  mi  viejo  no  se  diera  cuenta  (…).  Con  mi  vieja  siempre  se  pudo hablar de los cambios de carrera y de otras cuestiones”.

(E4-UNLP): “(…) La gente hila que estudio la carrera porque soy gay y yo tiendo a defender mucho  mi  masculinidad  y  que  hay  de  todo  y  que  hay  heteros  afeminados  (…).Mal (refiriéndose a cómo reaccionó su familia por abandonar la carrera de Ingeniería en Sistemas). Creo que mal. Nunca me hicieron un súper planteo pero automáticamente empecé a trabajar así que reparé las cosas un poco.”.

(E2-UNPAZ): “Pareciera que los hombres somos unos bichos en proceso de definición pero creo que se está abriendo más la participación masculina y no hay una diferenciación sino que aportamos en conjunto (con las mujeres). No hay prejuicio a la hora de estar en las aulas pero  sí  por  fuera,  por  otras  carreras.  Por  ejemplo,  Abogacía,  que  te  dicen  que  el  Trabajo Social  es  de  mujeres.  De  afuera  es  ruidoso  porque  son  mayoría  mujeres.  Nosotros  porque llevamos el proceso de por qué el Trabajo Social se ejerció por mujeres”.

(E3-UNPAZ): “(…) mis amigos bien (en relación a la elección de la carrera), digamos que pueden tener idea de que es de mujer, pero bien. Con mi familia tenemos más conflictos con la profesión o mi forma de vida digamos…”. 

Además  de  las  reacciones  de  familiares  y  amistades  en  relación  a  la  elección  de  la carrera,  las  relaciones  de  pareja  se  posicionan  ante  ello,  cuestionando/impugnando  dicha elección, dado que la mayor parte de la matrícula es femenina. 

(E3-UNPAZ): “Mi novia me jode que va a venir a mi Universidad y matar a alguien porque hay  muchas  mujeres.  Dice  que  va  a  hacer  una  masacre.  Y  yo  le  digo:  ¡Si  vos  trabajas  en fábricas con todos tipos!”.

(E4-UNPAZ): “Tenía una novia que se puso muy celosa cuando empecé a estudiar Trabajo Social. Nos separamos por eso. Cuando cursaba Educación Física no me hacía problemas y también es una carrera llena de mujeres. La relación  se rompió porque estaba rodeado de mujeres. Ella estudia acá también y cuando me veía hablando con una compañera, me hacía lío. Me decía que deje la carrera por eso”.

En  contrapartida,  atravesar  el  proceso  de  formación  profesional  le  permite,  a  los 

varones entrevistados, apropiarse de herramientas para identificar y problematizar situaciones en las que se perciben varones en un lugar subalternizado o que degradan a otros sujetos (por su condición de género, por la orientación sexual, por ejemplo). Esto implica cuestionar las representaciones  en  torno  a  lo  masculino  y  a  lo  femenino  que  movilizan  los  discursos  y prácticas de sus familias, amistades y conocidas/os, a la vez que les permiten a estos varones su reconocimiento como persona adulta. 

(E4-UNPAZ): “Con  mi  viejo  empecé  a  llevarme  mal.  Una  vez  casi  me  agarro  a  las  piñas. Cuando vivíamos juntos, que se separó de mi vieja, yo tenía que hacer todo: limpiar, cocinar, hacer  las  compras.  Todo.  (…)Mi  padre  no  tuvo  una  buena  infancia.  Eran  del  campo,  otra crianza. A veces te cuenta de cuando vivía en el campo, le pegaban mucho. A veces te cuenta y llora. Él trabajaba porque tenía que ayudar a su familia. Ahora me doy cuenta de eso”.

(E3-UNLP): “(…) Trato de no ser muy lineal, no encasillar, pero me doy cuenta, ya lo venía viendo, que los discursos de mi viejo y de mi padrastro son recontra fachos y uno comprende de dónde salen. Mi abuela está más progre que mi viejo. Mi vieja tiene sus contradicciones, pero es una mina que es difícil enojarte con ella, si te tiene que decir algo te lo dice pero te respeta.  Con  mi  papá  y  mi  padrastro  era  más  sumiso.  (…)  Mis  hermanos  por  parte  de padrastro son machistas, pasan y le pellizcan el traste a mi vieja o le pegan una palmada y a mí no me cabe mucho y me planto y eso genera tensiones”.

(E2-UNPAZ): “Uno  mismo  cuando  va  estudiando  como  persona  va  desarrollando  otras características, un carácter distinto y eso también influye en las relaciones en las que uno se desenvuelve cotidianamente. Ya las personas no te consultan de la misma forma. Cuando uno va creciendo las personas mayores ya no te miran como cuando eras más chicos y lo que uno dice  porque  es  estudiante  tiene  un  poder  en  ese  sentido  que  las  personas  tienen.  Si  estás hablando de política, fútbol cualquier cosa, como que tiene un peso distinto lo que uno está diciendo  y  más  cuando  uno  lo  argumenta  y  las  estrategias  que  desarrolla  a  la  hora  de enfrentar una discusión”.

En lo que respecta a las relaciones entre los estudiantes y sus docentes, en el caso de la FTS-UNLP, se identifican situaciones que los varones tipifican como “abusivas” por parte de algunos  docentes  varones  y  que  tienen  por  objeto  a  las  mujeres  estudiantes.  Esto  es significativo,  en  tanto  se  evidencia  que  los  estudiantes  varones  tienen  herramientas  para desnaturalizar  las  violencias  y  empatizar  con  el  género  femenino.  De  todos  modos,  esta capacidad para enunciar las violencias de algunos docentes hacia las estudiantes mujeres no tiene como correlato acciones precisas tendientes a denunciar dichas acciones. 

Vale mencionar que las situaciones abusivas a las que hacemos referencia suelen ser naturalizadas  por  quienes  presencian  esos  hechos,  en  tanto  son  percibidas  como  “chistes”, “bromas”, que tornan “las clases más amenas”.

(E2-UNLP): “(Hay  un  docente) que  se  dirige  de  mala  manera  a  las  minas.  Las  trata  mal, medio baboso, tiene un discurso bastante machista. También pasó con el profesor de (nombra una asignatura), medio misógino. Tiene un trato diferente con las mujeres. Yo la verdad no me quejo del flaco, fui a dar el final con él y diez puntos. Todos dicen que es un cuco pero fue copado. Pero sí, ha habido algunos tratos diferentes entre mujeres y varones, por lo menos esos dos”. 

Interesa este fragmento, puesto que, por un lado, se visibilizan situaciones de violencia hacia las mujeres pero, por otro lado, se reivindica la calidad intelectual de quien las realiza. En  este  sentido,  se  valora  la  función  pedagógica  del  docente,  en  cuanto  a  los  saberes  que transmite en relación a una asignatura, pero se ignoran otros aprendizajes que van más allá de los académicos. Estos saberes se vinculan con el currículum oculto y establecen un conjunto de  contenidos  que,  en  la  situación  de  referencia,  inciden  en  términos  de  socialización genérica:  ubicando  a  las  mujeres  estudiantes  en  lugares  de  degradación,  minorización  y objetualización. 

Otro estudiante refiere: 

(E4-UNLP): “(Refiriéndose a un docente) Es una bosta. Trata mal a todo el mundo pero peor a  las  mujeres  y  las  acosa.  Entre  los  estudiantes  nunca  se  organizó  nada.  Todos  le  tienen miedo. Sé que el tipo ha querido inducir a chicas o las ha maltratado y lo peor es que el tipo organiza talleres de género”.

Consideramos que la inacción ante estas situaciones obedece a que, recientemente, la Universidad  ha  elaborado  un  Protocolo  de  actuación  ante  situaciones  de  discriminación  y/o violencia de género (2016). Este documento expresa, en uno de sus objetivos, la intención de “Garantizar en la comunidad universitaria un ambiente libre de discriminación, hostigamiento y violencia por razones de género y diversidad sexual (…)”. Además, en su artículo 4, inciso c, considera que los hechos que son plausibles de alcance para el protocolo son aquellos de “(…) connotación de discriminación sexual: toda conducta, (…) comentario, cuyo contenido discrimine, subordine, subvalore o estereotipe a las personas en razón de su género (…)”.

También, en el marco de las entrevistas, un estudiante fue capaz de reflexionar sobre el trato diferenciado que establece con docentes mujeres y docentes varones. 

(E3-UNLP): “Con una profesora podés hinchar las bolas, discutirle cosas y me puse a pensar:  si  fuera  varón  el  profesor  el  que  estuviera  enfrente,  ¿haría  lo  mismo?  Jodo  con profesores pero no sé si lo haría tanto cuando es varón (el docente)”.

En  este  enunciado,  se  evidencia  cómo  el  estudiante,  por  su  condición  de  varón,  se siente  con  posibilidades  de  deshabilitar  a  la  docente  por  su  condición  de  mujer:  buscando cuestionarla  por  el  sólo  hecho  de  fastidiarla.  Es  interesante  señalar  que  la  acción  de  este estudiante  se  concreta  inconscientemente  y  fue,  en  el  marco  de  la  entrevista,  donde  pudo problematizar esta situación.  

En  el  caso  de  la  UNPAZ,  los  estudiantes  advierten  que  algunas/os  docentes  son incapaces  de  naturalizar  la  presencia  de  varones  en  la  carrera.  La  apelación  al  “Bendito  tu eres”,  es  reconocida  por  ellos  como  una  frase  frecuente  que  pareciera  evidenciar  una “anomalía”  en  aquellos  sujetos  que,  en  su  condición  de  varones,  optan  por  una  carrera feminizada. Esto puede se corrobora en el siguiente fragmento de entrevista: 

(E5-UNPAZ): “En  la  primer  clase,  cuando  un  docente  entra  al  aula  y  hay  dos  varones solamente, le pregunta a esos varones por qué se anotaron en Trabajo Social. Ellos mismos naturalizan que algunas profesiones tienen que ser para un género determinado”.

En relación a los vínculos entre estudiantes, en el caso de la UNPAZ, no se identifican formas de discriminación motorizadas por cuestiones de género u orientación sexual. Algunos varones reconocen que sus compañeras mujeres hacen “un esfuerzo muy grande por cursar la carrera”, en el sentido de que realizan tareas en el hogar y, además, asisten a clases, rinden exámenes,  realizan  las  prácticas  de  formación  profesional,  entre  otras  responsabilidades académicas. En este sentido, si bien se reconoce la “doble jornada” que realizan las mujeres, por otro lado, no se identifica esta cuestión como constitutiva de las injusticias estructurales que  moldean  los  roles  y  funciones  instituidos  en  relación  al  género.  Por  el  contrario,  se instituye una imagen de las mujeres, más próxima a la figura de la heroína, que a la de una mujer concreta, que soporta el peso de los mandatos. 

Pese  a  que,  como  se  mencionó,  los  estudiantes  no  manifiestan  formas  de discriminación en relación al género, sí aparecen formas de poder basadas en el rendimiento académico. Al respecto, un varón expresa: 

(E3-UNPAZ): “Acá  se  formó  como  una  aristocracia  del  Trabajo  Social.  Un  grupo  que  se siente que es la aristocracia en Trabajo Social y mide todo por el promedio. Yo discutía con una compañera en relación a lo que ellos saben, porque como son estudiantes avanzados se creen que saben más. Y en un momento ella me dice que tiene promedio 8.50 y me pregunta cuál es el mío”.

En  relación  a  la  pregunta  respecto  de  qué  los  define  como  varón,  los  estudiantes  de ambas universidades advierten que no hay una esencia masculina o un conjunto de atributos que los defina como tales. Sin embargo, algunos mencionan la genitalidad como el elemento definitorio, el hecho de actuar como protectores, en tanto tienen “más fuerza física”, “poner el cuerpo”, el  hecho de llegar a “una determinada  edad  y  ya tener que trabajar”, “no tener un harem pero sí hablar de eso” o, en determinados ámbitos, como por ejemplo en el deporte, “no meter una palabra académica porque ya te miran raro”. Esto evidencia que, si bien los varones se alejan de concepciones esencialistas en relación a lo que define a un sujeto como varón, por otro  lado  expresan,  implícitamente,  representaciones  sociales  en  torno  a  los  géneros  que operan sobre sus conductas y pensamientos.       

(E4-UNPAZ):“No sabría decirte bien exactamente qué es lo que me define como varón. No siento que haya algo que me haga exactamente hombre”

(E2-UNLP): “No elegí ser varón. Yo soy porque así fui toda la vida y creo que me siento bien conmigo mismo. Se dio y acá estoy. No sé… creo que por el género al que pertenezco. (…). Por la ropa, pantalones y no pollera… o porque tengo pito, esas cuestiones. Estereotipos que me van marcando que soy varón y qué no soy. Sé que hay un montón de prácticas que arman la figura del varón fuerte, del que se tiene que hacer cargo”.

Sorprende que los varones, por un lado, advierten ciertas representaciones sociales que los han moldeado como sujetos generizados pero, por otro lado, no son capaces de reconocer que el género, en tanto dimensión estructural y estructurante, opera en todas sus interacciones. Al respecto, pareciera que sus enunciados responden a lo políticamente correcto en relación a la  igualdad  de  género  y  ello  supone  un  obstáculo  para  identificar  asimetrías,  prejuicios  y micro-machismos. En este sentido, la conciencia de las prescripciones culturales y sociales en torno a los géneros pero ello no significa, per sé, la constitución de un varón que abdica de sus privilegios y cuestiona los mandatos. 

Ilustramos lo mencionado en el párrafo anterior, a partir de los siguientes fragmentos: 

(E3-UNPAZ): “A mí me cargan acá porque me quedo en mi casa y mi pareja sale a trabajar. Me dicen que soy un mantenido. Y yo me quedo en casa y limpio, lavo la ropa, espero a mi novia con la cena preparada”.

 (E4-UNLP): “También he pensado qué dirán porque estudio una carrera supuestamente de mujeres.  Está  bueno  que  haya  más  varones  pero  no  creo  que  aporten  nada  particular  que vaya a cambiar el perfil del profesional. Algo que se me ocurre: en general, las chicas son muy maternales o tienen esa cosa maternal, no como instinto, sino que les sale. Por ahí, a nosotros, no”.

(E4-UNPAZ): “Expresar los sentimientos es algo femenino. Quizás hay gente que piensa que soy  femenino (por  estudiar  Trabajo  Social).  A  mí  no  me  preocupa  porque  la  gente  que  me conoce sabe quién soy”.

En el primer fragmento, la sanción del varón por no responder al mandato de “hombre 

proveedor”, evidencia una resistencia en la posibilidad de aceptar otros modos de organizar la vida  cotidiana  en  el  marco  de  relaciones  de  pareja  y,  al  mismo  tiempo,  la  incapacidad  de desnaturalizar  la  división  de  tareas  en  función  del  sistema  sexo-género.  En  la  situación  de referencia,  son  las/os  compañeras/os  de  cursada  quienes  deslegitiman  al  varón  por  realizar tareas que se suponen femeninas. Pese a que hay un acuerdo en el marco de la pareja respecto a la división de tareas, “los otros” aparecen señalando, a través del chiste, la desviación a la norma.  Interesa  mencionar  que  el  grupo  de  pares  no  logra  acompañar  esta  forma  de organización  sino  que,  inmediatamente,  conserva  el  instituido,  a  la  vez  que  no  puede reflexionar en torno a la doble moral: en este sentido, el trabajo doméstico, al ser realizado por un varón, lo tipifica como “vago”.

En  el  segundo  fragmento,  si  bien  “no  es  instinto”,  pareciera  que  hay  una 

espontaneidad  en  las  actitudes  maternales  que  ejercen  las  mujeres,  pero  que  no  se  explica como  resultado  de  procesos  de  socialización;  es  decir,  de  aprendizaje  e  internalización  de pautas culturales y sociales a partir de las cuales los sujetos-mujeres son constituidos. 

En el tercer extracto de entrevista, se evidencia que hay ciertas acciones que, aunque los  varones  las  realicen  (por  ejemplo,  llorar,  demostrar  los  sentimientos,  ser  tierno),  son patrimonio  del  género  femenino.  Implícitamente,  esta  afirmación  sostiene  y  reproduce  las acciones  a  partir  de  las  cuales  los  sujetos  son  reconocidos/identificados  como  varones. También, en este extracto, se evidencia la necesidad de reafirmar que uno sigue siendo varón a  pesar  de  llorar  y  de  cursar  una  carrera  feminizada:  remarcando,  aunque  no  de  modo consciente,  que  el  sujeto  responde  a  la  norma.  En  la  aclaración  que  realiza  el  entrevistado respecto  a  que “la  gente  que  me  conoce  sabe  quién  soy”,  está  presente  la  normalización identitaria del género masculino. 

 

Algunas conclusiones.

 

Unos meses después de realizadas las entrevistas, uno de los estudiantes varones que 

participó, en calidad de entrevistador, se acercó para contar que, en una reunión grupal de la que  participó  junta  a  compañeras  mujeres,  una  de  ellas  se  dirigió  al  grupo “usando  el femenino plural” y que, al percatarse de que estaba él, inmediatamente se corrigió y utilizó el plural masculino. El estudiante que relata esta situación, refiere que “Le dije (a su compañera) que estaba bien, que no tenía problema, que me sentía incluido en el nosotras que ella dijo”. Sin embargo, el estudiante se sorprendió de que su compañera insistiera en utilizar el plural masculino si él se encontraba. 

La  observación  del  estudiante,  posterior  a  la  realización  de  la  entrevista,  interesa  en 

términos de resistencia de sus propias compañeras mujeres a promover una política lingüística donde el género masculino deje de ser el término dominante y, más, cuando en la situación concreta  la  mayoría  son  sujetos  que  se  auto-perciben  mujeres.  El  relato  del  estudiante  nos permitió  identificar  que  el  género,  lejos  de  ser  una  categoría  que  paulatinamente  se  vuelve obsoleta,  estructura  las  relaciones  sociales  de  modo  tal  que,  aunque  se  cuestionen  los mandatos  y  normatividades  en  relación  a  lo  social  y  culturalmente  considerado  como masculino y femenino, las/os estudiantes insisten en definirse como varones o como mujeres. 

En este sentido, el relato del estudiante que no tiene inconvenientes en reconocerse en 

el “nosotras”, nos permitió identificar que, si bien los estudiantes varones problematizan los ideales que constituyen una masculinidad hegemónica y marcan distancias con el estereotipo de varón viril, proveedor y racional (más que afectuoso), por otro lado, ninguno se identifica como mujer. Pese a que ellos mismos cuestionan la genitalidad y la anatomía como sustrato que define el género, pareciera que “lo masculino” y “lo femenino” sigue siendo patrimonio de sujetos y grupos bien diferenciados. 

Pese  a  que  los  varones  que  estudian  Trabajo  Social  son  socializados/formados  en 

paradigmas,  si  se  quiere  más  progresistas  en  relación  a  los  géneros  y  las  sexualidades, aparecen en sus relatos elementos que permiten considerar que todavía el varón se define por “lo que no es”, por “lo que no hace”, en relación a otros sujetos o grupos. Y, en este sentido, la masculinidad se edifica por “oposición a lo femenino”.

Retomando las hipótesis, podemos plantear las siguientes ideas:  En  primer  lugar,  algunos  varones  sienten  que  renuncian  al  prestigio  social  y  al 

reconocimiento económico que poseen las carreras masculinizadas, al elegir Trabajo Social. Esta cuestión, si bien se torna problemática, por otro lado, también les permite problematizar su  futura  inserción  laboral  y  las  condiciones  del  ejercicio  profesional.  Es  por  ello  que,  con frecuencia,  algunos  varones  mencionan  la  importancia  de  pelear  por  mejores  salarios  y  por condiciones  de  trabajo  dignas,  que  los  protejan  de  situaciones  violentas  al  momento  de intervenir. 

En segundo lugar se evidencia que la mayoría de los entrevistados, previo al ingreso a 

la carrera, había empatizado con el género femenino y podía dar cuenta de ciertas injusticias y desigualdades que atravesaban, por ejemplo, referentes femeninos familiares (en su condición de  madres,  por  ejemplo).  Asimismo,  refieren  que  el  ingreso  a  la  carrera  les  permitió aprehender herramientas conceptuales y participar en discusiones en torno a los géneros y la diversidad que, luego, llevaron a sus espacios familiares y de amigas/os. Esto les permitió, por un lado, afirmar su masculinidad, ya no desde una concepción hegemónica, sino más ligada a la  singularidad  y  a  sus  propias  experiencias.  Por  otro  lado,  el  cuestionamiento  a  ciertas concepciones ligadas al sentido común, a partir de la práctica teórica, les permitió cuestionar a figuras de autoridad masculinas (padres, padrastros, abuelos). 

En tercer lugar, los varones entrevistados, en su mayoría, se imaginan en espacios de 

dirección/coordinación de equipos de trabajo o en ámbitos laborales donde la profesión goza de  cierto  reconocimiento  económico  y  mejores  condiciones  de  trabajo  (por  ejemplo,  en  el ámbito de la Justicia) o en áreas de prestigio, como por ejemplo, el campo de la investigación científica  donde,  se  supone,  prima  la  capacidad  intelectual  y  el  desempeño  académico (asociado a la racionalidad). 

Bibliografía

 

-Artiñano,  Néstor  (2015).  Masculinidades  incómodas:  jóvenes,  género  y  pobreza.  Editorial Espacio. 

-Grassi (1994). La mujer  y la profesión de Asistente Social: el control de la vida cotidiana. Editorial Humanitas. 

-Iamamoto, Marilda (1997). Servicio Social y división social del trabajo. Cortez Editora. 

-INDEC  (2014) Encuesta sobre Trabajo  No Remunerado  y Uso del  Tiempo.  Recuperado el 

21/10/2016 de http://www.indec.gov.ar/uploads/informesdeprensa/tnr_07_14.pdf 

-Karsz (2006). Problematizar el Trabajo Social: definición, figuras, clínica. Gedisa. -Lorente Molina, María Belén (2004). Género, Ciencia y Trabajo: las profesiones feminizadas y las prácticas de cuidado y ayuda social. Revista Scripta Ethnologica, núm. 26, 2004, pp. 39-53. 

-Lorente Molina, María Belén (2016). Sistematización de la práctica profesional del Trabajo Social en la sociedad del conocimiento. Biblioteca de la Universidad de Málaga. 

-Martinelli, Lucia (1997). Servicio Social: identidad y alienación. Cortez Editora. -Montaño, Carlos (2000).  La naturaleza del  Servicio  Social:  un ensayo sobre su génesis, su especificidad y su reproducción. Cortez Editora. 

-Netto, José Paulo (1997). Capitalismo monopolista y servicio social. Cortez Editora. 

-Oliva,  Andrea  (2007).  Trabajo  Social  y  lucha  de  clases.  Análisis  de  las  modalidades  de intervención en Argentina. Imago Mundi.   

-Protocolo de actuación ante situaciones de discriminación y/o violencia de género (2016) 

-Travi  (2014).  Investigación  histórica  e  identidad  en  Trabajo  Social.  Nuevas  y  renovadas epistemologías  para  los  nuevos  tiempos.  Revista Del  Departamento  de  Ciencias  Sociales, núm. 5, pp. 37-58. 




[image: ]

Título: Accesibilidad de Derechos de las Personas Travestis Privadas  de Libertad 

Autoras: María Isabel Burgos Fonseca (FTS/UNLP, mariaisabelburgos@gmail.com) 

Aitziber Penas Cancela (FTS/UNLP) 

Palabras clave:  

El siguiente trabajo surge de un relevamiento llevado a cabo por el grupo de trabajo en cárceles Antígona U8-33, grupo de intervención, investigación y extensión universitaria  de la facultad de Trabajo Social de la UNLP. Tiene como objetivo, este texto,  realizar una presentación general de la situación de las personas travestis en contextos de encierro carcelario en la provincia de Buenos Aires en los años 2014-2015, teniendo en cuenta criterios básicos que atraviesan los ejes de salud, educación y derechos humanos. También es nuestro propósito llevar a cabo un análisis de género, como aquel elemento ausente  dentro del sistema jurídico-político, como constructo armado y condición de posibilidad del cimiento patriarcal que caracteriza al Sistema Penitenciario bonaerense , cuestión que afecta de modo directo  la vida de relación de las personas travestis en cautiverio. Los autores y conceptos teóricos desarrollados en el siguiente trabajo son la teoría queer de Judith Butler, la deconstrucción del concepto de “cuerpo” en michel Foucault . También es nuestra intención revisar las normativas provinciales, nacionales e internacionales que compromete de modo directo el tema de lxs travestis en contextos de encierros. Como conclusión anhelamos que nuestro trabajo sea una herramienta para que el colectivo travesti reclame el incumpliento del estado hacia las condiciones insatisfechas que atraviesa como grupo discriminado por temas vinculados al género.  

 

Introducción 

¿Qué podría suceder si nuestra apariencia física no coincide con nuestro aparatus corporal? ¿Con un cuerpo que no encaja en las binarias?,  ¿a cuáles violencias estamos sujetos? ¿Qué pasa cuando entran en un sistema todavía más vulnerable para ellxs donde sufren un proceso punitivo? El tema de las personas travestis y las identidades consideradas dentro de lo “supuestamente normal”, sigue siendo algo de lo que no se habla y no se ve, o no se quiere ver, aunque se reconocen valiosos avances jurídicos.  

 

En  muchos  casos,  y  por  lo  general,  las  personas  travestis  son  detenidas  por  ejercer  la prostitución  y  por  venta  de  estupefacientes.  Ingresan  a  las  cárceles,  y  dentro  de  ellas  comienza un periplo punitivo que va de sufrir encierro y aislamiento, contagio de VIH-SIDA, múltiples humillaciones su condición sexual y en reiteradas ocasiones sometidxs, prostituidxs, esclavizadxs y usadxs para la propia satisfacción sexual de los internos. 1 Como  ya  es  sabido,  las  categorías  de  raza  y  sexo  son  producto  de  relaciones  de  poder  y dominación  que  establecen  jerarquías  entre  los  grupos  sociales  y  demarcan  términos  de exclusión, opresión y resistencia. Pertenecer a la comunidad y ser reconocidx como integrante de un colectivo pasa por encarnar y defender los valores que definen el sentido de existencia de un grupo social. Fuera de las normas que rigen la pertenencia racial y sexual del grupo, se encuentran lxs desviadxs, lxs rarxs, lxs otrxs. 

¿Quiénes  son  lxs  que  están  dentro  de  un  mundo  simbólico    y  con  apariencias  legítimas? Aquellos  que  siguen  la  heteronormatividad  que  se  impone  bajo  el  entendido  de  que  en  el mundo  sólo  existen  “hombres”  y  “mujeres”,  y  que  su  vinculación  ha  de  ser  obligatoria, desigual  y  natural.  Aquellxs  que  rechazan  la  heterosexualidad,  lxs  que  no  se  adaptan  a  sus lógicas  binarizantes  de  masculino/femenino,  hombre/mujer,  cultura/naturaleza,  expone  a  los sujetos a la expulsión del espacio simbólico y material de la humanidad. Es este el espacio del cual emergen los cuerpos fronterizos, los cuerpos travas. A continuación, se tratará de hacer una pequeña reseña sobre procesos  y condiciones por la que  tienen  que  pasar  muchas  de  las  personas  travestis  cuando  ingresan  en  una  institución penitenciaria.  

Junto al análisis teórico que aquí se presenta, se irá introduciendo datos cuantitativos sobre el relevamiento que se hizo en el 2014 desde el Proyecto de Extensión Universitario Antígona U8-33, en las prisiones provinciales de Florencio  Varela y Sierra Chica con 20 mujeres trans entrevistadas  que  se  encontraban  detenidas,  las  cuales  16  eran  argentinas  y  4  peruanas  (el hecho de ser migrante aumenta todavía más la situación de vulnerabilidad de las chicas trans) en edades comprendidas entre los 21 y los 45 años. Como ya es sabido, la esperanza de vida 

 

1  Berkins,  Lohana  (2007)  Cumbia,  copeteo  y  lágrimas.  Informe  nacional  sobre  la  situación  de  las  travestis,  transexuales  y transgéneros. Asociación de lucha por la identidad travesti-transexual. Buenos Aires (pág. 48). de este colectivo, debido a las situaciones a las que son expuestas, es menor que la del resto de la población general (es un dato a tener en cuenta en todo el análisis). 

 

Desarrollo 

La  libertad  es  uno  de  los  bienes  más  preciados  del  ser  humano.  Imaginémonos  viviendo encerrados en un cuerpo que no se siente propio y que no nos representa como uno quisiera. A esta  falta  de  conformidad  se  le  agrega  la  detención  física  en  un  penal,  el  cual  se  agrava  la situación  de  toda  persona  travesti.  La  vida  de  la  persona  transexual  condenadx  lx  enfrenta como persona a una doble sentencia: la de la naturaleza y la del hombre. Cualquier dificultad que pueda experimentar esa persona  en libertad parece agravarse cuando ésta es encarcelada. La prisionera transexual lidia con los prejuicios comunes contra su condición y además con los  criterios  estrechos con los  que las autoridades administrativas  y judiciales interpretan  al “sexo”.  Al  juzgar  a  los  homosexuales/lesbianas/trans  y  decidir  el  lugar  donde  cumplirán  su condena,  en  general,  sólo  se  toman  en  cuenta  las  características  sexuales  externas  del/la sentenciadx, siendo hombre o mujer, en función de lo que tienen entre las piernas. Entre estos polos definidos, el travestismo no logra reconocimiento propio y las obliga a jugar un perverso juego de la supervivencia, bien porque lxs demás internxs se aprovecharán de su situación, bien porque se le negarán los tratamientos médicos que su condición requiere, entre otras situaciones. En cuanto a los tratamientos médicos es importante señalar la dosificación hormonal de la cual se las priva en muchos de los casos. En el relevamiento que se hizo en el 2014  en  las  cárceles  de  Varela  y  Sierra  Chica,  se  observó  que,  de  las  20  mujeres  entrevistadas, 13 estaban con el tema de los implantes mientras que 5 se encontraban con el proceso de la dosificación hormonal. Cuando se les priva de ese derecho a la salud, y el cual es muy visible en el caso de las chicas, se les está limitando el derecho a su cuerpo, a sentirse identificadas con lo que ellas sienten. 

Las  cuestiones  que  más  inquietan  a  las  travstis  en  el  ámbito  carcelario  son  la  indiferencia tanto  con  su  seguridad  como  con  sus  necesidades  médicas.  Es  ahí  donde  vemos  que  todo avance  parece  dispersarse  cuando  nos  adentramos  en  el  sistema  carcelario.  Las  autoridades carcelarias insisten en que la transexualidad no es más que un desorden psicológico sin cura específica,  solo  “tratable”  con  terapia  psicológica,  a  pesar  de  las  leyes  de  género  que  se implementan  en  el  Estado  Argentino  y  por  ende,  en  la  provincia  de  Buenos  Aires.  En  el relevamiento, se observó que todas las mujeres entrevistadas conocían la ley de identidad (20) de género, y en menor medida la ley de matrimonio igualitario (15). A pesar de eso, y para poder promover un cambio, en necesario que todxs conozcan las leyes de género que se van implementando para lograr mayor igualdad, disminuir la desigualdad, y que no queden solo dentro de los colectivos que se ven directamente influenciados por el mismo. Es necesario un cambio educativo y sobre todo cultural. 

Clasificar  a  cualquier  persona  en  contexto  de  encierro  con  un  pene  como  un  hombre  a  los efectos  de  asignarle  un  lugar  donde  cumplir  su  condena,  refleja  que  se  privilegia  a  los genitales como factor identificador por sobre la verdadera identidad del/la transexual. Por lo general,  cuando  se  adopta  algún  tipo  de  medida  “diferencial”,  ésta  suele  importar  segregar al/la transexual dentro de la prisión que- a su criterio- le corresponde en virtud de su sexo. No  resulta  difícil  imaginar  las  dificultades  y  peligros  que  pueden  surgir  cuando  un/a transexual es encarceladx en la prisión “equivocada”, más aun teniendo en cuenta los pocos precedentes judiciales en donde se decide que el/la transexual condenadx debe ser enviado a una  cárcel  para  las  personas  del  género  autopercibido.  Por  lo  general,  las  travestis  son enviadas  a  prisiones  para  personas  de  su  mismo  “sexo”,  en  donde  son  sujetxs  de  torturas, hymillaciones, abusos  y malos tratos. Bajo esta luz, lxs prisionerxs transexuales que, suelen caer  en  los  escalafones  más  bajos  de  las  jerarquías  carcelarias,  se  encuentran  forzadxs  a ocupar el rol de víctimas en la prisión.2

Ante  estas  situaciones  de  vulnerabilidad  son  muy  pocxs  lxs  transexuales  que  se  animan  a denunciar  los  acosos,  las  violaciones  y  los  malos  tratos  entre  rejas,  ya  que  tienen  escasas posibilidades de obtener protección verdadera. Son pocos los ámbitos en donde estas personas encuentran  contención,  comprensión  y  un  trato  no  degradante.  Todas  las  vejaciones, humillaciones y sufrimientos se magnifican cuando el/la trans debe cumplir una condena en prisión. También se intensifican las condiciones degradantes de la requisa personal en función de  la  identidad  de  género  para  las  personas  trans,  donde  frente  a  la  diversidad  sexual  se realizan prácticas discriminatorias ensañándose particularmente con la víctima. En cuanto a la discriminación de género por la que tienen que pasar en su gran mayoría estas personas, observamos en el relevamiento que, donde más violencia se sufre, es dentro de la unidad  (18)  junto  con  la  población  en  general  con  la  que  convivían  antes  de  ingresar  en  la prisión (18). Después de esos dos casos, lo sigue la violencia a la que se exponen por parte de sus  familiares  (15),  del  cual  en  muchos  casos  son  expulsadxs  de  la  unidad  familiar  por  no entran en el binario de hombre-mujer, quedando así en situación de calle y vulnerables a la mirada  de  lxs  demás.  Además,  en  los  casos  analizados,  de  esas  20  mujeres,  3  tienen  a  sus familias  completas  detenidas,  en  este  aspecto  habría  que  indagar  la  cercanía  familiar  de  las 

 

2 Disponible en: http://lasdisidentes.com/2014/01/30/cuerpos-cautivos-experiencias-trans-carceles-y-resistencias/ detenidas con sus respectivas familias, para favorecer el fortalecimiento del vínculo familiar. Y un 85% tienen a más de un/a familiar detenidx. 

En muchos casos, ese abandono por parte de sus familiares se da a una edad temprana por lo que  se  para  la  educación,  ya  que  se  ven  en  una  situación  en  la  que  necesitan  trabajar  para poder  mantenerse  por  ellas  mismas,  accediendo  así  a  trabajos  precarios  o  cayendo  en  la prostitución  como  única  alternativa.  En  el  caso  que  aquí  nos  compete  con  las  prisiones  de Varela y Sierra Chica, vemos que más del 50% tienen la primaria completa y más del 75% la secundaria incompleta. Se considera una importante falencia al momento de evaluar el acceso a la educación universal, de la población trans en contexto de encierro. Junto  a  la  educación  y  como  consecuencia  de  ello,  llegamos  al  tema  del  oficio  que  éstas ocupan.  Antes  de  estar  privadas  de  su  libertad  muchas  de  ellas  trabajar  en  situaciones precarias donde no les daba para sobrevivir y se veían “obligadas” a entrar en el mundo de la prostitución para buscar una salida a su situación económica, por el cual después son juzgadas tanto por la población como por los agentes policiales y la justicia. Dentro de las dos unidades penales  prevalecen  los  trabajos  considerados  femeninos,  produciendo  un  fuerte  impacto  de discriminación de su condición de género. El 25% de las chicas trans entrevistadas no tienen ninguna ocupación. 

Poco  a  poco  y  por  efecto  de  las  luchas  políticas  y  la  incidencia  de  los  sectores  LGBTI  en algunas instituciones y estructuras del estado, estas prácticas han ido reduciéndose, a pesar de que  aún  persisten  en  la  actualidad  bajo  nuevos  mecanismos  de  poder  y  dominación.  Las personas  trans  experimentan  exclusión  del  sistema  laboral  y  educativo,  se  ven  sometidas  a condiciones  económicas  precarias  y  muchas  viven  en  la  indigencia,  realizan  trabajos explotados y son estigmatizadas como enfermas por el sistema médico que difunden el VIH-SIDA. Todas las mujeres trans de las prisiones de Varela y Sierra Chica analizadas, demandan hacerse  el  análisis  de  VIH  (20),  así  como  también  demandan  asistencia  psicológica  por atravesar  cuadros  intensos  de  depresión  por  encierro  (20).  Además,  el  25%  padece enfermedades  crónicas  y  requieren  cuidados  especiales  debido  a  los  implantes  y dosificaciones hormonales, señaladas más arriba. 

No debemos dejar de lado que, cuando entran al sistema penal el aparato policial no siempre castiga el delito en sí mismo, sino que castigan a los sujetos y poblaciones sometidas con el objetivo  de  refrendar  el  orden  económico  y  cultural  de  la  sociedad.  Por  lo  tanto,  el  castigo penal y penitenciario no es una herramienta inocente para brindar “seguridad” a la sociedad, sino que es la expresión de un proyecto político excluyente que mantiene los privilegios de los sectores dominantes. 

Al ser expulsados de los beneficios de la normalidad otorgados por el estado, la familia y el mercado,  las  personas  trans  viven  vidas  ilegalizadas,  profundizadas  por  las  marcas  de  la exclusión, la pobreza, la marginación urbana y la mendicidad. La policía continúa golpeando y acechando a mujeres trans en determinados sectores de la cuidad, cuando éstas lo único que quieren es poder sobrevivir, seguir adelante y que sean visibilizadas por lxs demás. A causa de todo eso, en las cárceles masculinas hay cientos de mujeres trans que son juzgadas por delitos de subsistencia. Las causas de las mujeres trans de las prisiones de Varela y Sierra Chica  son  en  su  mayoría  por  tenencia  de  estupefacientes  (11),  seguida  de  robo  (7)  y  de homicidio  (4).  No  debemos  olvidar  aquello  que  no  se  visibiliza  que  es  el  tema  de  la prostitución  en  muchos  de  los  casos  de  detención,  y  la  criminalización  a  las  que  están expuestas en su vida cotidiana. Mencionar que el 25 % de las 20 entrevistadas, estaban son sentencia judicial. Tras los muros de la cárcel éstas son sometidas a tratos crueles y violentos que  niegan  la  autodeterminación  de  sus  cuerpos  e  identidades  y  las  normaliza  a  través  de terribles  prácticas  de  masculinización,  como  el  corte  de  pelo  o  el  impedimento  del  uso  de maquillaje y hormonas. Muchas veces, son usadas como esclavas sexuales, violadas por sus propios compañeros de patio, obligadas a realizar trabajos de cuidado y privadas de sus visitas familiares e íntimas. En el relevamiento, se observó que el 85% no reciben visitas debido al desgaste  en  los  vínculos  familiares  por  no  tener  familia  (3),  por  pertenecer  a  familias numerosas  (7)  o  a  familias  monoparentales  (7),  obstaculizando  así  las  visitas  y  el mantenimiento  del  vínculo  afectivo.  A  esto,  se  le  suma  el  hecho  de  que  el  personal penitenciario les privan de recibir visitas íntimas, por el simple hecho del género. ¿Se podría hablar de actos discriminatorios ante estos actos que tienen que sufrir las personas trans? Podrían entenderse como prácticas de gobierno, de exterminio y control que establece la  sociedad  y  el  estado  heteromasculinista  para  “librarse  de  sus  desviados”  y  obligarlos  a acoplarse forzadamente a la cárcel binaria del género. Es por eso que, muchos movimientos LGBTI piden la apertura de pabellones especiales para personas con identidades sexuales y de género no normativas. Pero ¿es esta la solución? Puede que sea una solución temporal para estas  personas,  pero  los  efectos  de  la  reforma  al  sistema  carcelario  pueden  ser  perversos  y legitimar la criminalización de las personas trans y a la cárcel como sistema reproductor de desigualdades sociales.3

Las personas trans son habitantes de fronteras que se han visto influenciados por la necesidad de  controlar  sus  vidas  y  cuerpos  a  través  de  otras  personas  externas  a  ellas.  Estas  personas retroceden la categoría de sexo a través de sus cuerpos manifiestos, sus cuerpos intervenidos y 

3 Disponible en: http://lasdisidentes.com/2014/01/30/cuerpos-cautivos-experiencias-trans-carceles-y-resistencias/ desbordantes, obligándolos a desplazarse de su apariencia natural  y  forzándolos a hablar en lenguas  ininteligibles  que  los  deslizan  a  través  de  posibilidades  infinitas  ni  limitadas  a  la normativa masculinidad/feminidad. 

Son uno de los colectivos más vulnerables dentro de las unidades penales, ya que su género no  corresponde  con  lo  que  ellos  sienten  de  verdad,  siendo  sistemáticamente  víctimas  de torturas, malos tratos y violencia sexual por parte de los penitenciarios detenidos.4 Además de estas  circunstancias  también  está  la  no  existencia  de  pabellones  o  espacios  de  detención pensados  para  alojarlas,  por  lo  que  son  obligadas  a  permanecer  en  unidades  penales masculinas. Los únicos dos pabellones destinados para el alojamiento de personas trans son denominados  “homosexuales”,  donde  conviven  con  homosexuales  y  personas  con  causas vinculadas  a  delitos  contra  la  integridad  sexual,  primando  el  criterio  de  “desviaciones sexuales”.  Esta  población  es  constantemente  discriminada  por  tener  una  construcción identitaria diferente a la heteronormatividad. La ausencia de criterios responsables y la falta de  capacitación  de  los  operadores  para  respetar  los  derechos  de  quienes  adoptaron  una orientación sexual diferente dan lugar a todo tipo de prejuicios y de delitos que desprecian la dignidad de las personas. Son constantemente sometidas a torturas, tratos crueles, inhumanos y degradantes.5

En los últimos 10 años, el estado ha implementado políticas de integración, elaborando leyes ejemplares  para  promover  los  derechos  al  acceso  igualitario  del  matrimonio  y  a  la  libre elección  o  auto-designación  de  la  identidad  de  género  en  la  comunidad  LGBTTI.  Por  ello, resulta  interesante  analizar  que,  en  relación  a  estas  leyes,  si  bien  son  conocidas,  no  son planteadas como un objetivo en sí mismo. Una de las explicaciones es que el interés reside de modo parentorio, en la solución de la situación procesal y por ello, no se percibe el acceso a la ampliación  de  derechos  de  la  comunidad  LGBTTI  como  un  objetivo  a  resolver.  Este problema, sería entonces un desafío a resolver a través de talleres y sensibilización en relación a estas temáticas. 

 

“Todxs nacemos desnudxs. 

El resto es puro travestismo”

 

4 Informe anual 2011. Comisión provincial por la memoria. Comité contra la tortura. Buenos Aires 5 Informe anual 2012. Comisión provincial por la memoria. Comité contra la tortura (cpm) Buenos Aires.

Conclusiones 

El fenómeno del travestismo, transgénero y la transexualidad ha existido siempre y se ha dado en todas las culturas. Sin embargo, en nuestra sociedad, se ha hecho más visible en las últimas décadas. Pero  como  se  ha podido  comprobar, todavía existe un gran desconocimiento en la sociedad sobre la existencia y las características de estas personas. Es por eso que, como todos los  demás  colectivos,  las  personas  transgénero  y  las  transexuales  merecen  todo  nuestro respeto y apoyo y que sean reconocidas como tal, sin invisibilizarlas. La dura experiencia de quien no se siente identificado o identificada con el sexo biológico de nacimiento ha de ser comprendida  por  nuestra  sociedad  y  no  como  una  enfermedad.  Para  ello,  es  necesario  la información y el conocimiento como herramientas indispensables para superar los prejuicios y poner fin a la discriminación que padecen estas personas. 

Escuchar  su  voz,  sus  problemas  cotidianos,  sus  inquietudes  y  aspiraciones  nos  permite acercarnos  con  el  corazón  y  percibirlas  como  iguales.  Favorecer  la  igualdad  y  remover  los obstáculos  con que se  encuentran las personas transgénero  y transexuales en el  ejercicio  de sus derechos.6

Son muchos los estereotipos negativos y los prejuicios existentes y, en general, se relaciona a estas personas con actitudes frívolas o caprichosas, con absoluta ignorancia de la verdadera cuestión  de  fondo:  la  identidad  de  género.  Estas  personas  desean  reconocerse  a  sí  mismas, aceptar  su  verdadera  identidad  de  género  y  desarrollarse  socialmente  en  el  género  al  que realmente pertenecen, que no se corresponde con el sexo biológicamente asignado. Para ello padecen un enorme sufrimiento personal que se ve agravado por la incomprensión e, incluso, el rechazo y la discriminación de nuestra sociedad.7

La patologización de la transexualidad tiene que acabar, ya que con ello se les expropia su voz porque,  ¿quién  ha  de  creernos,  diagnosticados,  cuando  denunciamos  que  la  ciencia  viene  a justificar la violencia, esa que sufrimos atrapados, precisamente, en sus redes? 8

Actualmente, están surgiendo muchos movimientos en la lucha por la abolición  del  sistema carcelario  desde  una  perspectiva  travesti  feminista  que  no  buscan  reformar  la  cárcel  para hacer “más incluyentes” las condiciones inhumanas en la prisión. Esto es, no buscan afirmar 

6 Ararteko (2009) La situación de las personas transgénero y transexuales en Euskadi. Vitoria-Gasteiz. 7 Ararteko (2009) La situación de las personas transgénero y transexuales en Euskadi. Vitoria-Gasteiz. 8 Mauro I Cabral. El Teje. Primer periódico travesti latinoamericano. Nº 5. Noviembre 2009. las  diferencias  y  hacer  que  la  “diversidad”  sea  respetada  en  las  cárceles,  sino  de  soñar  y fantaseas con mundos “raros”, libertarios que posibiliten la abolición de las opresiones desde una perspectiva radical. 

Es  ahí  donde  aparece  el  espíritu  de  la  lucha  y  de  la  rebeldía  contra  las  desigualdades  del género y el sexo, tanto por parte de quienes por desgracia la tienen que sufrir como por todas aquellas  personas  que  luchan  por  poder  vivir  en  la  diversidad  sin  ningún  tipo  de  prejuicio. Empecemos  por  visibilizar  las  leyes  actuales  que  están  en  vigor  donde  se  les  reconoce  sus derechos como tales, a través de una educación temprana junto con un cambio cultural. 

Las  personas  Trans  son  cuerpos  en  fuga,  de  tacón  alto  y  rímel  corrido,  luchadoras  en  las fronteras,  excluidas  de  la  ciudadanía,  del  estado  y  la  sociedad,  son  rarezas  incansables  que cuestionan la normalidad, son: 

“(…) aves que no se asustan de animal ni policía. Y no le asustan las balas, ni el ladrar 

de la jauría. Me gustan los estudiantes que rugen como los vientos cuando les meten al 

oído  sotanas  y  regimientos.  Pajarillos  libertarios  igual  que  los  elementos.  Me  gustan 

los  estudiantes  que  marchan  sobre  las  ruinas,  con  las  banderas  en  alto  a  toda  la 

estudiantina (…)” (Fragmento de “Me gustan los estudiantes” de VIOLETA PARRA)

 

Bibliografía 

Berkins, Lohana (2007) Cumbia, copeteo y lágrimas. Informe nacional sobre la situación de las  travestis,  transexuales  y  transgéneros.  Asociación  de  lucha  por  la  identidad  travesti-transexual. Buenos Aires 

Disponible    en:    http://lasdisidentes.com/2014/01/30/cuerpos-cautivos-experiencias-trans-

carceles-y-resistencias/ 

Informe anual  2011. Comisión  provincial  por la memoria. Comité contra la tortura. Buenos Aires.

Informe  anual  2012.  Comisión  provincial  por  la  memoria.  Comité  contra  la  tortura  (cpm) Buenos Aires. 

Mauro I Cabral. El Teje. Primer periódico travesti latinoamericano. Nº 5. Noviembre 2009. Ararteko (2009) La situación de las personas transgénero y transexuales en Euskadi. Vitoria-Gasteiz. 

Disponible  en: http://blogs.lanacion.com.ar/boquitas-pintadas/arte-y-cultura/como-se-vive-la-

transexualidad-en-la-carcel/ 

 

La Nación. Así se vive la transexualidad en la cárcel. 28.05.2012. Argentina 

Univisión. La historia de un transexual en una cárcel de varones en Argentina. 12.09.2013. 

Argentina.  Disponible  en: http://noticias.univision.com/article/1670479/2013-09-12/america-

latina/argentina/la-historia-de-un-transexual-en-una-carcel-de-varones-en-argentina 

La  Nación. Cómo  vive  una  chica  trans  detenida  en  una  cárcel  de  varones. 10.09.2013. 

Argentina.  Disponible  en: http://www.lanacion.com.ar/1618397-como-vive-una-chica-trans-

detenida-en-una-carcel-de-varones 

Relevamiento 2014. Antígona U8-33 FTS-UNLP




[image: ]

Título: Análisis de la atención médica de embarazos y partos: aportes conceptuales 

Autora: Belén Castrillo (CIMECS/IdIHCS/FaHCE/UNLP/CONICET, belen.castrillo@hotmail.com) Palabras claves: ATENCIÓN MÉDICA – EMBARAZO/PARTO – APORTES CONCEPTUALES 

 

Introducción 

La  propuesta  de  trabajo  es  presentar  algunas  claves  conceptuales  que  me  han 

permitido enfocar mi objeto de estudio. Trabajé en la (re)construcción de este mapa analítico en el marco de una tesis doctoral que apunta a conocer las experiencias y sentidos asignados por mujeres-madres, varones-padres y profesionales de la salud platenses a las intervenciones médicas en los procesos de embarazo y parto. Particularmente, en este documento retomamos algunas consideraciones del trabajo expuesto en las I Jornadas de Género y Diversidad Sexual de 2014 y presentamos “maduraciones” al respecto. 

En  este  sentido,  en  este  tiempo  de  profundización  del  trabajo,  hemos  aprendido  la 

importancia  de  ubicar  el  estudio  de  la  atención  médica  de  embarazos  y  partos  en  torno  a relaciones  de  poder  médico-pacientes,  atravesadas  por  determinantes  de  género principalmente, pero también de clase, edad, etnia, culturales, etc. Para su análisis, y en base al recorrido bibliográfico y las primeras aproximaciones al campo,  consideramos fructífero el mapa  conceptual  (re)construido  que  entendemos  como  una  caja  de  herramientas  para  el trabajo sociológico que llevamos adelante y que se asienta en las reflexiones en torno a cuatro ejes: a) la intersección de género y salud en la pregunta de investigación; b) la primacía del enfoque de riesgo; c) la cuestión de la humanización de la atención; y d) la propuesta de un estudio  de  intervenciones  médicas  en  plural,  con  miras  a  romper  los  reduccionismos  en extremos entre violencia obstétrica y parto respetado.  

El  objetivo  principal,  en  consecuencia,  es  poner  a  debate,  consideración  y 

cuestionamiento, de quienes lean esta comunicación y participen de las jornadas, estos aportes conceptuales  que  hoy  día  guían  nuestra  investigación,  para  recibir  comentarios,  críticas  y nuevas iluminaciones del fenómeno. 

 

1. El marco analítico: la intersección de género y salud en la pregunta de investigación 

Uno de los  primeros ajustes en nuestra lente  conceptual, ha sido  ubicar el  objeto de 

estudio en la intersección entre salud  y género. Como problemática sociológica de salud, la atención  perinatal  puede  estudiarse  a  partir  de  las  perspectivas  de  la  Medicina  Social Latinoamericana  (Menéndez,  2009;  Castro,  2011;  Laurell,  1982)  desde  la  categoría  de “proceso  salud-enfermedad-atención”.  La  implementación  del  enfoque  de  género  para  el estudio  de  estos  procesos,  ha  sido  ampliamente desarrollada 1 y  fundamentalmente  fructífera para  nuestro  estudio,  en  tanto  nos  permitió  dar  cabida  a  un  interés  fundamental:  incluir  las perspectivas y experiencias de los varones-padres 2. 

Así,  en  torno  a  la  salud  sexual  y  reproductiva,  por  vincularse  a  uno  de  los  ámbitos 

esenciales  de  la  reproducción  social,  se  (re)producen  y  manifiestan  relaciones  desiguales  y jerárquicas entre varones y mujeres (y expectativas comportamentales diferenciales) así como de  clase,  culturales,  económicas  y  políticas  fundacionales  para  el  entramado  social.  Los distintos  estudios  sitúan  la  atención  de  embarazos  y  partos  en  el  marco  de  relaciones  de subordinación  genéricas,  coincidentes  con  un  modelo  médico  hegemónico  patriarcal,  que reproduce  una  asignación  social  de  roles  en  base  a  diferencias  sexuales.  Al  analizar  este objeto  desde  una  perspectiva  de  género,  se  capitaliza  su  carácter  relacional  y multidimensional  (en  tanto  que  articula  aspectos  de  carácter  socio-estructural  y  socio-simbólico  e  incluye  tanto  determinantes  macro  como  microestructurales).  Esta  perspectiva supone  un  modo  de  mirar  los  procesos  y  hechos  sociales,  poniendo  el  acento  en  las desigualdades  y/o  exclusiones  resultantes  de  valores  existentes  en  relación  a  la  condición femenina y/o masculina. 

 

1 Al  respecto,  y  humildemente,  cito  un  trabajo  que  realicé  recorriendo  los  aportes  de  este  enfoque:  Castrillo (2014a).  

2 En dicho trabajo (Castrillo:  2014a), doy cuenta de  que  en el  recorrido bibliográfico para  la  construcción del estado  de  la  cuestión  sobre  el  tema,  los  únicos  aportes  interesantes  para  el  análisis  de  las  experiencias  de  las paternidades lo dieron Velazquez (2004), Maroto Navarro (2009), Sadler (2007) y De Keijzer (2001), pero dado que apuntaron a otros objetivos, es sobre la carencia de estudios que incorporen la voz  de los varones-padres, que se enraiza mi investigación. 

Con  lo  dicho,  el  análisis  de  la  atención  médica  de  embarazos  y  partos  implica  el 

estudio de un entramado de relaciones de poder que incluye a mujeres-madres, varones-padres y  profesionales  de  salud  (incluso  a  instituciones  sanitarias,  administrativas,  estatales).  Estas relaciones asimétricas, de poder y subordinación son características de la práctica médica y de las relaciones de género, por lo que asumimos una doble perspectiva relacional (de género y de subordinación médicos-pacientes) 3. Uno de los nudos conceptuales del campo de estudio radica  en  qué  intereses,  ideologías,  visiones  del  mundo  y  roles  (de  género,  clase,  edad, familiares) produce y reproduce esta atención y las relaciones que la atraviesan.  

En síntesis, la adopción de un enfoque de género y salud, contribuye a identificar las 

prácticas médicas en atención al parto con instituciones o procesos sociales atravesados por la desigualdad de género, vinculados al control de las mujeres. 

La teoría y metodología [de género] posibilitó captar el sentido de muchas prácticas y conductas que  se  aplican  normalmente  en  las  salas  de  parto,  y  son  reproducidas  tanto  por  las/os profesionales  de  salud,  como  por  la  institución  hospitalaria,  las  cuales  legitiman  que [éstos]despojen  a  las  mujeres  de  su  papel  activo  en  tanto  que  ellos/ellas  saben  y  controlan  el proceso de embarazo, parto, y puerperio, quedando el papel de la mujer reducido al de paciente. La perspectiva de género nos permitió acercarnos a la realidad de esa vivencia desde una postura que parte de preguntarse por qué la mujer no es una sujeta activa de esos procesos, sino que su autonomía ha sido secuestrada por la práctica médica. El género nos llevó a cuestionar el valor, supuestamente  “natural”,  de  éstas  prácticas,  construcciones  e  instituciones  (Camacaro  Cuevas; 2009: 151). 

Y  a  su  vez,  la  perspectiva  adoptada,  permite  responder  sociológicamente  a  nuestro 

interrogante de investigación, en tanto, tal como afirma Sadler (2004), los modos en que una sociedad  organiza  el  comportamiento  reproductivo  de  sus  miembros  refleja  sus  valores nucleares y principios estructurales. El punto clave que se quiere establecer es que el estudio de  estas  temáticas  ligadas  al  embarazo  y  parto  (pensadas  como  específicas  de  las  mujeres) puede ser un medio valioso a través del cual analizar procesos sociales generales. 

“El  modelo  dominante  occidental  de  atención  a  la  reproducción  humana,  se  sustenta  en  una lógica ideológica que impregna de significados los distintos sucesos como el embarazo, parto y puerperio, conteniendo y reproduciendo a su vez, una concepción social de la reproducción y de la maternidad. Todo este andamiaje es soportado y soporta, sin ningún espacio para la duda, una manera de pensar, mirar, concebir a la mujer en ese espacio social en que anida la hegemonía del discurso médico occidental”(Camacaro Cuevas; 2008: 294).

3En  tal  sentido,  sostiene  Schwartz: “…la  intervención  del  modelo  médico  hegemónico  se  sostiene  sobre  una asimetría  de  poder  entre  médico  y  paciente.  El  médico  detenta  el  poder  del  saber,  la  autorización  legal  y  la legitimidad que la sociedad le otorga cotidianamente para intervenir en los cuerpos de las personas. Cuando el médico es varón y la paciente es mujer esta asimetría de poder se yuxtapone a otra más antigua y profundamente arraigada en el imaginario y prácticas de nuestra sociedad, la estructura de poder de las relaciones de género, en la que la mujer la posición subordinada” (Schwartz; 2010: 101-102). 

Por  último,  en  la  intersección  entre  género  y  salud  en  el  estudio  de  la  atención 

perinatal,  cobra  importancia  la  pregunta  por  las  formas  violentas  que  producen  estas relaciones jerárquicas (y patriarcales) médico-paciente. Como venimos marcando, la práctica médica en tanto práctica social (y no técnico-inocua) expresa relaciones de poder, posiciones de clase, jerarquías, incluso sujeción y formas de violencia, y supone, entre otras cosas, a las usuarias  como  sujetos  subalternizados.  En  esas  relaciones  de  poder  asimétricas  se  dan condiciones para que se ejerzan violencias sobre las mujeres, los varones y los recién nacidos, nominada como violencia obstétrica (VO). Aunque no es de interés central de esta ponencia, para  el  análisis  de  la  VO,  pensamos  conceptualmente  en  los  procesos  de  definición  social-objetiva-legal  y  de  definición  subjetiva,  como  procesos  que  pueden  ser  contradictorios, disputables y en constante transformación.  

 

2. Lo hegemónico: Parto y embarazo como eventos de riesgo 

Un segundo ajuste a nuestro lente conceptual tiene que ver con analizar lo hegemónico 

de  la  atención  médica  de  embarazos  y  partos 4 .  A  través  del  recorrido  bibliográfico,  las primeras aproximaciones al campo y el primer ajuste, podemos sostener que el pilar sobre el que  se  asienta  y  que  atraviesa  esta  atención  hegemónica  es  la  primacía  del  riesgo,  que construye como válida la siguiente afirmación: “todo embarazo y parto es riesgoso hasta que se demuestre lo contrario”. Esto es visible, por ejemplo, en las definiciones post-fácticas de embarazo 5          6 y  parto de  bajo  riesgo,  esto  es,  posterior  al  evento,  por  lo  que  se  actuará  con presunción  de  riesgo  y  las  decisiones  se  verán  confundidas  por  la  incertidumbre.  Aquí  es importante hacer una salvedad: nuestro estudio excluye los procesos perinatales de alto riesgo (es decir, los  que comportan la  etiqueta de riesgo con score  “alto” por darse  en parámetros patológicos, como diabetes gestacional, hipertensión u otros problemas de la mujer gestante o 

4 En  este  sentido,  cuando  pensamos  de  hegemonía  en  salud,  pensamos  en  el  modelo  médico  hegemónico. Definido  por  Menéndez  como  el  conjunto  de  prácticas,  saberes  y  teorías  generados  por  el  desarrollo  de  la medicina científica, que desde fines del siglo XVIII ha ido logrando establecer como subalternas al conjunto de prácticas,  saberes  e  ideologías  hasta  entonces  dominantes,  hasta  lograr  identificase  como  la  única  forma  de atender la enfermedad legitimada tanto por criterios científicos, como por el Estado (Menéndez, 1988: 451). 5 Embarazo  de  bajo  riesgo:  “aquel  que  transcurre  sin  que  factores  desfavorables  (biológicos,  psicológicos, sociodemográficos, etc.) y/o patologías maternas previas o adquiridas en el transcurso del embarazo evidentes o no, interfieran en su normal evolución llegando a término con feto sano, en presentación cefálica y proporción cefalo-pélvica adecuada, posibilitando un parto de bajo riesgo y un puerperio normal” (Guía 2: 17). 6 Parto de bajo riesgo: “aquel de comienzo espontáneo, de bajo riesgo desde el comienzo del trabajo de parto, hasta la finalización del nacimiento. El niño nace en forma espontánea, en presentación cefálica, entre las 37 y 41  semanas completas de edad gestacional. Luego, tanto la madre como el niño están en buenas condiciones” (Guía 1: 24). del  feto).  El  problema  radica  en  la  normalización  y  estandarización  que  ha  supuesto  la universalización del riesgo reproductivo. El parámetro, la evaluación, la vigilancia y el control se aplica a todos los embarazos y partos y, sin embargo, aunque el score asignado sea “bajo”, ya vimos que la definición post-fáctica hace lo suyo: se interviene estandarizadamente a todos por  igual,  por  el  riesgo  que  parece  conllevar  a  priori, por  la  posibilidad  (hecha  certeza)  de complicaciones.  En  simples  palabras:  aunque  la  etiqueta  aplicada  sea  de  bajo  riesgo,  la atención  hegemónica  tiende  a  ser  intervencionista  y  a  patologizar  los  procesos  fisiológicos que  se  dan  en  los  parámetros  de  “normalidad”  (Camacaro  Cuevas:  2009).  Como  sostiene Schwartz  “la  redefinición  del  parto  como  un  evento  médico  depende  del  carácter potencialmente problemático del mismo, justificando así la intervención médica” (Schwartz; 2010: 98). 

Un indicador clave de esta primacía del enfoque de riesgo es la función que cumplen 

los controles prenatales (CPN) como dispositivo de asignación de scores y etiquetas de riesgo. Estos controles tienen el principal propósito de determinar una primera calificación del riesgo y definir el tipo de cuidado requerido y el nivel apropiado de atención. La “etiqueta de riesgo” se renueva en cada CPN, y esta preponderancia del enfoque de riesgo biomédico da cuenta de la construcción patologizante del embarazo. Los factores de riesgo asociados al embarazo se vinculan  a  cuatro  ejes  de  las  mujeres:  características  individuales  o  condiciones sociodemográficas desfavorables, antecedentes obstétricos, patologías del embarazo actual y patologías maternas previos al embarazo. De todos, el primer conjunto de factores de riesgo merece  una  especial  atención  en  tanto tiende  a  compatibilizar  como  “scores  de  riesgo” situaciones que bien no podrían afectar de igual modo el desenvolvimiento de un evento de salud  como  es  el  embarazo;  esto  es,  la  edad,  la  situación  laboral,  el  estado  civil  y  el analfabetismo;  reproduciendo  así  su  patologización  y  medicalización.  Si  bien,  nuevamente, entendemos  y  compartimos  la  importancia  en  términos  de  salud  pública  que  implica  la extensión  de  cobertura  y  acceso  universal  a  los  CPN,  sigue  existiendo  un  trasfondo  que conceptualiza a las mujeres-madres como alguien a quien vigilar, controlar  y enseñar, o, en una palabra, tutelar.  

Es  interesante  por  lo  dicho,  que  en  las  guías  procedimentales  se  sostiene  que  estos 

controles tienen la “finalidad de disminuir los riesgos de este proceso fisiológico” (Guía 2: 19, el  subrayado  es  propio).  ¿Los  riesgos  devienen  del  proceso  fisiológico  o  responden  a  una construcción médica? ¿El embarazo y parto es, a priori, un riesgo, o se lo ha construido así? En este sentido, nos resulta destacable que se trabaja en disminuir los riesgos y sin embargo, aunque  la  calificación  del  riesgo  durante  el  embarazo  sea  baja,  esto  no  parece  mermar  la consideración  del  parto resultante como  evento  explosivo  y a actuar con  presunción de alto riesgo.  Lo  importante  es  que  la  universalización  del  enfoque  de  riesgo  obstétrico  muchas veces  habilita  la  iatrogenia,  como  consecuencia  de  la  medicalización,  intervencionismo  y patologización. 

 

3. Lo alternativo: la humanización en dos ejes: derechos y prácticas 

Si para enfocar nuestro objeto de estudio (re)construimos una caja de herramientas con 

los aportes de los estudios de género y salud  y luego iluminamos la atención hegemónica  y encontramos  que  el  enfoque  de  riesgo  es  su  núcleo  duro,  debemos  sumar  los  modos  no hegemónicos de atención, conceptualizados bajo el paradigma de la humanización.  

La humanización de la atención médica como modelo propugna cambios en la relación 

médico-paciente  y  en  la  intervención  clínica.  En  la  atención  de  partos  de  bajo  riesgo, específicamente,  y  bajo  el nombre  de  “parto  respetado”,  pone  el  acento  en  que  durante  el proceso perinatal, se garanticen una serie de derechos humanos, sexuales y reproductivos de las  mujeres  y  las  familias,  se  lo  entienda  como  un  proceso  integral  (que  adquiere significaciones  psicoafectivas,  emocionales,  culturales  y  sociales)  y  se  modifiquen  las prácticas  profesionales  clínicas  y,  por  tanto,  las  relaciones  médicas.  De  este  modo,  la humanización  de  la  asistencia  al  nacimiento  implica  una  transformación  tanto  de  la comprensión  del  parto  como  del  hacer  médico  (Porto  et  al,  2015).  En  este  sentido,  la humanización aparece como alternativa al exceso de intervencionismo médico, patologización y  medicalización  hegemónicas  alrededor  de  estos  procesos,  que  ha  tendido  a  generar  una cultura  del  nacimiento  estandarizada,  homogénea,  tecnologizada,  supeditada  a  protocolos clínicos e institucionales, y desvinculada de los derechos y necesidades de las mujeres que se embarazan y paren.  

En  este  punto,  nuestro  aporte  conceptual  apunta  a  pensar  que  la  humanización  se 

asienta  sobre  dos  ejes  centrales  e  interconectados:  la  garantía  de  derechos  humanos  de  las mujeres, específicamente derechos sexuales y reproductivos 7 y la revisión y readecuación de las  prácticas  e  intervenciones  médicas  en  el  proceso  perinatal.  Consideramos  que  al 

 

7 En Argentina, explicitados en la Ley 25929 de “Derechos de padres e hijos durante el proceso de nacimiento” sancionada en 2004 y reglamentada en 2015. cuestionarse  social  y  políticamente  las  prácticas  médicas  que  se  rutinizaron  históricamente durante  el  proceso  perinatal  en  el  marco  de  un  modelo  médico  hegemónico  patologizador, basado  en  la  construcción  del  riesgo  reproductivo  como  un  universal,  se  han  construido instrumentos  y  dispositivos  legales  y  de  política  pública  para  garantizar  su  revisión, estableciendo los derechos sexuales y reproductivos de las mujeres como fundamento 8. Estos últimos,  a  su  vez,  invitan  a  repensar  y  modificar  la  práctica  profesional,  para  lo  cual  se crearon  guías  procedimentales  que  apuntan  a  marcar  nuevas  orientaciones  en  la  práctica profesional de atención médica de embarazos y partos.  

Es importante destacar que este modelo de atención, que aún es alternativo ya que en 

términos del esquema de modelos médicos de Menéndez no es el dominante (que explicamos en la sección anterior), está comenzando a ser incorporado por diversas instancias estatales a partir de normativas (como la Ley de parto respetado de 2004) y los protocolos de atención al parto normal bajo el modelo de “Maternidades Centradas en la Familia”. Con esta aclaración, lo que se pretende es señalar que simbólica y tenuemente, estamos en un momento de crisis hegemónica  del  modelo  de  atención  obstétrica,  donde,  como  afirma  Gramsci,  pueden  verse los  vestigios  de  lo  que  se  va  (y  se  condena  públicamente  como  el  exceso  de  cesáreas  y  de intervencionismo) y de lo que viene (la nueva “moda” del parto en casa, respetado, animal).

 

4. La propuesta, los grises: Intervenciones médicas en los procesos de embarazo y parto 

Finalmente, los distintos ajustes en el lente conceptual permiten recortar el estudio a 

las intervenciones médicas que se dan en los procesos de embarazo y de parto, para poder dar cuenta de la heterogeneidad de prácticas y representaciones que las constituyen y que buscan constituir.  La  propuesta  es  pensar  las  intervenciones  en  plural  para  romper  con  lecturas monolíticas que piensan en extremos la medicalización y la humanización de estos procesos, tendiendo  un  puente  entre  esos  polos,  buscando  captar  debates,  contradicciones  y  sentidos compartidos.  En  síntesis,  para  poder  comprender  la  complejidad  tanto  de  dichas intervenciones  como  de  las  experiencias  que  construyen  de  ella  mujeres-madres,  varones-

 

8 Estos procesos implican y reconocen disputas entre la sociedad civil, el Estado (en sus diversos ámbitos), las corporaciones  médicas  y  las  distintas  formas  de  institucionalidad  del  sistema  de  salud.  Por  tanto,  aquí  vemos cómo el Estado genera diferentes normativas para cada eje, en tanto establece derechos y a la vez interviene en la profesión médica produciendo regulaciones. padres y profesionales de la salud. Pensamos las experiencias como resultantes de prácticas y representaciones  construidas  socialmente,  y  que  pueden  pensarse  como  legitimantes  y/o cuestionadoras  de  tales  intervenciones,  y  que  permiten  caracterizar  la  construcción  de entramados relacionales médico-pacientes heterogéneos. 

Como  sugerimos,  en  algunos  estudios  sobre  el  tema  se  caracterizan  dos  modelos 

contrapuestos  de  atención  médica  de  embarazos  y  partos,  comúnmente  denominados  como “parto  medicalizado/intervenido”  y  “parto  humanizado/respetado”.  Entonces,  proponemos pensar las intervenciones médicas que se dan en los procesos de embarazo y parto, para tender puentes entre estos dos tipos ideales y pensar los cruces, heterogeneidades y contradicciones que  se  dan.  Consideramos  que  esto  permite  captar  más  ampliamente  de  qué  modos  se interviene  sin  caer  en  una  caracterización  negativa  o  simplista  de  las  intervenciones  al centrarnos  en  cómo  la  experimentan  los  sujetos,  y  pensando  que  esa  experimentación  está atravesada por múltiples factores, como la clase, el género y la edad, entre otros.  

Entendemos  la atención  médica  del  embarazo  y  parto  como  un  proceso  global  que 

incluye  y  contiene intervenciones.  Podremos  pensar,  por  tanto,  las intervenciones  médicas prácticas y técnico-clínicas en los procesos de embarazo y partocomo por ejemplo el uso de técnicas de inducción, la cesárea, la episiotomía y la administración de oxitocina; tanto como las intervenciones simbólicas en el y del proceso, esto es, su medicalización (o no) que actúa reproduciendo un orden social desigual  y de jerarquías médicas hegemónicas sobre mujeres construidas como objetos médicos.  

En  términos  “simbólicos”  pensamos  las  intervenciones  médicas  en  los  procesos  de 

embarazo  y parto que, por supuesto,  se dan sobre los  cuerpos de mujeres gestantes  y  fetos, porque creemos que es a través de esos dispositivos que opera uno de mayor envergadura: la intervención total médica de un proceso que es fisiológico y se vincula a la vida sexual de las personas. 

 

Para seguir pensando 

En 2014, en la primera edición de estas jornadas, presenté un trabajo que se tituló “Un 

recorrido por los modos de estudiar la intervención médica en el parto” (Castrillo, 2014b) en el que analicé desde qué perspectivas y bajo qué interrogantes se había analizado mi tema de investigación, esto es, expuse el estado de la cuestión. En ese sentido,  se esquematizó dicho estado  del  arte  a  partir  de  cuatro  ejes:  un  análisis  general  a  través  de  los  conceptos  de medicalización  e  institucionalización  del  parto,  poder  y  violencia;  un  centramiento  en  las experiencias  de  maternidad,  paternidad  y  parto;  un  tercer  eje  en  torno  a  los  sujetos  de indagación  (profesionales  de  la  salud,  mujeres-madres  y  varones-padres);  y,  finalmente,  un recorrido por los incipientes análisis en torno a los tipos y prácticas que conlleva la violencia obstétrica.

La propuesta del actual informe vislumbra que en los siguientes dos años, profundicé 

dicho trabajo, lo que me permite presentar hoy algunos aportes conceptuales propios, lentes analíticos desde los que miro y busco comprender el fenómeno en cuestión. De algún modo, mi recorrido por estos eventos académicos que propone el área de género y diversidad sexual de la facultad de Trabajo social, refleja también mi recorrido académico y de investigación, en el que son visibles las distintas decisiones teórico-metodológicas que permiten ir recortando el objeto de estudio y problematizarlo. Con aquella base del estado de la cuestión presentada en 2014, puedo ahora sostener que si bien es posible distinguir una atención hegemónica y otra alternativa  en  la  atención  del  parto,  el  análisis  de  los  grises  (las  intervenciones  médicas  en plural) a través de las experiencias de los sujetos que indago, es lo que me permitirá (siempre anclada  en  una  perspectiva  de  género  y  salud)  responder  con  mayor  profundidad  y sociológicamente  a  mi  pregunta  de  investigación.  La  idea  es  sumar  voces,  preguntas,  e interrogantes  que  permitan  seguir  profundizando  y  caminando  dicho  recorrido  de investigación. 

 

Bibliografía citada 

Camacaro Cuevas, M. (2009), “Patologizando lo natural, naturalizando lo patológico”. Improntas de la 

praxis obstétrica. Revista Venezolana de Estudios de La Mujer – Caracas. Enero/Junio  2009  - VOL. 14 / N° 32 

Camacaro Cuevas, M. (2008), Dos sentencias masculinas: parirás con dolor… parirás acostada. En: 

Delgado de Smith y González, (compiladoras). Mujeres en el mundo. Migración, género, trabajo, historia, arte y política. Laboratorio de investigación en estudios del trabajo. (LAINET). Facultad de Ciencias Económicas y Sociales. Universidad de Carabobo. Venezuela.   

Castrillo, B., (2014a), “La perspectiva de género en el estudio de la intervención médica en el parto”. 

En  I  PostCongreso  De  Investigación  Cualitativa  en  Ciencias  Sociales,  Córdoba,  Argentina. Publicado en Actas del Congreso.  

Castrillo,  B  (2014b) “Un  recorrido  por  los  modos  de  estudiar  intervención  médica  en  el  parto”.  I 

Jornadas  de  Género  y  Diversidad  Sexual,  Área  de  Género  y  Diversidad  Sexual,  Facultad  de Trabajo  Social  de  la  UNLP.  24  y  25  de  Octubre  2014.  Disponible  en http://www.trabajosocial.unlp.edu.ar/gedis. ISBN: 978-950-34-1154-4 

Castro, R. (2011). Teoría social y salud. En Salud Colectiva. Lugar. De  Keijzer  (2001),  “Los  hombres  ante  la  salud  sexual-reproductiva:  una  relación  contradictoria”. 

Salud y Género, AC 

Esteban,  M.  L.,  (2001)  El  género  como  categoría  analítica.  Revisiones  y  aplicaciones  a  la 

salud. Perspectivas  de  género  en  salud.  Fundamentos  científicos  y  socioprofesionales  de 

diferencias sexuales no previstas. Miqueo, Consuelo. Laurell,  A.  C.  (1982).  La  salud-enfermedad  como  proceso  social. Revista  latinoamericana  de 

Salud, 2(1), 7-25. 

Maroto Navarro y otros (2009), Paternidad y servicios de salud. Estudio cualitativo de las experiencias 

y  expectativas  de  los  hombres  hacia  la  atención  sanitaria  del  embarazo,  parto  y  posparto  de  sus 

parejas. RevEsp Salud Pública 2009; 83: 267-278 N.° 2 - Marzo-Abril 2009. Menéndez,  E.  (2009).  De  sujetos,  saberes  y  estructuras:  Introducción  al  enfoque  relacional  en  el 

estudio de la salud colectiva. Lugar.  

Menéndez,  E.  (1988).  Modelo  médico  hegemónico  y  atención  primaria. Segundas  jornadas  de 

atención primaria de la salud, 30, 451-464. Porto,  A.,  et  al.  (2015).  "Humanização  da  assistência  ao  parto  natural:  uma  revisão  integrativa." 

CIÊNCIA&TECNOLOGIA-Revista do Centro de Ciências da Saúde e Agrárias da UNICRUZ 1.1: 

12-19. 

Sadler, M. (2007), “Los hombres también se  emocionan”: hacia la construcción de masculinidades 

presentes. Revista Gaceta Universitaria de Psiquiatria, 2007; 3; 4: 437-449. Schwarz,  P.,  (2010)  Construcción  de  la  maternidad  en  el  encuentro  de  la  institución  médico 

ginecológica  con  mujeres  de  clase  media  de  la  ciudad  de  Buenos  Aires.  Sexualidad,  Salud  y 

Sociedad - Revista Latinoamericana 2010, (Diciembre). 

Velazquez (2004), La paternidad en el proyecto de vida de algunos varones de la Ciudad de México. 

En  MNEME,  Revista  de  Humanidades.  Publicação  do  Departamento  de  História  e  Geografia  da 

Universidade Federal do Rio Grande do Norte Centro de Ensino Superior do Seridó – Campus de 

Caicó. V. 05. N. 11, jul./set. de 2004. – Semestral 

 

Normativas citadas: 

Guía 1: “Guía para la atención del parto normal en maternidades centradas en la familia”. Dirección 

Nacional de Maternidad e Infancia del Ministerio de Salud de la Nación. 2012 Guía 2:“Guía de procedimientos para el control del embarazo y la atención del parto y puerperio de 

bajo riesgo”. Ministerio de Salud de la Provincia de Buenos Aires. 2012. Ley 25929 de “Derechos de padres e hijos durante el proceso de nacimiento”. Sancionada en 2004, 

Reglamentada en 2015. 




[image: ]

Título: Análisis de parentalidad y pareja a partir de la serie The new normal 

Autoras: Iara Vidal (Facultad de Psicología/UNLP, iaravaninavidal@gmail.com) 

Belén Alfonso (Facultad de Psicología/UNLP)

Mariela Pantano (Facultad de Psicología/UNLP) Palabras claves: PAREJA - PARENTALIDAD - PAREJA DEL MISMO SEXO 

 

Introducción 

El presente trabajo se encuentra enmarcado dentro  del  Proyecto: “Investigaciones acerca de las  presentaciones  actuales  de  parentalidad  y  pareja,  en  parejas  del  mismo  sexo”. Perteneciente a la Facultad de Psicología, Universidad Nacional de La Plata. Dicho proyecto se  aborda  desde  una  perspectiva  de  género,  pospatriarcal  y  posheteronormativa,  y  se encuentra dirigido por la Licenciada Iara Vidal. 

El  objetivo  del  presente  trabajo  es  el  análisis  de  la  serie  televisiva  The  New  Normal.  La decisión de realizar dicho análisis se sustenta en el hecho de que las series televisivas reflejan, a  veces  de  manera  estereotipada,  el  sentir  y  el  funcionamiento  de  una  institución,  en  un momento histórico social de una sociedad en particular. La serie es producida y se desarrolla ficcionalmente en el contexto de una sociedad norteamericana, en un barrio de clase media-alta  por  lo  que  entendemos  que  no  refleja  las  particularidades  de  nuestro  contexto latinoamericano.  Sin  embargo,  consideramos  que  son  estos  los  productos  culturales  de consumo  que  llegan  a  nuestra  sociedad  y  en  ese  sentido  resulta  interesante  utilizarlo  como foco de análisis. Además es una manera de acercarnos a un tipo de funcionamiento familiar y a  cuestiones  que  atraviesan  las  parejas  del  mismo  sexo  en  relación  a  la  pareja  y  la parentalidad, desde un ejercicio de articulación teórico-conceptual. 

Para realizar nuestro análisis tomamos cuatro escenas: la primera pertenece al Capítulo 9 de la Temporada  1  que  se  desarrolla  dentro  del  contexto  de  la  celebración  del  Día  de  Acción  de Gracias. La segunda escena seleccionada transcurre durante la festividad de Halloween en el Capítulo 18 de la Temporada número 1. La tercera y la cuarta escena pertenecen al Capitulo 6,  el  primer  fragmento  corresponde  al  pedido  de  matrimonio  de  la  pareja  de  varones.  El segundo fragmento, corresponde a la no aceptación por parte del contexto (representado por la abuela de Goldie) del casamiento entre hombres. 

Descripción de los personajes y de las escenas 

Los personajes más relevantes en esta serie son: Bryan quien no tienen lazos fuertes con su familia  de  origen,  cuenta  con  muchos  reclamos  históricos  hacia  su  madre,  y  cortó  la comunicación con ella por más de dos años.  

El  otro  protagonista  de  la  serie,  David,  pareja  de  Bryan,  tiene  una  relación  de  apego importante con su madre, quien no puede aceptar su homosexualidad, ni a su pareja. Además de  ello  su  madre  y  su  padre,  quienes  están  separados,  tienen  muchas  peleas  por  lo  tanto  es difícil que los pueda reunir.  

La mujer que alquila su vientre a la pareja protagónica, Goldie, fue criada por una abuela, ya que su madre huyó de la casa cuando tuvo  a  su hija. Ella a su vez, queda embarazada muy joven de un hombre que no la respeta, y parece no puede alojar la paternidad, ni la pareja. A ello se suma una abuela rígida, exigente y poco afectiva. 

La niña de 10 años, hija de Goldie, a partir de este contexto, convive con una bisabuela (Jane) resentida por todo lo que le pasó en la vida. La niña tiene dificultades para integrarse con sus pares,  y  con  los  docentes  de  la  escuela  a  la  que  concurre.  Siempre  es  presentada  como  “la diferente” de su grupo. 

Finalmente, Rocky, asistente de Bryan, es una mujer que tiene una relación conflictiva con su familia  de  origen,  quienes  desmerecen  sus  esfuerzos  por  lograr  su  sueño  de  entrar  en  el mercado  de  Hollywood,  la  desaniman  intentando  que  vuelva  a  su  ciudad  y  cumpla  con  las expectativas que ellos tienen para con ella. 

En la primera escena seleccionada observamos como la pareja de hombres protagonistas, su asistente, la mujer que les alquila el vientre y su hija plantean que: esa festividad ha sido un problema  ya  que    todos ellos  presentan  dificultades  con  el  sostenimiento  de  lazos  afectivos con su parentesco, biológicamente hablando. Ante estas dificultades la decisión tomada por ellos, tradicionalmente, es no celebrar con sus respectivas familias.  

Luego  de  una  charla  determinan  darles  una  nueva  oportunidad  a  sus  familias  de  origen  y organizan  una  reunión  todos/as  juntos/as.  La  fiesta  termina  saliendo  mal  y  en  diferentes momentos  por  distintos  motivos  echan  a  cada  familiar,  quedando  solo  la  pareja,  la  madre portadora del bebe, su hija y la asistente. De esta manera, concluyen de que desean reservar el Día  de  Acción  de  Gracias  para  la  familia  ''que  se  elige''  (refiriéndose  a  ellos  mismos)  y  la Navidad para los parientes. 

En la segunda escena elegida, Bryan, uno de los protagonistas es quien decide todos los años, los disfraces que llevaran su pareja y su asistente y, en esta ocasión, también el de Goldie la mujer  portadora  de  su  hijo/a  y  su  niña.  Los  diferentes  personajes  se  van  mostrando  en descuerdo  con  las  elecciones,  hasta  que  finalmente  la  niña  plantea  que  todos/as  deberían disfrazarse de Frankestein, con el argumento de que todos/as ellos/as son partes distintas que se cosieron y se unieron para formar una familia. 

En la tercera escena a partir de celebrar un casamiento ficticio entre la niña y un compañero, David  registra  lo  importante  que  es  para  Bryan  el  evento.  Si  bien  al  principio  desestima  la posibilidad  de  que  contraigan  matrimonio,  finalmente  le  propone  casamiento  frente  a  la ecografía de su hijo/a. 

La cuarta escena trata acerca de la recepción del contexto social del casamiento entre personas del  mismo  sexo.  En  esta  oportunidad  Jane  (la  abuela)  es  quien  lleva  la  voz  de  las representaciones sociales acerca del casamiento, que son de no aceptación. 

Análisis escena "Acción de Gracias"

 En  la  actualidad  podemos  dar  cuenta  de  un  escenario  social  y  familiar  que  pone  en cuestionamiento  lo  instituido,  a  la  vez  que  se  realizan  diversas  transformaciones  en  la organización de las estructuras. La organización familiar, es el aspecto más cambiante de las familias, tanto a través de los tiempos históricos, como de una cultura a otra y en el propio tiempo  de  vida  de  cada  una.  Frente  a  la  diversidad  de  configuraciones  familiares  que encontramos  en  la  actualidad  nos  parece  pertinente  hablar  de  “Las  familias”  y  no  de    La familia,  ya  que  entendemos  por  esta  a  una  estructura  heterogénea,  abierta  y  compleja  en permanente intercambio consigo misma y con el afuera. 

Seleccionamos  las  diferentes  escenas  de  los  capítulos  mencionados  con  el  fin  de  visibilizar como  a través de diferentes fechas festivas, tradicionales del  país  en  el  que se desarrolla la serie,  se  realiza  una  elección  del  círculo  de  personas  con  las  que  compartir  dichos  festejos. Este  círculo  tradicionalmente  formado  por  familiares  fue  mutando  a  lo  largo  del  devenir histórico acercándose cada vez más hacia una afinidad personal, restándole importancia a la co-sanguinidad.  Esta  última,  en  combinación  con  la  alianza,  como  forma  fundamental  para establecer las relaciones de parentesco está en crisis. 

A continuación citaremos un fragmento que nos ayudará en nuestro análisis 

 “… la familia es lo que elegís,  los parientes elijen por nosotros, Acción de Gracias para la familia y Navidad para los parientes” 

En este fragmento podemos observar como el acento en lo co-sanguíneo se desplaza hacia la afinidad  personal,  tornándose  cada  vez  más  parecido  a  una  amistad.  Dentro  de  esta  familia que ellos plantean, encontramos a la pareja de hombres, la asistente y amiga de uno de ellos, la mujer que les alquila el vientre y a su hija. Todos estos  personajes presentan dificultades con el sostenimiento de lazos afectivos con sus  familias de origen. Lo que se observa es lo que (Spivacow, M. A.: 2011, 195) denomina  familia afectiva, es decir un grupo de personas que se vinculan con el fin de obtener amparo, contención, afecto y de esta forma hacer frente a la soledad característica de nuestros tiempos. Este conjunto de individualidades comienzan a organizar algo de lo familiar afectivamente o a partir de la amistad, apoyado en la dificultad de sentir como familia aquello que el sistema de parentesco tiene pensado para ellos. 

Análisis escena Hallowen 

En dicha escena la niña determina que todos se vistan de Frankestein para Hallowen ya que  

“… todos son partes distintas que se cosieron y se unieron para formar una familia loca…” 

 Para  pensar  dicha  escena  nos  podemos  preguntar  junto  con    (Meler  I.:  2013,373),”si  las relaciones familiares pierden su carácter exigible y pasan a ser opcionales, ¿podrán mantener la  necesaria  solidaridad  entre  las  generaciones?”  esta  pregunta  solo  podrá  responderse  a posteriori y teniendo en cuenta la particularidad de cada caso. 

Otro aporte valioso en relación a la temática lo realiza (Cadoret, A.: 2003,158) cuando afirma que en los casos en que la/s familias de origen de la pareja parental, tienen ciertas reticencias en aceptar la homosexualidad de su hijo/a “… el niño permite comunicar la existencia de la pareja.  Sin  embargo,  no  debemos  olvidar  que  a  partir  de  entonces  se  hace  hincapié  en  el parentesco…”.  Además,    la  autora  sostiene  que  cuando  las  parejas  del  mismo  sexo  tienen hijos/as, éstos permiten que se celebren distintos rituales familiares, en los cuales es posible renovar los vínculos con sus familias.  

En las dos escenas, hasta ahora analizadas, se visibilizan este hecho, donde el sentido de las festividades  se  re  significa  a  la  luz  de  la  pronta  llegada  del  niño/a.  Los/as  protagonistas cambian  sus  tradiciones  y  al  mismo  tiempo  afianzan  sus  vínculos  con  aquéllos/as  que  han elegido como familia. Asimismo, permite a los padres mostrarles a su hijo/a las fiestas de su infancia  y  según  Cadoret  pueden  los/as  abuelos/as  recuperar  su  lugar,  por  un  día,  de guardianes de la tradición. 

En  la  actualidad,  a  partir  de  los  cambios  que  se  fueron  dando  en  las  configuraciones familiares,  se  puede  evidenciar  que  cada  vez  prosperan  más  los  hogares  formados  por amigos/as o personas solas, el modelo de la familia nuclear, predominante y característico de la modernidad, está cambiando rápidamente y  en la post modernidad el sello distintivo esta puesto  en la diversidad.  “La familia cambia,  evoluciona, se adapta  y  así  genera sujetos  con características propias y a la vez muy concordantes con la época en la que vive” (Muchnik, A.M.:2007, 151) 

Análisis de la escena pedido de matrimonio 

En el capítulo de la fiesta de matrimonio de la niña con su compañero, David le dice a Bryan: 

David dice: “El matrimonio para gente como nosotros es una fantasía. Los gays podemos tener fabulosas ceremonias de compromiso, pero hasta que no lo sancione el gobierno de los Estados Unidos no es más que jugar a la casita" 

Bryan: "Sí, pero las emociones son reales. Como la declaración de amor. 

David:  "Hasta  que  cada  adulto  responsable  en  este  país,  pueda  elegir  casarse  con  quien quiera, me niego a siquiera considerar casarme”. 

“Comprendí lo que era el compromiso (…) Vamos a tener un bebé. Es nuestra familia: tú, yo, y ese bebé. Para siempre.  La familia es el mayor compromiso.” 

La noción de familia como construcción histórico-social y sus trasformaciones a lo largo del tiempo, ha sido estudiada ampliamente. Desde esta perspectiva, se sitúa en la modernidad el nacimiento  de  un  modelo  de  familia  nuclear,  conformado  por  dos  cónyuges  heterosexuales unidos por el matrimonio y sus hijos/as biológicos. Este ideal de familia como célula fundante de  la  sociedad  tendría  como  fin  último  la  transmisión  de  la  herencia  y  la  acumulación  del capital  bajo  una  organización  estrictamente  patriarcal.  De  ello  se  desprende  que  en  este modelo de organización familiar la elección de pareja conyugal era acordada por las familias de origen en función de la conservación patrimonial (Roudinesco, E.: 2003). Como venimos señalando, este modelo de familia, en su dimensión formal queda hoy casi obsoleto aunque aún convive en los ideales más conservadores.  

Siguiendo a la socióloga (Illouz, E.: 2009, 30), en su estudio sobre el consumo de la utopía romántica  vemos como en el capitalismo tardío se ha desarrollado un modelo de familia en el que el amor romántico se convierte en lo fundante de la elección conyugal. De este modo, hoy encontramos  que los  vínculos  de pareja se disuelven  y  refundan en una búsqueda de pareja orientada  hacia  la  consecución  de  un  ideal  amoroso  romántico.  Siendo  estas  uniones conyugales las que producen nuevas organizaciones familiares que cuestionan la hegemonía de  la  familia  nuclear.  Encontramos  aquí  familias  homoparentales,  mono  parentales, ensambladas, etc.  

Siguiendo  esta  línea,  podemos  observar  en  la  escena  de  pedido  de  matrimonio  algo  de  este orden  funcionando.  Allí  observamos  que  la  propuesta  de  matrimonio  se  juega  en  una dimensión  que  apunta  a  la  consagración  del  amor  romántico  y  a  la  consolidación  de  un compromiso basado en proyecto de vida común que incluye la llegada de un hijo/a.  

La  escena,  que  recorta  una  conversación  entre  la  pareja  protagonistas  acerca  de  la imposibilidad de contraer matrimonio legalmente en los Estados Unidos y la negativa de uno de ellos de celebrar una fiesta de compromiso en tanto ese derecho no sea conquistado, nos permite interrogarnos acerca algunas cuestiones que señala el psicoanalista (Vidal, J.: 2010, 4) acerca del matrimonio entre personas del mismo sexo y el derecho al goce en el marco de una “sociedad  democrática/capitalista  hedonista  y  consumista”  (Vidal,  J:  2010,  5).    El  autor, propone pensar a las sociedades actuales “como un no-todo que suma nuevos modos de goce, uno más, y uno más”.  Es decir, que la sanción del matrimonio entre personas del mismo sexo esconde, según el autor, un mensaje cifrado para el conjunto de la sociedad.  

El  mensaje  sería  que  la  democracia  existe  para  asegurar  la  inclusión  del  derecho  a  goce  de todos y todas las habitantes; que cada uno tiene derecho a gozar a su manera y que no hay un buen ni mejor modo de gozar. Es así, prosigue, que  la democracia mediante sus instituciones incorporan singularidades garantizando el derecho al goce. Pero es necesario atender al hecho de  que  estas  singularidades  que  son  incorporadas  no  son  cualquier  singularidad,  no  son  las singularidades de cualquier individuo sino aquellas que puedan insertarse a las posibilidades del consumo.  

En  otras  palabras,  vemos  como  la  inclusión  de grupos  sociales  considerados  “minorías”,  es también su incorporación a la esfera del consumo de mercado (la mujer moderna, los espacios gay-friendly,  etc.)  y  cómo  el  amor  romántico  funciona  como  ideal  común,  como  utopía colectiva que trasciende las divisiones sociales.  

Estos aportes nos posibilitan el análisis de una dimensión más que se pone en juego frente a los avances legislativos en materias de inclusión, sin por ello desconocer la importancia del acceso a derechos en la subjetividad de las personas y el margen de libertad resultante.  

Asimismo,  observamos  cómo  en  los  personajes  de  la  pareja  protagonista  de  la  serie,  se refuerzan  estereotipos  en  torno  a  las  parejas  gay;  un  varón  con  expresiones  e  intereses fuertemente feminizados junto a otro varón con expresiones e intereses masculinizados. Este modo de presentación nos llevó a preguntarnos siguiendo a (Fernández,  A. M.: 2009), acerca del  perfeccionamiento  de dispositivos  de  desigualación  expresados  en  los  imaginarios colectivos que circulan en torno a las parejas del mismo sexo.  

Los dispositivos  de desigualación  según la autora se constituyen en una  ecuación  en  la que una  diferencia  es  trasformada  en  desigualdad  económica  y  política.    Esta  desigualdad  es  la que funciona muchas veces como telón de fondo de expresiones de violencia  y dominación hacia las mujeres. Este dispositivo es propuesto por la autora como categoría para comprender la  subordinación  histórica  de  las  mujeres  como  construcción  social,  pero  puede  también homologarse a los fines de este análisis.  

En tanto no se trata de la trasformación de diferencias biológicas en desigualdades sino de la posibilidad de situar alguna particularidad que se distinga como “la” diferencia y en un mismo movimiento  convertirla  en  desigualdad.    En  la  serie  que  analizamos,  podemos  pensar  que aquella particularidad corresponde a la posición estereotipadamente feminizada ocupada por el personaje de Bryan, ya que este modo de presentación perpetua y reproduce lugares en los que  “lo  feminizado”  se  corresponde  con  lo  emocional,  frágil  e  impulsivo  valorizado negativamente y en contraposición con lo masculino racional, fuerte y sensato. 

Análisis escena del contexto social 

En este capítulo Jane, como representante de cierto contexto social dice: 

“Esto es lo que hacen los gays, creen que pueden definir lo que es el matrimonio. Hoy son los  niños,  mañana  los  pulidores  de  bananas,  la  próxima  vez  querrán  una  boda  para  sus perros (…) El matrimonio no es para niños, no es para perros y lo siento chicos, pero no es para ustedes” 

Recortamos una escena en la que se pone en juego el debate previo a la ley matrimonio entre personas  del  mismo  sexo,  que  ha  sido  sancionada  en  Estos  Unidos  en  el  año  2015. Consideramos  que  el  intercambio  establecido  entre  los  personajes  conserva  algunas resonancias  con  los  argumentos  más  conservadores  que  se  desarrollaron  en  nuestro  país  en torno a la Ley de Matrimonio Igualitario.  

La  posición  adoptada  por  Jane,  la  abuela  de  Goldie,  refleja  un  argumento  largamente extendido en las comisiones legislativas de nuestro país.  La delimitación de un concepto de matrimonio  reservado  para  hombres  y  mujeres  heterosexuales  como  categoría  inalterable, asumiendo así que los conceptos preexisten de un modo acabado y sustancial; desconociendo que en tanto institución el matrimonio es resultado de construcciones sociales que responden a intereses  políticos, económicos y culturales de un momento histórico particular y por lo tanto plausibles de ser trasformadas (Gargarella, R.: 2010, 135).  

 

Conclusión  

“Si  bien  siempre  habrá  “algo  que  se  llama familia”  como  afirma  Derridá  (Derridá  J-Roudinesco  E:  2003,47)  consideramos  que  las  familias  seguirán  cambiando  y  depende  de cada  vínculo,  con  sus  particularidades  y  diferencias  respecto  de  otras  configuraciones, entenderse y elaborarse como familia 

La  diversidad  propia  de  este  lazo  en  nuestra  época,  tanto  en  lo  cualitativo  como  en  lo cuantitativo, hace que consideremos a dichas presentaciones como una expresión de la misma. Es necesario destacar que cuando se deja de tomar a lo normativo imperante como la única manera de construir una familia, facilita a los nuevos entramados vinculares pensarse  como tal”. (Batiz, F. Fontana, D. Pántano, M. 2016) 

Consideramos  que  es  importante  destacar  que  estas  nuevas  configuraciones  familiares desligadas  de  lo  co-sanguíneo  introducen  cambios  en  la  tradición  de  las  festividades,  las adaptan,  introducen  nuevas  significaciones  y  separan  claramente  la familia  afectiva  de  los parientes. 

Por último y en consonancia con un trabajo sobre la Ley de Matrimonio Igualitario (Vidal, I.: 2014, 6) donde se analiza el momento previo a la sanción de la Ley desde las representaciones sociales imaginarias en relación a las parejas homosexuales y sobre la crianza de sus hijos en el espacio público, se concluye que si bien el debate previo ha modificado las maneas de ver y presentar  la  homosexualidad  y  la  crianza  de  niños  por  parejas  del  mismo  sexo,  existe  aún mucho  camino  por  recorrer  en  términos  de  visibilidad  y  aceptación  social.  Esperamos  con estos análisis poder hacer un pequeño aporte hacia ese desafío. 

Bibliografía 

Batiz, F., Fontana, D. y Pántano, M.  (2016) “¿Por qué familia más que dos?”  En Memorias del Primer Encuentro Platense Sobre Diversidad Familiar y Parejas del Mismo Sexo. Facultad de Psicología. Universidad Nacional de La Plata. Mayo 2016 

Cadoret, A.  (2003) Padres como los demás. Barcelona. Gedisa 

Derrida,  J.  &  Roudinesco,  É.  (2003). Y  mañana,  qué…,  Buenos  Aires:  Fondo  de  Cultura Económica 

Fernández,  A.M.  (2009). Las  lógicas  sexuales:  amor,  política  y  violencias”. Buenos  aires: Nueva visión. 

Gargarella, R. (2010). Matrimonio y diversidad sexual: el peso del argumento identitario. En Pecheny M., De la Dehesa R., Meccia E., Hiller R., Aldao M., Fernández Valle M., Aldao M., Clerico  L.  (coordinadores). Matrimonio  Igualitario:  Perspectivas  sociales,  políticas  y jurídicas. Buenos Aires: Eudeba 

Illouz, E. (2009) El consumo de la utopía romántica: el amor y las contradicciones culturales del capitalismo. Buenos Aires: Katz Ediciones. 

Meler I. (2013) Recomenzar: amor y poder después del divorcio. Buenos Aires. Paidos. 

Rotengber,  E.  & Agrest  Wainer,  B.  (comps)  (2007) Homoparentalidades.  Nuevas Familias. Buenos Aires. Lugar Editorial 

Roudinesco, E. (2003). La familia en desorden. Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica y Social. 

Spivacow  M.  A.  (2011) La  pareja  en  conflicto.  Aportes  psicoanalíticos.  Buenos  Aires. Paidos. 

Vidal,  I.  (2014)  Memoria  4º  Jornadas  de  Investigación  de  la  Facultad  de   Psicología      y      del      3º      Encuentro      de      Becarios      de      Investigación compilado      por      N.      Campodónico;      J.      Varela;      M.      Fernández   Raone.  -  1a  ed.  -  La  Plata:  Universidad  Nacional  de  La  Plata,  2015. 

E-Book. ISBN 978-950-34-1174-2   

Vidal, J. (2010). Sobre el casamiento homosexual y el derecho al goce. Revista Contingencia, 7. www.cieccordoba.com.ar 




[image: ]

Título: Aportes de los Feminismos Descoloniales para la construcción de una perspectiva de género en el Trabajo Social

Autora: Lucía Makcimovich (LECyS/FTS/UNLP, luciamakcimovich@hotmail.com) Palabras  clave:  PERSPECTIVA  DE  GÉNERO  -  TRABAJO  SOCIAL  -  FEMINISMO DESCOLONIAL  

 

A través del presente trabajo se busca aportar al debate sobre la construcción de una 

perspectiva  de  género  para  la  intervención  profesional  del  Trabajo  Social,  presentando algunos de los postulados teóricos y epistemológicos del feminismo descolonial, entendiendo que los mismos posibilitan ampliar la discusión y problematizar la dimensión de género en la intervención  profesional.  Rescatar  la  tradición  feminista  desde “abajo  y a  la  izquierda” permite pensarnos desde una epistemología feminista descolonizadora; se trata como dice el Subcomandante Marcos, de “desalambrar la teoría y hacerlo con la práctica”.  

Hablar  de  la ‘perspectiva  de  género’ que  aquí  se  presenta  propone  reconocer  las 

relaciones  de  poder  que  se  dan  entre  los  géneros  -constituidas  social  e  históricamente-  que atraviesan todo el entramado social y articulan otras relaciones sociales. En esta línea, uno de los desafíos que se  nos presenta es construir una perspectiva de género que tenga en cuenta estas  relaciones  desiguales  entre  los  géneros,  atendiendo,  al  mismo  tiempo,  a  la  forma diferenciada en que viven las mujeres según la clase, la edad, la etnia, la religión, entre otras categorías en intersección.  

En  este  sentido,  con  más  fuerza  desde  fines  de    los  años  ochenta,  dentro  de  los 

Estudios  de  Género,  vienen  tomando  fuerza  enfoques  que  proponen  pensar  al  género  como una variable complejamente entramada en distintas estructuras personales, sociales, políticas. Lo que permite, por un lado, contemplar la posición subalterna de las mujeres en relación a los varones, resultado de las relaciones de poder y opresión a través de las cuales se estructura la  sociedad.  Y  por  otro  lado,  visibilizar  que  la  situación  compartida  entre  mujeres  toma distintas  jerarquías  dependiendo  de  la  trayectoria  social,  histórica,  cultural  de  cada  mujer. (Sciortino; 2012) 

La  producción  de  este  trabajo  nace  ante  la  necesidad  de  pensar  prácticas  de 

intervención que contemplen la dimensión de género en intersección con categorías como la de  etnia.  En  mi  trabajo  de  investigación  desarrollado  en  el  marco  de  una  beca  CIN    me encuentro problematizando la construcción de ciudadanía de las mujeres indígenas ya que al reconstruir  la  problemática  de  los  Pueblos  Originarios  desde  una  perspectiva  de  género  se observa  que  las  mujeres  y  ciertas  situaciones  opresivas  asociadas  a  ellas  quedan  relegadas. Una  de  las  cuestiones  que  se  desprenden  de  mi  estudio  refiere  a  que  resulta  indispensable construir  herramientas  conceptuales  que  permitan  dar  cuenta  de  las  formas  específicas cobradas  por  la  opresión  de  género  en  los  espacios  que  transitan  las  mujeres  indígenas  en nuestro país, preguntándonos a su vez, que nos pueden aportar los saberes producidos por el movimiento  indígena  al  feminismo  en  tanto  teoría  social  crítica.  En  este  sentido,  a continuación  me  aboco  a  recorrer  algunas  perspectivas  feministas  latinoamericanas  que revisan  la  historia  de  los  feminismos  en  Latinoamérica,  alejándose  de  las  versiones hegemónicas que niegan e invisibilizan todo saber producido fuera de los marcos establecidos por  la  modernidad  occidental;  y  cuestionan  la  noción  universal  de  mujer.    Dos  tareas esenciales al emprender el camino de descolonizar la teoría y la práctica.  

 

“Un mundo donde quepan muchos mundos”

Luchas y resistencias desde  1  Abya Yala

 

En  coherencia  con  la  adopción  de  un  proyecto  feminista  desde  una  mirada 

geopolíticamente  situada,  mi  intención  es  aportar  al  debate  sobre  la  construcción  de  una perspectiva de género para la intervención profesional del Trabajo Social, revisando tanto las categorías  sociales,  culturales,  políticas  y  económicas  con  las  que  construimos  las problemáticas  que  se  nos  presentan  en  la  cotidianeidad  de  nuestras  experiencias,    como  así también,  revisar  la  historia  que  solemos  contar  y  dar  por  válida,  recuperando  las  voces, saberes y prácticas de los sectores y clases históricamente negados e invisibilizados. 

1 Abya Yala es el nombre en lengua Kuna (pueblo que habita el territorio correspondiente a Panamá y Colombia) del continente que los colonizadores españoles nombraron ‘América’. Significa ‘en plena madurez’ o ‘tierra de sangre vital’

 Es en este sentido que planteo la necesidad de discutir el desarrollo del feminismo -

blanco,  occidental,  burgués-  entendido  como  una  sucesión  progresiva  de  conquista  de derechos sin por ello negar las grandes luchas y conquistas del movimiento. Lugones (2014) afirma  que  en  el  desarrollo  de  los  feminismos  del  siglo  XX,  no  se  hicieron  explícitas  las conexiones entre el género, la clase y la heterosexualidad como racializados. Ese feminismo enfocó  sus  luchas,  formas  de  conocer  y  teorizar,  en  contra  de  una  caracterización  de  las mujeres  como  frágiles  y  débiles  (tanto  corporal  como  mentalmente)  recluidas  al  espacio privado  y  sexualmente  pasivas.  Pero  no  explicitó  la  relación  entre  esas  características  y  la raza,  ya  que  solamente  construyen  a  la  mujer  blanca  y  burguesa  y “dado  el  carácter hegemónico que alcanzó el  análisis, no solamente no explicitó sino  que ocultó la  relación” (Lugones; 2014: 68) 

Desde la década del ochenta, en la región de Abya Yala, comenzaron a emerger otras 

voces y procesos de acción políticas que visibilizaron a las ‘otras’ y comenzó un proceso de cuestionamiento  a  los  discursos  hegemónicos  occidentales,  sobre  todo  visibilizando  y denunciando  su  inherente  lógica  etnocéntrica,  racista,  misógina,  heterocentrada  y  colonial. Más  tarde,  las  luchas  y  resistencias  que  surgieron  en  la  década  de  los  noventa  pusieron  en evidencia “el fracaso del paradigma civilizatorio occidental, pues éste había demostrado que las expectativas de ‘desarrollo’ en los países del ‘Tercer Mundo’ eran imposibles de cumplir” (Miñoso,  Gómez  Correal  y  Muñoz;  2013:  21).  Comienza  entonces,  un  cuestionamiento profundo  a  la  pretensión  de  universalidad  de  los  ‘Derechos  Humanos’,  desenmascarando  la falsa inclusión de las denominadas minorías.  

El feminismo descolonial se caracteriza por un permanente ejercicio de apertura frente 

a hechos que ameritan la reflexión, un proceso vivo, una apuesta por el reconocimiento y el diálogo  con  un  mundo  plural,  que  inicia  con  la  forma  misma  en  la  que  entendemos  y construimos  el  conocimiento.  Desde  estas  posturas  se  cuestiona  la  lectura  de  una  historia ascendente de ‘conquista de derechos para las mujeres’ que comienza en Europa y los Estados Unidos  y  luego  se  ha  ido  extendiendo  al  resto  del  mundo,  producto  de  la  aparición  del feminismo como movimiento universal. Por su parte, Bellucci (2014) afirma que fue decisivo para  los  feminismos  latinoamericanos  alejarse  de  las  tendencia  de  proyección  global  que imponían una falsa unidad instalada por el proyecto civilizatorio occidental. 

Descolonizar significa entender la historia de la opresión que marcó el colonialismo en 

América Latina y cómo se reproduce hoy en día y además, significa entender que hoy siguen existiendo relaciones de poder estructurales, ancladas en un sistema de múltiples opresiones, en donde el capitalismo, el racismo, el patriarcado y la heteronormatividad se entrecruzan  y generan múltiples y simultaneas formas de poder  y exclusión.  Estas relaciones “(…) siguen afectando a mujeres racializadas, etnizadas, a lesbianas, a las más pobres, porque a pesar de que se habla de la era post, ellas siguen siendo los escudos principales del patriarcado por no corresponder al paradigma de la modernidad” (Miñoso et al; 2013: 26). El feminismo en complicidad con la apuesta descolonial aporta a la tarea de reinterpretación de la historia en clave crítica a la modernidad tanto desde su carácter misógino  y androcéntrico (como  ya de hecho,  lo  había  hecho  la  epistemología  feminista  clásica)  y  sobre  todo,  desde  su  carácter intrínsecamente racista y eurocéntrico.  

Uno  de  los  principales  desafío  que  se  nos  presentan  entiendo  es  preguntarnos  cómo 

posibilitamos  espacios  de  reflexión  que  permitan  incorporar  los  aportes  que  pueden  hacer estos feminismos al análisis de la colonialidad y el racismo como una episteme intrínseca al proyecto de la modernidad.  Se trata de evidenciar, denunciar, y actuar frente a una realidad que  nos  demuestra  que  las  mujeres  racializadas  son  invisibilizadas  y  violentadas sistemáticamente por los sistemas políticos, sociales, culturales y estatales. Se trata de revertir la  ausencia  de  un  compromiso  político  por  parte  del  feminismo  hegemónico  blanco, heterosexual,  para  derribar  el  carácter  racista  de  su  hacer  y  de  su  pensamiento.  Como  dice Cumes (2014) “(…) es fundamental descubrir  cómo funcionan  las  formas de dominación  y las  relaciones  de  poder  en  condiciones  de  colonización.(…). Y  esta  misma  autora,  agrega “(…) la  lucha  por  una  transformación  epistemológica  tiene  que  pasar  necesariamente  por una problematización profunda de la realidad que se vive” (p. 81)  

Poner  en  escena  el  feminismo  descolonial  supone  otro  reto  importante:  la 

radicalización  de  la  crítica  a  la  noción  universal  de  mujer.  Acción  que  permite  discutir    y  entender la problemática de ‘las mujeres’ de forma compleja y no compartimentada. Dejar de percibir homogéneamente al sujeto del feminismo y desmantelar los marcos hegemónicos de interpretación  universal  de  la  clasificación  de  género.  Porque  como  dice  Lugones  (2014) a pesar de que todas las personas somos racializadas y asignadas a un género no todas somos dominadas o victimizadas de la misma manera por ese proceso, ya que ese proceso es binario, dicotómico  y  jerárquico.  Sólo  si  percibimos  el  género  y  la  etnia  como  entramados  o fusionados  indisolublemente,  podremos  ver realmente  a  esas  ‘otras’  mujeres,  negras, mestizas, indígenas.  

Se trata, en fin, de reflexionar y problematizar acerca de las formas en que pensamos 

la categoría mujer y cómo, en un constante proceso de reflexión, podemos construir prácticas que promuevan y acompañen la lucha por el reconocimiento de la diversidad de las mujeres, se visibilice y escuche a esas ‘otras’ que han sido sistemáticamente excluidas, invisibilizadas y negadas en los discursos occidentales hegemónicos a lo largo de toda la historia. 

 Concluyendo,  la  apuesta  es  por  una  nueva  epistemología  y  la  construcción  de 

relaciones  que  no  se  estructuren  sobre  los  privilegios  de  unxs  pocxs  y  bajo  la  opresión  de muchxs.  Cabe  considerar  que,  los  principales  desafíos  a  la  hora  de  pensar  la  intervención profesional con mujeres giran en torno a pensar cómo dar lugar a una escucha real, respetuosa y profunda; que, para el caso de las mujeres indígenas, posibilite instancias de participación que, sin caer en visiones esencialistas y totalizantes de “lo indígena”, permita desnaturalizar las tramas concretas de poder y opresión sin negar en ese mismo proceso, las identidades, las culturas, saberes y tradiciones. 




Fuentes y bibliografía 

Belluci, M. (2014). Los feminismos latinoamericanos. En Revista Ideas de Izquierda, 

N°9, CABA.  

Cumes, A. (2014). ‘Esencialismos estratégicos’ y discursos de descolonización. En M. 

Millán  (coord.) Más  allá  del  feminismo:  caminos  para  andar  (pp.  61-86).  México:  Red  de Feminismos Descoloniales.   

Federici, S. (2015) Calibán y la bruja: mujeres cuerpo y acumulación originaria. (2da 

edición.) Tinta Limón: Ciudad Autónoma de Buenos Aires.  

Lugones,  M.  (2013)  Colonialidad  y  género.  En  Y.  Miñoso,  D.  Gómez  Correal  y  K. 

Ochoa  Muñiz  (Eds) Tejiendo  de  otro  modo:  Feminismo,  epistemología  y  apuestas Descoloniales en Abya Yala (pp. 57-73) Popayán: Editorial Universidad del Cauca. 

Luque,  C.  y  Martín,  A.  (2011).  Académicas  feministas,  algunas  reflexiones.  En  L. 

Femenías  y  P.  Soza  Rossi  (Comps.) Saberes  situados/teorías  transhumantes (pp.  163-183). La  Plata:  Fundación  de  la  Facultad  de  Humanidades  y  Ciencias  de  la  Educación  de  la Universidad Nacional de La Plata.  

Maffia,  D.  (2006). Desafíos  actuales  del  feminismo. Taller  “Género  y  educación 

popular”.           Pañuelos          en          Rebeldía.          Recuperado          de:   

http://www.panuelosenrebeldia.com.ar/content/view/521/58/  

Marcos,  S.  (2014).  Feminismos  en  camino  descolonial.  En  M.  Millán  (coord.) Más 

allá  del  feminismo:  caminos  para  andar  (pp.  15-34).  México:  Red  de  Feminismos Descoloniales.   

Millán, M. (2014).  Introducción.  Más allá del  feminismo, a manera de presentación. 

En M. Millán (Coord.) Más allá del feminismo: caminos para andar (pp. 9-14). México: Red de Feminismos Descoloniales. 

Miñoso, Y., Gómez Correal, D.  y Ochoa Muñoz, K. (2013) Introducción. En (2014) 

Tejiendo  de  otro  modo:  Feminismo,  epistemología  y  apuestas  Descoloniales  en  Abya  Yala (pp. 13-40) Popayán: Editoral Universidad del Cauca.  

Sciortino,  S.  (2012) “La etnografía  en  la  construcción  de  una  perspectiva  de  género 

situada”. Revista Clepsydra, 11; noviembre 2012, pp. 41-58; ISSN: 1579-7902 




[image: ]

Título: Aportes del Trabajo Social plasmados en la Intervención con la problemática de Violencia de Género desde un enfoque de derechos Autoras: Yesica Brest (FTS/UNLP) 

Antonela Guagliarello (FTS/UNLP) Palabras clave: Perspectiva de género- Trabajo Social- Violencia de género 

 

“Violencia, entonces, es inseparable de la noción de género porque se basa

y se ejerce en y por la diferencia social y subjetiva entre los sexos” (Velazquez; 2006 :28)

 

Introducción 

 

El siguiente trabajo da cuenta de una experiencia de práctica profesional realizada en el 

ciclo lectivo 2015  en el Centro de Atención a la Víctima que funciona en la Facultad de Ciencias Jurídicas y Sociales de la UNLP, donde se brinda asesoramiento gratuito, acompañamiento y la  realización  efectiva  de    intervenciones  judiciales  y  psicosociales  a  aquellas  mujeres,  niñas  o niños y personas que pertenecen a los colectivos de la diversidad sexual, que sufran violencia de género  conformado  por  un  campo  interdisciplinario  de  Trabajadores  Sociales,  Abogados  y Psicólogos. 

El marco en donde abordamos la problemática es el Centro de Atención a la Víctima que 

funciona  en  la  Facultad  de  Ciencias  Jurídicas  y  Sociales  de  la  UNLP,  donde  se  brinda asesoramiento gratuito, acompañamiento y la  realización efectiva de  intervenciones judiciales y psicosociales a aquellas mujeres, niñas o niños y colectivos de la diversidad sexual, que sufran violencia  de  género  conformado  por  un  campo  interdisciplinario  de  Trabajadores  Sociales, Abogados y Psicólogos. 

Los problemas que observamos son la falta de articulación entre las diferentes disciplinas 

que  intervienen  en  el  centro  de  atención,  la  falta  de  cuestionamiento  por  parte  de  las profesionales  del  trabajo  social  en  relación  a  las  demandas  propuestas  por  los  demás profesionales.  Y  como  problemática  central  consideramos  que  predomina  una  intervención jurídica sobre el resto de las intervenciones de lxs demás profesionales. Si bien entendemos la relevancia de la intervención jurídica en relación al contexto de riesgo que está atravesando y el abordaje  psicológico  necesario  ante  el  escenario  de  violencia  vivida,  pensamos  que  estas intervenciones  deben  incluir  conjuntamente  un  abordaje  social  orientado  a  la  construcción  o reconstrucción de una red de contención para quien se encuentra sufriendo violencia de género.   

Para  ello  consideramos  importante  conocer  los  vínculos  de  esa  persona  (familiares, 

sociales)  los  espacios  de  inserción  (laboral,  comunitarios,  sociales),  las  instituciones  a  las  que asiste  (centros  de  salud,  servicios  locales,  escuela,  entre  otros),  lo  que  permitiría  conocer  las intervenciones  existentes  sin  volver  a  preguntar  sobre  la  situación  de  violencia  que  ha  sido expuesta en otros espacios, con otros profesionales.   

A lo largo del proceso reflexionamos respecto a lograr contradecir o modificar  múltiples 

aspectos  de  la  demanda  que  se  nos  fue  presentando  y  a  su  vez,  proponer  otros  abordajes  de carácter  social  a  las  entrevistas,  mirada  de  la  problemática  y  acciones  a  realizar  para  la institución.  Porque  en  una  intervención  interdisciplinaria,  se  ponen  en  juego  campos  de saber/poder  donde  las  disciplinas  disputan  la  jerarquización  de  la  palabra  sobre  la  mirada  y actuación de la problemática. Nuestra incumbencia profesional demanda un tipo de intervención que es naturalizada por otras disciplinas, considero clave la problematización de las situaciones y el  desafío  que  implica  la  actuación  en  conjunto  con  otras  disciplinas..  La  problematización  es una herramienta para la profesión, remite a una perspectiva de conocimiento, permite reconocer y  poner  en  cuestión  los  propios  saber/  nociones  y  abre  la  posibilidad  a  la  construcción  de  un campo  de  conocimiento  más  autónomo.    En  este  campo  de  disputa  es  donde  es  enriquecedor pensar  posibles  herramientas,  repensar  nuestro  trabajo  en  el  espacio  como  trabajador  social direccionado en la intervención ligada con las otras profesiones, sin priorizar un abordaje social de la situación. 

Planteamiento  del problema 

El tema problema del centro de práctica lo construimos pensando en la intervención del  

Trabajo  Social en la posibilidad de  construir o recuperar una red de contención,  en la cual  la persona  que  sufre  violencia  se  reconozca  como  sujeto  activo,  buscando  potenciar  sus  capacidades.  El  objetivo  que  direccionó  nuestra  práctica  fue  aportar  herramientas  desde  el trabajo  social  para  el    acompañamiento  de  las  personas  que  sufren  violencia  de  género  orientadas a fortalecer su reconocimiento como sujetos de derechos. 

En lo que respecta a la intervención se opto por redefinir las estrategias pensadas en el 

centro, pensando en la importancia de conocer y analizar las causales de violencia que aparecen en el discurso, necesarios para que la mujer pueda interpelar su situación y para pensar nuestra estrategia de intervención. Conocer por ejemplo si una mujer tiene un oficio, no solo es clave por el ingreso sino también por la posibilidad de insertarse en un espacio, restablecer su autonomía, y establecer los vínculos. Otra cuestión relevante es la problematización de  los discursos de otros profesionales  acercándonos  a  hablar  con  ellos  sobre  determinada  situación  evidenciando  o contradiciendo su  intervención. 

Entendemos  que  el  trabajo  social  aporta  a  intervenir  en  la  problemática  desde  las 

particularidades  de  los  hechos,  con  instituciones  y  con  el    entramado  vincular  de  los  sujetos. Según Bourdieu (2002: 55) "lo real nunca tiene la iniciativa, puesto que sólo puede responder si se  lo  interroga".  Es  decir  se  construye  la  violencia  de  género  como  una  problemática  social compleja, como objeto de intervención del Trabajo  Social, porque se supera el sentido común, se rompe con la naturalización de los hechos a través de un pensamiento reflexivo de la realidad, se  construyen  nuevas  conceptualizaciones  y  nuevos  abordajes.  Reconocer  a  las  personas  que sufren  violencia  como  sujetos  activos,  en  la  posibilidad  de  acceder  a  su  vida  cotidiana,  no adjetivándolos  como  "víctimas  "  sino    desarrollando  estrategias  orientadas  a  interpelar  la realidad,  reflexionar, desnaturalizar la violencia y los lugares socialmente asignados. 

 

Objetivo General 

-  Aportar herramientas desde el trabajo social para el  acompañamiento de las personas 

que sufren violencia de género  orientadas a fortalecer su reconocimiento como sujeto de derecho. 

Objetivos  Específicos 

-Recuperar los análisis que realizan los diferentes actores institucionales sobre la 

problemática   a fin de trabajar conjuntamente. 

-Generar propuestas metodológicas para la intervención desde el Trabajo Social para 

fortalecer redes, vínculos y lazos con las personas que concurren al centro.     

 

Marco referencial 

La  violencia  de  género  es  una  de  las  formas  de  violencia  que  en  los  últimos  años  ha 

obtenido una mayor atención  social  e institucional en nuestro país.  Si  bien la violencia existió durante siglos atrás, en los últimos años, se le ha otorgado una fuerte impronta en tanto discusión  de la temática,  medidas de atención y acompañamiento y así también en un marco normativo. La violencia en tanto fenómeno social ha estado presente desde la conformación de la sociedad, lo que hace que hoy en día adquiera relevancia como problemática social en el espacio público, es porque se la ha reconocido como tal a nivel mundial, reconociendo las desigualdades que a menudo ponen en desventaja a las mujeres con respecto a los hombres, y gracias al movimiento  gestado por organizaciones creadas para proteger y garantizar derechos al colectivo de diversidad sexual. 

El concepto de género, es definido por Garda Salas (2011) “como construcción social que 

gobierna  la  vida  política,  social  y  económica  de  la  sociedad,  enmarcando  a  las  personas  en “moldes”  femeninos  y  masculinos,  que  limitan,  excluyen  y  subordinan,  afianzándose  de  esta manera  las  relaciones  de  poder  que  refuerzan  la  supremacía  de  lo  masculino  sobre  la inferioridad de lo femenino.” (p.1) Es decir, género es una categoría que da cuenta de los lugares asignados  a  hombres  y  mujeres  dentro  de  las  relaciones  sociales,  en  un  tiempo  histórico determinado  donde  el  hombre  blanco  burgués  heterosexual  construye  y  ocupa  un  lugar  de superioridad  sobre  la  mujer,  el  cual  es  socialmente  sostenido  y  reproducido  a  través  de significaciones imaginarias sociales que orientan las prácticas de los sujetos. Pero este proceso no  se  da  en  forma  lineal,  sino  que  es  criticado  a  partir  del  pensamiento  reflexivo  orientado  a comprender las pautas culturales sociales que operan en las prácticas de los sujetos. 

En  consiguiente,    la  violencia  de  género  en  sentido  amplio,  se  tomo  la  categoría  de  

violencia hacia la mujer por la caracterización poblacional que asiste al centro,  “es una violencia masculina  ejercida hacia las mujeres y atentando sobre su dignidad. Está vertebrada por un eje ideológico,  que  la  sustenta  y  alimenta,  caracterizado  por  ideas  sexistas  relacionados  por  la dominación de la mujer en sus esferas personal y social. (…) Los hombres son responsables del ejercicio de  violencia  y  pueden cambiar. No son enfermos, su comportamiento  se basa en una racionalidad  específica  y  es  multidimensional  en  su  expresión.    La  presencia  de  esquemas sexistas y jerarquizantes  es un elemento estructural del comportamiento violento,  tanto  de los modelos  de  comprensión  de  la  realidad  como  actitudes  y  motivadores  de  la  relación  de  dominación que estos hombres tratan de imponer a la mujer con  su violencia”. (Bonino Luis; 2006:13) 

Marco metodológico 

Se enmarco en construir un marco epistémico de la situación investigando y averiguando  

para actuar, teniendo en cuenta la importancia de comprender la problemática de género desde la perspectiva de los sujetos, los vínculos, las pautas culturales y sociales.  Para el mismo, se utilizo diversas  técnicas  como  la  entrevista  semi-estructurada,  observación,  registro  (cuaderno  de campo). Entendemos que la técnica de observación que fue planteada por las coordinadoras del centro, nos permitió conocer los discursos que existen sobre la violencia de género,  y como se ponen en tensión las diferentes miradas disciplinarias. 

Luego  nos  planteamos  utilizar  la  entrevista  entendiendo  que  la  misma  permitiría 

recuperar la palabra del sujeto, conocer su relato, que significaciones sociales aparecen en este relato, como se comprende la violencia y cuáles son los discursos que se juegan ante la decisión de  terminar  con  una  relación  violenta;  cuestiones  que  entendemos  que  son  fundamentales  a  la hora de pensar una estrategia de intervención. 

Proceso de Práctica 

Planteamos  en  la  institución  la  necesidad  de  indagar  sobre  los  vínculos  desde  la 

cotidianidad,    los  espacios  de  inserción  y  una  mayor  articulación  con  otras  instituciones  que intervengan con determinada situación. Nos parece clave el hecho de abordar no solo la situación de  la  persona  desde  la  singularidad  sino  también  aquellos  espacios  de  inserción  con  las instituciones que asistió o asiste, con sus amigos, familia, vecinos para poner en cuestión si los mismos aparecen como contención para aquella mujer que sufre violencia. 

 Consideramos  que  la  intervención  no  debe  construirse  de  manera  fragmentada  sino 

multirelacionar,  desde  el  seguimiento  y  acompañamiento  de  la  mujer  en  los  centros  de  salud, consultorios jurídicos gratuitos y espacios educativos. La construcción y uso del instrumento se planifico tomando en cuenta la subjetividad de los sujetos, sus elecciones, su construcción de la problemática violencia de género, como la viven y piensan, en quienes se apoyan para continuar o terminar un vínculo violento, qué factores se introducen para visualizar la violencia que pasa con  la  palabra  del  “otro”  en  qué  medida  afecta  lo  que  dice,  hace  y  opina  el  “otro”  en  su  vida cotidiana.  

Desde  una  caracterización  de  la  población  que  asiste  al  CAV  la  mayoría  son  mujeres, 

relegadas del ámbito público y de la inserción laboral, que sufren violencia física, psicológica y económica. Con dichas  mujeres la problemática  se obstaculiza por que  el  factor económico se vuelve  conflictivo,  ya  que  la  mujer  no  cuenta  con  ingresos  y  administración  propia,  muchas recurren a vecinos, hijos o algún familiar para refugiarse momentáneamente de la situación, esto se  presenta  como  un  obstáculo  ya  que  en  muchas  situaciones  sus  propios  hijos  eligen  por necesidad quedarse con el sostenedor del hogar. 

Otra situación es la de aquellas mujeres que ya poseen estabilidad económica, o cuentan 

con un apoyo extra como un plan social de contraprestación económica para mantenerse ella y sus hijos, o cuentan con la ayuda de familiares, amigos, vecinos que ayudan con el cuidado de los  niños  para  poder  trabajar.  Reconocemos  que  al  principio  costó  encontrarle  el  sentido  a  la intervención en el campo y negociar con el equipo nuestra mirada y accionar de la problemática, ya que al principio predominaba la vía jurídica y psicológica. 

 Resultados 

Los resultados son vistos como procesos en construcción, donde no predomina un cierre 

ya que se pudo romper con algunas lógicas establecidas y predominantes en la intervención con ese  “otro”  en  donde  se  privilegiaba  la  intervención  jurídica,  se  logró  un  afianzamiento  y circulación de la palabra con el equipo de atención desde la demanda y la re significación de la misma. Los aportes que tomamos de la práctica son aquellos orientados a pensar la intervención del  trabajo  social  en  el  espacio  donde  entran  en  tensión  intereses  contrapuestos,  desde  que  se demanda,  quienes  demandas,  que  discursos  se  construyen  sobre  la  problemática,  como  se interviene y que relaciones de poder se juegan a la hora de definir el “hacer” en una situación. Pensar no solo al trabajo social sino también a las demás disciplinas con las que se trabaja en la búsqueda  de  un  abordaje  integral  y  una  lectura  del  problema  hacia  una  misma  vía  de intervención, sin desconocer las diferentes miradas y actuaciones.  

Es  importante  destacar  los  aportes,  en  términos  de  haber  puesto  en  tensión  nuestros 

propios  saberes,  nuestros  conocimientos  previos  respecto  a  la  violencia  de  género,  lo  cual implicó la necesidad de incluir material teórico a nuestra intervención, profundizar aspectos de la problemática de violencia de género, pensar nuevas categorías, y basarnos desde una perspectiva de género. 

Los  resultados  finalmente  son  vistos  como  un  proceso  relacional  en  constante 

modificación,  respecto a lograr contradecir o modificar  múltiples aspectos de la demanda que se  presenta  y  a  su  vez,  proponer  otros  abordajes  de  carácter  social  a  una  nueva  mirada  de  la problemática y acciones a realizar desde  la institución. 

Bibliografía 

 

-Alvarez  Angeles,  Bonino  Luis,  Montero  Andrés  (2009). Criterios  de  calidad  para 

intervenciones  con  varones  que  ejercen  violencia  en  la  pareja. Monográfico  de  Cuadernos 

para el debate Nº 1 del Grupo 25. . Publicado en francés en Empaña Nº 73 ,113-119. 

 

-Bourdieu (2015) El oficio del sociólogo. Propuestos epistemológicos. Siglo XXI. 

 

-Salas Guarda, Marileidys (2011). Violencia masculina. Una mirada desde una perspectiva de Género. En contribuciones de las Ciencias Sociales.  

 

-Velasquez Susana (2006). Violencias cotidianas, violencia de género. Escuchar, comprender, ayudar. Ed. Paidos. Buenos Aires. 




[image: ]

Título: Cargando la mochila de los estereotipos de género  

Autoras: Arantxa Alonso (FTS/UNLP, axi.as@hotmail.com) 

Amaltea Canosa (FTS/UNLP, amalteacanosa@hotmail.com) Palabras clave: ESTEREOTIPOS - TRABAJO DOMÉSTICO - CAPITALISMO 

 

Resumen  

La  presente  ponencia  pretende  brindar  incipientes  aportes  que  venimos  trabajando  y construyendo como estudiantes de Trabajo Social, buscando generar un análisis de la histórica opresión de las mujeres en el campo laboral. Para ello hacemos hincapié en los estereotipos de género  causados  por  la  feminización  de  los  empleos  relacionados  al  cuidado,  la invisibilización del trabajo doméstico y la desigualdad sexual laboral.  

Buscamos  concluir  nuestro  análisis  arribando  a  una  reflexión  que  nos  permita  complejizar nuestra subjetividad por nuestra condición de mujeres, atravesadas por una sociedad patriarcal y capitalista que socio-históricamente nos ha subordinado. De esta forma, paralelamente a la elaboración de la presente ponencia pretendemos dilucidar nuestros propios atravesamientos personales y las interpelaciones del material teórico.  

Resulta  importante  aclarar  que  la  elección  de  la  temática  y  el  objetivo  propuesto  a  trabajar parten  del  interés  particular  en  relación  a  la  feminización  de  las  profesiones  del  cual  no tenemos ningún debate acabado, ninguna certeza absoluta, sino más bien interrogantes,  que motorizan  proceso  como  estudiantes  y,  al  mismo  tiempo,  estamos  atravesadas  por  el estereotipo de nuestra profesión como futuras Trabajadoras Sociales. Estos interrogantes que se nos presentan están vinculados al rol de nuestra profesión en la sociedad, los estereotipos que sobre ella aparecen, el deber ser profesional relacionado al imaginario social, entre otros. Entendemos que los estereotipos de género señalan la manera en que una sociedad determina los imaginarios respecto de características y atributos de los sujetos. En el caso de las mujeres, quienes históricamente han sido oprimidas, los estereotipos funcionan como legitimadores de esa  opresión  y  según  Mary  Waters  (1986)  la  naturaleza  y  origen  de  los  mismos  son  de carácter histórico, económico y social. La posición social en la que los estereotipos colocan a las mujeres no fue siempre la misma, pero ha llegado, al  día de hoy, a  un lugar de “sierva domestica degradada, sujeta al control y a la disposición del hombre”. 

Fuertemente vinculado al sistema de producción y reproducción social, el lugar de la mujer en la  sociedad  es  inherente  a  la  institución  familiar  y,  a  su  vez,  este  núcleo  represivo  y conservador representa los intereses del estado capitalista y patriarcal.  Se pone a la mujer en el ámbito de lo privado y lo doméstico, delimitando conductas y moldeando caracteres para la reproducción  del  sistema  mismo.  Atravesado  fuertemente  por  la  psicologización  y moralización de la sociedad por parte del Estado capitalista.  

Esto  quiere  decir  que  el  sistema  capitalista  y  patriarcal  se  manifiesta  en  las  sociedades oprimiendo a los individuos y limitando su libertad. En el caso de las mujeres su expresión fundamental es la de delegarles el rol de la encargada de la reproducción doméstica, necesaria para  el  disciplinamiento  de  los  sujetos  en  sociedad,  imponiéndoles  los  valores  económicos-sociales-sexuales-laborales  que  el  sistema  promueve.  En  el  sistema  capitalista  y  patriarcal, como señala Evelyn Reed (1983), “las mujeres han sido condenadas a su estado de opresión por las mismas fuerzas y relaciones sociales que han llevado a la opresión de una clase sobre otra, de una raza sobre otra, de una nación sobre otra. Es el sistema capitalista (…) la fuente principal de la degradación y la opresión de las mujeres”. 

En este mismo sentido, Andrea D´Atri (2014), en su artículo, realiza un análisis similar donde menciona  que  “El  patriarcado  normaliza  las  relaciones  sociales  para  la  reproducción  que son  indispensables  para  que  las  relaciones  sociales  de  producción  capitalistas  no  se  vean alteradas y se garantice, reproduzca y legitime la explotación”. La autora menciona que esto genera  una  violencia  estructural  del  género  y  podemos  decir  que  para  que  terminen  estas lógicas es necesario que se rompa la alianza capitalismo-patriarcado.  

Cuando la mujer sale del ámbito doméstico para incorporarse al mercado de trabajo sufre una doble explotación, ya que es nuevamente oprimida por el sistema y vuelve a ser vulnerada por los  estereotipos  de  género  al  encontrarse  en  desventaja  frente  a  los  varones  en  la  histórica división sexual del trabajo. En esta división del trabajo se la asignan a la mujer determinadas profesiones o labores diferentes  a las de los  varones, quienes se encuentran en situación  de privilegio.  

Tal como se detalla en el informe MTEySS (2014) “las mujeres que acceden al mercado de trabajo  no lo  hacen en igualdad  de condiciones  que los  varones  (…) las  responsabilidades familiares  y  domesticas  propias  del  trabajo  reproductivo  determinan  y  condicionan  la inserción  laboral.  El  concepto  de  trabajo  se  asocia  a  una  actividad  remunerada  realizada fuera del hogar, en contraposición con las actividades domésticas no remuneradas que han quedado desvalorizadas y relegadas a un plano inferior (…) Si bien las mujeres representan la mitad de la población, su tasa de empleo es más baja que la de los varones”. 

Asimismo,  los  empleos  que  históricamente  se  dignaron  a  mujeres  casi  exclusivamente legitiman  una  vez  más  esta  idea  de  opresión,  ya  que  frecuentemente  están  vinculados  a  los cuidados  y  a  la  reproducción  del deber  ser  y  lo  moralmente  correcto.  Es  por  esto  que  las mujeres  han  estado  vinculadas  a  trabajos  tales  como:  maestras,  enfermeras,  cuidadoras  de niños, ancianos y enfermos, trabajadoras sociales, empleadas domésticas, entre otros.  

Esta  feminización  del  cuidado  y  la  atención  restringen  el  quehacer  de  la  mujer  al otro, alejando al género de sus propios atravesamientos personales y subjetivos. Al mismo tiempo que reproducen esta condición de estigmatización de clase, las mujeres, socio-políticamente, son encuadradas en un tipo especial de atención y de servicio intrínsecamente relacionado a lo privado  y  lo  domestico,  como  ya  hemos  señalado  y  que  según  el  informe  MTEySS  (2014) “En el mercado de trabajo las ocupaciones en las que mayoritariamente de desempeñan las mujeres se asocian al rol tradicional de ama de casa”. 

Esto  se  traduce  en  que  las  mujeres  realizan  su  misma  labor  dentro  y  fuera  del  ámbito  del hogar.  Entendiendo  que  dentro  del  ámbito  privado  esto  no  se  considera  un  trabajo,  por  el simple  hecho  de  no  ser  reconocido  ni  remunerado  económicamente,  nominando  solamente trabajo a aquello que se realiza fuera del hogar, frecuentemente reservado para los hombres.  

Como  venimos  desarrollando,  el  trabajo  doméstico  es  repetidamente  invisibilizado  y precarizado. No solo por el hecho de no recibir una remuneración monetaria a cambio, sino que  también,  representa  un  imaginario  social  en  relación  a  los  roles  de  género  donde  las mujeres  simbólicamente  se  encontrarían  más  capacitadas  para  realizar  este  tipo  de  trabajos. Esto  es  un  valor  moral  capitalista  que  se  transmite  desde  que  las  mujeres  son  niñas  y  son obligadas a colaborar en las tareas domésticas del hogar.  

Es por esto que cuando las mujeres ingresan al mercado de trabajo son tomados como trabajo de ayuda a  la  economía  familiar  y  no  como  el  sostén  principal  (lugar  asignado  casi exclusivamente  al  varón).  Por  esto  se  encuentran  mayoritariamente  precarizadas  o  peor remuneradas en el mercado de laboral  y por esto la remuneración salarial de las mujeres se encuentra en el escalón más bajo de la categorización de los salarios.  

En  este  sentido  existen  varios  análisis  y  teorizaciones  respecto  a  los  lugares  que  están dispuestos para las mujeres en los ámbitos laborales. Entendiendo que existen varios tipos de segregación  para  las  mujeres  y  les  resulta  dificultoso  tanto  ascender  jerárquicamente  como participar de ciertos espacios políticos, por su condición de género. Existe una brecha no solo salarial  sino  que  también  en  cuanto  a  derechos  y  garantías  que  posicionan  una  vez  más  en desventaja a las mujeres respecto de los varones por el mismo trabajo.  

Pero esto no se reduce exclusivamente a una cuestión de género sino que también se relaciona con una cuestión de clase. Todas las mujeres somos oprimidas por el sistema capitalista, las vivencias  subjetivas  y  las  condiciones  objetivas  tienen  que  ver  con  la  pertenencia  de  clase. Todas somos oprimidas pero no todas somos explotadas, esto quiere decir que la dominación genera  peores  consecuencias  ante  mayor  vulnerabilidad.  Para  ejemplificar  esto  último podemos afirmar que el grado de vulnerabilidad no es el mismo para una mujer trabajadora de clase media que para una mujer trabajadora de clase baja, lesbiana, indígena, etc. Es en estos casos que las opresiones se potencian.  

 

Bibliografía: 

 D´Atri, Andrea (2014): El mandato patriarcal se escribe con sangre. En Revista 

Ideas de Izquierda N° 16, CABA. 

 

 MTEySS (2014): Indicadores más relevantes de la inserción de las mujeres y 

los varones en el mercado de trabajo. 

 

 Programa del Seminario Curricular “Género  y clase: las mujeres trabajadoras 

en  la  Argentina  actual”  Aportes  de  la  “perspectiva  de  género”  al  ejercicio profesional crítico del Trabajo Social. 

 Reed,  Evelyn  (1983):  Sexo  contra  sexo  o  clase  contra  clase.  Ed.  Fontamara, 

México. 

 

 Waters, Mary Alice (1986): Feminismo y marxismo. Ed. Fontamara, México. 




[image: ]

Título: Centralidad de los cuidados femeninos  en el diseño y ejecución de programas de transferencia condicionada de ingresos: apuntes para un debate necesario

Autoras: Mariana Gabrinetti (CETSyS/FTS/UNLP, mgabrinetti@yahoo.com.ar 

Paula Danel (CETSyS/FTS/UNLP, danelpaula@hotmail.com) Palabras claves: PROGRAMAS DE TRANSFERENCIA CONDICIONADA – GÉNERO – DESIGUALDAD SOCIAL 

 

Introducción

En  el  presente  trabajo  compartimos  avances  del  análisis  generado  desde  el  equipo  de investigación enmarcado en el  Proyecto de Investigación y Desarrollo T072 “La intervención actual  del  Trabajo  Social  y  las    políticas  sociales:  nuevas  dimensiones  en  relación  con  el enfoque  de  derechos  en  los  campos  jurídico,  discapacidad,  acción  comunitaria  y  gestión  de políticas  sociales”  dirigido  por  la  Dra.  Margarita  Rozas  Pagaza  y  co -  dirigido  por  la  Dra. Mariana Gabrinetti.  

En  esta  oportunidad,  presentamos  parte  de  las  discusiones  relativas  a  los  programas  de transferencia  condicionada  de  ingresos,  las  experiencias  de  cuidado  y  cómo  se  tramita  la desigualdad social y de género en el marco de los mismos.  

 

Los programas de transferencia condicionada:

En  América  Latina  los  programas  de  transferencia  condicionada  de  ingresos  (en  adelante: PTC), se han impuesto a partir del nuevo milenio1 como la forma principal de intervención de los  gobiernos  para  atender  a  la  población  en  situación  de  pobreza,  garantizando  un  nivel básico o mínimo de ingresos monetarios. En gran parte de los países de la región, se cuenta 

1         En los noventa, se implementaron programas sectoriales y focalizados.  con  un  programa  de  este  tipo;  destacándose  como  característica  principal  que  una  parte importante  de  dichos  programas  asigna  a  las  mujeres  madres  la  transferencia  monetaria  de ingresos, buscando promover el denominado “capital humano” de las familias (Arcidiácono, Pautassi y Zibecchi, 2010).  

La  transferencia  de  ingresos  monetarios  y  el  establecimiento  de  condicionalidades  para  la recepción del ingreso caracterizan en América Latina a los PTC; en algunos casos estos son acompañados  por  intervenciones  como  capacitación,  promoción  de  actividades  productivas, actividades de participación comunitaria –entre otras-. 

La unidad de intervención de estos programas es la familia en su conjunto, aunque la base del derecho al “beneficio” la constituye mayormente –tanto en Argentina como en otros países de la  región-  la  existencia  de  niños  y  niñas  en  el  hogar,  siendo  las  receptoras  del  mismo  las mujeres madres y los destinatarios los niños/as menores de 18 años de edad.  

El hecho de que resulten los niños la población considerada “objetivo” de estos programas se vincula con las teorías de capital humano y la presunción de romper el círculo de pobreza a partir  de  la  presencia  en  los  PTC  del  requerimiento  de  condicionalidades  inherentes  a  la educación y salud de los niños/as. 

Esta particularidad, nos hace pensar en que si la inscripción a uno de estos programas radica en  la  condición  de  madres  de  las  mujeres  pobres  a  quienes  se  orientan  los  mismos,  la posibilidad de generar empoderamiento en dichas mujeres es débil si estos mismos programas no  son  acompañados  de  otras  acciones  orientadas  a  ellas  que  promuevan  su  propio  capital humano. En la misma línea, es relevante que el cumplimiento de condicionalidades se vincula con  determinadas  tareas  de  cuidado  que  son  asignadas  a  las  mujeres  madres  receptoras  de PTC.   

Otra arista de anudación entre responsabilidad familiar  y transferencia de ingresos se presenta en  las  situaciones  en  que  las  personas  mayores,    de  las  unidades  domésticas,    requieren  el despliegue de prácticas de cuidado.  En tal sentido, las situaciones de dependencia y fragilidad de  las  personas  mayores    produce  un  afianzamiento  de  los  relatos  estatales  en  torno  a  la responsabilidad que contempla el código civil de hijos hacia los padres cuando son mayores. Y en ese anudamiento la responsabilidad de cuidado, en tanto práctica de la vida cotidiana, recae  en  las  mujeres  de  la  unidad  doméstica.  Los  arreglos  familiares  tendientes  a  producir bienestar en sus integrantes, se solidifican en el ámbito privado de manera proporcional a los ingresos de la unidad doméstica (a menores ingresos, mayor  familiarización de las prácticas de cuidado). 

La  función  de  cuidadoras  de  las  mujeres  se  encuentra  social  y  culturalmente  conformada  y responde a las bases del modelo vigente de reproducción social, que deriva en inequidades en tanto  la  exclusividad  en  las  tareas  de  cuidado  asignadas  a  las  mujeres  incide – entre  otras cuestiones  -  en  las  dificultades  de  las  mismas  para  su  inserción  en  el  mercado  laboral.  Los programas de transferencia condicionada que se han implementado en la región refuerzan este rol.  

En esa línea, planteamos, siguiendo a Arias Campos (2007) que los cuidados son una práctica social sedimentada en la cultura de las relaciones con los otros, con sí mismo  y con el espacio social  circundante.      Por  lo  tanto,    constituye  una  construcción  social  que  supone  idearios sobre  quiénes  lo  realizan,  de  qué  modos,  en  qué  contextos  y  bajo  qué  condiciones.  El anudamiento  del  cuidado  como  deseo,  como  elección  y  responsabilidad  exclusivamente femenina  atraviesa  el  ideario  de  varios  programas  de  transferencia  condicionada.    Esto implica, un ideario estatal sobre la regulación del ámbito doméstico y una sanción jurídica a su incumplimiento. 

A partir de lo expuesto, es que analizamos  las intervenciones del Estado frente a la pobreza y cómo las mismas también refuerzan desigualdades de género y de clase, en tanto, las mujeres pobres que dependen de la acción estatal a través de dichos programas quedan ubicadas  en posiciones sociales que nos llevan a interrogarnos por sus derechos como ciudadanas.  

 

Ingresos, cuidado y desigualdad social: 

La asignación  de las tareas de cuidado a las mujeres como  principales  -o en algunos casos, incluso,  como  únicas-  responsables,  se  encuentra  atravesada  por  aspectos  culturales  y  se extiende en todas las clases sociales.  

La particularidad radica en que en las clases sociales altas y medias, se presenta la posibilidad de acceder a servicios de cuidado privados (o extra familiares)  ya que cuentan con el acceso a la mercantilización  del  cuidado, mientras que  las opciones de cuidado que brinda la esfera pública  son  limitadas  e  insuficientes  frente  a  las  necesidades  y  demandas  concretas  de  la población.  

Esta situación incide en que se refuercen las desigualdades sociales. Al respecto, señala Faur (2014) a partir de una investigación empírica sobre la temática que las opciones de inserción laboral  por parte de las  mujeres pobres se encuentran restringidas por la  ausencia o por las escasas  instituciones  de  cuidado,  lo  cual  en  forma  directa  incide  en  las  posibilidades  de desempeñarse laboralmente y por lo tanto en las oportunidades de generar mayores ingresos.  

Ante el déficit de instituciones públicas de cuidado las mujeres de sectores populares suelen recurrir  a  redes  de  solidaridad  de  familiares  y  vecinos.  Asimismo,  aunque  insuficiente,  la oferta  pública  de  cuidado  resulta  fragmentada,  ya  que  no  se  presenta  coordinación  ni integración  entre  los  distintos  servicios  que  atienden  a  las  necesidades  de  cuidado  (Faur, 2014).  

Tal como señala Zibechi (2015), frente a esta carencia en la provisión pública del cuidado, es que  a  la  tríada  del  bienestar  configurada  por  el  Estado,  el  Mercado  y  la  Familia  (Esping Andersen,  2000),  se  integran  las  organizaciones  de  la  sociedad  civil  (OSC),  a  partir  de  la incidencia de las demandas provenientes de los sectores sociales más vulnerables. 

Estas diferencias de acceso a la provisión de cuidado –entre otros aspectos-,  intensifican  y agudizan la desigualdad social. 

En  cuanto  a  los  programas  de  transferencia  condicionada  que  se  han  desarrollado  en Argentina precisaremos algunas cuestiones desde la perspectiva enunciada. En el Plan Jefas y Jefes  de  Hogares  Desocupados  (PJHD),  creado  en  2002,  se  requerían  como  parte  de  las contraprestaciones, el desempeño en actividades comunitarias. En el marco de este programa, la mayor parte de las receptoras, eran mujeres (Neffa y Brown, 2011), sin embargo, no estaba previsto en el marco del programa ni desde el punto de vista institucional una organización del cuidado para que los y las receptores/as pudieran realizar dichas actividades; teniendo en cuenta que la mayor parte de las receptoras eran mujeres, esta situación se resolvía de manera individual, apelando a la solidaridad de las redes o a través de prácticas con los coordinadores y/o  con  los  grupos  de  compañeros  con  los  que  se  realizaban  las  tareas,  de  modo  tal  de conciliar  ambas  responsabilidades.  Respecto  al  Plan  Familias  por  la  Inclusión  Social,  se elimina ese tipo de contraprestación que caracterizó al PJHD modificando el requerimiento al cumplimiento del calendario de vacunación y escolaridad para los hijos de las receptoras. Este programa  se  enmarca  las  teorías  del  capital  humano  a  las  que  aludimos  en  la  Introducción: son las mujeres-madres las receptoras y los destinatarios los niños y adolescentes. Para aliviar la tensión que se generaba en el marco del PJHD entre las responsabilidades de cuidado y las de  contraprestación,  se  eliminan  las  actividades  comunitarias,  pasando  las  mujeres  a circunscribirse a la esfera doméstica. Cabe destacar que esa tensión puede disminuir pero no resuelve  el  problema  y  no cuestiona de ningún  modo  el  lugar asignado  a las mujeres  como responsables  de  las  tareas  de  cuidado,  sino  que  al  contrario,  lo  refuerza.  El  programa Argentina  Trabaja  (PAT),  no  responde  estrictamente  a  las  características  de  programa  de transferencia de ingresos,  ya que se lo  plantea  en términos de  “trabajo”  y  al mismo tiempo como un “programa social”. De todos modos, es importante resaltar cómo en este programa vuelven  a  reproducirse  situaciones  que  ya  se  presentaban  con  el  PJHD,  resultando  que  los mismos  cooperativistas  que  en  él  participan  establecen  acuerdos  para  que  las  mujeres,  por ejemplo,  se  retiren  antes  de  las  actividades  que  desarrollan  las  cooperativas,  para  poder abocarse a las tareas de cuidado (retirar a los niños de la escuela, por ejemplo). Cabe aclarar que  estos  “arreglos”  son  resueltos  y  compartidos  por  los  y  las  cooperativistas;  en  líneas generales no se produce un cuestionamiento a la función de cuidados que se les asigna a las mujeres sino  que se establecen estos acuerdos informales para que sean las cooperativistas-madres quienes se hagan cargo de las obligaciones y tareas domésticas.  

Otro aspecto a considerar respecto a los PTC y al cuidado desde una perspectiva de género es que las mujeres –a las que se les asigna la función  de cuidadoras-, que  forman parte de un programa,  si  tienen  que  desarrollar  actividades  por  fuera  del  ámbito  doméstico,  buscan  en general  una  cercanía  territorial  para  estar  cerca  de  sus  hijos  mientras  desarrollan  sus actividades, lo que da cuenta de la sobrecarga no sólo en términos de tiempo sino afectiva que sienten  mientras  desarrollan  las  tareas  por  fuera  del  espacio  de  su  hogar.  En  entrevistas  en profundidad realizadas en Berisso a mujeres inscriptas en programas, ellas  han manifestado que  procuran  desarrollar  las  actividades  de  contraprestación  e  incluso  sus  actividades  como cooperativistas en el marco del Programa Argentina Trabaja cerca de su hogar, ya que les da mayor  tranquilidad  para  estar  cerca  de  sus  hijos  ante  cualquier  eventualidad;  esto  se intensifica cuando el cuidado de sus hijos pequeños queda delegado en hijos mayores.  

En el caso del  Programa de Asistencia Integral de Ayuda Económica para la Atención de la 

Dependencia  y  la  Fragilidad  del  INSSJyP [1],  y  siguiendo  lo  presentado  en  publicaciones recientes,  afirmamos que  existen programas que se dirigen  a la dependencia y a la fragilidad de las personas mayores afiliadas al Instituto. El objetivo es brindar asistencia a aquellos que por su problemática socio-sanitaria se encuentren en situación de dependencia.  El Programa, supone una transferencia condicionada de ingresos a la propia persona mayor  o su grupo de referencia  tendiente  a    contratar  los  servicios  de  personal  de  apoyo  (no  familiar)  que desarrolle las tareas de cuidado o asistencia personal. Esto supone dos escenarios posibles: 

-Generar  una  contratación  de  hecho,  por  fuera  de  todo  marco  regulado  que  vulnera  los 

derechos de los trabajadores  que brindan servicios de cuidado 

-Generar una contratación laboral enmarcado en la Ley 26.844 que establece el Régimen 

Especial de Contrato de Trabajo para el Personal de Casas Particulares. Esto supone una relación laboral regulada, protegida y ajustada a derecho. 

En estos escenarios lo que se pone en juego es la capacidad económica de la persona mayor, su red social de apoyo y las miradas hegemonizadas en juego sobre la valoración del cuidado como  trabajo.    En  ese  marco,  los    sistemas  de  cuidado  progresivo  postulados  desde  la gerontología  comunitaria  e  institucional  (Roque  y  Fassio    2007)    suponen  el  desarrollo  de dispositivos  y prácticas que se alejen de miradas exclusivamente medicalizadas; implicando una  profesionalización  e  institucionalidad  de  los  mismos.  Cuándo  se  postula  la desfamiliarización de los cuidados,  se apela a la generación  de un acceso a nuevos derechos que  acompasen  el  proceso  de  envejecimiento  y  habiliten  otras  trayectorias  posibles  a  los integrantes de las unidades domésticas. 

 

Reflexiones finales

El  proceso  de  producción  de  políticas  públicas  pone  en  agenda  las  miradas  sobre  el  curso vital, las responsabilidades familiares,  la distribución  diferencial por género  y clase. Estos constructos se tiñen de forma diferencial  si el acento se pone en clave de derechos sociales o de beneficios  unidireccionales.   

Incorporamos  el  aporte  de  Fememnias  y  Soza  Rossi    quienes  en  su  sugerente  texto  “La esperanza  de  Pandora:  del  tiempo  de  los  filósofos  al  tiempo  de  las  mujeres”  (2012)    nos invitan a pensar cómo la simbólica del tiempo siempre se trazó en clave masculina. El tiempo de  la  historia  invisibilizó  a  las  mujeres,  y  generó  idearios  decimonónicos  asociados  al capitalismo  industrial.    Las  autoras  instalan    interrogantes  asociados  a  la  globalización  ó  al decir  de  Piqueras  (2002)  mundialización  en  el  que  el  tiempo  se  percibe  en  instantes,  y  se licuan    las  condiciones    de  trabajo.  En  esa  línea,  el  trabajo  doméstico  de  producción  de servicios de consumo inmediato  traza líneas de continuidad en narrativas que intentan ser de ruptura.  En ese sentido, adquiere un lugar central la performatividad estatal. En este  inicio de gestión  macrista  lo que se visualiza es un reforzamiento de los idearios patriarcales 2, por lo que las  líneas de disputa se tornan más dificultosas.  . 

El  Estado  a  partir  de  sus  intervenciones  asigna  lugares,  posiciones,  puede  tensar desigualdades  o  reforzarlas.  Desde  una  perspectiva  de  género,  distinguimos  que  en  los programas  de  transferencia  condicionada  producen  y  reproducen  los  lugares  social  y culturalmente  asignados  a  las  mujeres  en  tanto  responsables  de  las  tareas  de  cuidado  y  que frente a una provisión pública del cuidado incongruente con la demanda concreta, esto incide en reforzar las desigualdades de clase y de género.  

Desde  la  investigación  mencionada  hemos  puesto  en  discusión  los  conceptos  que  desde  los sistemas de protección social se vienen desarrollando, retomando  discusiones de los estudios de  género, infancia  y  gerontología.   Lo que siempre ha impulsado estas búsquedas, son los interrogantes situados desde la intervención en lo social, por lo que también consideramos que se  presentan  espacios  desde  la  intervención    profesional  para  aportar  la  posibilidad  de reflexión que vehiculice nuevas prácticas en los receptores y destinatarios de programas, que permitan cuestionar estos lugares asignados, intentando promover desde los mismos agentes que  participan  en  el  campo  de  implementación  de  dichos  programas  espacios  de  cierta autonomía.  

 

BIBLIOGRAFIA

-Arcidiácono, Pautassi y Zibecchi (Mayo de 2010) “La experiencia comparada en materia 

de "clasificación" de desempleados y destinatarios de programas de transferencias de ingresos  condicionadas”  en    “Trabajo  y  Sociedad”  N°  14,  recuperado 

en:http://www.scielo.org.ar/scielo.php?pid=S1514-

68712010000100001&script=sci_arttext 

-Arias  Campos,  Rosa  Ludy  (2007)  "Aportes  de  una  lectura  en  relación  a  la  ética  del 

cuidado y los derechos humanos para la intervención social en el siglo XXI". Revista de  Trabajo  Social,  Facultad  de  Ciencias  Humanas,  Universidad  Nacional  de Colombia.  

 

2 Un punto nodal a destacar es la masividad de adquieren los Encuentros de Mujeres, y en esa línea la visibilidad que toman los reclamos  al tiempo que se inrcementa el grado de estigmatización de  los que resultan. 

-Cecchini,  S.  y  Madariaga,  A.  (2011)  “Programas  de  transferencias  condicionadas. 

Balance de la experiencia reciente en América Latina y el Caribe” en “Cuadernos de la CEPAL” Nº 95, Naciones Unidas, Chile. 

-Cippec  (  2013)  Diálogos  sobre  políticas  de  cuidado  en  la  Argentina.  En: 

http://www.cippec.org/documents/10179/54837/Reporte+Dialogos+de+Proteccion+So

cial+2013+(agosto-octubre).pdf/6dc974c7-e9db-492b-a051-ac7edded88ae 

-Cimatti  V  y  Danel  P  (2014)  El  Proceso  de  Producción  de  Políticas  de  Cuidados  a 

Mayores Dependientes, en Clave de Intervención en lo Social . En: Revista Rumbos. Número 10, diciembre del 2014, Santiago de Chile ISSN 0718- 4182 

-Faur,  E.  (2014)  “El  cuidado  infantil  en  el  siglo  XXI.  Mujeres  malabaristas  en  una 

sociedad desigual”. Buenos Aires, Argentina. Siglo veintiuno editores.  

- Femenías, M. L. y Soza Rossi, P (2012)  “La esperanza de Pandora: del tiempo de los 

filósofos al tiempo de las mujeres”. En:  Ana Domínguez Mon et. al. (Comp.)  Usos del tiempo, temporalidades y géneros en contextos.  Buenos Aires. Antropofagia. 

-Gabrinetti, M. (2014) “Programas de empleo y de transferencia condicionada de ingresos. 

Análisis  de  su  implementación  desde  la  perspectiva  de  los  técnicos,  profesionales  y receptores”  en Empleo,  Desempleo  y  Políticas  de  Empleo N°20  CEIL  CONICET. 

Disponible                   en:                   http://www.ceil-conicet.gov.ar/wp-

content/uploads/2015/06/edpe20gabrinetti.pdf 

-Gabrinetti, M. (2016) “Programas sociales de empleo y de transferencia condicionada de      

ingresos:  análisis  de  su  diseño  e  implementación  desde  el  enfoque  de  derechos”  en Verbauwede V.  y  Zabinski,  R. “La intervención  del  Estado  en lo social. ¿Desde un enfoque de derechos?”. Ed. La Hendija. Paraná, Entre Ríos. 2016. 

-Rodríguez Enríquez, C. (2011) “Programas de transferencias condicionadas de ingreso 

e  igualdad  de  género.  ¿Por  dónde  anda  América  Latina?”.  CEPAL,  División  de Asuntos de Género,  Santiago de Chile, Chile. 

-Roque, M  y Fassio A (2007)  Módulo  Gerontología comunitaria e institucional. Carrera 

de especialización en gerontología comunitaria e institucional. Universidad Nacional de Mar del Plata.  

-Rozas  Pagaza,  M.,  Gabrinetti,  M.    y  Danel,  P. “Programas  de  transferencia 

condicionada  de  ingresos  asociados  a  experiencias  de  cuidados”.  En  actas  de Congreso  III  Foro  Latinoamericano  de  Trabajo  Social.  Disponible  en:  

http://www.trabajosocial.unlp.edu.ar/uploads/docs/rozas_pagaza_gabrinetti_danel_gt_

13.pdf 

-Neffa,  J.C.  y  Brown,  B.  (2011)  “Políticas  públicas  de  empleo  III” Buenos  Aires, 

Argentina.  CEIL  PIETTE  CONICET, “Empleo,  desempleo  y  políticas  de  empleo” N°7. 

-Zibechi, C. (2015) “Cuidado, organizaciones y territorio: relaciones en transformación y 

la reconfiguración del espacio comunitario” en Pautassi, L y Gamallo, G. (directores) “El  Bienestar  en  brechas.  Las  políticas  sociales  en  la  Argentina  de  la posconvertibilidad”, Buenos Aires, Argentina. Editorial Biblos. 




[image: ]

Título: Consideraciones Sobre el Espacio En Clave Travesti 

Autora: María Isabel Burgos Fonseca (LECyS/FTS/UNLP, mariaisabelburgos@gmail.com) Palabras clave: TRAVESTIS - ESPACIO PÚBLICO - DERECHOS HUMANOS 

 

Resumen

Este trabajo  intentará dar cuenta de las transformaciones, es decir, el  cambio de percepción social que se ha llevado a cabo, en los últimos doce años en el imaginario social colectivo, de la  condición  travesti,  perteneciente  al  grupo  LGTTBI.  Esta  modificación  y  cambio  de paradigma,  tiene  que  ver  sin  dudas  con  innumerables  factores:  sociales,  políticos,  públicos, culturales, subjetivos, pero fundamentalmente legales. 

Hablamos  de  la  posibilidad  de  construir  una  mirada  humanizadora  e  inclusiva  para      este colectivo específico, dentro del  universo de la  diversidad sexual. La reconfiguración del espacio  público, describe los derroteros del  colectivo travesti  para instalar en la  agenda de los derechos humanos  el acceso a políticas públicas inclusivas. 

 

Redefinir el Espacio en Clave Travesti

Introducción

La  intensión  de  pensar  un  trabajo  sobre  los    espacios,    indefectiblemente  me  lleva  a reflexionar  sobre  sus  contenidos.  Analizarlo  dentro  de  un  contexto  histórico  pero fundamentalmente  descrbir  el  espacio,  que  representa  para  muchos  de  nosotrxs,  trabajar  el lugar  de  lo  simbólico  y  del  deseo,  dentro  de  nuestra  sociedad,  ocupado  por  las  personas travestis. 

Podemos afirmar que un espacio se define desde su opuesto, un espacio lo definimos por la forma que adopta en el contenido.  

Me voy a referir al espacio caracterizado por las relaciones de género fundamentalmente y por  la  clase,  de  los  sectores  urbanos,  en  nuestra  contemporaneidad.  Para  ello  tendremos  como punto de partida, la descripción de lo público y lo privado, como espacios sociales.  Cuando  éste  contenido,  es  un  cuerpo,  ese  espacio  va  a  estar  contenido  por  un  cuerpo masculino o femenino. Esto  fue lo  que se pensó durante muchos años  y  es por ello  que el espacio  fue  definido  por  caractísticas  binarias  de  género,    explicación  atravezada  por  un pensamiento patriarcal y machista del espacio. Para algunos autores lxs cuerpos contenidos en un espacio, son cuerpos para pulir, modelar ,discliplinar y estereotipar. Estos cuerpos también  se lxs ha denomina dóciles y podríamos perfectamente pensar que se ha hecho de lxs cuerpos dóciles de modo subrepticio, una estética binaria de los cuerpos para ser  mirados  y  observados.  Cuando  Michel  Foucault  ,  describía  en  Vigilar  y  Castigar,  el Nacimiento de las Prisiones, describía cómo los cuerpos, ocupando un espacio, podrían llegar a  ser  un  claro  ejemplo  del  saber-  poder  que  se  ejerce  sobre  estos  cuerpos,  es  decir,  sobre nosotrxs mismxs, el ejemplo de la cárcel, se reprodue de modo microfísico, en lo social . Foucault    describe  los  lugares  de  encierro  y  los  cuerpos  dentro  de  una  institución,  estos responden  a  consignas,  son  vigilados  -  sin  ser  visto.  Esto  es  lo  que  se  denominó  como panóptico  y  perfectamente,  lo  podemos  pensar  como  una  matriz  social  de  este  control  de seguridad policial. 

El control sobre el espacio público y privado, nunca fueron temas explícitos, sino más bien, la dinámica  de  la  configuración  espacial,  se  plantea  en  un    funcionamiento hegemónico,hermeneutico,  oculto y con caracterísricas de control, violencia y dominación. Si  bien  el  espacio  público,  en  la  moderniada,  toma  carcterísticas  particulares,  no  todxs  han accedido por igual al espacio público. 

Las mujeres tardamos mucho tiempo, no por falta de ganas, al acceso a éste, nuestro destino natural,  dentro del  sistema productivo  y  reproductivo  y durante la modernidad, fue dado de antemano. 

 Esto  no  significó  que  las  mujeres  hayamos  tenido  plenos  lugares  de  visisbilidad  en  otras épocas, si esto fué así, claramente  la visibilidad de la mujer, tuvo cargas negativas, ejemplo de ello, significó la figura de la bruja durante la edada media. La reclusión al espacio privado, al lado de la cocina, lxs hijos y el marido y cuando esto no era así, nuestro destino era indefectiblemente el encierro y/o convento. 

 

La  historia  del  femnismo  da  cuenta  de  los  periplos  que  han  tenido  que  sortear,  nuestras antecedentes sufragistas, para llegar y tener legitimidad en la difícil escena pública. 

Espacio Travesti, Espacio de Deseo

Si  tuviesemos  que  hacer  un  ejercicio  mental  sobre  qué  nos  representa  la  imágen  de  una travesti y en qué lugar la representamos  y si esta misma pregunta, la hubiesemos hecho doce años  atrás,  las  representación  social  que    nos  devuelve  como  ícono  el/la  travesti,  era equivalente a algo grotezco , falto de armonía , escándaloso y el lugar donde lxs situabamos, siempre vinculado al tema sexual, las zonas rojas y/o a los prostíbulos. 

 

Sería un fatal error de nuestra parte, consiederar esta idea, como el producto exclusivo de un prejuicio de género, que paradójhicamente, lo es, pero no es lo único que debemos analizar aquí y eso es lo que vamos a intentar explicar. 

 

Si durante años, se ha considerado a lxs travestis mujeres ocupando el lugar de prostitución , es  que  ha  sido  el  único  lugar  que    la  sociedad  machista  y  patriarcal,    les  ha  otorgado  a  las travestis,  como  el  lugar  del  descarte,  el  lugar  del  riesgo,  el  lugar  de  la  burla,  el  lugr  de  la explotación corporal a través del sexo. 

 

Cabe  destacar  que  nos  posicionamos  desde  un  analisis  abolicionista  de  la  prostitución,  consideramos  la  prsotitución  como  el  no  lugar,  si  bien  esta  actividad  no  es  ejercida, excusivamente por las mujeres travestis, también hay nuchas otras personas que lo practican y tenemos  claro  conocimiento  de  ello.    La  escencia  del  abolicionismo  es  descontruir  las relaciones  de  poder  y  violencia  que  ejercen  lxs  prostituyentes  hacia  sus  víctimas,  esto  lo hacen, porque no pueden acceder a otros medios formales de trabajo. La prostitución no es un trabajo. 

 Lejos  está el abolicionismo de agredir y agraviar a quienes tanto ejercen la porsstitución y a quienes  la  consumen,  sino  más  bien  denunciar  estas  prácticas,  como  prácticas  de  poder  y dominación  machistas  y  misoginas,  donde  lo  femenino  se  reduce  o  se  ve    cosificado, mercantilizado , sin  poder mediarse sobre este pseudo contrato,  que no es otra cosa que un abusoy violación sexual encubierto. 

Son  las  chicas  travestis,    en  la  mayorí  de  los  casos  y  relatos,  las  que  se  prostutuyen,  dan cuenta de su  procedencia de clases medias y bajas. Los medios de producción lxs expulsxn y lxs  someten a este  comercio sexual, que no desean , pero deben realizarlo como único medio de subsistencia. 

Esta  hipóstesis  cobra  sentido  cuando  escuchamos,  los  desgarradores  relatos  que  nuestras compañeras travestis, como voces contra la opresión y exigiendo la reglamentación del cupo laboral  travesti,  también  denominada  Ley  Diana  Sacayán 1,  nos  narran  en  primera  persona contra el ejercicio de la prostitución  

 

«Tenemos miedo, porque nos obligan a vivir de noche» «Nosotras las travestis hemos sido expulsadas de todos los lugares, de nuestras casas, de las escuelas,por eso llegamos a la prostitución»2. 

 

Establecer  un  reclamo  como  colectivo  trans,  en  relación  a  la  ley  Diana  Sacayan,  significa, legitimar un deseo propio en terminos productivos, proclamarse sujetxs de derechos poíticos  es proclamarse sujetxs de deseo en la medida en la medida que hay una resistencia, a quedar relegadas al lugar de la prostitución.  

 

El Saber-Poder Médico

A partir de la última década del siglo XX el colectivx travesti, ha concentrado la atención de la  opinión  pública.  Nos  referimos  a  que    irrumpió  en  el  espacio  público  de  la  mano  de discursos  biomédicos,  policiales,  sociológicos,  jurídicos,  políticos  y  periodísticos  que funcionaron  como  disparadores  en  algunas  ocasiones  para  discutir  y  en  otras  oportunidades para  reforzar  las  dinámicas  desigualadoras  relacionadas  con  la  identidad  de  género,  la sexualidad, la clase social, la edad, la ideología en diferentes contextos. 

 

Los médicos  y parte del psicoanalisis han definido a las travestis como hombres biológicos  que  se  visten  con  ropas  correspondientes  a  las  mujeres.  El  término  travesti  cuesta  mucho despegarse del  sentido marginal.  Ellxs deciden darle nuevos sentidos a  la palabra travesti  y vincularla con la lucha,  resistencias, dignidad y emancipaciones, entre otras cosas. Lxs travestis son personas que construyen su identidad cuestionando los sentidos que otorga la cultura dominante a la genitalidad y cuestionando también la noción de identidades como límites.  El  travestismo  irrumpe  en  la  lógica  binaria  que  es  hegemónica  en  las  sociedades occidentales  y que oprime a  quienes se  resisten a ser subsumidxs en las categorías varón  y mujer. 

 

1 Ley  14783. Ley Provincial  Cupo Laboral Tranvesti, Provincia de Buenos Aires 2 Alma Ferndez, del Bachillerato Popular Mocha Sellis, Durante la Sanció del Ley Provincial de Cupo Labopral Trans Si  hemos  sido  testigos  del  padecimiento  de  la  población    travesti,  transitando  exclusión  y marginalidad, fue sin lugar a dudas, gracias a la ciencia y en nombre de ésta como segunda responsable  ,  en  orden  de  mérito  ,  primero  el  Estado,  segundo  la  ciencia,  que  legitima  y ordena la sociedad  y lxs cuerpos en  general  y que abonó junto al  sistema jurídico para que este magnicidio se pueda llevar a cabo. 

Me  quiero  referir  a  cómo  han  sido  tratadxs,  las manifestciones  travestis,  por  nominarlxs  de alguna forma, dentro de las disciplinas cientificas en el campo de la salud, explícitamente, el campo de la salud mental, la medicina, la psicología, el psicoanálisis y a los efectos de seguir describiendo aquellas tópicos y  prácticas políticas que describieron lugares claves de saber-poder en relación  la población trans.  

El  DSM  V 3  describe,  aún  en  nuestros  días,  la  condición  travesti  como  un  desorden  de personalidad, el ser travesti es equivalente a padecer una disforia de género,  la disforia es una afección  ,  un  conflicto  entre  el  sexo  físco  de  una  persona  y  el  género  con  la  que  esta  se identifica y por este motovo puede llegar a sentirse muy incomodx, deprimidx e incluso sentir rechazo con el sexo que trae de nacimiento. Según el manual, ejemplar de consulta al moento de  establecer  diagnósticos  diferenciales,  la  etiología  de  esta  enfermedad  o  trastorno  de identidad  de  género  como  también  se  la  ha  denominado,  es  manejarse  en  la  vida  cotidiana como  miembro  del  sexo  opuesto  y  esto  puede  afectar  de  manera  directa  a  la  elección  del partener  sexual,  actuar  como  personas  del  sexo  opuests,    y  puede  afectar  en  la  autoestima,  vestimenta  ,  amaneramientos  etc.  Se  desconoce  su  etiología  ,  es  decir,  la  dimemsión  de  la causalidad  .  Como  todo  trastorno,  se  describen  sintimatología,  se  recomienda  una  terapia  , basada  en  psicoterapia  y  en  farmacología  antidepresiva  e  inhibitoria,  hasta  lograr  su  buen encausamiento como pronóstico. 

 

Como vemos para la Asociaón Americana de Psiquitría , al  año 2013, sigue afirmando  que el travestismo es una enfermedad, un trastorno. 

Esta intervecnción de tipo hegemónica que realiza, gran parte de la medicina , también se la denomina  las  transpatologización,  que  intenta  describir  al  travestismo,  no  con  antecedentes históricos,    como  un  fenómeno  que  siempre  ha  existido,  si  nos  remitimos  a  la    literatura antígua,  ya  en  la  mitología  griega  y  tragedia,  encontramos  estas  figuras,  que  pasan  de  ser hombres a mujeres y confluyen en sus cuerpos y conocimientos, partes de ambxs,la figura de 

 

3

American Psychiatric Association. Diagnostic and statistical manual of mental disorders. 5th ed. Arlington, Va: American Psychiatric 

Publishing. 2013.

Tiresisas, se ha convertido por los disoses,en un ser bi-sexuado, ambos sexos y a su vez a ser una figura de saber. 

El  Manual  de  Desordenes  Mentales  (DSM)  aborda  al  trasvestismo    desde  una  concepción, binaria y heteronormativa de la sexualidad, patologiza su condición, allanando el camino, para la  discriminación,  la  transfovia  y  el  travesticidio  como  los  crímenes  de  odio  que  sufre  la población travesti, por su condición de género. 

La  intolerancia  hacia  lo  diverso  y  diferentes,  sigue  siendo  hoy  una  práctica  politica  que  se visibiliza en espacios publicos , masivos y son responsabilidad directa del Estado. Ejemplo de ello son las cárceles, que no disponen de pabellones para personas travestis y que en muchos casos son alojadxs , con personas vinculadas a delitos sexuales y en las cuales, las travestis siguen siendo víctimas y sometidas a malos tratos, abusos y discriminaciones de todo tipo. 

 

Las  travestis  de  Latinoamérica,  viven  en  circunstancias  diferentes  respecto  de  las  que atraviesan muchas transgéneros de otros países (entre ellos Norteamérica y Europa), quienes a menudo recurren a cirugías de reasignación de sexo y tienen como objetivo reacomodarse en la  lógica  binaria  como  mujeres  o  varones.  Gran  parte  de  las  travestis  latinoamericanas reivindican  la  opción  de  ocupar  una  posición  fuera  del  binarismo  y  es  su  objetivo desestabilizar las categorías varón y mujer. 

«No  creemos  en  la  lógica  binaria  de  los  sexos  planteada  por  el  freudismo;  cada  unx  tiene derecho a hacer lo que se le canta el culo».4

 

Según el  psicoanalista Juan Carlos Volnovich, tanto Freud  en Tres Ensayos para una teoria sexual, libro escrito en 1905, describe el discursos psicoanalítico sobre la diferencia sexuale, si  bien se ha respetado el  postulado de la bisexualidad originaria  y  funda el  surgimiento de una  identidad sexual pensada como masculino y femenino. Asegura que:  

«Si  la  verdad  del  sexo  es  su  construcción  como  identidad  de  género,y  si  un  género  está instituido e inscripto como efecto de verdad por un discurso de identidad estable y persistente en la superficie de los cuerpos, entonces los géneros no serían ni femeninos, ni masculinos. Serían multiplicidades desprovistas de consistencia». 

 

4 Una de las entrevistadas que se encuentra en el anexo de este trabajo Aunque ellas contribuyen a desestabilizar la lógica binaria de sexo-género, simultáneamente, al  construirse  en  femenino,  con  frecuencia  recurren  a  valores  y  símbolos  culturales  que reproducen a la feminidad y a las mujeres concretas como subordinadas. Sin embargo, ellas discuten el argumento formulado por algunos feminismos que desvalorizan al  travestismo  sosteniendo  que  reproduce  estereotipos  sobre  las  mujeres  y  que  refuerza  la feminidad tradicional. 

Las  travestis  afirman  que  si  bien  es  cierto  que  la  construcción  de  las  subjetividades  y corporalidades travestis recurre a normas  y emblemas ligados a la feminidad hegemónica, a través de este proceso esas reglas y atributos son resignificados y desequilibrados. Creemos  conveniente  destacar  que  la  construcción  de  la  identidad  esta  interrelacionada  con las  condiciones  de  existencia  de  las  travestis  en  nuestra  sociedad.  Estas  condiciones  de existencia están marcadas por la exclusión de las travestis del sistema educativo formal y del mercado  de  trabajo.  Debido  a  esta  exclusión,  la  prostitución  constituye  la  más  frecuente fuente  de  ingresos,  la  estrategia  de  supervivencia  más  extendida  y  uno  de  los  escasísimos espacios de reconocimiento de la identidad travesti como una posibilidad de ser en el mundo. Uno de los elementos necesarios para comprender el recurso a la prostitución como salida casi exclusiva para asegurarse el  sustento,  es la expulsión de las travestis del sistema educativo. Las circunstancias hostiles que marcan la experiencia de escolarización de la mayoría de las niñas y adolescentes travestis condicionan severamente las posibilidades de estas “sujetas” en términos de inclusión social y de acceso a un empleo de calidad en la adultez. Según ciertas encuestas la mayoría de las travestis ha sufrido algún tipo de violencia en la escuela. Mayra, una travesti entrevistada por la aset ,Asociación Argentina de especialistas en estudios del trabajo, testimonia que su amiga Romina abandonó la escuela porque le daba miedo las cargadas  y  en  consecuencia  perdió  la  capacidad  de  leer.  Si  después  tenés  que  salir  a  algún lado tenés que andar leyendo. «Me acuerdo que me decían que tenía que ir a tal lado y yo iba leyendo los carteles y sabía donde bajarme y todo. Pero a ella se le complica mucho». Dana llora al recordar su paso por la escuela ,que abandonó, o mejor dicho,la expulsó: «La  escuela  era  hermosa  pero  siempre  de  terror.  En  séptimo  grado,  los  varones  son  más grandecitos, me llamaban mariposón, me daba mucha vergüenza» 

 

Esta exclusión que se origina en la escuela, tiene como correlato la discriminación por parte del estado, al registrarlas en el Anses con el nombre que aparece en su DNI, que no responde al sentir de género de esa sujeta. Todas estas vivencias que son previas a la ley de Identidad de Género, nos hace reflexionar sobre lo desgarrador del relato.  

Si bien  existen herramientas jurídicas que legitiman la condicón trans, la comunidad travesti ocupa un lugar en la sociedad que es por fuera de la ley, ya que muchas leyes aun no se han reglamentado como la de Cupo Laboral Travesti, también denominada Ley Diana Sacayabn, en honor a su mentora.  

Con respecto a esto podemos decir que la prostitución es una imposición derivada de diversas expulsiones: de la familia, de los lugares de origen, de la escuela, del mercado de trabajo, de la red de atención de la salud. Muchas de estas situaciones están relacionadas con la situación de  ciudadanía  coartada  de  las  travestis,  que  no  son  consideradas  miembros  plenos  de  la comunidad y, por lo tanto, beneficiarias de las políticas sociales. Sobre todo cuando se ve un claro retrooceso de los logros obtenidos por la comunidad Los  pocos  casos  que  trascienden  sobre  travestis  que  consiguen  vivir  una  realidad  distinta tienen  que  ver  con  las  que  triunfan  en  el  mundo  del  espectáculo,  con  aquellas  que  tienen negocio propio o que consiguen empleos a través de su circulo intimo. En  una  obra  clásica,  Erving  Goffman  utilizó  el  término  estigma  para  hacer  referencia  a  un atributo  profundamente  desacreditador,  aclarando  de  inmediato  que  lo  que  en  realidad  se necesita es un lenguaje de relaciones, no de atributos. Un atributo que estigmatiza a un tipo de poseedor puede confirmar la normalidad de otro. 

La  organización  social  de  los  grupos  estigmatizados  parece  depender  de  la  visibilidad  del estigma. Aquellos actores sociales desacreditados por la sociedad y que no pueden ocultar el estigma fueron denominados por Goffman actores estigmatizados El caso de las travestis es el primero en destacar el hecho de que su estigma sea directamente perceptible  y  muy  sancionado:  en  otras  palabras,  las  travestis  son  desde  ya  actores estigmatizados. 

A  pesar  de  tratarse  de  un  estigma  perceptible  a  partir  de  lo  físico,  es  en  lo  fundamental  un estigma moral: pocas marcas corporales dicen tanto del interior de las personas como las de las  travestis,  quienes  son  percibidas  y  se  auto  perciben  como  algo  similar  a  las  artífices  de unos  engaños  permanentes,  el  mayor  de  ellos:  hacerse  pasar  por  mujeres  cuando biológicamente son hombres. 

Las consecuencias de un estigma no son homogéneas: la sanción ante la alta prostitución es considerablemente menor que la que despierta la baja prostitución, de la misma manera que la clase de sanción que despiertan las travestis que han podido hacerse un lugar en el mundo del espectáculo no es simétrica a la reprobación que despiertan las travestis pobres que, por esta última condición, no han podido acondicionar su cuerpo para competir en el mercado de los espectáculos y no tienen otra salida laboral que la “baja prostitución”

Entonces, podemos considerar que es mayor la intolerancia social cuando los estigmatizados, además de realizar un trabajo de características sexuales, son pobres. 

 

Es perenentorio entonces, revisar mediante el empleo de metodologías cualitativas la hipótesis de que existe una discriminación, estigmatización y exclusión de las travestis porque son la cara visible de la diversidad sexual, son la que portan en su cuerpo la diversidad sexual. Las travestis a diferencia de otra clase de homosexuales no responden a un esteriotipo, construyen una  identidad  por  fuera  del  esteriotipo  femenino  masculino  y  eso  genera  discriminación  y exclusión  en  todos  los  ámbitos.  Nos  resulta  significativo  mostrar  el  costado  produtcivo,  en este  ámbito  en  donde  la  discriminación  se  hace  mas  fuerte,  dejando  como  recurso  mas frecuente el trabajo sexual, que no es una verdadera opción, sino un lugar que como sociedad le asignamos. El trabajo en nuestra sociedad es lo que mide, en cierto modo, nuestra inclusión social,  entonces  hay  muchos    factores  que  van  desde  la  identidad,  la  educación  y  la capacitación, hasta la discriminación abierta, que implica el no poder acceder a un espacio de trabajo que hace que sea ínfimo el numero de travestis que están trabajando formalmente. La mayoría,  por  esta  situación,  están  confinadas  a  la  situación  de  prostitución  y  a  todos  los peligros que ello conlleva. 

 

ANÁLISIS DE LAS ENTREVISTAS 

 Con  respecto  a  la  primera  entrevista  realizada,  a  priori,  consideramos  que  la  opinión  de Marian, se ve  influenciada por el lugar que ella ocupa en la sociedad, es decir el  encontrarse inserta en el mercado formal. 

Creemos que hay una cierta minimización por parte de ella de la discriminación que sufren las travestis y su consecuente imposibilidad de acceder tanto al mercado laboral formal como así de acceder a una educación. 

 Diferente  es  el  caso  de  Micaela  y  Leila,  en  ellas  dos,  se  ve  muy  marcado  el  estigma  que sufren las travestis, los sucesivos episodios de estigmatización que han sufrido a causa de su condición, produjeron un saber anticipatorio teñido de resignación. Con el tiempo saben que salir  a  buscar  trabajo  es  infructuoso  y  terminan  por  dejar  de  hacerlo.  Si  objetivamente  no existen posibilidades de inserción laboral, subjetivamente muchas de ellas llegan a creer que es verdad que a ellas no  les corresponde los puestos de trabajo que tienen la mayoría de la sociedad, entonces: ¿para que buscar? 

El  universo  relacional  de  las  travestis  es  reducido  y  esto  impacta  directamente  en  la construcción de su identidad. 

El caso de las travestis delinea un proceso contrario a la mayoría de las personas caracterizado por  el  rechazo  generalizado  a  que  se  integren  sin  inconvenientes  a  las  redes  de  relaciones sociales. A pesar de que nuestra entrevistada (Marian) esta inserta en la  sociedad, su  grupo vincular es muy reducido. 

Por otra parte con Micaela vemos ya una discriminación en su propia familia lo que la llevo a distanciarse de ellos, se hace visible este ámbito relacional originario como un primer punto de fuga. Esto  mismo luego se da en todos los  ámbitos  de la sociedad (educacional, laboral, estatal).  

 

Vemos como Marian se posiciona a sí misma en un punto intermedio, al elegir su nombre ella desestima esta lógica binaria que plantea Freud. Ni hombre, ni mujer sino en el medio. Definiéndose así misma ella utilizo el termino drag queen. Las drag queen, en sus cuerpos no buscan tanto asimilarse a las características femeninas en senos y caderas, sino al contrario, extremarlas: senos gigantes o sin senos, caderas anchas o delgadas. La exageración cubre lo masculino, sin importar que se note, haciendo evidente el carácter contradictorio de su representación. 

 

¿La razón por la cual  las travestis se prostituyen se debe que son excluidas por la sociedad  con la consecuente expulsión del mercado laboral formal? 

 

Si bien la mayoría de las travestis son llevadas a la prostitución a causa de la expulsión en los distintos ámbitos antes mencionados. 

Existen travestis que están insertas en el mercado laboral formal, aunque solo representan una ínfima proporción de la “comunidad”, que no son representativos de la gran multitud. Tendríamos que reflexionar sobre los motivos comprometidos en la prostitución de travestis, porque si bien seguimos sosteniendo que el hecho de la exclusión influye en la prostitución, no es el único factor. 

Desterramos la epxplicación, que por mucho tiempo sumó mas discriminación al colectivo a saber , considerar la variable identidad sexual, (como el ser travesti) sino que tendríamos que tener  en  cuenta  aquellas  variables  relacionadas  con  el  nivel  educativo  alcanzado,  el  apoyo familiar,  el  nivel  económico,  el  status  social,    la  personalidad,  entre  otras  cosas  para  dar cuenta de un sujeto particular. 

Durante  la  realización  del  trabajo  se  tuvo  acceso  a  información  que  nos  permitió  ver  la realidad a la cual están sometidos lxs travestis; cuestión que consideramos vinculada tanto al Estado  ,  hoy  durante  la  gestión  CAMBIEMOS  ausente  completamente  y  a  la  sociedad  en general y que nos llevo a plantearnos. Pero también dos interrogantes: ¿Cuáles son los motivos y las circunstancias que llevan a que la sociedad se violente contra lxs travestis? Y ¿Por qué frente al  importante avance;  llamese  Ley de identidad de Género, Ley  de  cupo  Laboral  Trans,  el  Estado  en  la  gestón  Cambiemos,  hace  caso  omiso    a  la acusiante problemática,  expulsando a la prostutución  y risegos de Travesticidio  al  colectivo en su conjunto? 

 

Debate Sobre Los Crímenes De Odio , en Clave Del Rol Estatal. En 2010, Judith Butler, filósofa destacada internacionalmente, alertó sobre peligrosos, viejos e infames paradigmas, que se abroquelan en un perverso mecanismo o modus operandi como praxis  política  de  los  Estados  Homofóbicos  .  Descentrañar  el  Homo  Nacionalismo,  es descentrañar el montaje, realizado y llevado a cabo por ciertos actores, que en nombre de la diversidada  perpetran el odio y el racismo migratorio dentro de la comunidada LGTBI, estos actores, dice la autora Jasbir Puar: 

«el  fenómeno como homonacionalismo, son  políticas que se sirven de la agenda lgbti para justificar la promoción del racismo y la xenofobia» 

interpelan  con  altos  beneficios    siempre  vinculados  a  la  raza  blanca  y    responden  a estereotipos de elites de la sociedad . Estas prácticas son sostenidas y permitidas por  Estados con  características  y  sesgo  fuertemente  homofóbicos  y  racistas.  Estos  Estados  realizan espectaculares  agiornamamientos,  de  aquello  que  se  considera  “políticamente  correcto”, incluyen  en  sus  agendas  públicas  e  inclusivas  hacia  y/a  la  comunidad  lgtbi,  a  protagonista indiscutibles  de  estos  nuevos  desafíos  y  escenarios  políticos.  El  Estado  no  debe/puede retroceder ante el abanico de normativas internacionales que legitiman la subjetividad política de los integrantes de esta comunidad. ya que deja dsipuesto un escenario listo para el ataque y la acción violenta contra los integrantes más vulnerables de la comunidada LGTBI, habilita , casi del modo directo al travesticidio social. Estas prácticas sociales están caracterizadas con un claro atravesamiento clasista hacia la elite social original, por lo general burguesa, que se beneficia de ellas  y excluye al resto. Esto fue lo que denunció  Butler, referente indiscutible del  movimiento  Queer,  cuando  rechazó  en  Alemania,  el  premio  DEL  ORGULLO  DE BERLÍN. Butler adujo prácticas discriminitorias de parte del comité organizador hacia grupos gays  integradxs  por  afrodescendientes  y  personas  migrantes.  Las  palabras  de  BUTLER fueron,  más  que  elocuentes:«Algunos  de  los  organizadores  han  hecho  explícitamente comentarios  y  acciones  racistas,  o  bien  no  se  han  opuesto  a  ellas.  Estas  organizaciones  se niegan  a  entender  que  las  políticas  antirracistas  deberían  ser  parte  esencial  de  su  trabajo. «Habiendo  dicho  esto,  debo  distanciarme  de  la  complicidad  con  el  racismo,  incluido  el racismo antimusulmán». El pánico moral se legitimiza a través de prácticas dudosas por parte de los medios de comunicación y por algunos estudios supuestamente científicos: cada caso de  violencia  que  podría  relacionarse  con  una  persona  gay,  bi  o  trans,tanto  si  el  agresor  es blanco como si es de color, y sin distinguir entre agresiones homófobas y altercaciones viales, se  circula  en  los  medios  como  más  evidencia  de  lo  que  ya  sabíamos,  que  los  queers,  sobre todo  los  hombres  blancos,  están  en  apuros,  y  que  los  migrantes  homófobos  son  la  causa principal de esto. Esta noción, cada vez más aceptada como verdad, es en gran medida fruto del  trabajo  de  organizaciones  homonacionalistas  como  la  Federación  Alemana  de  Gays  y Lesbiana. 

Butler, legó el reconocimiento que no quiso recibir a tres agrupaciones comprometidas con la denuncia al homonacionalismo que, asociado con políticas de Estado en Alemania, señalan a los inmigrantes como peligrosos, arcaicos, patriarcales, violentos e inasimilables, Esta política de  pánico  moral,  según  la  referente,  viene  acompañando  las  marchas  del  orgullo  en  Berlín desde  2008.  Los  queers  también  pueden  ser  utilizados  por  quienes  quieren  la  guerra,  dijo Butler,  y  llamó  a  tomar  conciencia.  Es  esta  tendencia  de  la  política  gay  blanca,  el homonacionalismo,  que  plantea,  sustituir  una  política  de  solidaridad,  de  coalición  y  de transformación radical por otra de criminalización, militarización y vigilancia de las fronteras que denuncia Butler, como respuesta a las críticas y análisis presentados por personas queer de  color  y/o  latinxs.  En  contraste  con  otros  muchos  queers  blancos,  ella  estaba  dispuesta  a arriesgarse  por  esto.  Nuestro  objetivo  es  seguir  las  consecuencias  de  los  debates  sobre crímenes  de  odio  y  construir  comunidades  libres  de  violencia  en  todas  sus  formas, interpersonales e institucionales. Tendríamos que reflexionar entonces, no solamente sobre las genealogías de prácticas violentas, homofóbicas , transfóbicas , bifóbicas, racistas y de clase contra  determinados  grupos  específicos,  como  el  caso  de  lxs  travesticidios,  sino  además  su efecto  legitimador  y  de  claro control  expulsivo y  que tanto impactan de  modo  radial en las sociedades actuales y globalizadas.  

Ley de Identidad de Género

 

Hoy  en  día  sabemos,  no  sólo  porque  el  Estado  Argentino  ha  sancionado,  hace  casi  cuatro años, la Ley de Identidad de Género, sino que hemos realizado, como sociedad, un ejercicio de descontrucción y hemos aprendido a diferenciar el género del sexo que traemos al nacer, el género es el aporte cultural de lo que construimos en base a nuestras relaciones , el género es una  construcción  cultural  en  cambio  el  sexo  es  biológico  y  lo  que  nos  indica  las manifestaciones  travestis  es  que  no  somos  sólo  biología,  el  cuerpo  travesti  está  lleno  de sentidos, contradicciones y complejos actos creativos culturales. El  cuerpo  travesti  son  permenanente  intervenidos  en  los  real,  ya  sea  dosificción  hormonal, cirujías , implantes etc, sino también intervenidos en lo simbóloco, creando nuevos diálogos entre  sus  interlocutores  .  Una  de  las  máximas  expresiones  de  legititimidad  en  las  personas travestis en nuestra sociedad se vió  reflejada en  la ley  de  Identidad de Género. Un impacto que  aun  hoy  estamos  evaluando  y  que  sin  dudas,  con  la  ausnecia  del  actual  Estado Cambiemos, podemos sufrir una inmensa embestida , frente a los logros obtenidos. Esta ley fue sancionada  el 9 de nayo de 2012, durante el Gobierno de Cristina Fernadez  y  promulgada el 23 de mayo del mismo año. Esta ley de alcance Nacional, marcó un antes y un después en la vida de las compañeras travestis. 

Podemos  analizar  los  múltiples  alcanses  ocasionados  por  esta  ley,  pero  en  relación  al  tema tratado, es un puente básico de inclusión, de la población travesti, con la  procedencia que sea, hacia la equidad de los géneros en clave de diversidad sexual. No hemos aun terminado de medir el impcato de lo que esta ley ha provocado en la población travesti, en particular y en la sociadad misma, en general. Pero sí, claramente se observa un reposicionamiento del lugar del ser travesti. 

 

La  ley  26743,  otorga  plena  legitimidad  a  a  identidad  autopercibida  ,  a  ser  tratada  e identificada, del modod que los instrumentos acrediten su identidad.  

 

«La ley de Identidad de Género ha ocasionado en nuestras vidas es una humanización de la diversidad sexual y una reculturación de la sociedad»(Nadia Zuñiga)5

 

5 Nadia Zúñiga Directora de Diversidad y Género , Municipalidad de Trelew, Provincia de Chubut, Gestón 2016 Lo descatable de poner el acento en el costado humano del fenómeno travesti, tienen que ver con el comienza de una tránsito por espacios que dejan de ser estigmatizantes  y peyorativos, para  comenzar  a  ocupar  lugares  políticos  y  protagónicos.  Capitalizar  y  transformar  una experiencia política y de dolor en amor y  militancia. 

 

ANEXO

ENTREVISTAS

 

NOMBRE: LEYLA

EDAD: 28 AÑOS

OCUPACION: PROSTITUTA

 

CONTEXTO EN EL QUE SE REALIZO LA ENTREVISTA 

 

Solicitamos  por  medio  de  la  página  de  Internet  VOX,  su  dirección:

www.voxargentina.org, que nos contactaran con alguna travesti 

que acceda a responder nuestras  preguntas, quien nos respondió fue Leyla. 

 

1)     ¿Cómo fue que entraste en la prostitución?

Para las travestis la prostitución es nuestra única alternativa. No podemos hablar de que se elige la prostitución. porque no podemos acceder a trabajos comunes...  Y  el  efecto  más  lamentable,  más  que  la  prostitución,  es  que  nosotras  no podamos concebir el travestismo sin la prostitución. 

 

2)     ¿Trabajaste en otros lugares?

 Sí, anteriormente cuando no tenia definido lo que soy hoy, trabaje en un locutorio por un par de meses, y después en una estación de servicio. 

 

3)     ¿Cómo accediste a estos trabajos, por conocidos o entrevistas? Por amigos, y enganche de ahí, por ellos. 

4)     ¿Tenés alguna opinión sobre la inserción laboral de las travestis? Yo primero pensaba que la prostitución era un hecho que dependía totalmente de mí, que yo decidía ir y pararme en la esquina. Un día me di cuenta de que la prostitución no era un hecho  fortuito,  que  dependía  solamente  de  mí,  sino  que  tenía  que  ver  con  un  hecho  sostenido por todo un sistema. La prostitución es causada por la pobreza y la corrupción del Estado. 

 

5)     ¿Cómo es el trato de la gente?

 La  calle  es  brava,  no  es  fácil,  los  vecinos,  la  zona  se  complica  pero  igual  ya  estamos definidas ahí nosotras. Hay personas que te tratan bien, otras que te tratan mal, en fin hay de todo. 

 

NOMBRE: MICAELA

EDAD: 23 AÑOS

OCUPACION: PROSTITUTA

 

CONTEXTO EN EL QUE SE REALIZO LA ENTREVISTA 

 

Solicitamos  por  medio  de  la  página  de  Internet  VOX,  su  dirección:

www.voxargentina.org, que nos contactaran con alguna travesti 

que acceda a responder nuestras  preguntas, quien nos respondió fue Micaela. 

 

1) ¿Cómo fue que entraste en la prostitución?

 

Yo  vivía  en  Reconquista,  y  me  vine  a  Rosario  porque  mi  familia  no  supo  aceptar  mi elección, nos peleamos, así que decidí empezar una nueva  vida. Al principio me costo, la pase muy mal, y como sino trabajaba no comía decidí entrar en esto  por  medio  de  amiga,  ella  también  es  travesti  y  la  conocí  en  la    pensión  donde vivíamos. Ella tiene una historia parecida a la mía. 

2) ¿Trabajaste en otros lugares?

 

No, arranque de una en esto, no me quedó otra. 

 

3)     ¿Tenés alguna opinión sobre la inserción laboral de las travestis?

 

El  sistema  es  un  desastre,  nadie  te  abre  las  puertas,  todos  te  discriminan,  se  creen  que porque  somos  travestis  no  necesitamos  comer,  vestirnos,  a  mí  no  me  gusta  lo  que  hago pero no me queda otra, y lo peor es que ya desde mi familia me discriminaron. Nadie nos entiende. 

Sí admiro a los que lograron otra cosa pero no fue mi caso, es lo que hubiera preferido pero es muy difícil. 

 

4)     ¿Cómo es el trato de la gente?

 

Entre  nosotras  bárbaro,    en  mi  círculo  no  hay  problemas  porque  estamos  todas  en  la misma. 

Pero con el resto, es complicado, la sociedad argentina es una sociedad cerrada. Nosotras somos raras para ellos, nos ven como si fuéramos sapos de otro pozo. 

 

NOMBRE: MARIAN

EDAD: 31 años

OCUPACION: PELUQUERA

 

CONTEXTO EN EL QUE SE REALIZO LA ENTREVISTA 

 

La  entrevista  la  realizamos  en  la  peluquería,  en  un  momento  en  el  que  no  se  encontraba atendiendo. Le explicamos que estábamos haciendo un trabajo para la facultad sobre inserción laboral de las travestis, y que le queríamos hacer unas preguntas, a lo que respondió:« bueno, ya a esta altura de mi vida les contesto lo que quieran». Nos dijo en forma de broma «vienen de alguna revista, quieren fotos» ,risas. Nos ofreció tomar asiento, fue en todo momento muy agradable y amable. 

 

1)                 ¿El negocio es tuyo o sos empleada?

 

Soy propietaria, es mi negocio. 

 

2)     ¿Trabajaste en otros lados antes?

 

Si,  trabaje  en  otros  lugares.  Primero  en  una  agencia  de  modelos  en  capital,  5  años,              

fiestas,  boliches,  revistas,  fotos,  videos,  tele…  Además  cuidé  chicos.  Atendí  un  

kiosco. 

 

3)                 ¿Cómo accediste a estos trabajos, por conocidos o por entrevistas?

 

Más que nada por conocidos. 

 

«Yo nunca tomé la decisión de ser travesti, soy Drag Queen» 

 

¿Qué es?

 

Vieron los chicos gays que tienen facciones femeninas. Yo iba al kiosco y me decían «qué vas a llevar nena» y de repente me decían «uy perdón». Entonces es como que  me hizo un clic en la cabeza. Igual lo venía pensando. 

Y dio como ejemplo «Yo tengo una amiga travesti, es muy conocida acá en La Plata, por ahí la han escuchado nombrar, se llama Jazmín, para mí, la travesti más linda» 

 

4)           ¿Tenés alguna opinión sobre la inserción laboral de las travestis?

 

Yo creo que no les gusta trabajar, les gusta trabajar de lo más fácil. La prostitución para mi es fácil. Es más a mi me han llamado de departamentos particulares ofreciéndome mil pesos por una noche y nunca acepte por mi educación. 

Conozco  chicas  que  son  secretarias  ejecutivas,  abogadas,  que  trabajan  en  locales.  Una  por ejemplo  trabaja  en  un  local  y  tiene  que  aclarar  todo  el  tiempo  porque  no  le  creen  que  sea travesti. 

Yo  conozco  un  chico  que  se  recibió  de  psicólogo,  se  definió  y    después  se  dedicó  a  la prostitución, escuchame tenés un título ahí ,señaló para arriba. El  resto  de  los  travestis  me  odian,  muchas  veces  me  cagaron  a  palos,  porque  con  todo  el recorrido  que  tengo  nunca  me  hice  las  lolas  y  el  culo.  Y  además  no  entienden  como  pude llegar a todo esto,señala su local. Porque para mi ser mujer no pasa por tener tetas y culo, de hecho las mujeres cuando nacen no tienen tetas, nada más vienen con pochola. Yo,se pone las manos en el pecho, me siento mujer, de hecho tengo mi marido y pude tener mis hijos, y los tengo como cualquier mujer. Para que me voy a operar si tengo esto ,y señala sus genitales. Para mi lo que hace que no los integren a la sociedad es por su forma de ser, de pelear con la gente ,hizo un gesto con las manos. 

 

Bibliografía 

http://blogs.publico.es/shangaylily/2013/04/15/pinkwashing-en-venezuela/?doing_wp_c 

ron=1465931129.0724110603332519531250 https://youtu.be/BV9dd6r361k 

 

Ley               de                Identidad                Género                26.743 

http://www.ms.gba.gov.ar/sitios/tocoginecologia/files/2014/01/Ley-26.743-IDENTIDAD-

DE-GENERO.pdf 

 

Ley  De  Cupo  Laboral  Travesti  en  la  Provincia  de  Buenos  Aires  14783 

http://www.gob.gba.gov.ar/legislacion/legislacion/l-14783.html 

 

Juan Carlos Volnovich,. Ir de Putas.Topia Editorial.2010. Buenos Aires Ervin Goffman. La Identidad Deteriorada. Editorial Amorrortu.1998. Buenos Aires. 

 

Michel Foucault, Vigilar y Castigar, El Nacimiento de la Prisión. Editorial. Siglo XXI.1987 DF. México. 

Judith Butler,Cuerpos que todavía importan.(o los fundamentos de una teoría para …“vivir un mundo       más       vivible”…).        Conferencia        UNTREF       16/10/2015 

http://www.ramona.org.ar/node/57395 

 

Jasbir  Puar,  Terrorist  Assemblages:  Homonationalism  in  Quer  Times.  Duke  University Press.2007 

 

DSMV   

http://www.sonepsyn.cl/revneuro/enero_marzo_2014/Suplemento_2014_1_Neuro_Psiq.pdf 




[image: ]

Título: Corporalidad trans y textualidad. Un estudio de caso. 

Autorxs: Noemí Flores (Depto Ciencias Sociales/UNLu, noemi.154@gmail.com) 

Emiliano Orellana (Depto Ciencias Sociales/UNLu, emilianorellana@gmail.com) Palabras claves: CUERPO - PERFORMATIVIDAD - PERSONAS TRANS 

 

Introducción 

La experiencia personal de ser mujer, los modos como una persona va expresando su proceso identitario; reconstruir su trayectoria de vida desde su propio relato, desde cómo lo acomoda y reordena;  surgen  partir  de  esos  recuerdos  desde  un  hoy,  permiten  reconocer  en  el  relato, aquellos  hechos  significativos  que  fueron  configurando  una experiencia  de  ser  mujer. Asimismo  desde  la  biografía  de Génesis  tomamos  como  ejes  para  las  reflexiones:  los principales  ámbitos  o  espacios  de  socialización    como  la  escuela,  el  empleo  y  la  salud  las maneras  en  cómo  recuerda  se  designa  o  la  referencia  a  los  atributos,  las  actividades,  las conductas  y las relaciones que fueron marcando su propia temporalidad y las de la  historia, pues  al  cambiar  de  país;  cambió  el  contexto  social  con  otros  tiempos  que  implicaron  una articulación entre individuo y sociedad que conllevo un punto de giro en su trayecto de vida.  

Los ámbitos mencionados anteriormente, fueron “constituyendo campos de experiencia  (…) con  características  con  efectos  sobre  los  individuos,  que  permiten  comprender  hasta  la concepción que tienen de sí mismo y del desarrollo de su vida”. En el  relato de Génesis se puede identificar la influencia en las maneras de actuar, interactuar y en cómo se siente sobre sí  misma.  En  la  vida  de  Génesis  hay  un  antes  y  después  de  su  residencia  en  Paraguay  y Argentina;  un  antes  y  después  de  la  Ley  de  Género  en  Argentina  y  la  acreditación  de  su identidad,  y  un  antes  y  después  en  su  participación  política.  Lo  cual  indica  otro  punto  de contacto entre individuo y estructura social, estos acontecimientos que exceden al control de individuo impactaron en su desarrollo como tal; aquí interviene otra variable como el sector social  que  establece  una  forma  de  afrontar  los  acontecimientos,  un universo  de  sentidos singular.  

En  el  presente  trabajo  como  parte  del  proyecto  de  investigación  que  tiene  como  eje vertebrador,  la  socialización  en  el  universo  de  las  diversidades  sexuales  LGBTTT 1  y  su impacto en las diversas esferas de su vida cotidiana. En la situación de Génesis Fiorella Díaz Sanabria  de  26  años  de  edad,  quien  es  la  primera  extranjera  trans  en  recurrir  a  la  Ley  de identidad de Género argentina; podría denotar como la “orientación sexo genérica es una de las  dimensiones  en  las  que  se  constituye  el  aspecto  identitario  y  no  la  identidad  en  su totalidad.”

Esto es un punto de giro en la historia de vida de Génesis que evidencia como se entrecruzan los  cambios  sociopolíticos  y  las  historias  de  vida  de  las  personas  singulares;  y  en  esta singularidad la idea  es describir  y  analizar las vinculaciones entre los  aspectos  biológicos  y culturales  del  sexo  asignado  de  modo  de  ir  demostrando  como  la  sexualidad  es  una construcción sociocultural.  

Descubriendo relecturas de lo habitual  

En términos de Judith Butler (2010) el componente performativo que el sexo y género tiene sobre  los  sujetos  es  determinante,  motivo  por  el  cual  hemos  decidido  tomar  este  enfoque como  punto  de  partida  para  indagar  en  el  proceso  de  socialización,  por  el  cual  nos constituimos  en  varones  o  mujeres;  en  consecuencia,  el  sexo  no  debe  ser  entendido  como entidad natural, algo que nos remite a interpelar la relación entre “Género y Cuerpo”. A partir de  las  perspectivas  teóricas  enunciada;  se  buscará  indagar  las  formas  de  asignación  de  la identidad y cómo la identificación de las prácticas reguladoras de la formación y separación de género se manifiestan en el devenir del proceso de socialización. 

Entre tales prácticas, en el ámbito educativo Génesis reconoce que las prácticas que impartían las  autoridades  de  las  instituciones  confesionales  donde  comenzó  a  cursar  estudios universitarios; si bien le decían nos discriminamos… se dio cuenta que la aceptaban porque pagaba.  Me  ponían  condiciones,  me  daba  cuenta  que  pagaba  un  veinte  por  ciento  más  los libros, el buffet también, la mensualidad era más cara para mí. Ellos no discriminaban… pero corrían las cosas por otro lado. A mi papá no le importaba porque en ese momento no había problemas de dinero… pero yo después no podía concentrarme más…

1 Lesbianas, gays, bisexuales, transexuales, transgéneros travestis e intersex.   

La lectura acerca de las situaciones reconstruidas en la biografía de Génesis, la relación de las categorías  como cuerpo y  performatividad  según  la  perspectiva  de  Judith  Butler;  nos orientaron a comprender que el cuerpo trasciende el mero soporte material de lo humano, es el centro  de  significaciones,  en  el  cual  impactan  discursos,  deseos  y  acciones  que  configuran nuestra identidad. De tal forma que al revisar el  recorrido por las diferentes instituciones se reconoce  como  modelan  nuestros  cuerpos,  una  de  sus  marcas  en  las  propias  palabras  de  la autora: “...la diferencia sexual nunca es sencillamente una función de diferencias materiales que  no  estén  de  algún  modo  marcadas  y  formadas  por  las  prácticas  discursivas.  Además, afirmar que las diferencias sexuales son indisociables de las demarcaciones discursivas no es lo  mismo  que  decir  que  el  discurso  causa  la  diferencia  sexual.  La  categoría  de  “sexo”  es, desde  el  comienzo,  normativa;  es  lo  que  Foucault  llamó  un  “ideal  regulatorio”.  En  este sentido  pues,  el  “sexo”  no  sólo  funciona  como  norma,  sino  que  además  es  parte  de  una práctica reguladora que produce los cuerpos que gobierna, es decir, cuya fuerza reguladora se manifiesta  como  una  especie  de  poder  productivo,  el  poder  de  producir  -demarcar, circunscribir, diferenciar-                              2 los cuerpos que controla.”

En su tránsito en la universidad en Paraguay, Génesis comenta que le señalaron que no podía ir disfrazada, que tenía que ir vestida como un varón. 

De  ahí  que,  los  cuerpos  según  el  orden  socio  histórico  se performan,  de  acuerdo  a  los discursos dominantes de la época. Esto nos enfrenta con el desafío de deconstruir las lecturas instituidas  que  instituyen  lo  habitual  como  normal  y  socialmente  aceptado  por  tanto  no permite  ampliar  el  horizonte  de  comprensión  y  aceptación  de  la  diversidad  de  las corporalidades. 

El modo en que las personas trans se presentan, en general el modo en que nos presentamos todo; a nosotros a otro a la cultura se nomina performatividad; conlleva un cierto  grado de conflictividad con los otros y nosotros ya sea por la necesidad de reconocimiento, legitimidad que signaron la historia de vida de Génesis. 

La presencia de lo no dicho, de los supuestos en la interacción, de recordar de manera que sea tolerable traer  al  presente el  pasado, son características que nos permitirán dar cuenta de la configuración y acreditación de la identidad como mujer transgénero.  

 

2 Butler, Judith (2002), Cuerpos que importan, sobre los límites materiales y discursivos del “sexo”, Buenos Aires: Paidós, pp. 17-18 

En el presente caso, fue vivido como una situación de aislamiento o distancia autoimpuesta; Génesis relata que iba de la casa a la escuela de la escuela a la casa, se replica la interacción también el  ámbito  universitario; en la vida cotidiana de su pueblo.  Señala como  un  antes  y después a partir de la relación con Dani, su primer novio y con el cual convivió; y que a ella le costaba salir de la mano con él, por ejemplo, si iban a un shopping. Aclara que su casa, la vivienda que le dejo su padre, era su ámbito de seguridad, que no tenía salidas…

Así las prácticas cotidianas fueron conformando una cierta situación de aislamiento; aunque no libre de discriminaciones  ya sean autoimpuestas o bien provenientes del  grupo de pares, por sus familiares o bien por personas cercanas. 

En este sentido, en la narración acerca de su vida, Génesis describe cómo se llevó a cabo su forma de actuar y representar su idea de feminidad; “los mensajes que se traducen en señales, palabras,  gestos”. Rememora  los  recuerdos  de  su  infancia  y  su  paso  por  las  diferentes instituciones,  entre  las  que  se  destaca  el  ámbito  educativo  en  su  niñez  y  adolescencia;  la conformación de una pareja con convivencia y su llegada a Argentina que le implico acceso a diferentes derechos. 

Menciona  escenas  al  concurrir  al  jardín  de  infantes,  en  el  momento  de  los  juegos, habitualmente interactuaba más con las niñas; un día la maestra como estrategia para que se quede, le muestra un baúl lleno de cosas y que eligiera algo y saco una especie de “pony” de esos con cabellos largo y me quede… pero con el tiempo le empezaron a mandar notas a mi papá por ese tipo de comportamientos. Las consecuencias de esta preferencia impactaron de modo tal en su vida cotidiana que, aún hoy, recuerda estos episodios con la carga emocional de  entonces.  Este,  y  otros  aspectos,  nos  permitirán  mostrar  cómo  la  corporalidad,  y especialmente  la  desnaturalización  de  la  ligazón  entre  cuerpo  y  género,  se  encontraron presentes desde los momentos iniciales de su vida.  

Asimismo, durante su trayecto en el ámbito educativo transitó situaciones de discriminación por parte de sus compañeros que las agredieron mediante la burla, el maltrato de profesores y directivos que obstaculizaban la inserción escolar. Estos hechos discriminatorios produjeron la  expulsión  educativa  durante  el  proceso  de  la  construcción  de  la  identidad  de  una  mujer transgénero. Señala Génesis que, en el ámbito educativo en Paraguay, su país de origen, fue atravesada  por  un  disciplinamiento  de  la  institución  educativa  que  buscaba  configurar  su normalización desde la heteronormatividad. 

La  experiencia  de  ser  mujer  en  Génesis  se  manejó  con  muchos  supuestos,  sobreentendidos con su entorno familiar, lo que se pone de manifiesto en los recuerdos sobre la relación con los  integrantes.  A  partir  de  allí  se  puede  identificar  el  peso  de  la  mirada  familiar  y, especialmente, el modo en que lo “no dicho” comunicaba más que las palabras. 

Cuando  va  describiendo  las  escasas  interacciones  en  su  pueblo;  cuenta  que  “en  el  pueblo sabían que yo era la hija de…”. También comenta que no sabía cómo nombrar, porque en la escuela no se hablaba de sexualidad, no tenían ni la charla típica para las chicas, era 2008 y tardo en llegar la actualización a la secundaria. 

Asimismo, da cuenta de que “iba creciendo y me fijaba en compañeros de otros cursos más grandes, al principio no entendía lo que me pasaba y tampoco tenía buna información.”

Otras  formas  de  comunicar  la  orientación  sexo-genérica  fueron  en  formas  de  vestir,  los peinados o características corporales - aspecto este que, en la actualidad, y según sus propios dichos está “analizando en alterar”. La eventualidad de la intervención quirúrgica es otro de los ejes abordados en este trabajo, y que permitirán analizar la importancia que, en este caso, es asignada a la dimensión corporal. 

Tales características fueron vividas con cierto temor a la mirada de otros, Génesis cuenta que, al conocer a su novio, él le dijo, que sabía con quién estaba. Ella ahí empezó a tener cierta tranquilidad, menciona “de jovencita no se me notaba los rasgos masculinos sino femeninos; era muy flaquita, no se veía tanto… no podían hacer una comparación, siempre fui rubia con pelo muy largo, era una nenita.”

Este  tipo  de  experiencias  van  permitiendo  cobrar  visibilidad  para  proponernos  re-leer  el dualismo entre “tener un cuerpo y/o ser un cuerpo” y en este sentido es que el caso en análisis puede aportar en este sentido. 

De  modo  que  “la  performatividad  no  es  pues  un  acto  singular,  porque  siempre  es  la reiteración  de  una  norma  o  un  conjunto  de  normas  y,  en  la  medida  en  que  adquiera  la condición  de  acto  en  el  presente,  oculta  o  disimula  las  convenciones  de  las  que  es  una repetición. Además, este acto no es primariamente teatral; en realidad, su aparente teatralidad se produce en la medida en que permanezca disimulada su historicidad  (e, inversamente su teatralidad  adquiere cierto carácter inevitable por la imposibilidad de revelar plenamente su historicidad)”3. 

El  cuerpo  ha  de  adoptar  una  forma  plástica  que  guarde  la  mayor  simetría  con  su  rol,  en  la misma medida que esto se alcance la sociedad reconocerá al sujeto como “normal”, en sentido contrario, en la medida que el cuerpo en cuestión se distancie entonces será interpretado como “anormal”. Cuando se llega a esta frontera comienza una batalla. 

Una  lucha  interna  con  los  propios  miedos,  Génesis  nos  comenta  que  consulto  médicos  en Chile  porque  allí,  si  hay  especialistas,  y  que  le  informaron  que  su  operación  sería  fácil  y pequeña;  revela  que  “desde  muy  chica  no  tuve  un  desarrollo  de  mi  cuerpo  masculino, prácticamente  no  como  la  mayoría  de  otras  personas.  Así  que  no  me  molesta.  Nunca  me molesto. Nunca tuve un desarrollo del cuerpo completo.”

Encarnar un cuerpo no-ajustado a la expectativa cultural, significa vivir en estado de guerra, en  tanto  todos  los  marcos  simbólicos  dispuestos  por  el  poder  lo  censurarán,  negarán  su existencia  e  intentarán  corregir  lo  codificado  como  “desviación  de  la  media”.  Por  tanto,  la asunción  de  la  identidad  de  género  es  diferente  de  su  sexo  asignado  en  las  personas transexuales,  el  término  trasngénero  circunscribe  a  muchas  identidades.  Con  frecuencia  las, personas  transexuales  alteran  o  desean  alterar  sus  cuerpos  a  través  de  hormonas,  o  bien cirugías es decir el proceso de transición a través de intervenciones médicas generalmente es conocido  como reasignación  de  sexo  o  género,  pero  más  recientemente  también  se  lo denomina afirmación de género.  

Butler aboga por la oportunidad de desclasificar los cuerpos, desmitificar la categoría del sexo y  deconstruir  los  roles  de  género,  aceptando  la  diversidad  en  todos  los  ámbitos  corporales existentes, así como, sus deseos y representaciones. “Dentro de estos términos, el «cuerpo» se manifiesta como un medio pasivo sobre el cual se circunscriben los significados culturales o como el instrumento mediante el cual una voluntad apropiadora e interpretativa establece un significado  cultural  para  sí  misma.  En  ambos  casos,  el  cuerpo  es  un  mero  instrumento  o medio con el cual se relaciona sólo externamente un conjunto de significados culturales. Pero 

 

3  MATTIO  EDUARDO. “¿De  qué  hablamos  cuando  hablamos  de  género?”  en  Morán  Faúndes  José Manuel,.Vaggione Juan Marco,.SgróRuata María Eds. en<en torno a los derechos sexuales y reproductivos>>1ª ed. Córdoba: Ciencia, Derecho y Sociedad Editorial, 2012. Pág100.     En     línea:     http://programaddssrr.files.wordpress.com/2013/05/sexualidades-desigualdades-y-derechos.pdf el «cuerpo» es en sí una construcción, como lo son los múltiples «cuerpos» que conforman el campo de los sujetos con género.”4

Convivir, coexistir con modos de ser y presentarse del sujeto frente a los otros, nos interpela en  nuestro  horizonte  de  comprensión  acerca  de  cómo  se  performa  su  interacción;  actos corporales, reconocer la relación entre el cuerpo y los ritos performativos culturales. Fue así como Génesis hace referencia de su paso en la escuela primaria: 

“me  empujaban  en  el  colegio,  me  decían  cosas  para  que  llorara  y  mi  compañero  Gabriel nunca me dejo sola me defendía de los otros, siempre cuando le decían ¡hay a vos te gusta el putito que lo defendes demasiado! y él decía ¡NO y si es así que me importa, pero no pensas que  algún  día  tu  hijo  puede  salir  así!  después  los  demás  se  corrían  y  ahí  más  o  menos pudieron entender que no era una enfermedad lo que yo tenía, sino que yo quería ser así”. 

En este testimonio observamos que la discriminación denota una fuerte carga de ignorancia porque el agresor considera la diversidad sexual como una enfermedad y evidencia el poder performativo  que  tiene  el  lenguaje,  cuando  manifiesta  que  le  decían  cosas  para  que  llorara provocando una herida a través de la palabra, por lo tanto, el insulto tiene un fuerte impacto subjetivo, provocando un dolor emocional donde moldea acciones, provocando consecuencias concretas en la persona.   

Un  después  en  Génesis  es  post  implementación  de  la  Ley  de  identidad  de  Género  en Argentina5,  hace  referencia  de  sus  expectativas  a  futuro  en  sus  expectativas  de  formación como: 

“tengo pensado retomar mis estudios en la universidad, porque yo siempre quise estudiar en Paraguay, pero como antes me obligaban a vestirme de varón no fui más! Así que ahora acá como participo en política, cuando pueda quiero estudiar ciencias políticas en la UNSAM”.

Los fragmentos seleccionados, hacen referencia al disciplinamiento vivido en Paraguay desde   la  institución  educativa  que  buscaba  configurar  su  normalización  desde  la heteronormatividad. Luego en su actualidad, por comenzar activamente la militancia política en  Argentina  durante  la  implementación  de  la  ley  de  identidad  de  género,  reflexiona  y proyecta  acceder  a  la  educación  universitaria.  Por  lo  tanto,  el  reconocimiento  jurídico, permitió acceder a la rectificación de sus datos registrales; acrecentar su autoestima, actitud 

4 Butler, Judith (2007), Género en disputa, Barcelona: Paidós, p. 58 5 Ley número 26.743. Sancionada: Mayo 9 de 2012.Promulgada: Mayo 23 de 2012.  que la posiciona para proyectar mejores alternativas respecto de su proyecto de vida. No sin dejar de lado, que deben concretarse los  mecanismos de control de cumplimiento  de la ley, que incluyan de manera prioritaria a las personas trans. 

En este sentido, en al ámbito laboral, la mayoría de las mujeres trans son discriminadas en la inserción laboral quedando como única salida el trabajo sexual.

Al respecto de la situación laboral vivida por Génesis antes de la implementación de la ley de identidad de género, hace referencia lo siguiente: 

“es muy difícil cuando uno es pobre y pertenece al colectivo de la diversidad sexual, cuesta mucho porque en realidad conozco casos de llevar un curriculum y que te lo reboten porque sos  trans.  Me  ha  pasado  muchas  veces  en  mi  caso,  cuando  yo  fui  a  presentar  curriculum siempre  me  llamaron  y  me  han  tomado,  pero  a  prueba,  otras  compañeras  por  ejemplo  son difícil  por  el  tema  de  lo  estético,  porque  por  ahí  la  compañera  es  re  inteligente  pero  no  la toman por el simple hecho de que tiene muchos rasgos masculinos o no está bien vestida”.

Es  otra  experiencia  que  devela  cómo  los prejuicios  heteronormativos otorgan  una  carga negativa a la capacidad intelectual, que no es reconocida por presentar rasgos masculinos no acordes  a  una  imagen  de  lo  femenino,  es  debido  a  que  la  discriminación  en  este  caso  es producto de entender que estoy ante alguien diferente a mi “un, no yo” que es desconocido y genera susto.  

Al respecto, Génesis hace referencia de su acceso al mercado laboral: 

“yo necesitaba la contención y sociabilizarme dentro de la gente porque yo quería estar mejor porque seguía muy depresiva todavía porque al  hacer eso yo también buscaba algo para ser incluida. Después como vieron la responsabilidad, lo atenta que soy, que estudio y de ahí me dieron un contrato para el ministerio de trabajo que es ahora donde estoy”. 

En este fragmento a pesar que la ley comenzaba estar en vigencia, la inserción laboral de una mujer transgénero  continúa siendo  compleja porque en  este  caso queda  evidenciado que no solo  necesita  la  inserción  laboral  por  la  obtención  de  un  ingreso  para  subsistir económicamente,  sino  también  como  un  medio  de  sociabilización,  de  inclusión  para efectivizar su optimo vital de vida.      

Asimismo, las situaciones más temidas por las mujeres trans en el ámbito de la salud son: por ser  llamadas  con  el  nombre  que  no  fue  autopercibido,  de  ser  maltratadas  o  agredidas  por empleados administrativos, personal de seguridad, trabajadores de la salud y de internarlas en salas que no son adecuadas con su identidad de género.  

En  este  caso  respecto  de  la  situación  de  salud  vivida  por  Génesis,  relata  una  situación sucedida en el Hospital Eva Perón del distrito de San Martin:  

“donde sí tuve un problemita fue acá en el Eva Perón cuando me había anotado por el tema de la cirugía en ese momento tenía un DNI, pero con el nombre de nacida, porque yo tenía que estar  radicada  dos  años  para  que  me  dieran  el  carnet  de  identidad  de  género.    Entonces  en recepción yo le digo mi nombre y me dice: 

 R: dame tu DNI (en voz alta y al frente de personas presentes)   

G: no me puede anotar con mi nombre que yo me defino. Después la recepcionista me miro feo, otra vez me levanto la voz y dijo…

R: ¡no lo que pasa que tengo que anotarte con el nombre que figura en tu DNI! 

G: ¡el  número del  DNI  sí,  pero la ley dice que tengo derecho a que me  trate con respeto  y tome mis datos con mi nombre autopercibida!”

No  se  reconoce  su  identidad  autopercibida  cuando  solicita  la  inscripción  para  realizar  una operación  quirúrgica,  se  la  considera  en  dos  momentos.  El  primero  tiene  que  ver  con  la discriminación a través del etnocentrismo que se posiciona la empleada administrativa porque al realizar la inscripción observa a la mujer trans desde su propia cultura heterosexista, donde discrimina asignando el estereotipo a través de su visión del mundo.  

El segundo momento enmarcado durante la implementación de la ley de identidad de género nos comenta Génesis que:  

“cuando  yo  llego  acá  me  encuentro  con  el  consultorio  de  diversidad  sexual,  que  es  el consultorio  Fleming  en  Suarez  y  había  dos  profesionales  médicos  que  eran  una  pareja  que trabajaban  exclusivamente  con  el  colectivo  trans,  yo  entonces  ahí  en  el  2012  comencé  mi tratamiento hormonal y me hicieron todos los estudios”. 

Son  dos  momentos  que  nos  llevan  identificar  los  efectos  del  contexto  sociocultural  y  la incidencia en las realidades singulares; a construir realidades, percepciones según el punto de vista  desde  dónde  se  lo  mira  y  así  según  el  planteo  de  Meri  Torras  reconocer  nuestras representaciones de los cuerpos como “cuerpos generados, regenerados y degenerados”.

 

En  definitiva,  la  re-lectura  a  partir  Butler  es  pensar  los  géneros  y  los  cuerpos  como materializaciones  políticos-  culturales  que  no  tienen  existencia  anterior  a  la  cultura  o  al lenguaje. Es decir, la determinación sin salida ni un lienzo en blanco a imprimirle libremente algo.  Discurso, género y cuerpo son inseparables.  

A partir de la biografía de Génesis, también de su participación en política, de luchar desde su espacio de militancia por una ciudadanía sexo-genérica plena, logra re pensar el proceso de aceptación social desde la perspectiva de los derechos humanos; y afrontar los desafíos de sus reconocimientos  como  un  derecho  humano.  Esto  nos  acerca  a  la  mirada  de  futuro  que,  por momentos, había sido imaginado de manera diferente.

 

BIBLIOGRAFIA 

Austin, John (1998). Cómo hacer cosas con palabras: palabras y acciones. Barcelona. Paidós. 

APA  Lesbian,  Gay,  Bisexual,  and  Transgender  Concerns  Office  (Oficina  de  Asuntos Lésbicos, Gay, Bisexuales y Transgéneros) de la APA y Public and Member Communications (Comunicaciones  Públicas  y  de  Afiliados)  de  la  APA.  (2011).  Respuestas  a  sus  preguntas sobre  las  personas  trans,  la  identidad  de  género  y  la  expresión  de  género.  Folleto.  The American Psychological Association. 750 First Street, NE.Washington, DC 20002. 

 

Butler, Judith (2002). Cuerpos que importan, sobre los límites materiales y discursivos del “sexo”. Buenos Aires. Paidós

___________ (1997). Lenguaje, poder, identidad. Madrid. Editorial Síntesis. 

Foucault, Michel (2010). La historia de la sexualidad. Tomo I: La voluntad de saber. Buenos Aires, Siglo XXI Editores. 

Fundación Huésped, ATTA (2014). Ley de Identidad de Género y acceso al cuidado de la salud de las personas Trans en Argentina. Ciudad de Buenos Aires, F.H. ediciones. 

Giribuela Walter (2014). “Pero que los hay, los hay (y los hubo) devenires de la diversidad sexual  a  lo  largo  de  la  historia”.  Seminario  Optativo:  Diversidades  sexuales  e  historias  de vida, ficha de apoyo académico; Universidad Nacional de Lujan, Buenos Aires. Inédito.  

Giribuela,  Walter  (2013). “Homosexuales  eran  los  de  antes:  algunos  aspectos  de  la sociabilidad homosexual masculina a lo largo del curso de la vida”. Ponencia presentada en el Seminario  Internacional  sobre  Envejecimiento  Activo,  organizado  por  Flacso  Argentina; Conicet y la Universidad Nacional de Luján. Buenos Aires. Inédito. 

Mónica  Torres,  Graciela  Schnitzer,  Alejandra  Antuña,  Santiago  Peidro  (2013). Transformaciones: ley, diversidad, sexuación. Buenos Aires, Grama ediciones. 

Mattio  Eduardo  (2012) “¿De  qué  hablamos  cuando  hablamos  de  género?”  en  Morán Faúndes  José  Manuel,Vaggione  Juan  Marco,.Sgró.  Ruata  María  Eds.  en<>1ª ed.      Córdoba:      Ciencia,      Derecho      y     Sociedad     Editorial.     En      línea: 

http://programaddssrr.files.wordpress.com/2013/05/sexualidades-desigualdades-y-

derechos.pdf 

Torras,  Meri (2007).  «El  delito  del  cuerpo».  En  Meri  Torras  (ed.),  Cuerpo  e  identidad  I. Barcelona: Ediciones UAB. 

Pecheny Mario,  Figari Carlos, Jones Daniel (2008) Todo sexo es político: estudios sobre sexualidad en Argentina. Buenos Aires, Libros del Zorzal Editores.   

Título: Cuerpos en movimientos. Jugando entre el disciplinamiento y la alegre rebeldía 

Autoras: Evelina Díaz (FTS/UNLP, evediaz_10@hotmail.com) 

Agustina Di Piero (FTS/UNLP, agustinadipiero@hotmail.com) 

Eliana Rojas (FTS/UNLP, piofalentesis@hotmail.com) Palabras clave: JUEGOS -CUERPOS - GÉNEROS 

[image: ]

 

-Si un nene juega a la muñeca… 

[image: ]

-Es putito. 

[image: ]

Niño de 8 años. Taller de lectura y escritura.  

[image: ]

Barrio El Carmen, Berisso.  

[image: ]

Colectivo Piedra, Papel y Tijera. Año 2016. 

 

La  presente  ponencia1  surge  a  raíz  de  la  experiencia  de  trabajo  territorial  en  el  barrio  El Cármen de Berisso. Desde hace más de seis años un grupo de estudiantes y profesionales de distintas disciplinas desarrollamos actividades con niñxs y jóvenes como parte del Colectivo de Trabajo Territorial “Piedra, Papel y Tijera”. 

 

1  Se  aclara  que  la  presente  ponencia  surge  de  un  proceso  de  reflexión  colectiva  constante  de  producciones  y sistematizaciones  previas  que  emergen  del  trabajo  territorial  que  como  colectivo  construimos.  Dicha  apuesta forma  parte  de  una  disputa  académica  en  relación  a  la  producción  de  conocimiento,  lógica  hegemónica  que impone “el producir por el producir”, clara expresión del sistema capitalista.

Nuestro trabajo se encuentra enmarcado en la educación popular. En tanto proyecto político, pedagógico  e  ideológico,  nos  permite  problematizar  y  deconstruir    las  maneras  de relacionarnos  y  de  comunicarnos,  apostando  a  la  recuperación  de  la  palabra  y  co-protagonismo de lxs participantes. 

Actualmente  nos  encontramos  participando  en  espacios  de  coordinación  como  la  Mesa Barrial, la Coordinadora Niñez, Juventud y Territorio y articulando con experiencias de niñxs trabajadorxs y organizadxs como La Veleta y la Antena (Ugarteche, Mendoza), la Miguelito Pepe  y  la  Asamblea  Revelde  (CABA)  y  el  MOLACNATs  (Movimiento  Latinoamericano  y del  Caribe  de  niños,  niñas  y  adolescentes  trabajadores)    movimientos  desde  los  cuales  se acompaña  y  promueve  la  organización  política  de  las  infancias  en  la  lucha  contra  el adultocentrismo y cualquier forma de opresión.  

Al mismo tiempo, realizamos talleres junto a niñxs y jóvenes, como son el taller de murga, lectura y escritura, y la asamblea con niñxs y jóvenes. Asimismo,  coordinamos junto con la juegoteca  ambulante  “El  Caracol  Bababundo” un  espacio  de  juegos  cooperativos.  En  todos los espacios, se busca promover procesos de organización de niñxs y jóvenes que apunten a la liberación  de  las  múltiples  formas  de  opresión  capitalista,  heteropatriarcal,  adultista, normativista y colonial. 

A  través  de  nuestro  trabajo  nos  proponemos  desnaturalizar  y  cuestionar  el  lugar  social, político y cultural que se les asigna a nuestros cuerpos y la manera en como nos relacionamos nosotras con nuestros propios cuerpos. Entendemos que las disposiciones de los mismos no son casuales, sino que resultan testimonios de nuestra historia producto del modo como nos relacionamos. Estos cuerpos no sólo hablan del disciplinamiento y control cultural  y social, sino también del desafío de luchar frente a esas lógicas de dominación. La  siguiente  presentación  busca  compartir,  entonces,  tanto  nuestra  perspectiva  de  trabajo desde la cual nos posicionamos, así como también las diferentes inquietudes, preocupaciones y reflexiones que han atravesado y atraviesan nuestro trabajo cotidiano en el territorio. En ese sentido no busca constituirse en una mera receta de intervención, ni en aspectos catárquicos de la práctica concreta. 

Desde  nuestro  trabajo  territorial  apostamos  al  diálogo  entre  la  Universidad  y  los  territorios, construyendo  conocimiento  fundado  en  la  reflexividad  y  criticidad  respecto  de  las problemáticas cotidianas. Es por todo ello que asumimos la responsabilidad, no humanitaria ni voluntarista, sino política respecto de la construcción de una sociedad sin opresiones.  

 

La construcción social del cuerpo Comenzaremos sosteniendo que la concepción del cuerpo se ha ido modificando a lo largo de la historia producto mismo de las relaciones sociales particulares de cada momento histórico, como así también de las distintas disputas políticas ideológicas en torno al cuerpo.  La modernidad constituye un momento central a la hora de analizar la construcción social de los  cuerpos  en  clave  histórica.  Es  a  partir  de  allí  cuando  estos  cuerpos  comienzan  a  ser  considerados como mercancías, y por ende objetos de control, disciplinamiento, vigilancia y castigo.  

No podemos pensar en la modernidad disociada de la doble revolución -Industrial y Francesa-, en tanto allí comienza a consolidarse el capitalismo como sistema de dominación y opresión demandando cuerpos jóvenes, fuertes, ágiles, dóciles, es decir productivos para su producción y reproducción, desechando aquellos cuerpos que no se ajustan a esa normatividad impuesta. Acordamos  con  Federici  en  que  “el  cuerpo  es  la  condición  de  existencia  de  la  fuerza  de trabajo,  es  también  su  límite,  ya  que  constituye  el  principal  elemento  de  resistencia  a  su utilización.  No  era  suficiente  entonces,  decir  que  en  sí  mismo  el  cuerpo  no  tenía  valor.  El cuerpo tenia que vivir para que la fuerza de trabajo pudiera vivir”. (2015:228). La mirada moderna respecto de los cuerpos trajo aparejado la separación razón-cuerpo, este último “se convertía en un objeto de observación constante, como si se tratara de un enemigo. El  cuerpo  comenzó  a  inspirar  miedo  y  repugnancia.  (…)  Eran  particularmente  repugnantes aquellas  funciones  corporales  que  directamente  enfrentaban  a  los  ‘hombres’  con  su ‘animalidad’”.  (Federici,  2015:251).  Esta  mirada  que  vincula  lo  animal  con  lo  irracional,  y que  censura  entonces  la  posibilidad  de  estos  cuerpos  de  sentir,  desear,  disfrutar,  gozar,  se vincula con una interpretación mecanicista de los cuerpos. La cual supone también, tomando los  aportes  de  Federici “el  desarrollo  de  nuevas  facultades  en  el  individuo  que  aparecerían como otras en relación al  cuerpo  y que se convertirían en agentes de su transformación.  El producto de esta separación con respecto al cuerpo fue, en otras palabras, el desarrollo de la identidad individual, concebidas precisamente  como  ‘alteridad’ con  respecto  al  cuerpo  y  en perpetuo antagonismo con el”. (2015: 247-248). Entendemos  que  la  mirada  moderna  con  respecto  a  los  cuerpos  continúa  aún  vigente imponiendo una única manera de ser, sentir, desear, vestir, jugar, relacionarse, etc., bajo un único patrón genérico, heterosexual, normativo, blanco y occidental.  Acordamos con Algava en que “el cuerpo es un lugar socialmente construido, el cuerpo es un terreno político, de allí que el poder necesite ‘normalizarlo’, educarlo, reglarlo, moralizarlo, el patriarcado  no  acepta  que  el  cuerpo  pueda  ser  un  lugar  de  aprendizaje,  de  placer  y  de conocimiento.  El  sistema  niega  al  mundo  de  los  afectos  y  de  los  deseos,  estos  dejados  en libertad  resultarían  un  peligro  para  su  status  quo.  El  poder  determina  los  discursos  y  los cuerpos” (2009:19). 

En relación con ello, nos interesa destacar que las disposiciones de nuestros cuerpos no son ingenuas  ni  casuales,  sino  productos  de  relaciones  de  poder  desiguales  y  opresoras, atravesadas  por  estereotipos  determinados  y  construidos  históricamente,  tanto  para  mujeres como para hombres, niños y niñas, demarcando un deber-ser respectivamente. Negando así, la posibilidad de cualquier otro tipo de cuerpo, de género, de relación social, en si desechando todo  aquella  identidad  disidente a  la  “normal”  que  no  se  encuentre  formando  parte  de  los mandatos vinculados a la heterosexualidad normativa y legitimada socialmente. Skliar sostiene al respecto que “la normalización es uno de los procesos más sutiles a través de los cuales el poder se manifiesta en el campo de la identidad y la diferencia. Normalizar significa elegir-arbitrariamente- una identidad específica como parámetro en relación a la cual otras identidades son evaluadas y jerarquizadas. Normalizar significa atribuir a esa identidad todas las características positivas posibles, en relación a las cuales las otras identidades sólo pueden ser evaluadas de forma negativa. La identidad normal es natural, deseable, única. La fuerza  de  la  identidad  normal  es  de  tal  magnitud  que  ella  ni  siquiera  es  vista  como  una identidad, sino simplemente como La identidad (Tomaz, Tadeu da Silva, 2000 a, op. cit.: 83)” (2003:149). 

La actividad lúdica no se encuentra exenta de las lógicas que atraviesan los modos en que nos relacionamos.  En  ese  sentido  los  cuerpos,  al  jugar,  se  disponen  de  cierta  manera,  dejando entrever  allí  las  relaciones  de  género,  adultistas,  normativistas  y  coloniales,  construidas históricamente. 

Ante esto nos preguntamos, ¿Qué cuerpos tienen permitido jugar? ¿Y a qué juegos?  ¿Por qué a  lxs  adultxs  nos  cuesta  poner  nuestros  cuerpos  en  juego?  ¿Quién/es  establecen  las  reglas? ¿Qué se pone en juego  en el juego?  ¿A qué intereses responde la asignación estereotipada de los juegos? 

 

Revelando(nos) las reglas del juego 

 

“Los juegos son herramientas de la alegría  

y la alegría además de valer en si misma  

es una herramienta de la libertad.”

L. Pecetti La  construcción  de  los  juegos  no  resulta  de  una  práctica  ingenua,  ni  azarosa.  Están constituidos  por  reglas  instituidas,  que  no  escapan  a  la  lógica  de  reproducción  de  las relaciones  sociales  de  poder  generacionales,  de  género  y  clase.  Esto  se  evidencia,  en  un principio, en la división generacional, donde lxs niñxs son quienes deben y tienen permitido jugar,  mientras  que  lxs  adultxs  no.  De  este  modo,  se  asocia  el  juego  a  una  actividad improductiva,  desvalorizada  socialmente  y  desprovista  de  potencial  político  (ya  sea  para  la dominación o la transformación). Al mismo tiempo, hay una división genérica de los juegos, a partir  de  lo  cual  se  establecen  aquellos  destinados  exclusivamente  a  niños  (resaltando  los trabajos que requieren fuerza, lo viril, confrontativo, competitivo, etc.) y a niñas (anclado en lo doméstico, lo privado, lo estético y en las prácticas del cuidado, representada en una figura sumisa, pasiva, sometida). Reforzados, a su vez, por la división de colores, siendo el rosa para mujeres y el celeste para hombres.  

En  este  marco,  identificamos  un  tercer  aspecto  vinculado  a  la  división  de  clase.  En  este sentido, el mercado se constituye en un actor (re)productor de dichas lógicas, resultando un efector  clave  en  la  consolidación  del  sistema  patriarcal,  desigual,  opresor  y  competitivo, donde el marketing es la herramienta que refuerza, viabiliza e impone las lógicas mercantiles y  sexistas.  En  cuanto  a  lo  mercantil,  el  acceso  al  juego  se  encuentra,  en  algunos  casos, mediado  por  las  lógicas  de  intercambio  monetario  donde  no  todxs  tienen  la  posibilidad  de pagar  y  comprar  para  jugar.    En  lo  que  respecta  a  las  lógicas  sexistas,  acordamos  con Lesbegueris en que “los objetos ‘juguetes’ ordenan los cuerpos, en tanto es a través de ellos como se introducen mandatos en torno a lo que se espera de un cuerpo femenino o masculino en un determinado contexto sociohistórico” (2014: 76). Estos mandatos camuflados en ciertas reglas, esconden una clara decisión política que responde a intereses ideológicos dominantes, dirigidos a disciplinar y normalizar los cuerpos, buscando mantener el status quo y el control sobre los mismos. 

Ahora  bien,  los  juegos  no  reproducen  estas  lógicas  necesariamente.  Compartimos  lo expresado  por  Lesbegueris  en  que “en  el  uso  lúdico  hay,  pues,  una  potencia subversiva de transformación en la que la identidad de género puede reformularse como puede reformularse toda historia personal, cultural” (2014: 78). No obstante, somos conscientes de que el  desafío que nos proponemos  no resulta una tarea sencilla. Sino más bien refiere a una lucha histórica y procesual, medular en tanto cuestiona las lógicas instituidas y legitimadas socialmente.   

El  cuestionar  las  entrañas  del  sistema  capitalista,  patriarcal  y  adutocéntrico,  implica  tomar cartas  en  el  asunto.  No  sólo  conlleva  defender  y  respetar  ideológicamente  el  lugar  desde donde  nos  posicionamos,  sino   sentirlo  en  el  hacer  cotidiano,  no  de  manera  aislada  ni mediante hechos esporádicos, sino formando parte de un proceso que implica responsabilidad, constancia, presencia, compromiso y trabajo conjunto con lxs niñxs.  Desde  la  experiencia  de  trabajo  en  territorio  apostamos  a  problematizar  estas  reglas socioculturales  establecidas,  y  proponer  otras,  en  el  marco  de  generar  una  alternativa contrahegemónica, en cuanto a la disposición de los cuerpos y las relaciones de poder que se generan entre ellos. 

Consideramos que si bien la historia ha cargado  al juego de valores competitivos, normas y estereotipos,  también  puede  constituirse  en  un  instrumento  que  invite  a  crear,  compartir,  a imaginar,  a  resistir  y  a  relacionarnos  desde  otros  lugares,  deconstruyendo  las  relaciones genéricas  y  adultistas  establecidas,  desechando  así  las  prácticas  prejuiciosas  y discriminatorias hacia aquellos cuerpos “anormales”, transgresores, disidentes, subversivos y rebeldes a la “ley normal”.

En  lo  que  respecta  a  nuestro  trabajo  territorial,  fue  mediante  el  juego  como  herramienta política  que  comenzamos  a  trabajar  con  lxs  niñxs  las  formas  de  vincularnos,  hablarnos, abrazarnos,  mirarnos,  etc.  En  un  comienzo,  cualquier  demostración  de  afecto,  diálogo  y escucha  era  obturada  y  rechazada.  Así  como  también  eran  resistidos  aquellos  juegos cooperativos, no competitivos ni sexistas.  Retomando el análisis realizado anteriormente, es que  comprendemos  que  no  resulta  casual  esta  manera  de  relacionarnos  entre  nosotrxs  y  los juegos. Un claro ejemplo constituye el uso de la pelota para jugar al fútbol únicamente y, por lo tanto, restringido a la participación de los niños. Aspecto que trabajamos colectivamente en pos de re-pensar no sólo el no-lugar de la niña allí sino también los múltiples juegos que se pueden jugar con una pelota.  

En este marco nos interesa destacar el valor político del juego y su poder de trasformación. En este sentido afirmamos que el juego nos permite abrir el juego. En  nuestra  experiencia  concreta  el  juego  se  constituyo  en  una  vía  para  problematizar  y cuestionar nuestras relaciones en tanto adultas con lxs niñxs. Un ejemplo de ello es la rareza con  que  lxs  niñxs  y  sus  familias  concebían  nuestro  accionar  lúdico  disponiéndonos  a  jugar con ellxs y con sus reglas.  De allí que fue necesario cuestionar el adultocentrismo, en tanto sistema de opresión basado en lo generacional.  

A modo de cierre y teniendo en cuenta todo lo mencionado hasta aquí, es que sostenemos que no solo aprendemos con la cabeza, sino también con el cuerpo, y que este el primer territorio en disputa y por ende a liberar. 

“Decidir sobre nuestros cuerpos es decidir nuestros sueños. Es luchar por la libertad, por la 

diversidad, por la autonomía. Es cuestionar el poder instituido y salir del ámbito privado al 

que quieren confinarnos, es hablar de deseo y ejercerlo. En definitiva, se trata de ser cuerpos 

y subjetividades en rebeldía” (Pañuelos en Rebeldía, 2007:5)

 

Bibliografía 

 

Algava, Mariano (2009): Jugar y Jugarse. Las técnicas y la dimensión lúdica de la educación popular. Buenos Aires.  Ediciones América Libre. 

 

Cussianovich  Villarán,  Alejandro.  Protagonismo,  participación  y  ciudadanía  como componente  de  la  educación  y  ejercicio  de  los  derechos  de  la  infancia.  En:  Historia  del pensamiento  social  sobre  la  infancia.  Lima:  Universidad  Nacional  Mayor  de  San  Marcos. Fondo Editorial de la Facultad de Ciencias Sociales. (P.p.86-102)  

 

D´atri  Andrea  (2013):  Pan  y  Rosas.  Pertenencia  de  género  y  antagonismo  de  clase  en  el capitalismo. Buenos Aires. IPS ediciones. 

 

Díaz,  E.,  Di Piero,  A.  y  Rojas,  E.  (2016): Cuerpos  en  juego.  Entre  el  disciplinamiento  y  la alegre  rebeldía.  IV  Jornadas  CINIG  de  Estudios  de  Género  y  Feminismos.  II  Congreso Internacional de Identidades. A diez años de la creación del CINIG. Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educación, Universidad Nacional de la Plata. 

 

Federici,  Silvia  (2015):  Calibán  y  la  bruja.  Mujeres,  cuerpo  y  acumulación  originaria.  2da edición. CABA. Tinta Limón 

 

Lesbegueris, Mara (2014): ¡Niñas jugando! Ni tan quietas ni tan activas. Ed Biblos. El cuerpo propio. CABA  

 

Pañuelos  en  rebeldía  (2007):  Hacia  una  pedagogía  feminista.  Géneros  y  educación  popular. Buenos Aires. El Colectivo. 

 

Sendón  de  León,  Victoria.  El  cuerpo  como  territorio  de  soberanía.  Disponible  en 

http://webs.uvigo.es/xenero/profesorado/purificacion_mayobre/cuerpo.pdf Skliar, Carlos (2003): ¿Y si el otro no estuviera ahí? Notas para una pedagogía improbable de la diferencia. Buenos Aires, Ediciones Marina Vilte.




[image: ]

Título: Diversidad Sexual en los Equipos de Salud insertos en instituciones sanitarias del Municipio de José C. Paz en el periodo 2015-2016 

Autores: Nicolás Zygier (UNPAZ, nicolaszygier@gmail.com) 

Juan Carlos Moreyra (UNPAZ, juan.carl.moreyra@gmail.com) Palabras Claves: TRANS – SALUD - LEY   

Introducción:

Esta ponencia tiene como propósito analizar en qué grado la Ley de Identidad de Género (Ley Nº26.743), sancionada y promulgada en Mayo de 2012 y reglamentada en el mes de Junio de 2015  por  el  Poder  Ejecutivo  en  Argentina,  es  incorporada  por  los  equipos  de  salud,  las instituciones  de  referencia,  las/os  profesionales  y  las/  os  pacientes  que  confluyen  en  el municipio de José C Paz, Provincia de  Buenos  Aires.  La reglamentación  de la  Ley  insta  al Ministerio de Salud a tomar la responsabilidad de la aplicación total de la misma y lo faculta para  crear  las  normativas  necesarias.  Sin  embargo,  no  se  especifica  en  qué  plazos  debe realizarse  el  diseño  del  procedimiento  para  que  el  derecho  a  la  salud  de  las/os  trans  se efectivice en todo el país. 

Esta ley pone en primera plana la necesidad de despatologizar las identidades trans, es decir que implica el desarrollo de una nueva mirada de los/as profesionales de la salud sobre la/os pacientes  trans  ya  que  la  identidad  es  concebida  como  un  derecho  humano,  poniendo  en disputa a partir de su implementación dos formas encontradas de concebir los cuerpos desde la  comunidad  médica:  ¿la  biología  como  principio  explicador  o  la  soberanía  de  los  sujetos sobre sus propios cuerpos e identidades a partir de construcciones identitarias asumidas? 

En  los  Principios  de  Yogyakarta  de  2007,  se  considera  que  la  “aplicación  de  los  derechos humanos existentes debería tener en cuenta las situaciones sexuales e identidades de género” imprescindibles  para  diseñar  estándares  de  trato  digno  a  ser  cumplidos  por  parte  de  los Estados y las Naciones Unidas (Farji Neer, 2013: 84). Estos principios fueron retomados en el diseño y fundamentación de la ley de Identidad de Género argentina. Sin embargo, siguiendo a Mariana Chaves (2012), es imprescindible diferenciar el nivel macro del micro en cuanto al acceso  a  derechos.  Esta  autora  analiza  cómo  en  un  contexto  de  extensión  de  derechos  no necesariamente se efectiviza el acceso a ellos. En este sentido será relevante analizar en qué grado  la  ley  impacta  en  la  transformación  de  los  servicios  de  salud  y  qué  grado  de conocimiento tienen los profesionales  y administrativos con respecto al contenido de la ley. Este  análisis  se  realizará  a  partir  de  las  entrevistas  en  profundidad  que  se  realizaran  a  los profesionales  de  la  salud  del  municipio  y  a  pacientes  trans  que  allí  se  atienden  siendo  los primeros avances en el proyecto de investigación titulado “Transformaciones de los servicios de  salud  post  Ley  de  Identidad  de  Género  en  el  hospital  Mercante  2015-2016”que  se  lleva adelante en la Universidad Nacional de José C Paz. La realización de estas entrevistas permite reconstruir cuáles son las representaciones de los/as miembros de los equipos de salud sobre el cuerpo, la identidad y la expresión de género de las/os pacientes trans en particular y, sobre todo,  saber  cuánto  saben  sobre  la  ley  de  identidad  de  género.  A  partir  de  estas  entrevistas, resulta vital dar cuenta de cómo construyen los/as profesionales de la salud a las/os pacientes trans:  ¿cuerpos  biológicos  que  deben  ajustarse  a  estándares?  ¿Pacientes  que  portan  una otredad  signada  por  la  clase,  el  género  y  la  sexualidad?  ¿Identidades  y  prácticas contextualizadas  en  un  territorio,  historia  y  momento  político?  Estos  interrogantes  serán retomados  a  lo  largo  de  la  ponencia.  La  problematización  del  trabajo,  se  llevará  a  cabo tomando  como  insumo  las  estadísticas  encontradas  y  los  marcos  normativos  en  los  que  se inscribe. 

La  Ley  de  Identidad  de  Género  (LIG)  supone  una  ruptura  en  el  ámbito  de  la  salud  tanto  a nivel normativo como así también desde la intervención, ya que insta a las/os profesionales a la atención a partir de la concepción de la salud integral. 

En su artículo 1º se  establece que “Toda persona tiene derecho:  a) al  reconocimiento de su identidad de género; b) al libre desarrollo de su persona conforme a su identidad de género; c) a ser tratada de acuerdo con su identidad de género y, en particular, a ser identificada de ese modo  en  los  instrumentos  que  acreditan  su  identidad  respecto  del/los  nombre/s  de  pila, imagen  y  sexo  con  los  que  allí  es  registrada”.  La  ley  indica  que  esto  rige  para  todas  las personas, incluso para quienes no cumplieron los 18 años. 

Por otro lado, la ley busca correr la concepción patologizante de la disidencia sexo-genérica hacia  una  concepción  de  sujeto  de  derecho.  En  este  marco  se  pone  en  evidencia    la incorporación  de  los  Principios  de  Yogyakarta  en  la  creación  de  la  ley.  Estos  principios establecieron  en  2007  los  estándares  fundamentales  para  que  las  Naciones  Unidas  y  los Estados miembro garanticen la protección de los Derechos Humanos a lesbianas, gays, trans, bisexuales  e  intersex  (LGTBI).  En  el  Preámbulo  se  reconocen  las  violaciones  de  derechos humanos basadas en la orientación sexual y la identidad de género; se establece un marco de trabajo  legal  y  pertinente,  son  los  principios  N°17  y  N°  18  del  documento  los  que  hacen referencia al “derecho al disfrute del más alto nivel posible de salud” y “la protección contra abusos  médicos”.  En  este  sentido  la  LIG  argentina  retoma  estos  principios,  visibilizando  la vulneración de derechos a la población trans y la necesidad de garantizar la atención a la salud integral.  

Existen  datos  aproximados  que  permiten  realizar  un  análisis,  sobre  las  particularidades  que afectan  a  la  población  trans,  el  Instituto  Nacional  de  Estadísticas  y  Censos  y  el  Instituto Nacional (INDEC) indicó que el 80% de la población trans encuestada no tiene cobertura de obra social o prepaga o incluso plan estatal. La primera encuesta llevada a cabo por el INDEC y el Instituto Nacional contra la Discriminación, la Xenofobia y el Racismo (INADI), arroja que  más  de  la  mitad  de  las  personas  encuestadas  se  realizó  hormonizaciones,  siendo  más frecuentes  en  las  feminidades  “trans”  (61%)  que  en  las  masculinidades  “trans”  (19%).  Un dato  relevante  es  que  nueve  de cada  diez  personas  “trans”  manifestaron  realizar hormonizaciones  sin  asesoramiento  ni  acompañamiento  de  un  profesional  de  la  salud.  Del total  de  personas  encuestadas,  el  54%  efectuó  modificaciones  corporales,  siendo  la  más habitual la inyección de siliconas o aceites.  

Otro  estudio  realizado  por  la  Asociación  de  Lucha  por  la  Identidad  Travesti  y  Transexual (ALITT) afirmó que sobre una muestra de 592 personas trans fallecidas, el 43% murió entre los 22 y los 31 años, el 33% entre los 32 y los 41, y el 9% antes de cumplir los 21 años. Entre las  principales  causas  de  muerte  de  las  feminidades  trans  se  menciona  en  primer  lugar  al VIH/sida. Casi el 55% murió por esta causa, cifra que da cuenta de las barreras para acceder a los servicios de salud. En segundo lugar se encuentran los asesinatos, que representan más del 16%  del  total  de  esas  muertes.  Otras  causales  de  muerte  mencionadas  son  el  suicidio,  el cáncer, sobredosis, ataques cardíacos, diabetes, cirrosis, complicaciones derivadas de la auto-administración de hormonas y/o siliconas o aceites, entre otras (Berkins, 2005:13). 

Conociendo el territorio:  

José C. Paz es uno de los 135 partidos  de la provincia de Buenos Aires. Está situado en la zona noroeste del Gran Buenos Aires, en el Conurbano bonaerense, a 35 km de la capital de la República. Posee una superficie de 51,8 km2. Limita con los partidos de Pilar, Moreno, San Miguel  y  Malvinas  Argentinas.  Según  el  último  censo  nacional  de  Población  Vivienda  y Hogares  de  2010,  la  población  total  de  habitantes  fue  de  aproximadamente  265.981 habitantes, distribuidos en 131.291 varones y 134.690 mujeres. 

El  municipio  posee  un  Hospital  Provincial  como  institución  de  referencia  y  Centros  de Atención Primaria de la Salud (CAPS). En total representan 35 instituciones de salud dentro del municipio. En las entrevistas realizadas tanto a vecinos del partido como a profesionales de la salud del mismo  manifiestan que “los vecinos del José C. Paz eligen atenderse en los hospitales de referencia de municipios aledaños, incluso en la Ciudad de Buenos Aires, para ejercer su derecho a la salud”, debido a que las barreras institucionales, en conjunto con los malos  tratos  recibidos  por  parte  de  los  profesionales  y  el  personal  administrativo  se encuentran presentes a la hora de concurrir al sistema de salud. 

Cuando  se  indaga  acerca  de  la  población  trans  en  el  municipio  es  recurrente  la  asociación inmediata que surge de los/as profesionales entrevistados/as, con la prostitución, el VIH y “la ruta 8” (ruta que atraviesa el partido y es el lugar donde ofertan sexo en la vía pública). Desde una gran parte de las profesionales de la salud entrevistadas, esta tríada representa el foco de intervención  hacia  la  población  trans  ya  sea  entregando  preservativos  para  la  prevención  o medicación para el VIH. Ante esta situación, cabe preguntarse: ¿es este tipo de intervenciones lo que espera la LIG de las instituciones? ¿Es este tipo de intervenciones lo que esperan de las instituciones la población trans? 

Se  propone  comenzar  el  análisis  a  partir  del  marco  teórico  propuesto  por  Mariana  Chaves quien postula que: 

“en  un  contexto  de  ampliación  de  derechos  el  desafío  es  cómo  efectivizarlos.  En 

instituciones  armadas  para  vidas  ideales-modélicas,  cómo  pensar  instituciones  para 

todas  las  vidas;  y  lo  que  sería  más  importante:  cómo  hacer  para  que  dejen  de  operar 

sobre  la  imagen  de  vidas  ideales  y  acepten  armarse  para  sostener  todas  las  vidas 

posibles” (Chaves, 2012:54).

Siguiendo a Chaves, la efectivización de derechos es una categoría que pone en evidencia que la sola existencia del derecho no hace cumplirlo, y trae a discusión aquello de la diferencia entre  la  ciudadanía  abstracta  y  la  ciudadanía  concreta.  La  intención  de  diferenciar  entre  lo concreto y lo abstracto para la autora es:  

“estudiar  las  posibilidades de  la  efectivización,  (…)  dar  cuenta  de  los  niveles  de 

concreción  del  derecho  abstracto,  y  desde  ese  lugar  contribuir  a  develar  las 

desigualdades  y  lo  que  falta  hacer  para  que  se  cumpla  en  forma  plena  el  derecho 

reconocido” (Chaves, 2012: 56)

Se adhiere al concepto de barreras de acceso al derecho reconocido (Chaves, 2014; 4) ya que nos  permite  identificar  cuáles  son  los  diferentes  tipos  de  barreras  que  deben  sortearse  para efectivizar el derecho a la salud: las barreras geográficas, institucionales y simbólicas que se configuran  y  convergen  de  manera  trasversal  a  la  efectivización  de  la  Ley  de  Identidad  de Género en José C Paz. 

Barreras geográficas: “Es como que estamos a años luz de lo que me decís”

El municipio de José C. Paz no posee instituciones de salud de alta complejidad. A pesar de contar con el hospital provincial de referencia  y los Centros de Atención Primaria de Salud (CAPS), en ocasiones las/os vecinos/as optan por atenderse en las instituciones de salud  de los municipios aledaños donde deben pagar un “bono” por no residir en  ellos En este sentido la migración por la salud supone un gasto monetario significativo ya sea por el transporte o por el pago de un bono dentro de un hospital público. 

La población trans no escapa a esta lógica migratoria. Actualmente en el municipio existe un solo “consultorio amigable” dentro del hospital de referencia. Este está conformado por dos médicos  infectólogos  que  se  dedican  al  tratamiento  de  las/os  pacientes  con  VIH/sida,  la institución  no  realiza  tratamientos  de  hormonización  ni  cirugías  de  reasignación  de  género. Este  hospital  se  encuentra  en  la  zona  céntrica  del  municipio  y  ante  la  ausencia  de  otros “consultorios  amigables”  distribuidos  por  el  Partido,  lleva  a  la  necesidad  de  trasladarse  al centro,  allí  se  pueden  ver  diversas  líneas  de  colectivos,  dentro  de  los  barrios  lejanos  “al centro” cambia la situación dependiendo la zona y la lejanía hay barrios que dependen  de una única línea. 

Hasta el 2015 funcionó en uno de los CAPS un “consultorio amigable” donde se realizaban los tratamientos de hormonización, esto se debía a una iniciativa propia del equipo de salud y no por una directiva municipal. Llevar a cabo esta tarea de manera aislada sin apoyo de otras instituciones municipales hizo que el equipo de salud se vaya desarmando hasta el cierre de este consultorio. 

Se  puede  visibilizar  entonces  que  dentro  del  partido  de  José  C.  Paz,  el  único  tratamiento médico  que  se  le  otorga  a  las  personas  trans  desde  el  sistema  público  de  salud  es  el  de VIH/sida, entrando en tensión con la LIG ya que por un lado promueve la atención integral de la  salud  y  la  despatologización  de  las  expresiones  de  género.  El  hecho  de  suponer  que  el tratamiento al VIH/sida es todo lo que necesita un/a paciente trans desde las instituciones de salud es reforzar la asociación directa entre una identidad de género y una enfermedad. 

Esto se puede visibilizar a través de una de las entrevistas realizadas, en donde se le preguntó a  una  profesional  del  centro  de  salud  de  referencia  del  municipio,  si  estaban  suministrando tratamientos de hormonización en el hospital, ella mencionó: 

“Son    diferentes,  como  te  decía,  las    características  de  las  instituciones  de  acá  y  de  la 

población que en otros lugares. Por ejemplo tenemos problemas con los anestesistas, con las cirugías. Hay operaciones programadas que no  se pueden hacer porque falta  anestesista  o insumos. Es como que estamos a años luz de lo que me decís”

No incorporar los dispositivos médicos que promueve la LIG lleva a que por un lado las/os trans busquen tratamientos auto-administrado en la informalidad, con el peligro de muerte que ello implica y por otro lado la necesidad de buscar los tratamientos médicos en otros lugares, como el Hospital Durand en la Ciudad de Buenos Aires y el Hospital Posadas en la Provincia de Buenos Aires.  

Barreras institucionales: “Esto ya es cualquier cosa”

Existen obstaculizadores provocados por las mismas instituciones que deberían garantizar la efectivización  de  los  derechos.  Este  punto  será  analizado  a  partir  de  tres  ítems: Discriminación desde la recepción del documento, Turnos a la hora de dormir, ¿Calidad en la salud? 

a) Discriminación desde la recepción del documento: 

“Fui  de  las  primeras  que  tuvo  el  DNI  en  José  C  Paz,  pero  siempre  me  sentí  en  la clandestinidad desde Onganía hasta hoy”. Mujer trans entrevistada. 

La atención de los/as empleados/as administrativos/as en los centros de salud del municipio se configura  como  un  obstaculizador  al  momento  de  efectivizar  el  derecho  reconocido  en  la población trans (Chaves, 2012: 57). Los/as profesionales entrevistados/as dan cuenta que este punto es un tema de inflexión en los tratamientos ya que los/as administrativos/as recibían los documentos con miradas raras, risas y a la hora de llamarla/o lo hacían de manera despectiva con el nombre que decía el documento. Según García Canal, “hay una sumisión casi completa a  las  matrices  de  la  percepción  dada,  de  tal  manera  que  las  enunciaciones  se  convierten  en estereotipos” (G.Canal, 1997; 82). A partir del desprestigio, la estigmatización del empleado/a administrativo/a  reafirma  las  relaciones  asimétricas,  empoderándose,  haciendo  sentir  que él/ella  tiene  la  decisión  de  efectivizar  o  no  el  derecho  a  la  salud  del  otro,  produciendo  en las/os pacientes trans el rechazo al sistema público de salud local. Desde la mirada de una de las entrevistadas trans este hecho “produce bronca, rechazo”, “no ir a atenderse”, “vivir en la clandestinidad”.

Si bien estas relaciones de poder se dieron en la mayoría de las instituciones de salud locales, cabe destacar que fue un CAPS con “consultorio amigable” que tomó estos hechos como una problemática  y  realizó  cambios  significativos:  a  la  hora  de  la  recepción  se  preguntaba  el nombre y se anotaba el número, las historias clínicas se confeccionaban de la misma manera, esto llevó a que el centro de atención primaria de un barrio se convirtiera en el centro médico de referencia por la población trans local, con la buena predisposición de un equipo de salud que salió a capacitarse por su cuenta, abrió una posibilidad para un grupo castigado por todos lados,  este  equipo  se  mantuvo  en  funcionamiento    desde  el  2012  hasta  el  2015  que  se desarticuló. A diferencia de la institución de salud de referencia en la que  no se realizaron cambios significativos para el acceso a la salud integral como menciona la ley. 

b) Turnos a la hora de dormir: 

“Sabes  que  tienen  incluso  como  otra  norma  de  vida.  Ellos  trabajan  de  noche,  duermen  de día, ya ahí arrancamos mal”. Profesional de un servicio social entrevistada. 

Las/os  profesionales  entrevistados/as  admiten  que  una  gran  cantidad  de  pacientes  trans abandonan los tratamientos ya que los horarios de atención del hospital de referencia son a la mañana  y,  debido  a  que  la  mayoría  trabajan  ofertando  sexo  a  la  noche, es  por  las  mañanas cuando duermen. Si bien los equipos de salud son conscientes de que en muchos casos van a contra turno de la población trans, señalan “que poco pueden hacer, ya que desde el servicio social podrían cambiar, pero los médicos infectólogos se niegan a atender a la tarde  ya que tienen  otros  compromisos  laborales”.  Las/os  profesionales  afirman  que  con  el  sueldo  que perciben no tienen muchas posibilidades, se tienen que buscar otro trabajo, “para poder llevar una vida bien”. Podemos pensar entonces que desde los profesionales que atienden existe un espiral de desvalorización institucional/política de su tarea, ya sea percibiendo un sueldo que siente que no es acorde a su actividad, como también la posición de “prestigio” que tiene su actividad por sobre otra, en este sentido, resalta la asimetría a nivel jerárquico y de prestigio que  tiene  un  médico  especialista  sobre  un  empleado  administrativo  dentro  de  un  mismo equipo de salud. A partir de las entrevistas en dialogo con Mariana Chaves se puede ver como el administrativo “busca empoderarse” obstaculizando el acceso a la salud en las/os pacientes trans “hacer  sentir  al  otro  que  es  menos,  o que  se  le  está  haciendo  un  favor, armando  relaciones  de desvalorización, humillando y/o generando una relación de clientelismo (donde en parte se juega la posibilidad  de  distinguirse  del  otro  y  construir  su posición  social)” (Chaves,2012:59) 

c) ¿Calidad en la salud?

“Cuando toca este tipo de pacientes se ponen todo: antiparras, doble par de guantes... siendo que en realidad tiene que ser así con todos. (...)”. Instrumentadora quirúrgica entrevistada. 

Teniendo en cuenta que ciertos rasgos segregativos hacia la población trans en la atención por parte  del  equipo  de  salud  no  son  resueltos,  la  atención  de  la  salud  no  se  lleva  a  cabo  de manera integral. Ante esto surge la pregunta ¿cómo se construye la intervención y a ese otro? Alfredo Carballeda señala que “el territorio  y el escenario de intervención son definidos, en parte,  por  la  palabra,  el  discurso,  la  nominación  que  es  ese  otro  hace  del  lugar  y  de  sus componentes” (Carballeda, 2008; 78). Esto  evidencia que la forma en la que se nomina a un otro desde la propia subjetividad resignifica la intervención misma, haciendo la construcción de  un  otro,  a  partir  de  lo  que  Rita  Segato  menciona  como  “proceso  de  otrificación”.   Esto implica  que  el  Estado  y  los  grupos  que  con  él  se  identifican  “producen  y  reproducen  sus procesos de instalación en detrimento de, y a expensas de, los otros, que este mismo proceso de  emergencia  justamente  segrega  y  secreta  simultáneamente”  (Segato,  2007:  142).  Esto conlleva la existencia de interlocutores autorizados ubicados en el centro y otros residuales, agonizantes,  “por  no  tener  derecho  a  ser  escuchados  ni  acceso  a  la  inscripción  de  sus idiosincrasias  y  peculiaridades  en  el  estrecho  derrotero  multicultural”  (Segato,  2007:  142). Según  esta  autora,  todo  Estado,  en  este  caso  representado  por  instituciones  municipales  de salud, arrincona identidades consideradas residuales o periféricas. En una entrevista realizada a una instrumentadora quirúrgica del hospital de referencia se logró visibilizar como se afirma este  “proceso  otrificante”  donde  los  profesionales  al  dar  cuenta  que  operan  a  un/a  paciente trans  toman  “otros  cuidados”,  asignándole  a  la  paciente  trans  una  supuesta  peligrosidad, diferenciando  a  él  o  a  la  paciente  trans  a  partir  de  una  construcción  subjetiva    de  las expresiones de géneros y no por la intervención médica.

“los  cuidados  que    tenés    que    tener    con    los   pacientes  tienen    que    ser    con    todos    los  mismos,  como  si fuesen  pacientes  de  riesgo  por  enfermedades  infecto-contagiosas. En general  no  se  cumple  más  que  lo  básico  que  es  ponerte  guantes.  Cuando  toca  este  tipo  de pacientes  (se  refiera  a  las/os  trans)  se  ponen  de  todo:  antiparras,  doble  par  de  guantes... siendo  que  en  realidad  tiene  que  ser  así  con  todos.  (...)”  (Entrevista  a  instrumentadora quirúrgica). 

Es importante entender a la salud desde una perspectiva integral, sin separar el cuerpo de la enfermedad, ni del ambiente ni de las vivencias. Una de las entrevistadas trans hace referencia a que muchas de sus compañeras que trabajan en la calle sufrieron de tuberculosis, afirmando que no se debía solo a las precarias condiciones de vida que lleva consigo la pobreza como desde  el  sentido  común  se  piensa,  sino  a  que  para  modificar  su  cuerpo  se  aplicaban inyecciones de aceites peligrosos y que trabajando en la calle de noche este aceite se congela y  hace  lo  mismo  con  los  pulmones.  Esto  que  es  contado  desde  una  historia  anecdótica  por parte de la entrevistada trans, da cuenta como hoy en día desde las instituciones de salud de José C Paz no se dan respuestas a las situaciones cotidianas de la población trans.  

Barreras simbólicas:   “Me siento en la clandestinidad”

 

Los  sentidos  están  atravesados  por  las  épocas  en  las  que  se  desarrollan  y  las  épocas  o epistemes  son  condiciones  de  posibilidad  para  que  ciertos  sentidos  sean  posibles.  En  este sentido, Deleuze propone el  concepto  de campo  perceptivo que tiene como  consecuencia el desarrollo  de  “una  sensibilidad  que  le  es  propia  y  característica  de  una  sociedad  en  un momento dado” (Deleuze, 1989: 306). Siguiendo esta línea, tanto los equipos de salud como los/as  pacientes  trans,  sus  pensares  y  acciones  son  producto  de  una  época.  A  la  hora  de analizar  la  situación  del  encuentro  entre  pacientes  trans  y  profesionales  de  la  salud,  es importante  pensar  cómo  la  clase,  el  género  y  la  raza/etnia  son  variables  estructurales  que determinan los sentidos que unos construyen sobres los otros. Estas construcciones tienden a reproducir y reforzar estereotipos que ya circulan en la cultura donde estos vínculos se tejen y tienen una influencia directa en el tipo de intervenciones que los/as profesionales desarrollan y que los/as pacientes (no) acatan. 

En este sentido, desde lo manifestado por las/os profesionales se podría reconstruir al “otro-trans”  como  “portadores/as  de  VIH/sida”,  “prostitutas”  “coquetos”,  mientras  que  desde  lo expresado  por  la  trans  entrevistada,  las/os  profesionales  de  la  salud  son  reconocidos  como “gente que no escucha”, “no entiende”, “que maltratan”. Estas expresiones que se inscriben en el campo perceptivo dan cuenta que en las instituciones públicas  de  salud  en  José  C  Paz  existe  una  tensión  entre  la/el  profesional    y  la/el  paciente-trans que preexiste al encuentro entre estas dos partes.  

 

Conclusiones

En el desafío por develar si se presentan obstaculizadores a la hora de la efectivización  la Ley de Identidad de Género en las instituciones públicas de salud insertas en el partido de José C Paz, se realizó una descripción del territorio donde se llevó a cabo el trabajo de campo para visibilizar las particularidades que allí se presentan. 

 Se  analizó  cómo  se  presentan  los  obstaculizadores  para  acceder  a  la  salud  integral  como propone la LIG para la población trans, se tuvieron en cuenta los aportes de Mariana Chaves quien  propone  las  barreras  geográficas,  institucionales  y  simbólicas.  Esta  propuesta conceptual fue puesta en diálogo con las entrevistas realizadas. 

 A partir de este análisis, se identificó que el acceso al derecho de la población trans a partir de  la  LIG  no  se  efectiviza  en  José  C.  Paz.  Esto  se  debe  a  múltiples  barreras.  Desde  lo geográfico, existe en el partido un solo “consultorio amigable” donde la atención se reduce a la existencia del VIH/sida y obliga a las/os pacientes trans a migrar por salud para acceder, por  ejemplo,  a  tratamientos  de  hormonización;  desde  lo  institucional,  persiste  la desvalorización, la humillación por parte de las/os profesionales hacia la población trans que acude  a  los  centros  de  salud.  Desde  el  punto  de  vista  de  lo  simbólico  se  pudo  dar  cuenta, cómo es que las/os profesionales construyen a la/el paciente trans desde los propios sentidos al  igual  que  las/os  pacientes  trans  construyen  a  las/os  profesionales  de  la  salud.  Desde  las entrevistas se demostró cómo operan los sentidos, cómo los sentidos producen y/o refuerzan prácticas discriminatorias, poniendo en riesgo la efectivización de un derecho reconocido en el  marco  legal  argentino  pero  puesto  rara  vez  en  práctica.  Es  necesario  entonces  repensar cómo  las  miradas  construidas  histórica-política-socioculturalmente,  encarnadas  en  los diferentes grupos sobre el otro repercuten en las condiciones concretas de un “otro-sujeto”, en el acceso a un derecho humano básico: la salud. 

En  cuanto  a  las  preguntas  problematizadoras  planteadas  en  la  introducción.  Desde  las entrevistas  realizadas,  no  se  evidencia  una  problematización  histórica  de  los  cuerpos.  De hecho,  la  atención  biológica  sigue  siendo  hegemónica  en  las  instituciones  de  salud  de  la localidad.  La  genitalidad  sigue  ganando  la  batalla  a  la  identidad  como  una  construcción asumida, produciendo asimetrías en el acceso al derecho. En este punto, se visibiliza que el trato profesional-paciente sortea  tratos peyorativos, donde se expone a la desvalorización  y humillación. Es decir no se tiene en cuenta ningún artículo de la Ley de Identidad de Género, trabajada durante este desarrollo. 

Tal como se mencionó existe un único centro de salud, un consultorio amigable, que atiende a la población trans desde una perspectiva biologicista ya que prima la atención del VIH/sida. No se pretende desestimar ese tipo de intervención, pero es necesario incluir en los servicios los  tratamientos  de  hormonización,  las  reasignaciones  de  género  y  cualquier  tipo  de  acción vista  desde  la  perspectiva  del  sujeto  como  soberano  de  su  cuerpo  que  garantice  la  atención integral  de  la  salud.  Además,  resulta  de  vital  importancia  que  los  equipos  de  salud  puedan deconstruir los cuerpos e identidades trans para lograr tratos más humanizados que recuperen sus historias, trayectorias y que se comience a reparar desde los servicios de salud lo que el Estado  quebró  sistemáticamente.  Tal  como  anuncia  una  campaña  de  activistas  actual, reconocer es reparar. Pero para reconocer hay que deconstruir y abrir la escucha para darse la oportunidad de edificar una nueva mirada sobre ese otro.  

Para seguir trabajando a futuro será interesante tener como guía los siguientes interrogantes: ¿por qué las instituciones públicas de salud de José C. Paz se resisten a la implementación de la LIG? Lo que intenta lograr esta producción es dar cuenta que hasta que esta pregunta no tenga respuesta, habrá una población que verá vulnerados sus derechos. 

 

Bibliografía: 

Carballeda,  Alfredo  Juan Manuel (2008) Los cuerpos fragmentados: La intervención en lo social en los escenarios de la exclusión y el desencanto. Buenos Aires, Paidós. 

Chaves,  Mariana  (2012).  Haciendo  trámites  con  los  pibes  y  las  familias: Barreras  de acceso  y  micropolíticas  en  lo  público.  Ponencia  publicada  en  las  Actas  de  la  III  Reunión Nacional   de    Investigadoras/es   en   Juventudes    Argentina.   De   las   construcciones discursivas  sobre  lo  juvenil  hacia  los  discursos  de  las  y  los  jóvenes, organizada  por  la red  de  Investigadores/as  en  Juventudes  de  Argentina.  Viedma: Universidad Nacional del Comahue. Pp. 51-65. 

 

Deleuze, Gilles (1989) Lógica del  sentido, Barcelona, Paidós Studio básica,   

Farji   Neer,   Anahí     (2013).   Fronteras    discursivas:    travestismo,     transexualidad    y transgeneridad en los discursos del Estado argentino, desde los Edictos Policiales hasta la Ley de Identidad de Género. Tesis de Maestría en Investigación en Ciencias Sociales. Facultad de Ciencias Sociales de la Universidad de Buenos Aires. 

García Canal, María Inés (1997) El señor de las uvas. Cultura y género. México: Universidad Autónoma Metropolitana Xochimilco. Colección Ensayos. 

 

Identidad de Género. Ley 26743/12 del 23 de mayo. Boletín Oficial Nº 32404 (24-05-2012). 

Segato, Rita Laura (2007). Raza es signo. En Segato, La Nación y sus otros. Raza, etnicidad y diversidad religiosa en tiempos de políticas de la identidad. Buenos Aires, Prometeo Libros. 

Principios de Yogyakarta (2007): Principios sobre la aplicación de la legislación internacional de  derechos  humanos  en  relación  con  la  orientación  sexual  y  la  identidad  de  género. 

Disponible en www.yogyakartaprinciples.org/principles_sp.pdf 




[image: ]

Título: Educación Sexual Integral en los colegios de la UNLP Autoras: Agustina Peláez (Dcción Inclusión Educativa/Prosecretaría Asuntos Académicos/UNLP)

Maite Incháurregui (Dcción Inclusión Educativa/Prosecretaría Asuntos Académicos/UNLP)

Moira Severino (Dcción Inclusión Educativa/Prosecretaría Asuntos Académicos/UNLP, 

moiraseverino@yahoo.com.ar)

Palabras  clave:  EDUCACIÓN  SEXUAL  INTEGRAL –  COLEGIOS  DE  LA  UNLP – ENSEÑANZA 

 

Introducción

En la presente ponencia se propone compartir la experiencia de trabajo asociada a los 

Talleres de Educación Sexual Integral en las escuelas de la Universidad Nacional de La Plata. Se  trata  de  una  propuesta  formativa  que  integra  las  acciones  que  desde  la  Dirección  de Inclusión Educativa de la Prosecretaria Académica de la Universidad Nacional de La Plata se llevan a cabo en pos de garantizar el derecho de niñas, niños y jóvenes a recibir Educación Sexual Integral (ESI) en las escuelas de la Universidad, en cumplimiento de la Ley Nacional 26.150.  

Las acciones vinculadas a la implementación de la ESI en las escuelas comenzaron en 

2014 cuando desde la Dirección de Inclusión Educativa se realizó el contacto con el Programa Nacional de Educación Sexual Integral del Ministerio de Educación de la Nación a través de la  Dirección  de  Psicología  Comunitaria  y  Pedagogía  Social  de  la  Dirección  General  de Cultura y Educación de la Prov. de Buenos Aires quienes coordinaban las capacitaciones en la provincia. En este marco se capacitó personal docente de las escuelas secundarias de la UNLP y  en  2015  al  personal  del  Jardín  de  Infantes.  En  2015,  y  atendiendo  especialmente  a  una demanda de algunos/as estudiantes por extender y profundizar dichas acciones, se comenzó a trabajar en el diseño de los talleres para el año próximo.   

Durante los días 15 de febrero y 4 de marzo de 2016 se desarrollaron los Talleres de 

“Educación  Sexual  Integral  en  los  colegios  de  la  UNLP.  Herramientas  para  la construcción de proyectos de enseñanza”. Su propósito fue aproximarse a los fundamentos que  sustentan  la  ESI,  sobre  todo  aquellos  vinculados  a  de-construir  ciertos  estereotipos  de género que subyacen detrás de concepciones y prácticas vinculadas a la sexualidad. Al mismo tiempo,  los  talleres  se  propusieron  como  espacios  de  formación  para  la  construcción  de proyectos  de  enseñanza  que  incorporen  los  contenidos  de  Educación  Sexual  Integral  en  los colegios de la UNLP. Se trató de reflexionar sobre el rol docente, el espacio del aula y lugar de  la  escuela  en  la  efectivización  del  derecho  de  los/as  estudiantes  a  recibir  la  educación sexual integral. Entendiendo que la implementación de la ESI en las escuelas supone ofrecer herramientas para poder dar respuesta a los aspectos de la vida institucional relacionados con la afectividad y la sexualidad, en clave del respeto por la diversidad y la equidad de género. 

Los talleres fueron planificados tomando como referencia fundamental los materiales 

didácticos elaborados por el Programa Nacional de Educación Sexual Integral del Ministerio de Educación de la Nación. Partiendo del concepto de "sexualidad" sostenido por la Ley Nº 26.150  supera  la  noción  corriente  que  la  asimila  a  "genitalidad"  o  a  "relaciones  sexuales". Entender  que  la  sexualidad  abarca  aspectos  biológicos,  psicológicos,  sociales,  afectivos  y éticos,  implica  considerarla  como  una  de  las  dimensiones  constitutivas  de  la  persona  que, presente  de  diferentes  maneras,  es  relevante  para  su  despliegue  y  bienestar  durante  toda  la vida. Este enfoque integral entiende que la Educación Sexual brindada en las escuelas supere el  mero  estudio  de  la  anatomía  y  la  fisiología  de  la  sexualidad  así  como  cualquier  otro reduccionismo, sean éstos de carácter biológico, psicológico, jurídico, filosófico, religioso o sociológico.  Su  abordaje  debe  abarcar  las  mediaciones  socio-históricas  y  culturales,  los valores compartidos  y las emociones  y sentimientos  que intervienen en los modos de vivir, cuidar, disfrutar, vincularse con el otro/a  y respetar el propio cuerpo  y el de otras personas. Asumir  la  educación  sexual  en  la  escuela  desde  una  perspectiva  transversal, 1 demanda  un 

trabajo  orientado  a  promover  aprendizajes  en  los  niveles  cognitivo,  afectivo  y  ético,  que  se traduzcan en prácticas concretas. 

1 Los Lineamientos Curriculares de la ESI proponen la perspectiva transversal para el abordaje de la educación sexual.  Establecen  contenidos  a  ser  trabajados  en  las  distintas  áreas  disciplinares:  para  nivel  inicial  las experiencias  de  aprendizaje  propuestas  han  sido  agrupadas  en  torno  a  ejes  organizadores,  que  expresan  los propósitos formativos generales adaptados al nivel; para la escuela primaria, se incluyen las experiencias en las áreas de ciencias sociales, ciencias naturales, formación ética y ciudadana, educación física, educación artística y lengua  y literatura;  y con relación a  la  escuela  secundaria se  sugiere  la  adopción de  la  perspectiva  transversal para ir creando progresivamente espacios específicos.

Para  la  presente  ponencia  intentaremos  describir,  analizar  y  repensar  las  situaciones 

más  recurrentes  enunciadas  por  los/as  docentes  y  que  emergieron  a  partir  de  una  dinámica presencial y de foros virtuales. Asimismo, el análisis que compone este trabajo está centrado en  la  información  extraída  de  la  participación  de  los/as  docentes  en  la  plataforma  virtual Aulas Web, concretamente en los foros de debate. Del total de los talleres, por cuestiones de extensión, sólo haremos referencia a los destinados al nivel secundario. En esta ponencia se recoge lo expresado por los/as docentes, en un intento de sistematización que persigue aportar al conocimiento de aquellas situaciones vinculadas a Educación Sexual Integral en el ámbito escolar.  Situaciones  que  aparecen  con  más  frecuencia  en  los  relatos  de  los/as  docentes, episodios  frente a los  cuales se poseen herramientas para intervenir  y otros para los  que no tanto.  Las  situaciones  descriptas  por  los/as  docentes  recuperan  experiencias  transitadas  a  lo largo de su trayectoria profesional, por lo cual algunas de ellas no refieren necesariamente al presente.  

 

Sobre los talleres

Se desarrollaron un total de seis talleres (cada uno constó de dos encuentros)   de los 

cuales  cuatro  talleres  se  destinaron  a  docentes  de  secundaria  y  dos  a  docentes  de  inicial  y primaria. Al mismo tiempo, se sostuvo durante las dos semanas que ocuparon los talleres  y posterior a ellos un espacio virtual de trabajo en la plataforma de la UNLP. La convocatoria a este espacio formativo fue de carácter voluntaria, pero se intentó garantizar la posibilidad de asistencia a través del período del año en que se realizaron y las distintas opciones de franjas horarias  disponibles.  En  total  participaron  225  docentes:  maestros/as  de  inicial  y  primaria, equipos  de  gestión,  profesores/as,  preceptores/as  e  integrantes  de  los  Departamentos  de Orientación Educativa. 

Las  áreas  que  tuvieron  mayor  presencia  en  los  talleres  para  secundaria  fueron: 

Preceptoría,  Cs  Sociales  y  Filosofía,  Arte,  Cs  Naturales,  Cs  Agrarias,  Educación  Física, Lenguas  Extranjeras  y  el  Departamentos  de  Orientación  Educativa.  Las  áreas  de  menor presencia fueron: Cs Exactas y Lengua y literatura.  

 

Dinámica: “Avioncitos”




Esta dinámica se desarrolló en los encuentros presénciales de los talleres, la misma se 

implementó para trabajar las puertas de entrada a la ESI 2. En la consigna, se pedía que cada docente elija alguna situación vivida o frase escuchada que hayan experimentado o transitado en sus escuelas -desde sus roles- que tengan relación con la sexualidad (según el enfoque que propone  la  ESI).  Los/as  docentes  debían  escribir  brevemente  la  situación  o  frase  en  un papelito,  hacer  el  avioncito  y  lanzarlo  al  aire.Luego  los/as  docentes  debían  recoger  un avioncito y leer la situación escrita, y de forma colectiva se conversaba sobre la o las puertas de entrada a la ESI que habilitaba la situación escrita. 

Esta  dinámica  permitía  explicitar  aquellas  situaciones  vividas  en  las  escuelas 

vinculadas  con  la  ESI.  Y  el  intercambio  colectivo  brindaba  la  posibilidad  de  construir  con otros/as las respuestas/intervenciones, siempre provisorias y atendiendo a cada particularidad, entendiéndolo como un desafío en el que todos/as tenemos que trabajar para la construcción de  instituciones  más  justas  y  democráticas.  Asimismo,  permitía  habilitar  la  reflexión  sobre nosotros/as mismos/as que se promueve desde la ESI explicitando nuestros propios prejuicios. En este marco, lo que sigue es un intento por sistematizar algunas de las situaciones descriptas por los/as docentes.  

-  Utilización  de  palabras  que  refieran  a  la  homosexualidad  como  insulto  o  de  forma peyorativa, ya sea de forma verbal o escrituras en pizarrón, bancos, etcétera.

Dentro  de  las  situaciones  narradas  por  los/as  docentes  se  encontraban  aquellas  que  tenían como sustrato un prejuicio en relación con una orientación sexual homosexual o la presunción de  la  misma.  La  mayoría  de  los  episodios  narrados  tenían  como  protagonistas  a  los/as alumnos/as  y  unos  pocos  a  docentes.  Estos  relatos  constituyen  situaciones  en  donde  la homosexualidad  es  expresada  como  un  insulto,  o  un  “motivo”  para  el  hostigamiento  entre pares.  Ejemplos:  "Fulanito  es  un  putazo"  o  “XX  es  puto”,  son  frases  que  escribieron alumnos/as en las aulas. Puede pensarse que los insultos que a veces acarrea la adopción de formas “femeninas” en varones, esconden una concepción de lo “femenino” como inferior y denigrante,  opuesto  a  la  masculinidad  hegemónica  caracterizada  por  la  fuerza,    virilidad, agresividad, etc.   

2 Las puertas de entrada a ESI son los modos como se puede comenzar a abordar en las escuelas:- la reflexión sobre nosotros/as mismos/as.

- la enseñanza de la ESI vinculada al desarrollo curricular, la organización de la vida institucional cotidiana y los episodios que irrumpen en la vida escolar.

- la escuela, las familias y la comunidad.

-    Discriminación por orientación sexual, ya sea presuntiva o no

Otras de las situaciones relatadas por los/as docentes estaban asociadas a episodios concretos de discriminación por orientación sexual. Ejemplos: “Una alumna que debía trabajar en grupo con  sus  compañeros  se  acercó  a  mí  para  eximirla  de  trabajar  con  un  compañero  que claramente es gay porque le daba "asco", “Dos alumnos se pelean con otras dos alumnas y les gritan  "tortilleras".  Dichas  expresiones  darían  cuenta  de  un  representación  de  la heterosexualidad como la única  sexualidad verdadera, la normal  y natural, adicionándole al mismo  tiempo,  comportamientos  esperables  y  roles,  construyendo  de  esta  forma  otras sexualidades como antinaturales. 

 

-    Identidad y elección sexual condicionada por genitales

Dentro de las situaciones relatadas por los/as docentes se puede reconocer una representación de  la  orientación  sexual  y  de  la  identidad  de  género  como  determinada  por  la  genitalidad. Ejemplos:  “Lo  natural  es  que  los  hombres  estén  con  las  mujeres  y  viceversa”,  “Si  nacés hombre  por  más  que  intentes  cambiar  siempre  vas  a  ser  hombre  (Expresión  de  alumnos varones  de  16  años)”.  En  este  sentido,  el  concepto  de  género  es  un  aporte  muy  importante para comprender que la identidad de género es una construcción cultural y no un rasgo que se desprende de un sexo biológico. Asimismo, la orientación sexual no está determinada por el género al que se adscribe.   

 

-    Identidad de género 

Entre  los  escritos  de  los/as  docentes  se  relatan  situaciones  en  las  cuales  alumnos/as  se encuentran en un proceso de transición, en el que comienzan a abandonar el sexo/género que les  fue  asignado  al  nacer,  para  adaptar  una  identidad  de  género  que  se  corresponda  con  su vivencia  interna  e  individual  del  género  actual.  Ejemplos:  “Clase  de  primer  año  de secundario: En una clase donde los alumnos se presentaban porque había ingresado una nueva compañera,  una  alumna  se  presenta  con  otro  nombre  y  comenta  que  hace  tiempo  viene trabajando  su  identidad  sexual  y  a  partir  de  ese  momento  quiere  que  la  llamen  con  otro nombre.”,  “Un  estudiante  solicitó  ser  eximido  de  Educación  Física  por  objeción  de conciencia” "Esta distribución (varones y/o mujeres) no me identifica". 

-    Machismo

Los/as  docentes  relatan  situaciones  en  las  cuales  se  realizan  juicios  de  valor  sobre  las 

mujeres, que  encubren representaciones  estereotipadas sobre el  rol  esperado en la sociedad. Las mismas están sostenidas en una diferencia jerárquica entre géneros que perjudica y limita el  horizonte  de  posibilidades  para  las  mujeres.    Ejemplos:  “Las  mujeres  somos  putas  si salimos  con varios chicos.  Los chicos que salen  con varias chicas son re  - piolas.”, “De un alumno a otro: "Cuando vamos en el auto seguimos a las chicas gritándoles cosas", “Limpiar es trabajo de mujeres.”

 

-    Prejuicios basados en el aspecto físico Entre las experiencias descritas por los/as docentes se encontraban aquellas relacionadas 

con la construcción de juicios de valor sostenidos en la apariencia física de las personas. Los mismos operan como “etiquetas” que delimitan el campo de posibilidad de los/as alumnos/as en relación con la orientación sexual, la posibilidad de tener una vida amorosa  y relaciones sociales saludables con sus pares. Estos prejuicios se desprenden de los modelos hegemónicos de belleza, de una concepción de heterosexualidad obligatoria y de una sociedad del consumo que prescribe lo que es “necesario” tener y ser para ser feliz. Ejemplos: “una alumna que por cortarse  el  pelo  corto  es  lesbiana”,  “un  alumno  le  dice  a  una  alumna  que  por  su  condición física no iba a tener suerte con los chicos (varones)”.  

 

-  Alumnos/as avergonzados/as por hablar de temas que refieren a la sexualidad

En  esta  dinámica  también  se  contaban  situaciones  en  las  cuales  los  temas  vinculados  a  la sexualidad  aparecían  rodeados  de  pudor,  vergüenza,  silencio.  Asimismo,  los/as  alumnos/as manifiestan  no  poder/no  animarse  a  hablar  de  estos  temas  con  su  familia,  o  al  hacerlo encuentra rechazo, o una negativa a aceptar las decisiones de los/as jóvenes. En este esquema, la  escuela  aparece  como  un  espacio  donde,  en  muchas  ocasiones,  los/as  alumnos/as encuentran  a  adultos  de  confianza  para  resolver  sus  dudas,  inquietudes,  temores.    Ejemplo: “Los alumnos muchas veces prefieren hablar con uno (preceptor) sobre sexualidad porque con los padres les genera vergüenza”

 

-   Alumnos/as  interesados  en  hablar  sobre  temas  referentes  a  las  relaciones 

sexuales Al  contrario  de  las  situaciones  expresadas  en  la  anterior  categoría,  en  los  relatos  de  los/as docentes también aparecen situaciones en las cuales los/as estudiantes expresan su interés por abordar temas referidos a la sexualidad, o recurren a personal de las escuelas para evacuar sus dudas  e  inquietudes  en  torno  a  estos  temas. Ejemplos:  “Un  alumno  preocupado  vino  a contarme  que  había  tenido  su  primera  vez  y  no  sabía  si  había  usado  bien  el  preservativo”, “Reiteradas charlas y preguntas sobre sexualidad y el temor de la primera vez”. 

 

-    Sexualidad coartada por agentes institucionales 

 Aparecen,  en  los  relatos,  episodios  en  los  cuales  personal  de  los  colegios  intervienen reprendiendo  las  situaciones  vinculadas  a  las  demostraciones  de  cariño.  Ejemplos:  “se reprenden a dos alumnas que se estaban besando en el recreo”, “Un alumno antes de entrar al aula le estaba tirando besos a otro chico. Al verlo un profesor le dijo: "yo pensé que le estaba tirando besos a una chica, alumno, ¿qué pasó?" A lo cual respondí: "No veo en qué cambia las cosas  profesor".  A  su  vez  este  tema  ha  sido  conversado  en  los  talleres,  y  se  ha  discutido respecto  a  en  qué  momento  y  de  qué  forma  habría  que  poner  un  límite  ante  estas manifestaciones de cariño. La pregunta es, ¿por qué habría que poner un límite en este caso? ¿Contra quién/es atentan estas situaciones? o más bien, ¿A quién/es incomodan? 

 

-    Vínculos violentos en parejas adolescentes

Estos  relatos  narran  episodios  sucedidos  en  el  ámbito  escolar  relacionados  con  vínculos violentos  en parejas adolescentes. En algunos de los  relatos, la conflictividad de la relación permite vislumbrar la presencia de violencia hacia la mujer  y situaciones de control mutuo.  Ejemplos: “Un alumno estalla en llanto y dice: "¡No aguanto más! no puedo más. Me controla todo el tiempo y me manipula. Y yo la quiero un montón, pero me hace daño", “Estudiante golpeada por su novio en la puerta del colegio”.

 

-    Embarazo en parejas adolescentes.

Aquí  los/as  docentes  relatan  experiencias  en  las  cuales  los/as  alumnos/as  están  atravesando situaciones relacionadas con embarazos y expresan en el ámbito escolar dudas e inquietudes. Ejemplos: “El año pasado:  tres estudiantes se acercaron a contar que una amiga suya había quedado embarazada y quería abortar.”, “Un alumno me comenta que tiene temor de hablar con  los  padres  para  decirles  que  su  novia  estaba  embarazada.”.  “Un  alumno  muestra preocupación porque piensa que la novia está embarazada y lo comenta en clase.” 

 

Foros de debate

Una de las principales actividades que se desarrollaron en la virtualidad tuvo que ver 

con  la  participación  de  los/as  docentes  en  foros  de  debate.  En  las  aulas  de  los  talleres  de secundaria  se  abrieron  cuatro  foros,  el  primero  y  de  participación  obligatoria  llevaba  el nombre  de  “Lineamientos  curriculares”.  En  el  mismo  se  les  proponía  a  los/as  docentes  que lean los  lineamientos  curriculares de su área disciplinar y piensen un posible abordaje  en el aula en el marco del programa de su materia. En el caso de los/as preceptores/as se les pedía que retomen aquellos lineamientos curriculares que piensan también pueden ser abordados en su rol como preceptores/as. Además de los lineamientos se les solicitaba que recurran a los cuadernos de ESI de secundaria. 

Los tres foros restantes se constituían en foros temáticos, los/as docentes debían elegir 

y  participar  de  uno  de  ellos,  se  les  pedía  a  los/as  docentes  que   lean  unas  páginas  de  los cuadernos de ESI para secundaria, donde encontraban desarrollado el tema. Asimismo, se les pedía que primero relaten brevemente alguna experiencia transcurrida en la escuela vinculada al  tema  del  foro   y  que  luego  intenten  repensarla  a  partir  del  material  de  lectura  propuesto.  Las  temáticas  de  los  foros  para  el  nivel  secundario  fueron:  "Discriminación  y  diversidad sexual", “Embarazos y adolescencias” y “Vínculos violentos en parejas adolescentes”. 

 

-    Foro discriminación y diversidad sexual 

Entre  las  situaciones  relatadas  por  los/as  docentes  en  el  foro  “Discriminación  y 

diversidad  sexual”  se  reiteraba  la  descripción  de  hechos  de  discriminación  por  orientación sexual (insultos, burlas, exclusión, marginación). Por ejemplo, alumnos/as que manifestaban ser  homosexuales  o  aquellos/as  que  no  reproducen  los  estereotipos  de  feminidad  y masculinidad (formas de caminar, hablar, apariencia física) eran discriminados y hostigados por  alguno/as  de  sus  compañeros/as.  Estas  se  sucedían  principalmente  entre  pares,  pero también  se  mencionó  algún  escenario  en  el  cual  era  un  profesor/a  la/el  que  habían  llevado adelante acciones de discriminación contra algún alumno/a. Por lo que narran los/as docentes, la  discriminación  se  sostiene  en  una  naturalización  de  la  heterosexualidad  como  la  única forma  de  orientación  sexual  válida,  lo  que  también  se  conoce  como  heterosexualidad obligatoria.  De  esto  se  desprende,  la  presunción  de  heterosexualidad  de  los/as  otros/as, imponiendo de esta manera una sola forma de orientación sexual válida. 

En 1986, Joan Scott conceptualizaba al género como “un elemento constitutivo de las 

relaciones  sociales  basadas  en  las  diferencias  entre  los  sexos,  y  el  camino  principal  para significar relaciones sociales” (1986: 1067) Uno de sus principales aportes tuvo que ver con situar al género en el nivel simbólico-cultural derivado de relaciones de poder cuyo cambio o reproducción se vincula con la historicidad de las instituciones y la organización social de los espacios en el que se desarrollan los sujetos. 

En  este  marco,  se  reconoce  cómo  las  normas  de  género  (construcciones  sociales) 

operan como una imposición para aquellos/as que no responden a ellas y, al mismo tiempo, son  esgrimidas  y  reivindicadas  en  los  hechos  de  discriminación  y  hostigamiento.  Como  se conversó en los talleres, es desnaturalizando los estereotipos de género que se pueden hacer visibles las relaciones de poder y desigualdad que subyacen a los mismos  para poder trabajar en el reconocimiento y puesta en valor de la diversidad. 

También  se  describen  situaciones  de  discriminación  por  características  físicas 

sostenidas en prejuicios de género, o atribuciones de roles en función del género. Asimismo, también  se  discrimina  por  la  nacionalidad  de  la  familia  del  alumno/a,  el  color  de  piel,  el aspecto  físico,  la  condición  social,  la  vestimenta  y  los  modos  de  relacionarse.  A  nivel institucional,  surgió  en  los  talleres  que  el  mantenimiento  de  la  lista  de  asistencia  y calificaciones  separada  en  varones  y  mujeres  colabora  a  la  reproducción  de  estereotipos  de género. 

El cambio de identidad de género por parte de alumnos/as, también aparece como  un 

tema  que  está  siendo  acompañado  por  los  equipos  de  los  Departamentos  de  Orientación Educativa  y  frente  a  los  cuales  los/as  profesores/as  también  se  ven  desafiados  a  construir formas  de  intervención  pertinentes.  En  la  ESI  se  entiende  por  identidad  de  género  “a  la vivencia  interna  e  individual  del  género  tal  como  cada  persona  la  siente,  la  cual  puede corresponder o no con el sexo asignado al momento del nacimiento, incluyendo la vivencia personal  del  cuerpo.  Esto  puede  involucrar  la  modificación  de  la  apariencia  o  la  función corporal a través de medios farmacológicos, quirúrgicos o de otra índole, siempre que ello sea libremente  escogido.  También  incluye  otras  expresiones  de  género,  como  la  vestimenta,  el modo de hablar y los modales” (art.2,Ley de Identidad de Género, Nº 26.743/2012). Cuando la identidad de género no se corresponde con el sexo asignado en el nacimiento, se denominan “personas  trans”(travestis,  transexuales).”  (Cuaderno  de  ESI  modalidad  jóvenes  y  adultos, 2014: 79).  

Por último aparece, en algunos relatos de los/as docentes, cierta resistencia de los/as 

alumnos/as  frente  a  la  agenda  política  nacional  reciente  en  relación  a  la  ampliación  de derechos. Docentes relataron que en el debate en torno a la Ley de Matrimonio Igualitario o a la marcha “Ni una menos”, algunos/as alumnos/as manifestaron su oposición  a la  Ley  y un desinterés  por  la  marcha  o  la  necesidad  de  defender  a  los  varones  en  dicho  contexto.  Su experiencia da cuenta de la complejidad que reviste el abordaje en el aula y la necesidad de incrementar las herramientas de los/as docentes para sostener y enriquecer el debate. 

 

-    Foro embarazos y adolescencias

En  el  foro  “Embarazos  y  adolescencias”  los/as  docentes  relataron  situaciones  o 

experiencias  vinculadas  principalmente  con  alumnas  embarazadas.  En  algunos  casos describiendo  el  plan  académico  particular  para  que  la  alumna  pueda  continuar  con  sus estudios.  En el caso de las clases de Educación Física, articulando con el/la médico/a de la alumna  para  reconocer  las  actividades  que  pueden  realizar  en  cada  período  del  embarazo. Asimismo,  se  narran  situaciones  de  acompañamiento  a  las  alumnas  en  el  desarrollo  de  su embarazo, en la comunicación con sus familias y con sus compañeros/as. 

Algunos/as docentes cuentan situaciones de acompañamiento de alumnos varones que 

fueron  padres,  o  que  están  preocupados  por  el  retraso  de  sus  novias  o  angustiados  por  el embarazo  de  su  novias.  En  relación  a  esto  también  algunos/as  los/as  alumnos/as  realizan consultas sobre cómo cuidarse en las relaciones sexuales. 

En este marco, es relevante recuperar la legislación en relación con el tema.  La Ley 

Nacional  de  Educación  26.206  en  su  artículo  81  indica  que  las  autoridades  jurisdiccionales garantizarán el acceso y permanencia en la escuela de las alumnas en estado de gravidez, así como  durante  la  maternidad.  O  de  la  Ley  Nacional  25.584/02  de  Acciones  contra  alumnas embarazadas, por la cual se prohíbe toda acción en el ámbito escolar que impida el inicio o la continuación del ciclo escolar de cualquier alumna embarazada. O la Ley Nacional 25.273/00 sobre el Régimen especial de alumnas embarazadas, que establece un régimen de inasistencias justificadas  por  razones  de  gravidez  para  alumnas  que  cursen  los  ciclos  de  enseñanza Primaria, Secundaria y Superior no universitaria, en establecimientos de jurisdicción nacional, provincial o municipal y que no posean una reglamentación con beneficios iguales o mayores que las que otorga esta ley.

En los relatos de los/as docentes es interesante resaltar  cómo pudieron constituirse en 

adultos  de  confianza  y  brindarles  información  adecuada,  para  promover  la  construcción  de sujetos  sexualmente  responsables,  sin  acudir  a  la  perspectiva  del  riesgo,  tabú  o  culpa. También  pudieron  generar  herramientas,  dispositivos  que  permitieran  la  continuidad  de  los estudios.  Y  en  este  marco  las  escuelas  trabajan  en  torno  al  reconocer  la  diversidad  de circunstancias de vida para que, como se plantea en el cuaderno de ESI, las madres y padres adolescentes  encuentren  en  las  instituciones  educativas  el  apoyo  para  desempeñarse  como tales, sin dejar de ser estudiantes y en un clima de afecto y comprensión. Un acompañamiento que  posibilite,  la  puesta  en  palabras  de  aquello  que  les  pasa,  de  sus  temores,  inquietudes  o angustias. Asimismo, resulta muy importante que nuestras representaciones de alumna/o , de jóvenes o de sexualidad no impidan que los/as adolescentes vivan la experiencia simultánea de estudiante y madre o estudiante y padre. 

 

-    Vínculos violentos en parejas adolescentes

En  el  foro  “Vínculos  violentos  en  parejas  adolescentes”  los/as  docentes  relatan 

situaciones  donde  una  pareja  comienza  a  manifestar  interacciones  cargadas  de  violencia (gritos, golpes a las paredes, llantos, discusiones fuertes) en los pasillos de la escuela, alumna que sufre maltratada por parte de su novio. También se manifiestan situaciones en las cuales las parejas se vinculan a través de celos y posesión, por ejemplo una docente mencionaba que a veces alumnos/as no van a los campamentos porque sus parejas no los/as dejan. Asimismo, algunas  veces  los/as  alumnos/as  involucrados  en  una  relación  de  pareja  se  alejan  de  sus amigas/os. 

Al  igual  que  el  marco  legal  que  estamos  abordando,  los  relatos  de  los/as  docentes 

posicionan a la  escuela  como  el  lugar de protección  y promoción  de los  derechos de los/as jóvenes  y  como  un  espacio  de  cuidado.  En  la  situación  que  narran  fue  fundamental  su intervención en la explicación de los riesgos y la vulneración de derechos que supone exponer a otra persona, y en la enseñanza del respeto a la intimidad del otro/a y el autocuidado.

La escuela tiene un papel fundamental en la construcción de vínculos sanos, como se 

plantea  en  los  cuadernos  de  ESI  es  importante  desnaturalizar  creencias  que  favorecen prerrogativas y el control masculino en las interacciones de pareja. 

Si bien el amor se corresponde con un sentimiento que es experimentado de manera 

personal, también puede comprenderse como una construcción social, cultural e histórica, que en tanto parte de la experiencia humana se aprende. El amor es un “organizador cultural de las relaciones  interpersonales,  pasible  de  convertirse  en  fuente  de  múltiples  desigualdades”.  En este sentido, se puede aprender una concepción de amor que lleve a justificar, aceptar, y hasta valorar prácticas y comportamientos sexuales de riesgo. Reflexionar, analizar e indagar sobre cómo  se  construyen  los  vínculos  en  torno  a  dicho  eje  integrador  durante  la  adolescencia, puede  constituirse  en  una  oportunidad  para  ampliar  el  horizonte  cultural  y  promover  el cuidado del propio cuerpo y del otro/a como expresión de amor y afecto. (Morgade, 2016:97) 

 

La ESI en las propuestas de enseñanza 

El foro de lineamientos  y  la actividad final  implicaba que los/as docentes trabajaran 

con  los  lineamientos  curriculares  de  la  ESI.  El  trabajo  consistió  en  la  lectura  de  los lineamientos  curriculares  de  su  área  disciplinar para  un  posible  abordaje  en  el  aula  en  el marco del programa de su materia. A los/as preceptores/as se le pedía que retomen aquellos lineamientos curriculares que pueden ser abordados en su rol como preceptores/as, para ello, además de los lineamientos podían recurrir a los cuadernos de ESI de secundaria.  

Para  la  actividad  final  se  les  solicitó  la  elaboración  de  una  propuesta  curricular  que 

puedan incorporar a su planificación, a partir de la lectura de los cuadernillos de Secundaria 1 y Secundaria 2, trabajados en la 2da jornada presencial y fundamentar la propuesta teniendo en cuenta el “cruce” entre los materiales de ESI (cuadernillos y lineamientos) y sus propios programas.  A  los/as  preceptores  se  les  solicitó  que  elaboren  una  posible  propuesta  para  ser llevada  a  cabo  en  la  institución  a  partir  de  la  lectura  de  los  anexos,  presentes  en  los cuadernillos  Secundaria  1  y  Secundaria  2,  trabajados  en  la  2da  jornada  presencial, fundamentar  la  propuesta  teniendo  en  cuenta  el  “cruce”  entre  los  materiales  de  ESI (cuadernillos  y  lineamientos).  Asimismo  se  les  pidió  que  trabajaran  con  la  “Guía  para  el desarrollo institucional de la ESI” y presenten un breve listado de aspectos, temas, actividades de la Guía que consideran que deberían estar presentes sí o sí para comenzar a pensar la ESI en la escuela. 

Muchos  de  los  contenidos  escogidos  por  los/as  docentes  fueron  tomados  de  forma 

literal  de  los  lineamientos  curriculares  de  ESI  y  otros  son  derivaciones  de  los  mismos  en relación con la disciplina de pertenencia y/o con el conocimiento de las particularidades de la vida institucional de su colegio. Entre los principales temas/contenidos escogidos por los/as docentes  en  el  foro  de  lineamientos  y  en  sus  propuestas  curriculares  presentada  como actividad final se encuentran: estereotipos de género y desigualdad, modelos hegemónicos de belleza, discriminación,  construcción  de la identidad  y autoestima, adolescencia  y juventud, cuidado  del  cuerpo –  salud,  cambio  en  las  configuraciones  familiares,  ciudadanía,  mujeres, métodos anticonceptivos, convivencia, sexualidad, identidad y derechos.   

De  la  selección  de  contenidos  realizada  por  los/as  docentes  de  secundaria  se  vislumbra 

una  predominancia  de  los  contenidos  referidos  a  estereotipos/prejuicios  de  género,  modelos hegemónicos  de  belleza  y  discriminación.  Aparecieron  muy  poco  en  la  selección  de  los/as docentes  los  contenidos  vinculados  al  cuidado  en  las  relaciones  sexuales  y  los  métodos anticonceptivos.  Si  bien  la  ESI  se  distancia  de  una  Educación  Sexual  que  reduzca  la sexualidad a la genitalidad, el desafío también consiste en pensar el cuidado en las relaciones sexuales desde un enfoque integral que también incorpore este tipo de inquietudes y dudas de los/as adolescentes y jóvenes en torno a estos temas.  

Uno  de  los  desafíos  que  se  presentan  en  la  incorporación  de  la  ESI  desde  una 

perspectiva  de  género  al  currículum  consiste  en  que  su  introducción  no  sea  una  cuestión meramente  sumativa  sino  que  implique  una  crítica  epistemológica  desde  cada  uno  de  los campos disciplinares. Es decir, a través de la mirada de la ESI los conocimientos de referencia de  cada  disciplina  se  modifican  y  también  sus  formas  de  enseñanza,  cada  materia  puede preguntarse qué concepciones transmiten y refuerzan en relación a la construcción social del cuerpo sexuado. (Morgade, 2016) 

 

A modo de cierre

Tradicionalmente  la  entrada  más  frecuente  a  los  temas  de  sexualidad  en  la  escuela 

tuvo que ver con la reproducción de la vida humana desde una perspectiva médica o biológica en  la  cual  se  reducía  la  sexualidad  a  los  aspectos  anatómicos  y  fisiológicos.  Siguiendo  a Morgade (2011) una de las tradiciones de mayor presencia en los programas de educación en la  sexualidad  es  la biomédica. Desde  dicha  perspectiva  la  sexualidad  es  abordada  desde  el estudio de la anatomía de la reproducción,  la genitalidad despojada de las emociones,  y los espacios de enseñanza en “Ciencias Naturales” en el primario  y biología en el nivel medio.  Este modelo suele asimilar la sexualidad a las amenazas de las enfermedades y “los efectos” no deseados. Al reducirse a un tema bio- médico, desde este enfoque se solicita la presencia de especialistas que traten con los/as alumnos/as los problemas de forma técnica.  

Otra  tradición  que  ha  tenido  una  fuerte  presencia  en  los  programas  de  educación 

sexual  es  el  modelo moralizante  que  consiste  en  un  abordaje  que  enfatiza  las  cuestiones vinculares  y  éticas  sustentadas  en  el  deber  ser  antes  que  en  los  sentimientos  y  experiencias reales  de  los/as  jóvenes.  Otro  modelo  es  el  de  la sexología  que  aparece  auxiliando  a  la psicología  y la medicina más clásica, desde esta  mirada la educación  debe enseñar “buenas prácticas”  sexuales  para  prevenir  disfunciones,  contrarrestar  mitos  o  creencias  erróneas, ayudar  a  explorar  los  modos  personales  o  compartidos  de  conocer  y  disfrutar  del  cuerpo sexuado.  Una  formación  en  sexología  es  un  requerimiento  de  las  consejerías  en  sexualidad antes que un componente de la formación docente. Los enfoques centrados en temas jurídicos ponen el acento en las realidades que niños, niñas y jóvenes viven en sus hogares, en ámbitos laborales  o  en  la  calle.  Lo  importante  a  rescatar  de  esta  mirada  es  el  fuerte  hincapié  en  el conocimiento  de  los  Derechos  Humanos.  Sin  embargo,  incluir  únicamente  estos  contenidos reforzaría el temor a la sexualidad entendida como amenaza. (Morgade, 2011)   

El desarrollo de los talleres permitió recolectar información, experiencias y saberes de 

los/as  docentes  en  torno  a  la  Educación  Sexual  Integral  que  colabora  al  reconocimiento  de aquellas situaciones más recurrentes que deben continuar siendo objeto de reflexión y trabajo conjunto. Asimismo, los espacios de trabajo y reflexión conjunta permiten interpelar nuestras prácticas  y  poner en escena problemáticas  sociales que requieren respuestas pedagógicas. 

Realizamos  una  breve  encuesta  a  posteriori  de  la  finalización  de  los  talleres  para 

recoger el  parecer de los/as docentes en torno a la implementación  de la Ley de Educación Sexual  Integral  y  los  talleres  sobre  la  misma.  Nos  interesa  recuperar  las  respuestas  a  la pregunta  ¿De qué modo lo aprendido en torno a la ESI le ha permitido movilizar su práctica, construir  una  nueva  mirada  e  interpretación  de  su  tarea?  Muchos  de  los/as  docentes respondieron  “en  el  abordaje  de  los  episodios  que  irrumpen  en  la  vida  cotidiana”  y  en  “la gestión de la clase y de las situaciones de enseñanza”.  Asimismo, muchas de las situaciones que  relataron  los/as  docentes  tienen  que  ver  con  las  situaciones  que  irrumpen,  debates derivamos  del  desarrollo  curricular  o  que  se  instalan  en  la  clase  a  partir  de  una  situación puntual.  En  los  foros  también  surgieron  situaciones  en  este  mismo  sentido,  que  en  algunos casos  se  desprenden  de  la  necesidad  de  asegurar  las  trayectorias  educativas  de  los/as alumnos/as.  Esto permite reconocer cómo la  ESI atraviesa especialmente la construcción de los vínculos al interior de las escuelas. Es decir, conmueve las relaciones vinculares en el aula y más allá de ella. Asimismo, habilita a pensar a la sexualidad como parte de la vida  y por tanto de la vida escolar, permite que ingresen en las escuelas el mundo de las emociones, la construcción  del  cuerpo  sexuado,  la  perspectiva  de  Derechos  Humanos  y  de  género  para atravesar  las interacciones cotidianas.   

Asimismo,  la  reflexión  sobre  nuestras  propias  representaciones  en  estas  temáticas 

aparece  como  algo  fundamental  para  romper  con  posibles  prejuicios  instalados. El reconocimiento de los obstáculos y de las situaciones que demandan la reflexión conjunta, se vislumbra  como  algo  central  para  la  construcción  de  criterios  de  intervención  que  se sostengan en la conceptualización de niños, niñas y adolescentes como sujetos de derecho y en  la  escuela  como  garante  y  promotora  de  los  mismos.  Esto  implique  la  participación  de diversos actores en el marco de responsabilidades compartidas y no de agentes aislados. 

La  cuestión  vincular  se  presenta  entonces  como  un  aspecto  central  a  ser  trabajado, 

tanto  entre  pares,  como  entre  el  personal  docente  y  los/as  estudiantes.  En  este  marco,  se vuelve  relevante  la  organización  de  la  vida  institucional  y  la  construcción  sostenida  de acuerdos de convivencia desde en una perspectiva de derecho, en vistas a trabajar en torno a la construcción de la escuela como un ámbito democrático, donde se garantice la igualdad de oportunidad, la construcción de vínculos sanos donde se pondere la diversidad. 

 

Bibliografía

-    Morgade, Graciela. (2011). Toda educación es sexual. Buenos Aires: La Crujía. -  Morgade,  Graciela  (coord.)  (2016)  Educación  Sexual  Integral  con  perspectiva  de 

género. Colección La Lupa de la ESI. Rosario. Homo Sapiens.   

-  Wainerman, Catalina., Di Virgilio, Mercedes., & Chami, Natalia. (2008). Escuela y la 

educación sexual. Buenos Aires. Ediciones Manantial. 

Materiales del Ministerio de Educación de la Nación:  

-  Lineamientos curriculares para la Educación Sexual Integral. Programa Nacional de 

Educación  Sexual  Integral.  Ministerio  de  Educación  de  la  Nación  -  CFE.  Buenos Aires. 2008. 




-  Educación Sexual para la Educación Secundaria N° 1. Contenidos y Propuestas para el 

aula. Serie de Cuadernos ESI. Ministerio de Educación  de la Nación.  Buenos Aires. 2010. 

-  Educación Sexual para la Educación Secundaria N° 2. Contenidos y Propuestas para el 

aula. Serie de Cuadernos ESI. Ministerio de Educación  de la Nación.  Buenos Aires. 2012. 




[image: ]

Título: El discurso en la narrativa legal y el aborto en Argentina, tensiones y perspectivas 

Autora: Silvina Perugino (FCJyS/UNLP, silperugino@gmail.com) Palabras clave: ABORTO – FEMINISMO - NARRATIVA LEGAL. 

 

La presentación que aquí se propone versa sobre dos de los capítulos del Trabajo Integrador Final de la Especialización en Género y Comunicación de la Facultad de Periodismo UNLP. El trabajo busca dar luz sobre las tensiones a la hora de legalizar el aborto en Argentina. Para ello  analizaremos  sobre  el  tópico,  el  rol  del  Estado  en  general  y  específicamente  los argumentos  en  el  Poder  Legislativo,  dados  en  el  último  debate,  analizándolo  desde  una perspectiva feminista. Necesitamos para ello partir desde un concepto del Estado y entonces buscaremos auxilio en el marxismo, como teoría crítica al Estado liberal, indagaremos además las tensiones  y las uniones que desde el  feminismo  y el  marxismo operan en el  análisis del Estado  como  institución.  Para  ello  manejaremos  la  hipótesis  de  un  estado  al  servicio  de  un interés  de  clase  y  también –incluso  con  anterioridad-  al  servicio  de  un  interés  de  género, analizándolo críticamente desde el comienzo de su existencia, y las tensiones que la ley, como narrativa de la nación, propone entre varón-mujer-nación. Más adelante en términos específicos analizaremos los argumentos en favor y en contra de la legalización del aborto que se expusieron en la última reunión de comisión donde tuvo lugar el tratamiento del mismo y las estrategias para evitar emitir dictamen en esa oportunidad. Por último y a modo de conclusión se busca generar perspectivas que nos ayuden a pensar las tensiones emergentes a la hora de la lucha por la legalización del aborto en Argentina, con la intención  de  ensayar  argumentos  y  estrategias  en  pos  de  continuar  construyendo  el  camino hacia el reconocimiento de la practica abortiva, en la narrativa legal de la Nación. 

El aborto en argentina-marco general-. 

 

En  Argentina,  el  aborto  clandestino  es  la  primera  causa  de  muerte  de  mujeres 1.  Su legalización  viene  siendo  un  reclamo  del  movimiento  de  mujeres  desde  hace  años.  Las estadísticas  establecen  que  cada  año  se  producen  entre  460  mil  y  600  mil  interrupciones voluntarias  de  embarazos  en  nuestro  país  (Solana  López:  2012,  7),  esta  importante  cifra  da cuenta que la penalización del aborto, no cumple con la intencionalidad de frenar la práctica. 2 Es necesario en este punto destacar que la cifra que aquí manejamos es aproximada, ya que la ilegalidad de la práctica impide obtener una cifra que de modo fehaciente muestre la realidad de la problemática (López: 2012,7).  

En este sentido, vemos claramente que, a pesar de encontrarse la práctica abortiva tipificada en nuestro Código Penal, la misma no deja de ser llevada adelante por miles de mujeres cada año. Si bien, con respecto a la finalidad de la agencia penal no hay unificación de opiniones, podemos rápidamente sintetizar que se busca, mediante la aplicación de una pena, resocializar a  la  persona  que  delinquió,  desanimar  a  quienes  quieran  delinquir  y  que  la  sociedad  en  su conjunto reafirme su confianza en el Estado. Teniendo en cuenta que las condenas por aborto son prácticamente inexistentes en nuestro país,  nos preguntamos entonces: ¿Si la penalidad no detiene la práctica, (Zafaroni: 2006,7:15) por qué no se modifica la ley penal?  Es necesario buscar nuevas hipótesis que nos lleven a una reflexión más profunda acerca del delito del aborto, más allá de discutir la finalidad de la ley penal en general, nos interesa en manera específica lo referido al delito del aborto, a la incidencia en el día a día de miles de mujeres en Argentina,  y en buscar la significancia real de una ley penal que no se aplica pero que se encuentra presente, en la letra de la ley penal de la Nación.  

 

El Estado como punto de partida del orden patriarcal. 

 

Como  punto  de  partida,  comenzaremos  analizando  a  la  luz  del  feminismo,  la  teoría  del contrato social, teoría que desde su inicio ha dejado por fuera a las mujeres. Siguiendo a Carol Pateman, en el contrato social subyace el contrato sexual, por el cual se ha sujetado a la mitad de la humanidad-las mujeres- al dominio de la otra mitad-los varones- (Pateman: 1995,15). La 

1 Se  usa  el  término  “muerte  de  mujeres”  ya  que  creemos  inapropiado  el  término  “muerte  materna”,  muchas mujeres que mueren por aborto clandestino no eran madres, ni deseaban serlo; el rasgo identitario que las une con las que sí lo eran, es el hecho de ser mujeres. Sin embargo aclaramos que el término “muerte materna” es el indicador utilizado en las estadísticas nacionales y provinciales. 

2 Campaña por el Derecho al Aborto Legal, Seguro y Gratuito. http://www.abortolegal.com.ar/?p=665 obra  es  una  crítica  en  clave  feminista  de  -  al  decir  de  la  autora- “la  historia  política  más famosa e influyente de los tiempos modernos”, la teoría del contrato social. En este sentido podemos señalar las dos interpretaciones del contrato social que marca la autora: una donde los  habitantes cambian su libertad individual por la libertad civil  protegida por el  Estado,  y otra donde los hijos ganan su libertad cortando su sujeción natural al padre y reemplazando la ley del padre por un gobierno civil.  

Pateman señala que los únicos seres habilitados para contratar en el contrato originario eran los hombres, los únicos tomados como individuos con los atributos correspondientes, dueños de su propia libertad y por ende con capacidad para negociarla en un contrato a cambio de la seguridad  civil.  Ante  eso  Pateman  se  pregunta  cómo  es  posible  que  los  teóricos contractualistas no se hayan preguntado en base a qué instituto las mujeres han quedado por fuera  de  ese  contrato  siendo  que  son  la  mitad  de  la  población.  Ella  dice  que  han  quedado afuera en base al contrato sexual que se mantiene en absoluto silencio. Así  Pateman  plantea  que  en  realidad  el  contrato  originario  es  un  pacto  sexual-social,  esta historia tiene un fundamento netamente político, ya que es la forma de explicar el patriarcado, es decir de explicar el poder que los varones ejercen sobre las mujeres. Afirma que el contrato original es el sexual y no el social. 

Con  respecto  al  contrato  sexual  plantea:  “Este  contrato  es  patriarcal,  y  sexual.  Patriarcal porque  plantea  un  derecho  político  de  los  varones  sobre  las  mujeres  y  es  sexual  porque plantea un orden de acceso de los varones al cuerpo de las mujeres.” Así se va conformando al  decir  de  la  autora  “la  concepción  patriarcal  de  la  diferencia  sexual  como  diferencia política.” Esta  puede  ser  la  sujeción  fundante,  la  sujeción  base  de  todas  las  sujeciones,  el instituto  sexual-político,  mediante  el  cual  nos  fue  vedada  a  las  mujeres,  la  posibilidad  de participación política en la concreción de las instituciones políticas y del Estado. Ese Estado que  se  conformará  desde  su  propia  narrativa,  una  narrativa  histórica  a  partir  de  la  cual  se conformaran  los  relatos  político-históricos  y  la  narrativa  legal,  -que  en  este  trabajo  nos importa específicamente-, de ambas narrativas quedaremos por fuera.  Por su parte Engels también va a tomar el momento de un proto Estado (en sentido de Estado Moderno) como momento de nacimiento de la sujeción de una clase y de la mujer, es decir un desarrollo  histórico  y  político  donde  las  sujeciones  van  de  la  mano  con  el  nacimiento  del Estado. (Engels:1884) En su obra “El origen de la familia, la propiedad privada y el Estado”, Engels va a historizar el momento de sujeción de las mujeres. El autor, en base a un análisis exhaustivo  de  las  primeras  formas  de  civilización,  que  van  desde  las  llamadas  familias  por grupos, hasta la aparición de la familia monogámica, y la íntima relación de este proceso con el  proceso  de  desarrollo  de  la  idea  de  propiedad  privada.  En  este  sentido,  el  pasaje  del nomadismo  al  sedentarismo,  trajo –para  el  autor-  aparejada  la  división  entre  el  espacio público  y  el  privado-doméstico, los  avances  en  la agricultura, la  ganadería,  y la posibilidad del acopio de herramientas para el trabajo. Esta acumulación de riqueza se hará en cabeza de quien  detente  en  su  trabajo  diario  los  materiales,  probablemente  la  mujer  cuente  con  los enseres domésticos y los varones con las herramientas utilizadas para trabajar la agricultura y una incipiente ganadería.  En caso de separación, en ese orden será la forma de división de los bienes. En una etapa en la que aún se conservaba la descendencia en forma matrilineal, los bienes  también  se  heredaran  en  esa  línea.  Esto  hará  necesario  para  el  varón  conformar  una nueva  forma  de  transmisión  de  herencia  que  lo  contemple  como  cabeza  de  familia  en menoscabo  de  la  línea  matrilineal.  Y  así  se  conformará  la  ficción  jurídica  de  la  paternidad, entonces la paternidad se tiene presupone a partir del concubinato de una mujer con un varón y se resguarda a partir de las duras sanciones que se establecen a la mujer que sea infiel. Este proceso  entraña  para  Engels  la  “Gran  derrota  histórica  del  sexo  femenino”,  pueden  aquí encontrarse las bases del contrato sexual del que habla Carole Pateman. Para Engels, el nacimiento de la propiedad privada y el Estado está íntimamente relacionado con  el  nacimiento  de  la  familia,  la  familia  en  términos  de  monogamia,  y  por  supuesto  de heterosexualidad,  es  decir  que  en  esta  familia,  en  sus  bases,  subyace  la  dominación  de  la mujer, esa derrota histórica, esa sujeción a partir de la cual quedará excluida del proceso de conformación del Estado y de su narrativa legal. 

En  este  orden  de  ideas  y  siguiendo  a  Catharine  MacKinnon,  el  Estado  es  una  herramienta creada por los varones, en ese sentido es patriarcal y machista, de esta manera va a servir a los intereses  del  género  masculino;  el  patriarcado  está  inmerso  en  la  institución  Estatal  en  su forma, en su dinámica, en sus relaciones y en sus políticas concretas (Mackinnon: 1989,6). Si bien  la  autora  plantea  la  falta  de  una  teoría  feminista  que  aborde  el  Estado,  comienza  a ensayar algunos puntos de partida en ese sentido: “El estado liberal constituye con coacción y autoridad el orden social a favor de los hombres como género, legitimando normas, formas, la relación con  la  sociedad  y  sus  políticas  básicas”  (Mackinnon:  1989:289),  ese  estado concebido inicialmente desde la óptica masculina, será el que impondrá las normas de juego en la relación entre los géneros, esa relación impuesta por el estado es legítima, ya que tiene el aval del ordenamiento estatal. “Formalmente el estado es masculino porque la objetividad es su  norma.  La  objetividad  es  la  concepción  que  el  legalismo  tiene  de  sí  mismo.  Se  legitima reflejando su visión de la sociedad que ayuda a crear viéndola así, y llamando racionalidad a esta visión y a esa relación”, esa legitimidad del  poder estatal, es indiscutible, el marxismo pondrá tensiones en lo que respecta al Estado y al poder del Estado al servicio de una clase, sin embargo también en ese análisis queda invisibilizada la sujeción anterior, que es la de las mujeres,  esta  sujeción  no  tiene  narración  en  la  letra  estatal,  no  existe,  la  objetividad  y  la legitimidad  del  poder  estatal  se  alzan  sobre  la  ilegitimidad  del  dominio  masculino,  en  la subjetividad  del  menoscabo  sobre  el  género  femenino,  sobre  la  invisibilizacion  de  otras formas sexo-géneros, sin embargo ello no está en tela de juicio. Es  necesario  advertir  que,  si  bien  puede  que  haya  avances  en  las  sociedades  y  el reconocimiento de ciertos derechos a las mujeres y a la diversidad sexual, estas conquistas se van consolidando sobre la base del sistema de poder entre los géneros. La preponderancia a la hora  del  ordenamiento  legal  de  un  género  sobre  otro,  no  tiene  discusión: “El  estado  es masculino desde el punto de vista de la jurisprudencia, y esto significa que adopta el punto de vista del poder masculino en la relación entre ley y sociedad. Esta postura es especialmente patente en la decisión constitucional, que se considera legítima en la medida en que es neutra en  cuanto  contenido  político  de  la  legislación.  El  fundamento  de  esa  neutralidad  es  el supuesto  generalizado  de  que  las  condiciones  que  incumben  a  los  hombres  por  razón  del género son de aplicación también a las mujeres, es decir, es el supuesto de que en realidad no existe  en  la  sociedad  desigualdad  entre  los  sexos”.  La  ley  se  hace  extensiva  sin  más,  a  los géneros, sin tomar nota de la sujeción anterior, logrando en todo caso afianzar la asimetría en el juego sexo-género-poder. 

En este sentido, la ley como obra de uno de los poderes del Estado, y como los instrumentos escritos que lo ordenan, serán el reflejo, de un sistema patriarcal;  “El Estado es masculino en el  sentido  feminista.  La  ley  ve  y  trata  a  las  mujeres  como  los  hombres  ven  y  tratan  a  las mujeres.”  (MacKinnon:  1989,6) “El  género  como  categoría  de  estado  se  considera sencillamente  sin  existencia  legal,  se  suprime  dentro  de  un  orden  social  presuntamente preconstitucional a través de una estructura constitucional diseñada para no alcanzarlo”. En esta concepción del Estado, el género se presenta como fundamental a la hora de definirlo, el  Estado  se  ha  conformado  sobre  la  desigualdad  de  género,  y  asimismo  el  estado institucionaliza  esa  desigualdad,  siguiendo  a  Hartmann “El  género  es  un  sistema  social  que divide  el  poder.  Por  lo  tanto,  es  un  sistema  político.  Es  decir,  a    lo  largo  del  tiempo  las mujeres han sido económicamente explotadas, relegadas a la esclavitud doméstica, forzadas a la  maternidad,  sexualmente  objetivadas”. Así,  el  Estado  se  organiza  a  partir  de  ese  orden patriarcal. Nos interesa en esta instancia la función de la ley penal como herramienta de este Estado,  que  resulta  un  mecanismo  central  de  control  sobre  el  cuerpo  de  las  mujeres. (Hartmann:  1979,11)  Dentro  de  la  estructura  estado-patriarcal,  el  poder  masculino  será  el protegido. De esta manera la ley, en términos generales no será vehículo de demandas que se encuentren por fuera de la heteronorma, (Hartmann: 1979,12)  todo lo contrario, la ley será la legitimante  de  la  heteronorma,  y  cumplirá  la  doble  función,  la  de  legitimar  y  la  de deslegitimar toda relación de género por fuera de la heterosexualidad, de la familia celular y monogamia, salvo que, sea una relación de género que ayude o refuerce dichas instituciones, como el caso de la prostitución con respecto al contrato matrimonial.  En este sentido la ley, es la herramienta que ordena el estado, es la narrativa de la Nación. 

 

La lucha por la inscripción en la narrativa legal. 

 

Las luchas que se despliegan intentando tensionar esa íntima relación Estado-patriarcado, esa comunión  entre  legislación  y  sistema  de  poder-género-sexos,  esos  cimientos  sociales heteronormativos y monogámicos, llevan intrínsecas una razón de ser en cuanto búsqueda de la  inscripción  legal.  Es  decir,  estas  luchas  tensionan  necesariamente  la  narrativa  legal,  esa inscripción  en  la  letra  del  Estado  que  hasta  ahora  sólo  legitima  sistemas  de  poder  tanto  de clase como de género.  

Puede que no necesariamente las luchas por las identidades de género se planten como luchas que tensionen al Estado liberal. Es probable que, con el correr del tiempo este mismo Estado liberal de raíces patriarcales y capitalistas encuentre los modos de acoplar a sus fines a una diversidad de luchas inimaginables que se presentan a primera vista como transgresoras del orden establecido.  En lo  que respecta al  cuerpo  de la mujer, sin  embargo, la narrativa legal estatal parece no encontrar maneras de incorporar luchas emancipadoras de las mujeres a sus fines  más  generales,  salvo  cuestiones  puntuales  como  leyes  de  reconocimiento  de  la discriminación hacia las mujeres, leyes de violencia entre otras. Dentro de las luchas en pos de  los  derechos  de  las  mujeres,  específicamente  la  que  busca  legalizar  la  práctica  abortiva resulta de las de mayores resistencias.  

La lucha por el  reconocimiento  del  derecho al  Aborto  Legal,  Seguro  y Gratuito  tiene como fundamento principal la necesidad de evitar la muerte de mujeres por aborto clandestino; ese fundamento lleva implícito la lucha por la inscripción de la práctica abortiva llevada adelante por miles de mujeres cada año en la Argentina; en este plano hablamos de la inscripción legal, de la necesidad de la existencia de una marca en la letra de la legislación. Se presenta así, una dimensión simbólica de la lucha, el reconocimiento en el simbolismo del lenguaje jurídico, que permita generar un discurso legal, que legitime la práctica. Siguiendo a Segato  (2013),  “La  lucha  por  el  derecho  no  es  otra  cosa  que  una  contienda  en  el  campo discursivo. Mucho más que su rendimiento en sentencias proferidas por los jueces, el derecho es  instrumental  en  manos  de  las  personas  como  repertorio  de  palabras  consagradas  por  la narrativa eminente que son los códigos jurídicos. Esto quiere decir que el campo jurídico es, por encima de todo, un campo discursivo y, por eso mismo, la Lucha por el Derecho”. Existe en esta lucha, una necesidad subyacente de inscripción histórica de una  práctica, que en un momento  fue  sólo  eso,  una,  dentro  de  las  prácticas  no  reproductivas,  y  que  luego  fue transformándose en un lugar de muerte, dolor y oscurantismo. El Código Penal de la Argentina, establece en sus artículos 85, 86 y 88 los supuestos en los que el aborto no es punible, fuera de ellos, la práctica se penaliza. Este mecanismo legislativo, establece  la  regla  general  de  prohibición  de  la  práctica  abortiva  estableciendo  además  las excepciones. En la regla general se encuentra la premisa instalada en el plano simbólico, en ese plano establece la asimilación de la práctica con el delito como lo expuesto y por otro lado el impedimento de inscribir la práctica en la letra de la ley como lo subyacente. Lo subyacente aparece  a  la  hora  de  visualizar  que  la  letra  de  la  ley  penal,  como  dijimos  al  comienzo,  no impide  la  práctica,  y  que  las  agencias  penales  prácticamente  no  persiguen  la  práctica  del delito. “La prohibición del aborto en la ley nunca llevó a la abolición de la práctica del aborto. […] Esto indica que no debemos buscar el propósito real de la ley que prohíbe el aborto en el intento de controlar su prácticas” (Segato, 2011).

Ese control ejercido sobre el cuerpo de las mujeres, establece por ejemplo que la práctica se lleve adelante en circuitos por fuera de lo público. La ilegalidad de la práctica, lleva a que las cientos de miles de mujeres que abortan cada año en Argentina, lo hagan en el oscurantismo, la  vergüenza  y  el  miedo.  Estos  son  los  factores  condicionantes,  estos  son  los  factores  de control del cuerpo de las mujeres, del control de la subjetividad y no de la práctica en sí. No se  busca  el  control  del  cuerpo  individual  sino  que  se  busca  el  condicionante  de  un  cuerpo social.  Un  cuerpo  social  condicionado  por  la  narrativa  legal  de  Estado.  Una  narrativa  legal que impide, que niega la posibilidad de inscripción de una práctica que se da de todas formas, una  narrativa  legal  que  en  definitiva  busca  en  última  instancia  negar  existencia  y reconocimiento al único grupo social que lleva adelante dicha práctica: las mujeres.

En este orden de ideas las luchas de las mujeres se erigen necesariamente como luchas por la inscripción legal, por la entrada a la narrativa jurídica de la Nación. Según Segato (2011) “La lucha por la criminalización o la descriminalización del aborto no es una lucha para que sea posible la práctica del aborto, pues la ley no ha demostrado capacidad para controlar eso, sino que es la lucha por el acceso y la inscripción en la narrativa jurídica de dos sujetos en pugna por  obtener  reconocimiento  en  el  contexto  de  la  nación.” Digamos  que  en  definitiva  son luchas  complementarias,  la  disputa  de  fondo  es  sin  dudas  por  la  inscripción  legal.  Esa inscripción  no  es  cualquier  inscripción,  es  la  que  representa  ese  ser  nacional,  en  sentido formal, por supuesto. Es necesario aclarar aquí que contamos con otros tipos de narraciones del ser nacional que exceden a este trabajo (Homi K. Bhabha: 2010). Apunta Segato, (2011) “[…] las leyes son la forma en que las naciones consagran, a través de los Estados, la acogida y el reconocimiento de la existencia de cada comunidad de intereses (…)”. Así la ley pasa a conformar la letra escrita legitimada y que a su vez legitima al Estado-nación, va a delinear sus límites materiales y simbólicos, va a reconocer sujetos de derecho a quienes se les aplican los derechos y las obligaciones de ese estado, también a excluir a otros sujetos.  Un  grupo  identitario  excluido  de  esa  narración  inicial,  que  busque  ese reconocimiento, debe pararse sin dudas desde una mirada crítica del Estado, tensionando los pilares de este  y buscando nuevas formas de reconocimiento de los grupos minoritarios. En este  sentido  el  feminismo  se  presenta  como  teoría  crítica  del  Estado  y  busca  así  el reconocimiento  de  las  mujeres,  como  grupo  social  históricamente  vulnerado.  En  este recorrido las mujeres asumen el rol de sujetas políticas.   A partir de este lugar político se busca generar espacio en el texto normativo,  como texto que narra la realidad estatal,  es buscar un lugar  en el  propio  Estado, no sólo  de reconocimiento sino  de  existencia,  de  realidad  efectiva.  Esta  lucha  encuentra  resistencias  no  sólo  desde  el propio  estado  que  ha  naturalizado  un  sistema  sexo-género  de  sujeción  de  las  mujeres,  y  de otros géneros bajo la superioridad masculina; sino que también encuentra resistencias de otras instituciones.  En  las  disputas  por  el  reconocimiento  en  la  narrativa  legal,  habrá  partes  en pugna,  es  necesario  ubicar  el  avance  de  una  de  las  partes  como  el  retroceso  de  otra.  En  la medida que los intereses sean antagónicos, no pueden conciliarse las luchas, de esta manera las resistencias por la inscripción de ciertos grupos en la narrativa legal,  serán en cabeza de los grupos antagónicos a sus principios ideológicos.  

Si hablamos de la lucha por el Aborto legal, seguro y gratuito, sin dudas la parte antagónica por excelencia es la Iglesia Católica, la misma que ante el avance del movimiento de mujeres y  el  activo  feminista  en  Argentina  se  ha  visto  obligada  a  participar  de  los  Encuentros Nacionales  de  Mujeres,  a  través  de  militantes  católicas,  a  fin  de  lograr  que  el  Derecho  al Aborto Legal Seguro y Gratuito deje de ser uno de los reclamos centrales del movimiento, sin lograr su cometido (Tarducci, 2005). 

Otro  elemento  para  tener  en  cuenta  es  la  asimetría  de  las  partes  (Segato:  2012)  y  la reconfiguración  de  las  agencias  católicas  en  argentina,  en  el  último  tiempo,  a  partir  de  una coyuntura política favorable para  buscar retrotraer derechos específicamente los referidos a la identidad  de  género,  como  el  matrimonio  igualitario  a  través  de  requerimientos  públicos  al gobierno nacional en ese sentido3.  

 

El debate del aborto en el Congreso de la Nacion:

 

El día 4 de noviembre de 2014, fue la última vez que en el congreso de la nación se debatió la temática  del  derecho  al  aborto  legal  seguro  y  gratuito,  fue  en  el  marco  de  la  reunión  de  la Comisión de Legislación Penal de la Honorable Cámara de Diputados de la Nación, presidida por la Dip. Patricia Bullrich.  

El proyecto que se discutió en primer lugar, es de autoría de la Dip. Segarra, el mismo lleva aproximadamente  70  firmas  de  acompañamiento,  y  en  términos  generales  se  debatió  la cuestión del aborto, sin abordar específicamente los proyectos, salvo el mencionado ut-supra.  Las estrategias para no emitir dictamen fueron dos: por un lado se insistió en la necesidad de hacer un tratamiento en plenaria, es decir donde participen todas las comisiones a las que fue girado  el  proyecto  (Bianchi)  la  diputada  además  pide  giro  a  la  comisión  de  presupuesto  y hacienda  teniendo  en  cuenta,  en  caso  de  ser  aprobado,  requerirá  erogaciones  por  parte  del Estado. Con esta cuestión se fundamento también la necesidad de no emitir dictamen; la otra estrategia,  la  más  importante,  fue  llevada  adelante  por  la  presidencia  de  la  Comisión  de Legislación Penal (Bullrich), la mista citó a la reunión de comisión en dos horarios,  el primer horario  era  a  las  15  horas  y  el  segundo  a  las  17.30,  con  temarios  diferentes.  Al  no  haber reunido el cuorum en la primera esa falta se traslado a la segunda y por lo tanto a pesar de haber quórum en la segunda se impidió hacer dictamen. El argumento de Bullrich era que la reunión de comisión era la misma, y no dos reuniones diferentes, a pesar de la diferencia de horario y de temario. Por ello se permitió el debate pero en no se emitió dictamen. 

3 http://www.telam.com.ar/notas/201610/165605-monsenor-hector-aguer-critica-operaciones-gratuitas-cambio-de-genero.html 

Bloques temáticos a destacar:  

 

1.- Salud pública                                          4 : Sobre este tópico los argumentos en contra, plantean que no es un tema de salud  pública  ya  que  las  muertas  por  abortos  clandestinos  no  son  tantas,  señala  datos  del Ministerio de la Nación de 2012 que dice que las muertas por abortos fueron 33.  En los  argumentos a favor5, plantean que “La mayor causa de muerte materna en argentina son los abortos clandestinos”. Se trae el ejemplo de España 6, donde después de legalizado el aborto,  disminuyó  la  cantidad  de  abortos  y  la  mortalidad  y  morbilidad  materna,  es  decir  se salvaron vidas. También se abordan cifras de la Dirección de Estadísticas e  Información en Salud del Ministerio de Salud de la Nación, donde en los egresos anuales de 2005 a 2010, las mujeres de 20 a 24 años representan la mayor proporción del total  y por complicaciones de abortos.  En  2010,  52.817  mujeres  estuvieron  internadas  en  hospitales  públicos  por complicaciones a raíz de un aborto. Asimismo se plantea que en Argentina se realizan entre 300 y 500 mil abortos por año.

 

2.- Legislación 7  : Sobre el tópico de los límites de la ley, los argumentos en contra plantearon: 

La    Convención  Americana  sobre  Derechos  Humanos,  suscripta  por  Argentina  en  1984, expresa  que  las  personas  tienen  derecho  a  la  vida  desde  la  Concepción.  Art.  29  de  la Convención  establece  que  la  norma  de  interpretación  no  puede  modificar  en  menos  las garantías  que  ella  establece,  por  lo  tanto  sí  se  podría  mejorar  el  derecho  a  la  vida.  Art.  32 establece que todos los derechos están limitados por los derechos de los demás, el derecho de la madre limitado por el derecho del “nasciturus”. 

El derecho a la vida está reconocido por la Declaración Americana sobre Derechos y Deberes del Hombre (art. 1) y por la Declaración Universal (art. 3). Este derechos es erga ommes (para todas las personas) incluye en personas fetos y embriones.  En  lo  argumentos  a  favor  de  la  despenalización8  se  planteo:  La  Constitución  Nacional  no establece  la  protección  de  la  vida  desde  la  concepción.  La  Convención  Americana  de Derechos  Humanos  tiene  sus  propios  organismos  de  interpretación  (CIDH)  y  habla  de  la 

4 En contra: Bianchi. 

5 Brawer, Ferreyra, Segarra, Del Caño, Dantri, Lopez, Belski, Alanis, Romero, Diaz, Garrido, Bascary, Storani, Lubertino.  

6 Luego se volvió a penalizar. 

7 Maculan, Hotton,  

8 Alanis, Grosso, Bascary, Brawer, Belski, Ferreyra, Minyersky. protección  de  la  vida  desde  la concepción  “en  general”  por  los  países  que  al  suscribir  la Convención ya tenían legalizado el aborto.  Vale recodar que en Argentina es legal en algunos casos,  y  que  el  reclamo  actual  busca  la  ampliación  de  la  posibilidad  de  interrumpir  el embarazo hasta las 12 semanas, sólo por decisión y pedido de la mujer.  El  Código  Civil  Vélez  Sarsfield  estableció  que  hay  persona  desde  el  momento  de  la concepción  pero  lo  limitó  totalmente  a  la  viabilidad,  o  sea  que  la  existencia  de  la  persona dependía de si nacía con vida. Así construyó una ficción jurídica, y esta ficción cumple una función de carácter patrimonial (en el sentido de la relación persona-patrimonio) en los casos de fallecimiento del padre. La definición del art. 19 del nuevo código lo es, de acuerdo a los fundamentos del proyecto, sólo a los efectos civiles. Vélez Sarsfield en 1921 no le dio en el Código Penal la misma entidad al delito de homicidio que al de aborto.  

 

3.-  La  clase 9  y  derechos  humanos  :  Sobre  esta  cuestión  entre  los  argumentos  en  contra  se 

planteó: Las más indefensas son las mujeres pobres, por eso el problema no es el aborto sino la pobreza. De esta manera el problema de la muerte no es el aborto, sino la desigualdad, el aborto es una nueva forma de violencia que ejercen las mujeres sobre las propias mujeres. El aborto es un mal social que hay que evitar, si nadie quiere pasar por esto, seamos creativos, pensemos en otras opciones. Se estableció una relación entre embarazo no deseado en el caso de las jóvenes adolescentes y la droga el alcohol y la ignorancia. Se planteó la necesidad de prevenir los embarazos no deseados.  

Los  argumentos  a  favor  desde  esta  perspectiva  plantearon 10:  Las  que  tienen  dinero,  tienen aborto seguro; las que no tienen dinero, ponen sus vidas en riesgo y que por esto la legislación debe  buscar  generar  igualdad  ya  que  las  que  mueren  por  abortos  clandestinos  son  pobres, morochas  y  de  los  barrios  humildes,  mientras  que  las  mujeres  de  clase  media  o  alta  son capaces de pagar a médicos y presentar las intervenciones como legrados o raspajes. Por esto el  debate  está  vinculado  a  los  derechos  humanos,  a  los  derechos  sociales  y  al  derecho  a  la salud de las mujeres, entonces es un problema social, cultural y eminentemente político.   El Estado argentino no cumple con su obligación positiva de promover la salud y la vida de las mujeres, mientras que los órganos de derechos humanos han establecido que la mortalidad relacionada con el embarazo, parto y puerperio constituye una violación al derecho a la vida de  las  mujeres.  En  este  sentido  se  incumplen  los  “Objetivos  del  Milenio”  así  como  las 

 

9 Hotton, Rodriguez.  

10 Alanis, Garrido, Barreto, Dantri, Belski, Junio. recomendaciones de los  propios comités de las  Naciones Unidas;  donde tanto el  Comité de Derechos Humanos, el  Comité sobre Eliminación de Toda Forma de Discriminación  contra las Mujeres y el Comité de Derechos del Niño, le recomendaron revisar su legislación.   En  el  punto  de  los                                                       11 Derechos  Humanos ,  los  argumentos  en  contra  plantearon  la progresividad  de  los  derechos  humanos,  esto  es,  no  es  posible  quitar  lo  que  lo  que  ya  fue entregado,  al  contrario  hay  que  ampliar  para  dar  cada  vez  más  derechos.  Se  cita  al  Doctor Abel Albino 12 como defensor de la vida y luchador por los derechos humanos, y que defiende la vida de los niños por nacer. Desde esta perspectiva de los Derechos Humanos, se toma al embrión como ser completo 13. 

 

Perspectivas:  

Concluimos  en  la  necesidad  de  generar  desde  el  feminismo  una  teoría  realmente  crítica  del estado.  Entendemos  que  la  teoría  que  pone  en  tensión  el  sistema  de  poder-sexo-género,  a partir  del  cual  se  ha  erigido  la  constitución  propia  del  poder  político,  necesariamente  debe presentarse  como  transgresora  del  poder  Estatal;  de  un  Estado  que  ha  nacido  en  pos  del resguardo de los intereses de una clase, y que desde su propio nacimiento lleva intrínseco la sujeción  del  género  femenino.  ¿Será  posible  lograr  romper  con  los  intereses  económicos protegidos  por  el  Estado  sin  desentrañar  la  sujeción  del  género?  Creemos  fundamental desentrañar esta sujeción primaria.  

Parte  de  este  trabajo,  en  cuanto  visualizar  el  lugar  de  las  mujeres  específicamente  en  los Estados modernos, tendrá que ver con poner en tensión la narrativa legal, la narrativa jurídica de los Estados. Partir de tomar nota de un Estado que se ha conformado desde la perspectiva masculina, y que ha hecho de la misma el lugar neutral y objetivo, dejando oculto un dominio de género, y estableciendo que todo que medirá con la vara del poder masculino.  Platear las luchas por los reconocimientos de las mujeres y de los géneros en general, desde la necesidad de romper con la lógica masculina del estado, es un desafío. Salir de la lógica que indica que “lo que es bueno para el ser humano –varón- es bueno para todos y todas” es un reto  que  nos  lleva  necesariamente  a  pensar  en  inscripciones  legales  fuera  de  la  lógica masculina  del  Estado.  También  nos  lleva  a  pensar  que  la  lucha  parlamentaria  en  pos  del Derecho  al  Aborto  Legal  Seguro  y  Gratuito,  excede  una  cuestión  argumentativa.  Los argumentos  a  favor  de  la  despenalización  del  aborto  caen  en  vía  muerta  si  se  enfrentan  sin 11 Basset, Hoton. 

12 Pediatra y medico referente del PRO; quien en declaraciones a la prensa manifestó que la persona homosexual tiene un problema, (clarín, 25/11/2015) 

http://www.clarin.com/sociedad/Abel-Albino-homosexual-persona-problema_0_1474052853.html 13 Casañas. más  a  los  argumentos  en  contra,  en  una  sin  sentido  del  debate  donde,  en  el  terreno  de  la libertad  de  pensamiento,  todo  vale  lo  mismo.  Sin  dejar  de  lado  esa  importante  trinchera  de lucha, creemos  que el  desafío es mucho mayor y más complejo.  Poner en tela de juicio  los mismos  basamentos del  Estado, nos deben posicionar de otra  forma frente a este, con otras estrategias, con otras expectativas, y con resultados mas ambiciosos, en un constante repensar nuestras prácticas como mujeres y como feministas. 

Tal vez sea necesario intentar profundizar las prácticas desde una perspectiva cada vez  más pública,  en  una  redefinición  de  la  práctica  abortiva;  pero  también  en  una  re  definición  de nuestros cuerpos como sociales y no individuales, y en una redefinición de la narrativa legal como  relato  de  la  realidad  social  y  política.  Como  un  relato  que  no  sólo  dependerá  de  las agencias  legales  y  jurídicas,  que  no  sólo  dependerá  de  los  poderes  estatales,  sino  que dependerá de la acción de un cuerpo social femenino que deberá escribir e inscribir el relato, de su propia nación.  

 

Referencias bibliográficas 

BHABBA,  Homi  (2010). Nación  y  narración,  entre  la  ilusión  de  una  identidad  y  las diferencias culturales.  

CARBAJAL,  Mariana  (2009). El  Aborto  el  debate,  aportes  para  una  discusión  pendiente. Buenos Aires: Paidos. pág. 34. 

ENGELS, Frederich (1974). El origen de la familia, la propiedad privada y el estado, en C. Marx y F. Engeles, Obras Escogidas, Tomo III. Moscú: Progreso. pág. 217 – 352. LOPEZ, Solana (2012). El derecho a decidir, aborto legal, seguro y gratuito. Buenos Aires: Cartago. pág. 7. 

MACKINNON, Catharine. (1989)  Hacia una teoría feminista del estado. Madrid: Ediciones Cátedra, Universitat de Valencia, Instituto de la Mujer, pág. 277, 121, 23, 290, 11 PATEMAN, Carole. (1995) El contrato sexual. España: Anthropos, pág. 11. ZAFFARONI, Raul. (2006) Manual de Derecho Penal parte general. Buenos Aires: EDIAR, Sociedad Anónima Editora, pág. 20. 

 

Referencias electrónicas. 

CARBAJAL,  Mariana.  (2013a,  17  de  noviembre)  «La  vida  o  la  cárcel».  En Pagina  12.

http://www.pagina12.com.ar/diario/sociedad/3-233782-2013-11-17.html PEKER, Luciana. (2013a, 24 de mayo) «Pioneras». En Suplemento las 12, Pagina 12. 

http://www.pagina12.com.ar/diario/suplementos/las12/13-8036-2013-05-24.html DILLON, Marta. (2015a, 12 de octubre) «Final con 60 mil mujeres en la calle». En Pagina 

12. http://www.pagina12.com.ar/diario/elpais/1-283649-2015-10-12.html HARTMANN, Heidi (1979)  «Un matrimonio mal avenido: hacia una unión mas progresiva entre marxismo y feminismo» 

http://www.fcampalans.cat/uploads/publicacions/pdf/88.pdf POCHAK,  Andrea  (s.f).  «La  despenalización  del  aborto  en  Argentina». En  Centro  de Estudios                Legales                y                Sociales.                (pp.6)  

http://www.cels.org.ar/common/documentos/Despenalizaci%C3%B3n%20del%20aborto.pdf SEGATO,  Rita  Laura.  (2013)  «Derecho  a  una  vida  libre  de  violencias.»  En: informe  de experta, Tribunal internacional de derechos de las mujeres, Viena + 20, Euskalerria. (pp. 86) 

http://www.feministas.org/IMG/pdf/tribunal_internacional_de_derechos_de_las_mujeres.pdf 




[image: ]

Título: El feminicidio en la provincia de Huancayo 2012-2013 

Autoras: Jenny Trucios (FTS/Universidad Nacional del Centro del Perú, veronikaesan@hotmail.com) 

Marilu Uribe (FTS/Universidad Nacional del Centro del Perú, lunamalu@hotmail.com)

Miryam Rosas (FTS/Universidad Nacional del Centro del Perú, miryrosas@hotmail.com)

Palabras clave: FEMINICIDIO – VIOLENCIA - MACHISMO 

 

RESUMEN 

La  investigación  estableció  como  problema  de  estudio  ¿Cómo  influyen  la discriminación  de  género,  la  violencia  familiar  y  el  machismo  en  el  feminicidio  en mujeres de la provincia de Huancayo? Por lo que se planteó como objetivo: Conocer cómo  influye  la  discriminación  de  género,  la  violencia  familiar  y  el  machismo  en  el feminicidio en mujeres de la provincia de Huancayo. 

Esta  investigación  considera  como  hipótesis:  La  discriminación  de  género,  violencia familiar y el machismo influyen de manera directa en el feminicidio porque existe una cotidiana división sexual de roles, poder, trabajo así como aceptación social del abuso físico,  psicológico,  sexual,  conductas  de  poder  y  subordinación  arraigadas  e institucionalizadas en las mujeres de la provincia de Huancayo. El estudio es efectuado mediante el  método analítico sintético que permitirá  describir mejor la variable de investigación  “se distinguen los  elementos  de un fenómeno  y se procede  a  revisar  ordenadamente  cada  uno  de  ellos  por  separado  y  se  formula  una teoría que unifica los diversos elementos. La investigación es de tipo básico y de nivel descriptivo. 

La muestra del presente estudio es por conveniencia, por lo mismo que alcanzó sólo a las personas que deseaban ser encuestadas de los distritos  de Huancayo, El Tambo  y Chilca varones y mujeres (75 varones y 75 mujeres) comprendidos entre las edades de 

 

1 

16 y 45. Se utilizó como instrumento una encuesta validada para medir la percepción de los varones y mujeres respecto a los condicionantes del feminicidio. 

II.      DISCUSIÓN: 

En correspondencia a la hipótesis específica primera: “La discriminación de género influye directamente en el feminicidio porque existe una  cotidiana  división  sexual  de  roles,  poder  y  de  trabajo  en  las  familias  en  mujeres  de  la provincia de Huancayo”. 

La teoría de género (Carrillo y Lara: 2012, 69) señalan: 

Que es necesario adoptar una perspectiva de género que ello significa tener presente que las mujeres y hombres tienen poderes distintos; que en esas relaciones las mujeres  viven  una  situación  de  subordinación  y  dominación  y  con  implicaciones  para  su acceso  a  las  oportunidades.  Así  también  las  diferencias  de  acuerdo  al  género establecen  relaciones  de  poder,  que  condicionan  las  situaciones  de  violencia;  sobre todo contra las mujeres desde hechos de violencia simples hasta la misma muerte. 

En  el  cuadro  N°  20  se  puede  observar  que  la  percepción  de  las  mujeres  sobre  la  provisión económica  (que  es  un  factor  que  otorga  poder  en  la  relación  conyugal)  es  que  los  varones siempre deben proveer económicamente al hogar en un 69% aun cuando un 39% refieren que a  veces,  ya  que  ahora  también  trabajan  las  mujeres.  Sin  embargo  señalan  que  cuando  ellos proveen económicamente al hogar los varones tienen el poder, pero cuando ellas trabajan “el poder es compartido hasta cuando dure” (empoderamiento de la mujer). Así mismo un 80% de varones manifestó que ellos deben proveer siempre económicamente al hogar seguido de un 20% quienes manifestaron que a veces. 

Por lo  que podemos  concluir que en la provincia de Huancayo la misma percepción  aún es tradicional ya que se reconoce al varón como el género con mayor poder dentro del hogar. En el cuadro N° 24 podemos observar que en el rol doméstico de cuidar a los hijos y mantener limpio el hogar, 87% de mujeres  y 89%  de los  varones  coincidieron  en  manifestar que  son ellas  las  que  tienen  la  obligación  de  cuidar  a  los  hijos  y  mantener  limpio  el  hogar, mostrándose la aceptación del rol doméstico de la mujer, por los encuestados. El cuadro N° 25 muestra así mismo que las decisiones en el hogar las toma el esposo siendo un 68% de la percepción de las mujeres y 75% en los varones. Similar percepción respecto al  aspecto doméstico se observa en el  cuadro  N° 33 que revela que es bueno enseñar a  la hija mujer a hacer los quehaceres de la casa porque así  será una buena madre, sobre todo respecto a la percepción de los varones que llega a un 60%. 

 

2 

El  cuadro  N°  26  reporta  datos  alarmantes  ya  que  cuando  se  le  pregunta  a  las  mujeres  y varones sobre su percepción respecto a la causa de una agresión recibida, el 96% de varones “cree”  que es  porque  las  mujeres  hicieron  algo  malo  justificando  así  la  violencia  y  cuyas razones específicas generalmente están en que “no estuvo en casa”, “llegó tarde a casa”, “no limpió”, “es infiel”, etc. 

De los datos analizados, podemos afirmar que tanto la división de roles, de poder y la división sexual del trabajo tienen promedios altos de aceptación por lo que influirá negativamente en situaciones  previas  de  un  posible  feminicidio  por  la  discriminación  de  género  producida dentro del hogar. 

De la hipótesis específica 2 se puede mencionar que: 

La violencia familiar influye negativamente en el feminicidio porque existe aceptación social del abuso físico, psicológico, sexual en mujeres de la provincia de Huancayo Teoría sobre agresividad y aprendizaje de (Bandura: 1961)  

La observación e imitación -también llamado aprendizaje social-, del cual es precursor el autor citado, plantea que además de los diversos aprendizajes, existen otros tipos de aprendizajes  que  ocurren  por  observación.  Bandura  plantea  esta  corriente  porque existen  mecanismos  internos  de  representación  de  la  información,  que  son  cruciales para que exista aprendizaje. 

“Estas  representaciones  son  construidas  a  partir  de  las  asociaciones  estímulo-respuesta y ellas son las que en definitiva determinan el aprendizaje. Por tanto asume que el contenido del aprendizaje sobre agresividad es también cognitivo”. 

En el cuadro N° 27 se puede observar que la percepción de las mujeres respecto a la pregunta cuando  el  esposo  agrede  a  la  esposa  ella  tiene  que  denunciar,  91%  de  ellas  respondió  que siempre,  identificando  así  la  violencia  como  un  acto  que  causa  daño  físico,  psicológico, sexual y que no puede quedar como una cuestión normal. Sin  embargo  ante la misma pregunta la percepción  de los varones es que  cuando  el  esposo  agrede a la esposa, sólo a veces o nunca ellas deben denunciar, con un significativo 59%. Asimismo en los cuadros del 8 al 28 se muestran la percepción sobre el reconocimiento de la violencia  familiar  entre  mujeres  y  varones,  66.7  y  64.5%  revelan  que  conocen  todas  las formas de violencia. Así también sobre entre quienes se da la violencia, las mujeres reconocen con facilidad que se da entre esposos, sin embargo los varones revelan que es entre familiares con  un  39%.  Entre  los  tipos  de  violencia  que  más  reconocen  las  mujeres,  todos  los  tipos indicaron un 46% de ellas, pero los varones definen con frialdad que son las patadas con un 

 

3 

79%.  Entre  los  tipos  de  violencia  psicológica  más  común  señalan  las  mujeres  todas (humillaciones, aislamientos, exclusión), sin embargo los varones reconocen que los insultos son la violencia psicológica más común. Respecto a la percepción sobre la convivencia diaria, 81% de mujeres revelan que los problemas y peleas son comunes en el hogar, contra un 85% de  los  varones,  denotándose    cierta  aceptación  en  que  los  problemas  y  peleas  son  un  tanto comunes y normales dentro del hogar. 

Un  dato  importante  en  cuanto  a  las  agresiones  puede  observarse  en  el  cuadro  15  donde  las parejas manifiestan que  si  suelen coger armas en las agresiones producidas, siendo para las mujeres las más comunes en un 49% piedras, palos y sogas; el 55% de varones refirieron que usan  como  armas  piedras  y  palos.  Así  también  respecto  al  modo  como  descargan  sus emociones después de la agresión, las mujeres  huyen del lugar de la violencia y tienen deseos de  ingerir  sustancias  toxicas,  en  cambio  el  varón  huye  del  lugar  en  un  70%  pero  existe  un significativo 28% que refieren que salen a ingerir bebidas alcohólicas (ver cuadro 16). Por otro lado, el grupo entrevistado refirió que el tiempo de agresión en sus hogares es de 1 a 6 años en un 58% para  las mujeres, mientras que para los  varones  fue de 67% , denotando  cierta  temporalidad  de  acumulación  de  actos  violentos  dentro  del  hogar  (ver  cuadro  17). Respecto  a  la  percepción  sobre  el  feminicidio,  señalan  en  ambos  casos  porcentajes extremadamente alarmantes  de 89% y 93% para varones y mujeres respectivamente. Podríamos  señalar  respecto  a  la  información  recabada  que  existe  una  alta  aceptación  de  la violencia familiar expresada en todas sus formas, por lo que estos hechos motivan a un riesgo permanente de feminicidio en los hogares de la provincia de Huancayo. De la hipótesis específica 3 se puede mencionar que “El machismo influye negativamente en el  feminicidio  porque  existe  conductas  de  poder  y  subordinación  arraigadas  e institucionalizadas en mujeres de la provincia de Huancayo”. Enfoque Intercultural  de la violencia: 

La  visión  desde  lo  intercultural,  considera  varios  aspectos;  en  primer  lugar,  el comunicacional,  puesto  que  se  trata  de  culturas  que  están  en  situación  de  interacción comunicativa.  En  segundo  lugar,  se  destaca  el  concepto  de cultura,  como  el  fenómeno humano que define la diferencia entre uno y otro grupo, diferencia que está ligada al concepto de identidad  cultural,  destacando  todo  aquello  que  hace  único  a  un  grupo  humano determinado.  El  tercer  concepto  en  juego  es  el  de etnicidad  o  etnia,  como  la  condición sociocultural que establece las diferencias.  

Los resultados obtenidos revelan que los varones son los proveedores económicos del hogar (69% y 80%) ver cuadro 20, así como la percepción de varones y mujeres es que las mujeres 

4 siempre deben estar en casa y no exponerse a la calle (56% y 54%) ver cuadro 21, un varón puede llegar temprano a casa (40% de las mujeres revelan que si y 80%  de varones revelan que siempre) ver cuadro 23. Asimismo, la información recopilada nos muestra que es bueno enseñar a la hija mujer  a  realizar los quehaceres de la casa, pues así  será una buena madre (81% de mujeres señalan que siempre y a veces y  90 % de los varones) ver cuadro 33. 

 

III.      CONCLUSIONES:

1. La división de roles, poder y la división sexual del trabajo en la provincia de Huancayo 

tienen  promedios  altos  de  aceptación  por  lo  que  influirá  negativamente  en  situaciones previas  de  un  posible  feminicidio  por  la  discriminación  de  género  producida  dentro  del hogar. 

2. Existe una alta aceptación de la violencia familiar expresada en todas sus formas, por  lo 

que  estos  hechos  motivan  a  un  riesgo  permanente  de  feminicidio  en  los  hogares  de  la provincia de Huancayo-Perú. 

3. El  machismo  se  expresa  en  actos  de  subordinación  a  la  mujer  tales  como  labores 

domésticas, aun cuando ellas realicen otras actividades productivas no dejan de atender el hogar y a los hijos, no tienen poder de decidir, es más se las prepara desde pequeñas si son niñas para cuidar el hogar y a los hijos y a los varones para “dirigir” el hogar, actitudes aprendidas  generacionalmente  y  que  se  van  reflejando  como  códigos  o  parámetros establecidos culturalmente y que se hacen comunes a través del tiempo de generación en generación lo cual motiva a la aceptación social de la violencia. 

IV.    REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS: 1.     Aguilar, Ana (2005). “Femicidio la pena capital por ser mujer”. Guatemala. GGM. 2.     Bramont,  Luis  y  Garcia  María  del  Carmen.(2006) “Manual  de  Derecho  Penal.  Parte 

Especial”. Lima. Editorial San Marcos.   

3.     Carcedo,  Ana  y  Sagot,  Monserrat.  (2000) “Femicidio  en  Costa  Rica  1990  – 1999”.

AMG.  Organización  Panamericana  de  la  Salud.  Programa  Mujer,  Salud  y  Desarrollo. San José. 

4.      Centro de derechos de las mujeres. (2005) “Violencia contra las mujeres en Honduras: 

Una reflexión en el camino”. Tegucigalpa. Comunica.

5.      Comisión Interamericana de Derechos Humanos. (2003) “Situación de los derechos de 

la  mujer  en  Ciudad  Juárez,  México:  El  derecho  a  no  ser  objeto  de  violencia  y discriminación”. Organización de los Estados Americanos. Washington D.C.

 

5 

6.     Comisión Interamericana de Derechos Humanos. (2007) “Acceso a la justicia  para las 

mujeres  víctimas  de  violencia  en  las  Américas”.  Organización  de  los  Estados Americanos. Washington D.C.  

7. Comité  de  América  Latina  y  el  Caribe  para  la  defensa  de  los  Derechos  de  la  Mujer. 

(2007) “Feminicidio,  Monitoreo  sobre  feminicidio  en  El  Salvador,  Guatemala, Honduras, México, Nicaragua  y Panamá”. CLADEM. 

8.     www.isis.cl/feminicidio/doc/doc/1311lapena.doc. 

 

6 


Anexos 

OPERACIONALIZACION DE VARIABLES 

VARIABLE              DEFINICION                  VARIABLES                  INDICADOR 

DEPENDIENTE                                    INDEPENDIENTES FEMINICIDIO    Acción u omisión llevada a cabo           VIOLENCIA FAMILIAR      Edad 

intencionalmente  a parientes colaterales                                      Estado civil  hasta el cuarto grado de consanguinidad.                                     Tipo de agresión  (Para el caso sólo parejas)                                                      Ámbito de la agresión 

Móvil de la violencia 

Tiempo de agresión  

Frecuencia de la agresión  

Tipo de relación con el agresor 

Tipos de agresiones antes del feminicidio  

Modalidad 

Aceptación social 

Fenómeno sociocultural que exalta los      MACHISMO                 Antecedentes de violencia  hacia el agresor  valores masculinos, la hombría, la                                       Ocupación laboral virilidad, el poder de los hombres,                                        Existencia de estereotipos expresado con violencia, fuerza y ante                                       Desempeño de roles   todo, la actitud de superioridad y 

dominio sobre las mujeres.  

Subvaloración del género femenino          DISCRIMINACION DE       Utilización del lenguaje sexista expresado con la violencia y exclusión.      GÉNERO                     Roles sexistas  

Existencia de estereotipos  

 

7 




FORMULACION DEL              OBJETIVOS                             HIPOTESIS

PROBLEMA

GENERAL                   GENERAL                                 GENERAL 

¿Cómo influyen la discriminación Conocer  cómo  influye  la  discriminación La discriminación de género, violencia familiar y el machismo influyen de de género, la violencia familiar y    de  género,  la  violencia  familiar  y  el manera  directa  en  el  feminicidio  por  que  existe  una  cotidiana  división el machismo en el feminicidio en    machismo en el feminicidio en mujeres de sexual  de  roles,  de  poder,  trabajo  así  como  aceptación  social  del  abuso mujeres de la provincia de           la provincia de Huancayo.                   físico, psicológico, sexual, conductas de poder y subordinación arraigadas  Huancayo?                                                                 e institucionalizadas en las mujeres de la provincia de Huancayo. 

ESPECIFICOS                ESPECIFICOS                      ESPECIFICOS ¿Cómo  influye  la  discriminación Describir  cómo  influye  la  discriminación  La  discriminación  de  género  influye  directamente  en  el  feminicidio  por  de  género  en  el  feminicidio  en de género en el feminicidio en mujeres de que existe una cotidiana división sexual de roles, poder y de trabajo en las mujeres  de  la  provincia  de la provincia de Huancayo                  familias en mujeres de la provincia de Huancayo. Huancayo? 

¿Cómo  influye  la  violencia Describir  cómo  influye  la  violencia La violencia familiar influye directamente en el feminicidio porque existe  familiar  en  el  feminicidio  en familiar en el feminicidio en mujeres de la aceptación  social  del  abuso  físico,  psicológico,  sexual  en  mujeres  de  la mujeres  de  la  provincia  de provincia de Huancayo                    provincia de Huancayo.  Huancayo? 

 

¿Cómo  influye  el  machismo Describir cómo influye el machismo en el El  machismo  influye  directamente  en  el  feminicidio  porque  existe existente  en  el  feminicidio  en feminicidio en mujeres de la provincia de conductas  de  poder  y  subordinación  arraigadas  e  institucionalizadas  en mujeres  de  la  provincia  de Huancayo                               mujeres de la provincia de Huancayo. Huancayo? 

 

8 




[image: ]

Título: En nombre de las culturas y la ciencia: las voces silenciadas

Autoras: María del Pilar Reija (FTS/UNLP, pili.reija@hotmail.com.ar) 

María Florencia Sarra (FTS/UNLP, florenciasarra@gmail.com) Palabras clave: ESENCIALISMO CULTURAL – PATRIARCADO - ANTIADULTISMO 

 

¿A qué nos referimos al hablar de perspectiva de género? ¿Qué implicaciones tiene ello 

para problematizar el ejercicio profesional del Trabajo Social? ¿Por qué introducir los debates del  feminismo  para  (re)pensar  nuestra  profesión?  ¿El  multiculturalismo  es  malo  para  las mujeres? 

Estos  son  sólo  algunos  de  los  interrogantes  que  nos  movilizan,  que  nos  atraviesan  e 

interpelan a la hora de reflexionar respecto de nuestro lugar como mujeres, como estudiantes de dicha carrera, como futuras profesionales.  

Para  reflexionar  en  torno  a  estas  vinculaciones  y  comenzar  a  desandar  las  respuestas  a 

aquellos interrogantes presentados inicialmente, decidimos retomar los aportes de un conjunto de autorxs para analizar una situación, un hecho, las posiciones que de allí se desprendieron, los discursos e imágenes que circularon sobre ello.  

Nos  referimos,  al  documental  realizado  por  canal  Encuentro  titulado “Wichí:  culturas 

distantes”, en donde se narra la historia de una niña wichí que ha sido abusada por la pareja de  su  madre.  Desde  allí  se  muestran  una  serie  de  discursos  de  los  representantes  de  la comunidad,  como  así  también  de  un  antropólogo  británico  que  se  encontraba  realizando  un trabajo  etnográfico  allí.  Aparecen  también,  algunas  voces  de  mujeres  wichí,  imágenes  y escenas de lxs niñxs en la escuela, se introduce la problemática de la tenencia de las tierras y los conflictos con el Estado respecto a ello.  

¿Por qué retomar esta situación para reflexionar en torno al Trabajo Social? Justamente, 

porque consideramos que este tipo de problemáticas  y los discursos desiguales y en tensión que de allí se desprenden, son conflictos cotidianos que se presentan en nuestra profesión  y que debemos darnos debates respecto de las posiciones que tomamos sobre los mismos y las respuestas y estrategias posibles de intervención que, a partir de dicha posición, construimos. Consideramos  que  también  debemos  reflexionar  y  posicionarnos  respecto  de  aquello  que muchas  veces  se  construye  como  especificidad  de  ciertas  disciplinas  -en  este  caso,  la antropología-, entendiendo a la sociedad como totalidad compleja que requiere de múltiples saberes en juego para desarmarla, rearmarla y transformarla.  

Para comenzar a analizar el documental, consideramos necesario retomar los aportes de 

Lagarde  (1996)  respecto  de  la  perspectiva  de  género.  Ello,  entendiendo  que  desde  dicha perspectiva construimos nuestro análisis y reflexiones. De esta manera, partimos de entender que se trata de una mirada crítica que se sustenta en la idea transversal de que toda relación social  es  generizada. Desde esta perspectiva se propone contribuir a la construcción  de una mirada  subjetiva  y  social,  considerando  la  diversidad  de  géneros,  como  así  también  las relaciones desiguales y de opresión que se instituyen entre sí. A su vez, se considera que todas las sociedades  y  culturas construyen una  cosmovisión de  género, anclada  y  en  relación  con una  forma  de  pensar  el  mundo,  sus  tradiciones,  los  vínculos  entre  los  grupos,  etc.  En  este sentido, el desafío se encuentra en poder desaprender cuál es esa cosmovisión desde la cual estamos pensando el género y de qué modo ella estructura nuestra vida cotidiana.  

A fin de poder realizar nuestro análisis desde tal perspectiva, partimos de esbozar algunos 

relatos  que  surgen  del  documental  antes  citado.  La  comunidad  Lapacho  Moncho  a  la  que refiere, se ubica en Tartagal, provincia de Salta; el eje de dicho documental gira en torno al juzgamiento  por  parte  de  la  justicia  y  privación  de  la  libertad  de  uno  de  sus  integrantes (Q´atu), acusado de haber abusado sexualmente de la hija de su pareja, menor de edad (9 años según  su  DNI,  11  de  acuerdo  al  relato  de  su  madre)  quien,  a  su  vez,  se  encontraba embarazada.  

Integrantes  de  la  comunidad  culpan  a  la  directora  de  la  escuela  de  la  niña  de  haber 

realizado la denuncia, justificando el abuso como práctica propia de su cultura, llamando al vínculo de un hombre con una mujer y su hija “matrimonio privignático”. Así refieren que “la presencia  del  Estado  provoca  la  situación”  encontrándose  como  en  estado  de  luto  por  el compañero de la comunidad detenido.  

La  abogada  de  la  comunidad  y  el  antropólogo  que  realiza  su  etnografía  se  preguntan 

¿hasta  qué  punto  hay  derecho  de  aplicar  las  normas  de  la  sociedad  externa  a  un  grupo originario con sus pautas preexistentes?; ¿es delito o costumbre ancestral?  

Algunxs integrantes -varones- de la comunidad refieren “así son nuestras costumbres, dos 

mujeres con un hombre. (...) Es una relación consentida pero el juez dice que no tiene edad para consentir. (...) Siempre fue así y ¿ahora se preocupan porque es delito?” 

Según  las  voces  presentadas  en  el  documental  de  canal  Encuentro,  en  la  comunidad 

Lapacho  Moncho  ser  bebe,  niñx  o  adultx  depende  del  desarrollo  biológico,  sin  existir  la adolescencia y la juventud, es decir que la niña pasa a ser adulta una vez que tiene su primer menstruación, contrario a lo señalado por la legalidad del territorio argentino; motivo por el cual se justifica que la niña dio su consentimiento para mantener una relación con el marido de  su  madre  y  quedar  embarazada.  Ahora  bien,  ¿quiénes  conforman  esos  discursos presentados en la imagen fílmica?    

M.  Tarducci  (2013)  en  sus  notas  de  investigación,  realiza  un  análisis  del  documental 

antes citado y “El etnógrafo” (éste último, narra la historia de John Palmer, antropólogo que realiza su trabajo de campo con la comunidad wichí). Acordando con tal autora, las historias contadas justifican que el padrastro de la niña wichí habría actuado según leyes ancestrales de la cultura; sin dar cuenta de la historia de las mujeres, de su vida cotidiana, como así tampoco de  lxs  niñxs  de  la  comunidad,  justificando  la  violencia  en  la  esfera  íntima  por  medio  de  la invisibilización,  el  silenciamiento.  La  autora  deja  ver,  a  su  vez,  que  se  oculta  en  estos documentales a la madre de la niña -ex esposa del abusador-  ya que ella es quien realiza la denuncia  acompañada  por  la  directora  de  la  escuela,  cuando  en  los  documentales  sólo  se refiere a la directora como denunciante. Ésta última, no es cualquier mujer, no es mujer de la comunidad;  se  trata  de  una  trabajadora  del  Estado,  y  como  tal  es  posible  de  ser  presentada como representante de los intereses del mismo. Por eso sí se presenta como actriz posible de denunciar, como mujer que puede luchar contra este acto. 

Por  su  parte,  se  invisibiliza  a  la  otra  mujer  que  denuncia.  ¿Por  qué  hacerlo?  ¿A  qué 

refiere este ocultamiento? Se podría pensar en que esta invisibilización se fundamenta por dos motivos  centrales:  por  un  lado  producto  del  ejercicio  de  poder  de  los  varones  sobre  las mujeres de la comunidad, o podría decirse que se omite su voz ya que justifica el hecho como práctica cultural. Sin embargo, y tal como se mencionaba anteriormente, la madre de la niña realiza la denuncia ya que considera el acto de violación como tal, contrario a la ley  y a su propia  cultura.   Es  por  ello  que  su  relato,  su  palabra,  su  voz,  se  intentan  acallar,  se  buscan silenciar.  Lo  que  el  documental  no  nos  muestra,  también  es  resultado  de  las  amenazas  del cacique de la comunidad hacia la madre de la niña. Y que no exista la decisión política -por parte de quienes realizaron este documental- de  escuchar a las mujeres de la comunidad en general, y a la madre de la niña en particular, como así tampoco a la niña, no es ingenuo, no es neutral.   

Tarducci  (2013),  continúa  su  investigación  exponiendo  el  lugar  de  la  justicia  en  el 

abordaje del caso, habiendo sido elevado a la Corte Suprema de Justicia (CSJ) quien declara la  libertad  de  Q´atu  dictando:  “...el  abuso  sexual  debe  ser  interpretado  dentro  de  las costumbres  ancestrales  de  nuestro  pueblo  wichí”  (2013:9),  pero  al  estar  en  desacuerdo mujeres  líderes  indígenas  solicitan  la  intervención  del  INADI,  dado  que  lo  expuesto  por  la justicia  insulta  sus  pueblos,  ya  que  su  cultura  tanto  como  la  nuestra,  condena  la  práctica sexual a temprana edad, el matrimonio privignático y las prácticas incestuosas, echando por tierra la justificación machista que muestran los documentales y la justicia. La sentencia de la CSJ  encubre  mentiras  que  promueven  la  discriminación  xenofóbica  machista,  tal  como  lo hacen los antropólogos y etnógrafos que son partícipes en los documentales y los medios de comunicación. 

En  el  caso  se  enfrentan  discursos  del  relativismo  cultural  y  los  derechos  humanos, 

banalizando  la  integridad  sexual  de  la  niña  por medio  de  los  primeros. Tal  como  referimos líneas arriba, el lugar de los antropólogos y etnógrafos muestran insensibilidad y machismo, ya que se defiende al hombre abusador, sin estudiar las situaciones de las niñas y las mujeres en tal comunidad, y el lugar que su cultura le da a ellas. Tarducci (2013) refiere que hay una peligrosa  utilización  de  la  cultura  para  explicar  la  desigualdad  y  la  discriminación, revictimizando a las mujeres, sin jamás ocasionar daño a los varones.  

Existe una intencionalidad en defender la diversidad cultural ante la legalidad occidental, 

lo  cual  acordamos,  ya  que  en  un  mismo  territorio  convivimos  millones  de  personas  con muchas  culturas  sin  sentirse  todas  identificadas  con  lo  impuesto  por  la  cultura  dominante, pero la base de todas ellas debe ser el respeto por los derechos de las personas expresados en Convenciones  Internacionales.  No  debemos  permitir  que  las  relaciones  sociales  propias  de cada identidad cultural conviertan a la diferencia en opresión, ya que como se dijo, nunca se perjudica a los varones, sino siempre a las mujeres, sirviendo a los intereses de los primeros. Las costumbres que cesan o continúan en cada cultura suelen ser las que sirven a los intereses de los varones, y los cambios en las mismas los benefician, entonces por lo tanto ellos son los únicos  que  influyen  en  la  dirección  del  cambio  cultural,  imponiéndolo  por  medio  del silenciamiento violento a las mujeres y niñxs de las comunidades.  

A  fin  de  ampliar  nuestro  análisis,  nos  interesa  lo  expresado  por  S.  Moller  Okin  (2006) 

respondiendo  a  la  pregunta  que  ella  y  nosotras  nos  hacemos  ¿el  multiculturalismo  es  malo para las mujeres? 

Feminismo  refiere  a  la  igualdad  entre  varones  y  mujeres,  es  decir  que  no  debe  existir 

desigualdad  por  sexo,  reconociendo  la  dignidad  humana  y  la  posibilidad  de  vivir  libres  y plenamente  tanto  unas  como  los  otros.  Multiculturalismo  refiere  al  reclamo  de  libertades democráticas de los grupos minoritarios, con el fin de asegurar el ejercicio de los derechos de los miembros de cada cultura, así se requiere que las culturas minoritarias estén protegidas por derechos diferenciados.  

Pero,  nos  preguntamos  ¿qué  sucede,  cuando  en  nombre  de  la  defensa  del 

multiculturalismo se invisibiliza el lugar de las mujeres y niñxs en las culturas minoritarias, juzgando  como  verdadera  la  referida  por  los  varones  de  las  comunidades?  Creemos  que  se contradicen ambas definiciones, al menos a la luz del documental ya que no se puede hablar de feminismo, es decir, de igualdad entre hombres y mujeres cuando no se tiene en cuenta la voz de estas últimas, justificando un hecho juzgado como delito a nivel internacional.  

La  autora  refiere  que  “la  mayoría  de  las  culturas  están  colmadas  de  prácticas  e 

ideologías  referidas  al  género”,  muchas  de  ellas  avalan  el  control  de  los  varones  sobre  las mujeres, así, “en estas condiciones los “derechos de grupo” son potencialmente, y en muchos casos  realmente,  antifeministas,  limitan  sustancialmente  las  capacidades  de  las  mujeres  y niñas de una cultura, de vivir con dignidad humana por igual que los hombres y los niños, y de  vivir  vidas  tan  libremente  escogidas  como  puedan”  (2006:  5);  así  “...la  defensa  de “prácticas culturales” tiene mayor impacto en la vida de mujeres jóvenes y niños que en la de los hombres y mujeres adultas, debido a que más del tiempo y la energía de las mujeres está dedicado a preservar y a mantener el lado reproductivo y familiar de la vida” (2006: 6), pero  sin  tener  decisión  nosotras  mismas  sobre  nuestro  cuerpo,  siendo  que  la  representación social que de las mujeres se reproduce es como emocional, siendo el hombre quien se apropia del poder para reproducirse.  

Siguiendo  con  el  análisis  que  realiza  la  autora  Moller  Okin  (2006),  la  mayoría  de  las 

culturas son patriarcales, a veces lo son más las culturas de grupos minoritarios, que reclaman por sus derechos de grupo, aumentando la violencia hacia las mujeres del grupo en defensa de tales prácticas. “De nuevo la idea es que las muchachas y las mujeres son primordialmente siervas sexuales del hombre - que su virginidad antes del matrimonio y su fidelidad después, son sus virtudes principales”. (2006:12) “(...) Esgrimir defensas culturales como argumentos para cometer delitos, puede traer una mirada negativa de la cultura” (2006:13).  

Así,  en  el  documental  se  muestra  la  ferviente  defensa  de  la  cultura  de  la  comunidad 

Lapacho  Moncho,  por  parte  de  la  justicia,  de  las  ciencias  sociales  (abogada,  antropólogo), invisibilizando la voz de la niña que ha sido abusada, sobre cuyo cuerpo y reproducción ha decidido un hombre justificado por sectores de la comunidad, y a su vez se juzga a quienes denuncian tal situación como ser la directora de la escuela a la que asiste la niña, refiriendo que desconoce la cultura de esta población.  

Rubin  (1986)  nos  plantea  que  el  sistema  de  sexo-género  es“(...)  el  conjunto  de 

disposiciones por el que una sociedad transforma la sexualidad biológica en productos de la actividad  humana,  y  en  el  cual  se  satisfacen  esas  necesidades  humanas  transformadas” (1986:97) A su vez agrega que todas las sociedades tienen un sistema de sexo-género. Esta autora a su vez, para realizar su análisis toma lo aportado por distintos autores, uno de ellos es Lévi-Strauss, antropólogo que estudia los sistemas de parentescos en distintas culturas. Éste último,  refiere  que  tales  sistemas  varían  mucho  entre  culturas,  constando  estos  sistemas  de normas que rigen el casamiento o no entre determinadas personas. El parentesco es definido por Lévi Strauss como “(...) una imposición de la organización cultural sobre los hechos de la  procreación  biológica”  (en  Rubin,  1986:107),  para  este  autor “(...)  la  esencia  de  los sistemas de parentesco está en el intercambio de mujeres entre los hombres, implícitamente construye una teoría de la opresión sexual” (1986:107).  

Retomando estos aportes para analizar lo presentado por el documental, podemos afirmar 

que  la  cultura  Wichí  es  patriarcal,  en  tanto  se  estructura  bajo  la  opresión  sexual  de  las mujeres,  en  donde  el  intercambio  de  mujeres  es  válido  entre  hombres  pero  no  lo  es  de hombres  entre  mujeres,  siendo  que  un  hombre  puede  mantener  relación  con  dos  mujeres mientras que ellas sólo con uno, al cual debe serle fiel. A su vez, este caso tiene el agravante de que tales mujeres son madre e hija, encontrándose ello prohibido dentro de las normas de la cultura de acuerdo a lo que expresan las defensoras de los derechos de las mujeres en su declaración en INADI.  

Los sistemas de parentescos (...) siempre incluyen ciertos derechos 

para  los  hombres,  otros  para  las  mujeres.  Intercambio  de  mujeres  es una  forma  abreviada  para  expresar  que  las  relaciones  sociales  de  un sistema  de  parentesco  especifican  que  los  hombres  tienen  ciertos derechos sobre sus parientes mujeres,  y que las mujeres no tienen los mismos  derechos  ni  sobre  sí  ni  sobre  sus  parientes  hombres.  (Rubin, 1986: 112-113) 

Nos parece importante a su vez citar a Lévi Strauss en el texto de Rubin, al referir a la 

prohibición  del  incesto,  tema  que  también  atraviesa  este  caso  que  nos  encontramos analizando. “La prohibición del incesto no es tanto una regla que prohíbe el matrimonio con la madre, hermana o hija, como una regla que obliga a dar a otro la madre, la hermana o hijas. Es la suprema regla del regalo” (1986:109). Así vemos que en el caso de la niña wichí la madre es quien se ve obligada a entregar a su hija a su ex marido, dado que, como refiere en su análisis Tarducci (2013), ella denuncia el hecho y luego se ve amenazada por ello.  

Por su parte, y como fuimos mencionando a lo largo del trabajo, el documental de canal 

Encuentro  elimina  toda  posibilidad  de  conocer,  a  través  de  sus  imágenes  y  relatos,  la perspectiva de las mujeres y niñas. Parece que todo fuera armónico y libre de conflictos entre lxs miembrxs de la comunidad, siendo el Estado el principal actor de confrontación -tanto por el hecho que se analiza, como por el conflicto por las tierras-. De hecho, un primer recorrido por  la  imagen  fílmica,  puede  llegar  a  hacer  que  nos  resulte  convincente  la  postura  del etnógrafo, del cacique, de la abogada defensora. Una mirada más atenta, construida desde una perspectiva de género, comienza a hacer ruido respecto de lo que se muestra, nos moviliza y cuestiona.  

Sierra (1997) nos permite considerar algunos elementos que consideramos centrales para 

fundamentar nuestra posición, para discutir con algunas posturas e intereses como los que se presentan en el documental. Al respecto, la autora plantea cómo muchas veces “se tiende a construir una visión esencialista de la identidad étnica como un ente monolítico y cosificado de  rituales,  prácticas  y  creencias  a  las  que  se  les  ve  como  supervivencias  de  un  pasado originario, incluso mítico, que justifican la delimitación de un nosotros”. (1997:132) Desde esta postura, se construye a las costumbres como tradiciones inmutables que tienden a reificar lo que posiblemente sea una práctica en desuso y se mantenga o reinstale forzosamente como una herencia de antepasados.  

Afinando  nuestra  mirada  y  repensando  lo  que  la  autora  nos  plantea,  nos  resulta 

interesante remarcar el  modo  en que el  jefe de la comunidad wichí  presenta al  denominado “matrimonio privignático”. En el mismo documental, al comenzar a exponer lo que ocurría y al explicar la justificación que realiza para considerar inocente a su par,  él mismo plantea que “en esos tiempos” se consideraba que un varón que podía “mantener” a dos mujeres no era un problema,  y que “(...) la cultura de  antes era así,  la de nosotros”. Aquí  es posible ver muy claramente  el  modo  en  que  se  reinstala  de  modo  forzado  una  práctica  cultural,  tal  como plantea Sierra (1997). ¿Por qué hacer alusión a prácticas ancestrales, de hace mucho tiempo, para analizar lo que ocurre en la actualidad? ¿Por qué plantea que la cultura “era así”?  Frente a determinados intereses y para permitir la reproducción de ciertos privilegios, entonces sí se hace alusión a prácticas culturales ancestrales, entonces sí se legitiman dichas prácticas.  

 La  autora,  a  su  vez,  plantea  un  debate  que  resulta  pertinente,  al  considerar  cómo “el 

intento  de  definir  las  tradiciones  legítimas  como  núcleo  de  identidad  de  los  grupos  étnicos puede traer consecuencias funestas al esconder contradicciones y diferencias constitutivas de los  grupos.”  (1997:  134)  Nuevamente,  al  intentar  esconder  los  conflictos  y  desigualdades existentes  entre  los  grupos  de  la  comunidad  wichí,  nos  preguntamos  por  qué  no  cuestionar esta  visión  esencialista  de  la  cultura,  que  intenta  eliminar  la  posibilidad  de  cambios  y transformaciones en el tiempo.  

Concordamos  con  Sierra  al  afirmar  que, “no  es  entonces  el  origen  lo  que  otorga  la 

legitimidad de una práctica o institución reconocida como indígena sino más bien su vigencia y  el  sentido  que  tenga  para  el  grupo.”  (1997:  135)  La  situación  conflictiva  que  nos encontramos  analizando,  bien  abre  el  debate  respecto  de  la  legitimidad  de  una  práctica cultural, donde se pueden reconocer los conflictos y tensiones existentes entre los diferentes grupos de la comunidad respecto de la misma. Conflictos atravesados por relaciones de poder entre géneros, donde el movimiento de mujeres pugna por eliminar su vigencia y dotarlo de sentidos que permitan la conquista del derecho a decidir sobre nuestros cuerpos.   

Construir una mirada crítica respecto de las vinculaciones entre desigualdades de género 

y  prácticas  culturales  es  central  a  la  hora  de  tomar  posición,  de  pensar  de  qué  modo intervenimos,  con  quiénes,  qué  cuestiones  ponderamos  a  la  hora  de  elaborar  estrategias,  de qué modo pretendemos modificar determinada correlación de fuerza.  

En este sentido, conocer y utilizar como herramientas las normativas vigentes tendientes 

a  la  eliminación  de  las  violencias  hacia  las  mujeres  -tanto  a  nivel  internacional  como nacional-,  resulta imprescindible. Dichas normativas, productos  de historias de lucha de los movimientos  feministas,  pueden  considerarse  un  soporte  primordial  para  defender  nuestros derechos, ampliarlos e intervenir en pos del ejercicio de los mismos.  

En relación a la situación de la niña wichí y los debates en torno a ello, podemos retomar 

las disposiciones generales de la ley 26485 -de protección integral para prevenir, sancionar y erradicar la violencia contra las mujeres en los ámbitos en que se desarrollen sus relaciones interpersonales-,  entre  las  que  se  encuentra  la  remoción  de  patrones  socioculturales  que sostengan  las  desigualdades  de  género  y  las  relaciones  de  poder  sobre  las  mujeres.  Se contemplan, en la normativa, diferentes modalidades y tipos de violencia. Aunque se trate de violencias que muchas veces se encuentran entrelazadas, podríamos pensar que lo ocurrido se enmarque como una modalidad de violencia doméstica -por parte de la ex pareja de su madre-,  institucional  -por  parte  de  la  justicia  y  organismos  del  Estado-,  y  contra  la  libertad reproductiva.  Se trata de un tipo de violencia predominantemente sexual, pero también podría pensarse  psicológica  -no  sólo  hacia  la  niña  sino  también  hacia  su  madre-  y  simbólica  -en donde  se  ha  construido  un  discurso  que  tiende  a  reproducir  y  naturalizar  las  múltiples opresiones hacia las mujeres-.  

Tal  como  plantea  Sierra  (1997),  no  se  trata  sólo  de  calificar  las  acciones  a  partir   de 

nuestra  mirada  occidental,  sin  comprender  el  contexto  cultural  en  el  que se  enmarcan,  pero tampoco  se  trata  de  justificarlas  desconociendo  la  trama  de  relaciones  de  poder  que  las construyen. Recuperar, entonces, las normativas vigentes, no en el sentido de imponer, sino en  el  sentido  de  retomar  y  defender  la  palabra  de  las  mujeres  wichí  que  denuncian  lo sucedido,  en  pos  de  erradicar  las  violencias  que  las  atraviesan  y  construir  relaciones tendientes a la igualdad entre géneros.  

A su vez y respecto al lugar que se le da a la niña, es importante escuchar su voz teniendo 

en cuenta su derecho a la participación  y protagonismo, desde una perspectiva antiadultista, quizás facilitando la expresión de la niña que ha sido abusada y silenciada por adultos, y a su vez,  escuchando  atentamente  lo  que  ella  tiene  para  decir  sin  posicionarnos  desde  un  rol  de superioridad como adultx.  

Consideramos que estos debates, sentidos, interrogantes, posiciones, deben interpelarnos 

como  colectivo  profesional.  Se  nos  presenta  como    necesario  tomar  la  palabra  frente  a  este tipo de situaciones, atrevernos a producir conocimiento en torno a un campo que pareciera ser propiedad  de  la  disciplina  antropológica.  Construir  estrategias  de  intervención  desde  una perspectiva de género y asumir el desafío de cuestionar una ideología dominante que buscará reproducir las relaciones desiguales. Y ello no sólo como futuras trabajadoras sociales, sino también -y principalmente- como mujeres que atravesamos múltiples opresiones y violencias en esta sociedad patriarcal de la que formamos parte. 

El  Manual  para  inclusión  de  la  perspectiva  de  género  en  programas  con  población 

internamente desplazada, refiere que la interculturalidad “…incluye a las minorías y al mismo tiempo a la gran mayoría y apunta a lograr un dialogo intercultural en donde las personas con diferentes formas de pensamiento, creencias, formas de vida, intercambien con respeto y no  se  imponga  una  sobre  otra” (PNUD,  2013:  36).  A  partir  de  tal  definición,  nos proponemos, mirar y analizar la realidad desde una perspectiva de género e intercultural a fin de  poder  entender  que  la  vida  de  las  mujeres  de  diversas  culturas  no  está  “naturalmente determinada”.  La  perspectiva  de  género  en  el  trabajo  con  diversas  culturas  “…ayuda  a conocer  más  profundamente  tanto  la  vida  de  las  mujeres  como  la  de  los  hombres  y  las relaciones que se dan entre ambos. (…) plantea la necesidad de solucionar los desequilibrios que  existen  entre  mujeres  y  hombres…” (PNUD,  2013:  38)  proponiendo  distintas  acciones para  lograrlo,  como  lo  son:  redistribuir  equitativamente  las  actividades  entre  ambos, valoración de los trabajos realizados por los distintos sexos, modificar las estructuras sociales, prácticas, valores productores de desigualdad, y fortalecer el poder de gestión y decisión de las mujeres.  

Reafirmamos, el imperativo ético-político de aportar a la construcción de espacios que desoculten  aquellas  voces  históricamente  silenciadas  y  comenzar  a  construir  un  Trabajo Social que dé un giro: de feminizado a feminista. 

 

BIBLIOGRAFÍA

LAGARDE, Marcela (1996). “La perspectiva de género", en Género y feminismo. Desarrollo humano y democracia. España: Ed. horas y HORAS. pp. 13-38.  

MOLLER  OKIN,  Susana  Susan  (2006).  “¿Es  el  multiculturalismo  malo  para  las  mujeres?” Recuperado en http://genero.univalle.edu.co/pdf/multiculturalismo.pdf Universidad del Valle.   

PNUD  (2013)  “Manual  para  inclusión  de  la  perspectiva  de  género  en  programas  con población internamente desplaza”. Chiapas. 

RUBIN, Gayle (1986). “El tráfico de mujeres. Notas sobre la “economía política” del sexo”. Revista  Nueva  Antropología,  noviembre,  año/volumen  VIII,  número  030.  Universidad Nacional Autónoma de México, pp 95-145.  

SIERRA,  M.  Teresa  (1997).  “Esencialismo  y  autonomía:  paradojas  de  las  reivindicaciones indígenas”. Alteridades, 7 (14): Págs. 131-143  

TARDUCCI, Mónica (2013). “Abusos, mentiras y videos. A propósito de la niña wichí”.en Boletín de Antropología y Educación, pp. 7-13. Año 4 - Nº 05.  

Ley Nº 26.485. “Ley de protección integral para prevenir, sancionar y erradicar la violencia contra las mujeres en los ámbitos en que desarrollen sus relaciones interpersonales”. Decreto Reglamentario 1011/ 2010 




[image: ]

Título: Familia(s)  como  sujetos  políticos:  afirmando  y  cuestionando  mandatos 

instituidos 

Autoras: Marina Cabral (FTS/UNLP, cabralmarina88@gmail.com) 

Mercedes Contreras (FTS/UNLP) 

Luciana Ponziani (FTS/UNLP) 

Palabras clave: ASOCIACIÓN DE FAMILIARES - SUJETO POLÍTICO - GÉNEROS 

 

Introducción 

La  presente  ponencia  se  encuentra  enmarcada  en  el  proyecto  de  investigación  tetra  anual 

denominado “Políticas Sociales, Trabajo Social y constitución de las familias como sujetos 

políticos”1  El  mismo  se  propone  como  objetivo  analizar  la  relación  entre  situaciones  de 

vulneración de derechos, políticas sociales, Trabajo Social y procesos de conformación de 

las  familias  como  sujetos  políticos,  a  fin  de  conocer  las  estrategias  de  resolución  de  las 

problemáticas que los atraviesan. 

Partimos  de  entender  que  el  análisis  de  la  conformación  de  las  familias  como  sujetos  y 

actores políticos es un tema de vacancia en la investigación en el Trabajo Social, y por ello 

nos proponemos reflexionar sobre las organizaciones de familiares –recortando en torno de 

 

1 Proyecto  acreditado  por  Resolución  285/15  SECyT –  UNLP.  Cód.  T  076.  Incluido  en  Programa  de 

Incentivos.  Directora,  Mg.  Pilar  Fuentes,  la  Co-directora  Mg  Verónica  Cruz  y  el  equipo  de  investigadores 

integrado  por:  Mg  Clara  Weber  Suardiaz,  Mg.  Silvina  Cavalleri;  Mg.  Adriana  Marconi;  Lic.  Guillermo 

Chirino; Lic. Laura Zucherino; Lic. Laura Andreoni; Lic. Natalia Rochetti; Lic. Noelia López; Lic. Luciana 

Ponziani;  Lic.  Emilia  Preux;  Lic.  Ailín  Bonansea;  Lic.  Mariana  Di  Ielsi;  Lic.  Marina  Cabral;  Lic.  Elisa 

Garrote; Lic Mercedes Contreras; y Lic. Mercedes Utrera.




aquellas constituidas a partir de la necesidad de reivindicar derechos en torno de algunx de 

sus miembrxs- , sus estrategias e incidencias en la política pública.  

La  propuesta  metodológica  consiste  en  un  estudio  exploratorio  y  descriptivo  de  corte 

cualitativo, considerando que dicho diseño permite elaborar una caracterización del objeto 

de  investigación  con  fuerte  énfasis  en  la  recuperación  de  la  perspectiva  de  los  actores 

involucrados en los procesos sociales que se pretenden indagar 

En este marco, nos encontramos  en el  segundo año de desarrollo del  proyecto.  Luego de 

haber reconstruido en el primer año las claves conceptuales para el análisis de la temática, 

realizamos un relevamiento en torno de diversas organizaciones que se ajustaran a nuestro 

interés de indagación. Dicho relevamiento  supuso indagación  bibliográfica, documental  y 

normativa. Posteriormente se realizaron entrevistas en profundidad a referentes y/o voceros 

de diez asociaciones seleccionadas por el equipo.  

Este trabajo recupera de manera parcial el análisis en torno de alguno de los ejes propuestos 

para  las  entrevistas,  y  que  se  encadena  con  otra  serie  de  documentos  elaborados  por  el 

equipo.2  Particularmente  en  esta  ponencia  tomamos  tres  de  las  entrevistas  realizadas  a 

miembros de las organizaciones Mamá Cultiva3                               4 , Madres Contra el  Paco y  la  Federación 

LGBT Argentina5. [En adelante MC, MCP y FALGTB respectivamente] 

2  Por ese motivo no posee secciones delimitadas, sino una reconstrucción de temas que analizan el material 

empírico. Se trata de dos ponencias presentadas en el Foro de Trabajo Social de la FTS UNLP, agosto 2016; 

dos ponencias presentadas en Congreso Nacional de FAAPS, octubre 2016 y una en el  Encuentro Regional 

de FAUATS en noviembre 2016. 

3 Fundación sin fines de lucro que tiene por objeto agrupar a madres de niños con epilepsia refractaria, cáncer 

y otras patologías que no han encontrado una mejoría con la medicina tradicional; buscando impulsar el uso 

de  resina  de  cannabis,  atendiendo  a  los  maravillosos  resultados  que  esta  terapia  ha  logrado.  Se  propone 

cultivar en forma individual y colectiva el cannabis que sus hijos necesitan, promover leyes que permitan y 

faciliten  el  uso  del  cannabis  en  forma  medicinal  y  bregar  por  la  libre  información  respecto  al  tema  y  la 

accesibilidad  sin  restricciones  económicas  a  quienes  necesitan  de  esta  medicina.  Con  el  apoyo  de  la  ONG 

Mamá  Cultiva  de  Chile,  la  Fundación  Daya  de  Chile  y  el  Centro  de  Estudios  de  la  Cultura  Cannábica 

(CECCa) de Argentina.

4 Es  una  asociación  civil  promotora  de  una  red  de  personas  y  organizaciones  dedicadas  a  luchar  contra  la 

drogodependencia, mediante la prevención, la asistencia y la re inserción laboral de los adictos y su entorno 

familiar.  Luchamos  por  la  descriminalización  de  la  pobreza  y  de  los  afectados  por  el  uso  indebido  de 

sustancias.  Colabora  con  el  estado  en  la  formación  de  políticas  públicas  y  estrategias  que  favorezcan  la 

prevención  y  el  tratamiento  de  los  niños  y  jóvenes  afectados  por  el  consumo  de  drogas  en  general  y  de  la 

pasta base en particular. 

5 La Federación Argentina de lesbianas, gays, bisexuales y trans es una red de organizaciones que trabajamos 

en todo el país por la igualdad plena para el colectivo de la diversidad sexual. Fundada en 2005 cuenta hoy 

con presencia en las 24 provincias de Argentina, construyendo igualdad en la diversidad. 

Si  bien  las  entrevistas  son  extensas  y  recorren  múltiples  tópicos;  a  los  efectos  de  este 

documento  abordaremos  solo  algunos  aspectos,  destacando  que    parte  de  ellos  fueron 

previstos de antemano y otros surgen de la lectura analítica de las crónicas del trabajo de 

campo. 

-¿Cuáles  son  las  concepciones  de  familia/s  que  subyacen  en  estas  organizaciones?,  ¿Qué 

características  tienen  y  cómo  se  expresan  en  las  acciones  llevadas  adelante  por  la 

organización?

- ¿Quién/es llevan adelante y/o protagonizan estas luchas? ¿Qué lugares ocupan hombres, 

mujeres y trans dentro de las organizaciones?  

 

Desarrollo 

Partimos  de  entender  a  la  familia tomando  los  aportes  de  Jelin: “La  familia  es  una 

institución  social  anclada  en  necesidades  humanas  universales  de  base  biológica:  la 

sexualidad,  la   reproducción  y  la  subsistencia  cotidiana.  Sus  miembros  comparten  un 

espacio  social  definido  en  términos  de  relaciones  de  parentesco  conyugalidad  y 

pater/maternalidad. Se trata de una organización social, un microcosmos de relaciones de 

producción,  reproducción  y  distribución,  con  su  propia  estructura  de  poder  y  fuertes 

componentes ideológicos y afectivos.” (Jelin: 2008, 2-3)  

La  misma  se  ha  ido  modificando  históricamente,  adquiriendo  diversas  características  y 

"funciones”. A grandes rasgos la construcción de la familia –tal como la conocemos  y la 

“naturalizamos hoy- puede situarse  en las instituciones típicas de la modernidad; y se da a 

partir de una serie de cambios y transformaciones en la organización de la vida domestica,  

con la aparición de la sociedad industrial europea. Dichas transformaciones instauran una 

serie  funciones,  hábitos  y  roles que  suponen  que  “la  familia”   es  sinónimo  de  familia 

nuclear.  Según  Fernández  (1993)  cambia  la  estrategia  de  crianza  y  educación  ahora 

centrada en el lugar de la madre en el espacio privado del hogar y “la familia” se convierte 

en el lugar del amor y de los afectos. 

La significación acerca de “lo familiar” en nuestro país se construyó en vinculación con las 

relaciones  de  producción  y  la  división  entre  lo  público  y  lo  privado,  estableciendo  la 

división  sexual  del  trabajo  o  como  Fernández  (1993)  señala  retomando  a  Levi-Strauss  la 

“prohibición de tareas según el sexo”.  

Estas  sintéticas  referencias  teóricas  nos  permiten  situar  los  primeros  hallazgos  de  la 

investigación que proponemos compartir. En las tres organizaciones señaladas, a lo largo de 

las entrevistas, aparece la apelación a la categoría de la familia en primer plano; tanto en lo 

que  respecta  al  cuidado  y  salvaguarda  de  los  hijos  así  como  también  en  la  búsqueda  de 

justicia  y/o  de  resolución  de  la  problemática.  Subyace  en  los  relatos  de  MC  y  MCP  el 

mandato de “hacer lo que sea” por los hijos, y una concepción de familia vinculada a los 

valores  de  la  protección  y  el  afecto,  que  se  visibiza  en  los  relatos  tanto  por  el 

cuestionamiento de las familias que “no se ocupan” de los chicos; como también desde la 

mirada de lo imprescindible que es que la familia presiones a los efectores públicos: 

“Sí,  yo  lo  siento  mucho  así,  yo  haría  cualquier  cosa  por  los  pibes.  No  me  importa 

pelearme con quien sea para defenderlos porque son pibes que llegaron a eso por algo, no 

es  que  lo  hicieron  a  propósito.  Les  pasa  algo,  tienen  algo.  Ese  pibe, (en  referencia  a  un 

joven  que  se  acerca  a  ella  cuando  nos  dirigíamos  al  centro) tres  días  de  gira…  nunca  le 

dieron  bolilla…  desde  que  nació,  molestó.  Entonces,  bueno,  prefiere  estar en  la  calle… 

porque es así ‘Salí de acá, molestás’ así están los padres. Muchas veces no nos queremos 

hacer  cargo.”(…) es  como  que  hay  una  despreocupación  de  todos  con  esos  pibes,  como 

que ya está, no tiene cura, porque lo primero que te preguntan es “¿tiene cura eso?” como 

que es una plata gastada al divino botón, vos lo ves desde la primera atención que van re 

mal al hospital y son los últimos en atender, si no va la familia y el pibe se va como puede 

que  no  fueron  atendidos,  porque  está  sucio  o  porque  se  va  a  morir  te  dicen  “prefiero 

atender a ese que va a vivir y no a ese que ya está perdido” y esa es nuestra lucha todos 

los  días  y  en  todos  lados,  en  la  escuela  también,  porque  cuando  el  chico  empezó,  lo 

primero  que  hacen  es  echarlo.  No  hay  como  una  comprensión  de  que  ese  pibe  tiene  un 

problema. (MCP)

Más allá de la exigencia a las instituciones estatales para que respondan a la problemática a 

través de la política pública, se espera que los vínculos familiares se sustenten en el afecto y 

el  cuidado  mutuo,  ambos  valores  del  paradigma  occidental  moderno,  y  necesariamente 

contengan u organicen esa respuesta.   

Este cuidado y el “hacerse cargo” aparecen vinculados fuertemente más con la maternidad 

que  con  la  paternidad.  En  este  sentido  Pitta  (2009)  menciona  que  la  apelación  a  la 

maternidad implica una “obligación sagrada” de protección  y afecto hacia los hijos y que 

muchas  veces  se  sostiene  a  partir  del  “no  tener  miedo”  que  es  esgrimido  como  un  valor 

más, vinculado a lo familiar. El “no tener miedo” a realizar una actividad considerada ilegal 

en la actualidad como es el cultivo de Marihuana en el caso de las integrantes de MC o de 

enfrentarse a los poderes de los transas y la policía en el caso de las MCP.  

La maternidad aparece asociada a la función de la mujer, a su esencia y es a través de ella 

que  alcanza  su  realización.  Aparece  como  condición  natural  su  amor  incondicional  de  la 

mano del sacrificio por sus hijos y el cuidado durante toda su vida. (Fernández; 1993) 

“Fue con nuestros cultivos hechos con las aceites con nuestra propias manos que curamos 

a nuestros hijos, mejor que curamos,  que le dimos una mejor calidad de vida a nuestros 

hijos y por lo tanto a nosotros mismos, esa sensación es este….he no… tienen precio, es 

intransferible. La sensación de poder darle algo hecho por tus manos a tu hijo, y que sea lo 

mejor q le diste en toda su vida es una cosa hermosa” (MC)

Entretanto,  en  la  FAGLTB  puede  visualizarse  que  la  disputa  pública  también  coloca  a  la 

familia  en  primer  plano,  pero  desde  otra  prioridad:  el  reconocimiento –en  clave  de 

diversidad- de la legitimidad de “otras familias”. Y de hecho puede reconocerse que en la 

conformación de la misma los padecimientos de salud, discriminación y derechos en torno 

a la legalidad de los vínculos afectivos son estructurantes:  

“La  Federación  Argentina  de  gays,  lesbianas  y  trans  es  una  organización  de  segundo 

grado empezó, se creó,  a través de otras organizaciones que veníamos desde hace mucho 

peleando distintos derechos y por ahí estábamos un poco aislados viste, teníamos los gays 

peleaban y procuraban esta legislación con VIH que era tan, los formularios de  sangre, 

las compañeras  trans estaban con escraches en las comisarías con los edictos(…)2005 es 

entonces  la  fecha  de  fundación  de  la  federación,  los  objetivos  en  aquel  entonces  eran  5 

nada  más,  era  la  ley  de  matrimonio  igualitario,  la  ley  de  identidad  de  género,  los 

contenidos de la educación, que la educación tenga contenidos de sexualidad integral , que 

se deroguen definitivamente en nuestro país los códigos contravencionales y de falta que 

criminalizaban y sancionaban expresamente la homosexualidad y el travestismo”.

Nos resulta  relevante para el análisis problematizar  cómo esta organización sostiene cierta 

idea de sacralidad de la institución familia. Y aunque lo realiza a partir del cuestionamiento 

de la unicidad de criterio de la misma, ee reitera cierta apelación a la naturalizada idea de 

“célula básica de la sociedad”:

“…se  nos  acusó  todo  el  tiempo  que  nosotros  como  sujetos  de  la  diversidad  íbamos  a 

romper la sociedad, íbamos a romper la familia e íbamos a destruir la familia como núcleo 

fundante  de  esta  sociedad,    de  eso  se  nos  acusó  y  lo  podés  ver  en  todas  las  versiones 

taquigráficas  de  las  sesiones  de  Diputados  y  de  senadores  que  nos  acusaban 

fundamentalmente de eso. 

Hasta en las sentencias judiciales se nos acusaba que íbamos a romper la unidad familiar, 

que la familia era sagrada, sagrada en ese sentido, de mamá, papá y un niño, ¿viste?, de 

ese matrimonio sacro. Nosotros no rompimos eso, sino que venimos a diversificar eso y a 

demostrar que ese grupo familiar que quiere ese grupo hegemónico que quieren eso, otras 

diversidades  familiares,  otras  diversidades  que  también  necesitan  reconocimiento  y 

derechos porque es lo justo porque es lo igualitario y sin duda que es desde el punto  de 

vista de los sujetos que la familia  pasó a ser un derecho para todos.”

Claramente,  hay  una  resignificacion  de  la  “sacralidad”;  y  ese  valor  de  lo  intocable  está 

revestido de sentido de igualdad y derechos. Tal como señalan: “ha sido muy distinto desde 

el casamiento a tener, no sé si legitimidad pero a tener, que el Estado te reconozca, que 

exista  tu  familia  y  la  posibilidad  de  sentirte  tan  legal  es  fundamental  es  de  una  enorme 

valoración este cambio cultural (…)Siempre hablamos  que no es el derecho a casarse sino 

el derecho simbólico a tener los mismos derechos a tener los mismos nombres, porque te 

ponían el nombre de otras instituciones aparte, y los mismos nombres te da el derecho a 

pararte en la igualdad jurídica, porque si vos te casás porque yo tengo que tener una unión 

de hecho yo también puedo casarme y sobre todo abrazar a nuestros hijos.”

Se reconoce entonces aquí, que en lo que sería un aparente contraste entre  las dos primeras 

organizaciones y la tercera hay trazos que en el análisis pueden  reconocerse similares. Se 

visualiza  en  todas  una  ruptura  de  ciertos  mandatos,  a  la  vez  que  afirmación  de  otras 

características naturalizadas de la familia moderna. 

En el caso de MC y MCP  el lugar sacrificial de la mujer, y su asimilación a la condición de 

madre, se enaltece en la búsqueda de reparación de los derechos vulnerados de un miembrx 

de su familia. Conjuntamente, hay una apelación a la búsqueda pública de reparación y/o de 

acceso a recursos que los van construyendo como derecho. En ambos grupos de “madres”  

–y a pesar de las diferencias en sus trayectorias vitales- hay un cuestionamiento al lugar del 

cuidado  dentro  de  las  paredes  de  lo  domestico  y  un  impulso  a  que  ese  cuidado  de  algún 

modo se socialice, se estatice, se legalice e incluya en la agenda pública. Es en el “afuera” 

que estas mujeres demandan el cuidado que requieren sus hijos, y también “los hijos de las 

otras”, imprimiendo también en esta lógica  una colectividad de cuestiona la privacidad de 

los  padecimientos. Asimismo, en el  caso de la FALGTB, el  acceso  al  matrimonio es, sin 

lugar  a  dudas,  un  reconocimiento  de  derechos,  que  hasta  la  sanción  de  la  ley  26618  se 

encontraba restringida. Y dicha legalidad es, al mismo tiempo, la afirmación de ruptura y 

continuidad con la significación moderna de familia nuclear.  

Este  doble  movimiento  es  visible  en  cada  una    de  las  experiencias  relatadas  en  las 

entrevistas. En  el caso de la FGLTB aparece esa potencia transformadora, cuestionadora de 

la  naturalidad  heteronormativa  y  conjuntamente  de  la  patologización  de  las  formas 

familiares  no  adecuadas  a  ella.    A  la  misma  vez  la  afirmación  de  la  centralidad  de  un 

“núcleo básico”  legalizado vía  un  contrato  que  regula  lo  “privado”  de  las  relaciones 

afectivas.  

Atravesados  por  tiempos  de  profundas  transformaciones  en  las  instituciones  modernas, 

tiempos que al decir de Castoriadis gozamos de “modelos de identificación producidos en 

otros tiempos” (1997: 164). Y la familia, institución moderna por excelencia, se recubre de 

estas contradicciones6 contantes de reposición de lo “sacro” y disrupción con lo “diverso”

Por ello, es notorio en las mujeres entrevistadas este discurso contradictorio respecto de su 

lugar  como  mujeres:  tanto  apelan  y  reconocen  un  empoderamiento  y  crecimiento  de  su 

capacidad  de  disputa  política,  como  retoman  en  sus  relatos,  los  principales  mandatos 

atribuidos a su género desde las instituciones de la sociedad ordenada por el capitalismo y 

el patriarcado.  

Se observa entonces,  que son las mujeres  quienes toman el protagonismo de estas luchas, 

convirtiéndose por un lado en un aspecto que permite la adquisición de aprendizajes  y el 

empoderamiento, representado esto en la toma de decisiones y en los lugares de poder que 

conquistan, pero que al mismo tiempo, refuerza la concepción de la madre “que da la vida 

6 Vale señalar que en este análisis la idea de contradicción o de “discurso contradictorio” no reviste el papel 

peyorativo propio del lenguaje común. Por el contrario, entendemos la contradicción como constitutiva de la 

vida  social  y  de  las  identidades  de  los  sujetos.  Y  por  ello,  también  encontramos  en  la  existencia  de 

contradicciones,  la  evidencia  que  lo  instituido  está  siendo  tensionado,  y  por  ello,  habilita  posibilidades  de 

transformación. 




por sus  hijxs”  al  sostenerse como la principal encargada en  el reclamo  y  la lucha por  el 

bienestar de su descendencia. 

Podemos  acá  reafirmar  cómo  estas  prácticas,  surgidas  desde  un  lugar  “tradicional”  de 

cuidado  maternal  puede  ser  proyectado  en  procesos  que  permiten  nuevos  polos 

identitarios7, y que de ese modo re-construyen a estas mujeres desde una subjetividad que 

se va politizando: 

“y  si,  este  barrio  es  todo  muy  machista (…) Acá  las  que  llevan  adelante  todo son  las 

mujeres. (…) Y si yo siempre digo, -disculpen ¿no?-, peleamos las mujeres, para las cosas 

somos  mujeres.  Vos  no  vas  a  ver  a  nadie  desafiando  a  un  hombre. (…)  Y  siempre  lo 

discutimos  con  las  compañeras  porque  en  la  época  aquella  y  actualmente  también  nos 

cuesta mucho que las mujeres nos demos cuenta todo lo que trabajamos. Que no le damos 

importancia.  Nosotros,  las  mujeres  que  tenemos  hijos,  nos  levantamos  a  la  mañana  y 

tenemos  que  pensar  “ay  tengo  que  llevar  los  nenes  al  colegio,  ¿tiene  el  guardapolvo 

limpio?…”    Sí,  primero  tenés  que  hacerle  el  desayuno  al  marido  y  el  mate  y  después  el 

chico. (…) y mientras le metes la ropa en el lavarropas, que se vaya lavando… y a la noche 

cuando no tenés ganas igual tenés que trabajar porque si no dice “ay tenés otro” ¿o no? 

Aunque  no  te  guste  decís “me  duele  la  cabeza,  me  siento  mal”  no  les  importa  a  ellos.”

(MCP)

“…en  este  tipo  de  patologías  es  muy  común  que  las  madres  estén  solas.  La  realidad  es 

esa.  Los  hombres  que  quedan  como  mi  marido  por  ejemplo  están  muy  entregados  al 

cultivo, nos ayudan mucho con eso.” (MC)

Puede  observarse  entonces,  un  conjunto  de  referencias  que  reproducen  lógicas  de 

sumisión:  naturalización  del  trabajo  de  reproducción  doméstica  como  no  remunerado, 

naturalización de prácticas violentas, aceptación del rol materno como hegemónico en sus 

vidas,  y  una  naturalización  de  la  falta  de  compañerismo  de  sus  parejas,  entre  otras 

cuestiones.  

Sin pretender instalar esto como una incapacidad de las mujeres, resulta interesante 

retomar  los  históricos  aportes  de  Ana  María  Fernández  (1993),  quien  sostiene  que  la 

subjetividad  femenina  (o  feminizada),  ha  sido  conformada  para  caracterizarse  por  la 

7 Retomando desde Hernandez Zamora (1992) respecto de la identidad como precaria, múltiple y abierta.  




sumisión,  bajo  la  égida  de  tres  mitos:  el  mito  mujer  -  madre,  el  de  la  pasividad  erótica 

femenina y el del amor romántico.  Cuestión ésta, que nos permite complejizar el análisis 

de su participación política conjugada con la reproducción de roles asignados.   

Pensar la participación política nos lleva a retomar los debates sobre la ciudadanía, 

la igualdad y la autonomía, donde es posible reconocer que ha habido grandes avances en 

materia legislativa, jurídica y política desde las últimas décadas del Siglo XX, pero esto no 

ha implicado per-se una incorporación y/o reconocimiento de su condición de ciudadana    

Silvia  Levin  (2010),  retoma  el  conjunto  de  discusiones  planteadas  por  los 

movimientos feministas  y ubica que en el Siglo XX es el momento donde confluyen a la 

vez y de modo contradictorio, una propuesta de ciudadanización de la mujer que es tomada 

por  los  Estados  de  Bienestar,  transformándola  en  un  modelo  de  ciudadanía  tutelada.    Es 

decir,  el  Estado  comienza  a  jugar  un  papel  dentro  de  esta  construcción  de  ciudadanía, 

alejándose de posiciones liberales e intentando, supuestamente, incluir las diferencias.  

 Pero este modelo intervencionista, se concretizó de manera diferencial para hombres 

y mujeres. Para los primeros, estuvo fundamentado en su lugar de trabajador, por vía de la 

seguridad social,  y para  las segundas, se dispuso un sistema de protección  social  de base 

asistencial, que se fundamentó en la profundización de su lugar de madre, efectuando así, 

una operación de tutela que la sujetó a la esfera privada, como mediadora entre el Estado y 

la Familia, a pesar de proclamar un discurso de derechos.  

 La ciudadanía plena incluye como base la dimensión de la igualdad, la autonomía y 

la libertad. Ahora, es claramente observable como a lo largo de nuestra historia hubo una 

primacía de la condición de madre por sobre la de mujer en las políticas públicas. 

Dice  Levin,  nuevamente: “No  obstante  los  cambios  trascendidos  en  las  últimas 

décadas,  la  razón  principal  de  la  persistencia  de  las  desigualdades  es  que  las 

transformaciones en la esfera pública no han llegado aún a la esfera de la familia” (2010: 

78).  O  quizás,  sea  necesario  incorporar  también  un  atravesamiento  de  clase  para 

complejizar  los  análisis  y  sostener:  no  ha  llegado  a  todas  las  familias,  no  existe  tal 

democratización de modo homogéneo para las familias.  

Las  experiencias  acá relatadas  vuelven  a  interpelarnos  en  tanto  hacia  el  “adentro”  de  las 

familias  no  se  corresponden  prácticas  democráticas  de  distribución  de  acciones  de 




reproducción domestica; ni siquiera cuando es la mujer quien en el “afuera” asume la tarea 

de la lucha colectiva en torno de los derechos vulnerados de algunx de sus miembrxs. 

Desde  una  lógica  mucho  mas  igualitaria  en  lo  domestico,  las  reivindicaciones  de  la 

FALGTB ponen en evidencia otro aspecto complementario a lo que veníamos discutiendo: 

la legalización de derechos no supone una traducción en las practicas; y desde allí el papel 

de  las  asociaciones  de  familiares  para  habilitar  y/o  fortalecer  la  plena  vigencia  de  lo 

conquistado es vital.  

“Hay un piso desde el cual hay que pararse a laburar y a trabajar todos los días y ver las 

políticas de cambio porque sabemos que la legislación no alcanza para lograr los cambios 

culturales que se necesitan para trabajar en igualdad. Siempre ponemos el ejemplo que las 

mujeres hemos alcanzado la igualdad de género hace un montón de tiempo y sin embargo 

todavía  seguimos  pidiendo  cupos  y  pidiendo  paridad  y  no  hay  una  igualdad  real  con 

respecto  al  hombre,  por  eso  estas  legislaciones  que  son  tan  nuevas  con  respecto  a  la 

diversidad  van  a  necesitar  un  tiempo,  un  proceso,  si  queremos  condiciones  de  paridad 

también van a necesitar un proceso fuerte un apoyo de política pública para que se siga un 

cambio cultural”

Así también, la lucha no cesa en la inclusión de los temas en agenda pública, sino continua 

en la efectivización cotidiana: 

“Bueno y en eso de buscar respuestas, buscamos respuestas en los CPA. Que tenemos un 

CPA  que  ahora  tenemos  un  colectivo  que  pasa  por  ahí,  más  o  menos  cerca.  Pero  en 

general tenían que tomar dos colectivos para ir ahí… imposible que vayan… (…) Entonces 

nos  fuimos  nosotros,  así,  como  dos  boludas,  y  bueno  le  digo  “allá  nosotros  tenemos  los 

chicos  que  están  consumiendo,  que  se  yo”  “ah  nosotros  atendemos  la  demanda 

espontánea” “¿qué demanda espontánea?” (…)  “Y nosotros no vamos a los barrios”, nos 

dijeron. Y nosotros logramos  que vengan, que se preocupen. En realidad nosotros fuimos 

las  primeras  que  pusimos  en  la  agenda  política  este  tema  porque  nadie  lo  quería  tocar. 

Nosotras  no  es  desde  el  2004,  nosotras  venimos  desde  el  90  denunciando  el  tema  de  la 

cocaína,  que  los  pibes  se  inyectaban  con  agua  de  la  zanja.(…)  Porque  fuimos 

evolucionando, nosotros creíamos que quitando los kioscos de paco los pibes iban a dejar 

de  consumir,  y  si  lográbamos  internarlos,  ya  teníamos  todas  las  respuestas,  y  que  las 

respuestas  estaban  solamente  en  la  parte  profesional  y  de  comunidad  terapéutica. 

Entonces  después  también  nos  fuimos  desayunando  que  esto  no  era  así.  Y  en  la  marcha 

empezamos a cuestionar un montón de cosas…” (MCP)

Finalmente,  y  retomando  las  principales  referencias  teóricas  elegidas  para 

desarrollar  esta  investigación,  es  de  suponer  que  la  constitución  de  estas  mujeres  como 

sujetos  políticos/as,  las  incorpora  en  un  nuevo “laboratorio  de  vida”,  en  sentido  de  los 

procesos  intersubjetivos  que  desencadenan,  más  allá  de  las  demandas  públicas,  como 

nuevas  articulaciones  estratégicas,  posiciones  de  decisión,  democratización  de  relaciones, 

y/u horizontalización de la representación política (Melucci, cit. en Schuster; 2006).  

Parece, en estos casos, que la cuestión de género dificulta estas modificaciones en el 

nivel  intersubjetivo,  pero  esto  no  significa  desestimar  que  su  constitución  como  sujetos 

políticos/as,  quizás  en  un  largo  plazo,  signifique  la  politización  de  otros  espacios,  sobre 

todo  el  ámbito  familiar.  Quizás sea también, en el  marco de los  necesarios avances de la 

sociedad como colectivo,  respecto del tratamiento público de las posiciones femeninas o 

feminizadas y su consecuente construcción de imaginarios relativos al género.  

 

Bibliografía: 

Castoriadis  (1997)  “La  crisis  del  proceso  identificatorio”,  en:  El  avance  de  la 

Insignificancia, Buenos Aires, Eudeba,  

Fernández,  Ana  María  (2014)  Las  lógicas  sexuales:  amor  política  y  violencias.  CABA. 

Nueva Visión.  

Fernández, Ana María. (1993) La mujer de la ilusión. Pactos y contratos entre hombres y 

mujeres.  Editorial Paidós, Buenos Aires.  

Hernández  Zamora  Gregorio  (1992)  Ensayo  sobre  identidad  e    identificación.  

CINVESTAV, Mexico. 

Jelin,  E.  (2005),  “Las  familias  latinoamericanas  en  el  marco  de  las  transformaciones 

globales: hacia una nueva agenda de políticas públicas”, en Reunión de expertos: Políticas 

hacia las familias, protección e inclusión sociales. CEPAL. Chile. 

Jelin,  E.  (2008) Género  y  familia  en  la  política  pública.  Una  perspectiva  comparativa 

Argentina-Suecia. Buenos Aires CONICETIDES 

Levín  Silvia.  (2010)  Derechos  al  revés  ¿Salud  sexual  y  salud  reproductiva  sin  libertad? 

Espacio Editorial, Buenos Aires.  

Pitta, M. V. (2009).  Formas populares de protesta: Violencia policial y familiares de gatillo 

fácil. En La protesta social en la Argentina contemporánea. Astor Massetti (comp). Buenos 

Aires, Nueva Trilce. En prensa. 

Rodríguez Enríquez, Corina  (2005)“La economía del cuidado: un aporte conceptual para el 

estudio    de     políticas     públicas”.     CIEPP.     Buenos     Aires.     Disponible    en 

ww.ciepp.org.ar/index.php?page=shop.getfile&file. 

Schuster, F.(2006) Familia y política. Apuntes para una dialéctica de lo posible. En: Eroles, 

C. Familia  (s),  estallido, puente y diversidad: una mirada transdisciplinaria  de derechos 

humanos. Espacio Editorial, Buenos Aires.  




[image: ]

Título: Genealogía de la agresión: “la necesidad de pertenecer” y la  construcción de la violencia masculina en el ámbito familiar.

 

Autor: Néstor Artiñano (Área Género y Diversidad Sexual/LECyS/FTS/UNLP, nestorarti@hotmail.com) Palabras clave: MASCULINIDAD – VIOLENCIA - FAMILIA 

 

Este trabajo, es parte de un capítulo de la tesis presentada en el programa de Doctorado 

en  Trabajo  Social,  de  la  Universidad  Nacional  de  La  Plata,  bajo  el  título Masculinidades trágicas.  Trayectorias  de  vida  de  hombres  detenidos  que  han  ejercido  violencia  y  abuso sexual en el ámbito familiar. Como objeto de análisis se abordó la violencia masculina en el ámbito familiar. Para ello,  se trabajó metodológicamente por medio de la reconstrucción de trayectorias  de  vida  de  hombres  que  se  hallaban  cumpliendo  condena  por  haber  ejercido violencia contra integrantes de su familia.  

Particularmente  aquí,  desarrollaremos  una  reflexión  sobre la  necesidad  de  pertenecer 

sin  medir  costos. Este  tema,  junto  a el  despojo  de  la  niñez  y  trabajo  infantil  en  contexto neoliberal  y las  prácticas  policiales  permeadas  en  la  familia  conforman  lo  que  hemos denominado  “lo  social  como  contexto  adverso”.  Vale  aclarar  que  en  el  capítulo  citado, también se abordan otros ejes tales como “lo familiar como ámbito complejo” y “el modo en que la ‘debilidad’ masculina es convertida en tragedia”. 

Desde  nuestra  perspectiva,  entendemos  la  violencia  en  el  ámbito  familiar  como  un 

“campo  de  batalla  doméstico”  en  tanto  expresión  de  una  cuestión  de  carácter  social.  Desde allí, es posible pensar cómo una situación de agresión en la adultez puede estar signada por múltiples  vivencias  del  pasado,  las  cuales  no  se  circunscriben  necesariamente  a  haber  sido testigo  de  violencia  en  el  ámbito  familiar,  sino  de  haber  experimentado  varios  hechos  que 




llevan a un sujeto a adquirir una fragilidad que, al atravesar una situación crítica, no pueda no resolverla si no es acudiendo a acciones violentas.1

La necesidad de pertenecer sin medir costos 

Uno de los  puntos que apareció muy  presente  en las entrevistas tiene que ver  con las 

necesidades creadas socialmente en cuanto a portar elementos de consumo (zapatillas, ropa, moto,  etc.),  que  deben  ser  satisfechas  como  modo  de  pertenecer  a  esa  sociedad,  o  de  ser reconocido por un grupo social, más particularmente por el grupo de pares hombres. Aquí, el núcleo del entramado se genera entre esas necesidades y la posibilidad de satisfacerlas, con un solape de consumir drogas y alcohol, y cometer delitos. Creemos que algo de lo que advertía Pasolini (1972) décadas atrás, está muy presente, o ha estado presente en momentos clave de la  vida  de  varios  de  nuestros  entrevistados.  Pasolini  refiere  al  consumismo  como  el  nuevo fascismo, en tanto ideología real e inconsciente que unifica a todos, planteando que uno puede tener  una  posición  fascista  y  otro  una  posición  antifascista,  pero  que  ambos  poseen  como terreno  común,  la  ideología  del  consumismo,  mientras  que  alerta  sobre  el  gran  mal  del hombre en tanto pierde su singularidad bajo el imperio del consumismo, como mal superior aún a la pobreza y a la explotación. La vida de nuestros entrevistados está llena de situaciones angustiosas  por  las  que  debieron  pasar.  La  pelea  por  poseer  bienes  que  lo  distingan  de aquellos que no lo tienen y les permita el acceso a un grupo que le otorgue reconocimiento, los exponía a situaciones de peligro en la mayoría de los casos.  

Terry será uno de quienes nos traerá su experiencia validando la cuestión del consumo, 

la necesidad de tener ciertos elementos que lo diferencian en forma positiva, pero que no le hacen perder su “sencillez”:

-Terry: “Uh, mirá Terry tiene una moto, se hace el chorro”. Todas esas cosa de pibe, de adolescente. “uh, mirá que queremos andar todos con él”. (…) Lleno de oro, lleno de esas  cosas.  Y  sin  embargo  soy  sencillo.  Pero  me  gustan  las  cosas  lindas.  Tengo  mi relojito  Tressa  original,  mis  zapatillas  Nike  de  1200  pesos...  tengo  mis  cosas...  mi camperón  de  600,  700  pesos,  mi  última  camiseta  de  Chacharita.  Usted  lo  está  viendo. ¿Para qué le voy a mentir si lo está viendo? ¿Me entiende? Pero nada…

 

1  Dentro  de  las  situaciones  mencionadas  en  las  reconstrucciones  de  las  trayectorias  de  vida,  aparecen  como marcas, el abandono por parte de la madre  o el padre en temprana edad, silencios y tabúes acerca de historias familiares, sentimientos de soledad y vacío, muertes muy tempranas de hermanos y hermanas, entre otras, que sin ser resignificadas positivamente, han construido una subjetividad tensionada por esas situaciones sumamente angustiantes y que, dadas las circunstancias de su vida, nunca han podido ser pensadas con ayuda externa, por ejemplo ayuda profesional de trabajadores sociales o psicólogos, sino que han sido solo reflexiones en soledad, o mientras están en prisión a través de las acciones de los pastores de la iglesia evangélica. 

César  encuentra  en  la  necesidad  de  tener  buenas  zapatillas,  las  que  aparecen  como 

objetos  de  distinción,  el  inicio  de  una  serie  de  actos  encadenados,  que  van  llevando  su situación cada vez a un punto más complejo y difícil de poder salir, como es el ingreso en el campo delictivo y de las adicciones. César dirá: 

-César: Ya  después  no  iban  de  Flecha,  iban  de  Topper,  ¿me  entendés?,  y  yo  también quería usar Topper y así empecé a agarrar la calle, agarré la bolsita, a medida que iba creciendo  ya  iban siendo más  grandes  las  cosas,  qué  se  yo,  antes  se  robaba  el  kiosco, después cuando veía que la plata del kiosco era poco ya, qué sé yo, un mercado, entendés cuando ya éramos más, ya una fábrica, así y una cosa llevaba a la otra…

Algunos  de  los  entrevistados  hacen  mención  a  un  consumo  desmesurado  de  drogas  y 

encuentran ahí causas a varios de los males que no supieron evitar. Las prácticas de consumo de  drogas,  pareciese  que  están  íntimamente  vinculadas  al  mundo  del  delito,  y  no necesariamente delitos en el entorno familiar, sino referido a robos, lesiones y homicidios. 

-César:  Pero  después  con  la  droga  sufrí  una  banda,  me  cebé  con  la  efedrina,  como tenía…  facturaba,  imaginate  que  facturaba  como  cuarenta  lucas  por  mes,  estaba  todo pago,  estaba  todo  pago  con  la  policía,  podía  laburar  tranquilo,  eh….  en  un  tiempo llegamos a un acuerdo con el gerente de (la empresa de servicio de televisión por cable) para poder seguir laburando tranquilo, ¿me entendés? La plata, el chabón se la llevaba limpia. 

A su vez, uno de los costos que debió asumir al inicio, fue el rechazo de la madre, quien 

si  bien  mediante  el  enojo  reacciona  fuertemente,  primero  por  haber  robado,  y  después  por haber  consumido  drogas,  parece  ser  que  luego  de  aquel  episodio  el  consumo  de  drogas  se torna  un  tema  tabú,  y  hasta  encuentra  cierto  apaño  de  parte  de  su  madre,  quien  parece  no poder haber encontrado forma de tratar el tema con su hijo, pasando de una reacción violenta al  inicio  hasta  la  actitud  de  cierta  complicidad  en  hacerle  comida,  cuando  él  se  sentía  que estaba “de bajón”. César se remonta a su juventud, diciendo:

-César:  Me  crié  solo,  me  hice  solo,  pero  mientras  estuve  con  mi  vieja  y  mi  viejo  ellos siempre me enseñaron lo mejor. Una vez, me acuerdo habíamos llevado un motor de una lancha  y  yo  la  escondí  atrás  en  el  patio  que  vivía,  mi  vieja  lo  agarró  vino  con  la hermana,  la  tía,  no  sé  quién  de  mi  mamá  y  la  dejaron  en  la  esquina,  lo  llevaron  y  lo tiraron  en  la  esquina,  y a mí  me echó…  “no  vas a  robar, yo  nunca  te  enseñé nada  de robar,  robar…” (…) mi  vieja  sabía  que  yo  llevaba  fierros,  todo,  pero  nunca  los  vio, tampoco yo los mostraba, nada. Después, ella verme drogado, una sola vez, yo era chico. Estaba  en  la  oscuridad,  ella  venía  de  la  iglesia  y  me  clavó  los  ojos  así  y  por  ahí  sí, 

“paaaa”… (cachetazo). Y sentía “pinnn”, salgo del mambo viste… y la veo a mi mamá, y cuando la veo a mi mamá salí a correr, a las chapas… esa fue la única vez que mi vieja me vio drogado, después sabía que me drogaba todo, por ahí… cuando era grande, por ahí me veía re loco y me decía “Mmm, ¿qué querés comer?” me decía… sabía que yo estaba de bajón…

Situaciones complejizadas por el uso de drogas también aparecen en el relato de Terry. 

Se deja entrever que con ser empleado legal de una fábrica no le alcanzaba para poder acceder a un estilo de vida que él caracteriza como “el típico pibe de barrio”. El entrecruzamiento de demandas que simbólicamente han interpelado a los “pibes de barrio” para llegar a exponer su vida o su libertad, con tal de exhibir sus logros, en un contexto donde el hombre sigue siendo tal,  si  revalida  sus  credenciales  ante  sus  pares,  con  atributos  de  logros,  triunfo,  portador  de elementos materiales y “una novia rubia en la moto”. El entrecruzamiento hasta cuestiones de índole étnico, aparece aquí como un racismo solapado donde si la chica rubia es portadora de belleza o virtudes, quien no es rubia, será todo lo contrario, cargando con atributos negativos. 

-Terry: A los 14, 15 años empiezo con la droga. Que empiezo con un cuchillo, después con un revolver, después con una pistola, cuando quería acordar tenía un arsenal, no es por nada. Y para la guita, que vamos a robar, que tenemos bronca con aquellos. Como para  sintetizarlo  un  poco,  ¿no?  Porque  si  me  pongo  hablar  desde  que  nací  hasta  que tengo 26 años lo voy a tener acá... es como sintetizar e ir contando un poco cada etapa de vida. Pero… trabajaba también legalmente en la calle, empleado en una fábrica de pintura.  No  porque  yo  ya  agarré  la  droga  de  muy  joven...  ya  sinceramente,  después andaba enfierrado, el típico pibe de barrio que le gustaba vestirse bien, le gustaba andar con la chica rubia en moto, sinceramente ¿para qué le voy a mentir si no gano nada? Que vamos al boliche, que tomamos los mejores vinos y bueno, eso también me llevó a estar acá ¿no? A tener la plata fácil. Aunque trabajaba legalmente, en la fábrica pero también  me  gustaba  el  plus.  Las  horas  extras  digamos.  Y estaba  con las  2  cosas  y  me manejaba. Caí preso y zafé. Después caí preso y bueno, después no zafé más. 

En la situación de Sergio podemos notar que viene de una unidad carcelaria donde hizo 

tratamiento  para  dejar  las  adicciones;  si  bien  él  solo  menciona  al  tabaco,  de  la  lectura  del legajo se desprende que no es sólo el consumo del tabaco por lo que estuvo internado  y en tratamiento. Sergio, como ya hemos visto, ha incorporado un discurso religioso, del cual no sólo se sostiene en la actualidad, sino que también se proyecta a partir de él. 

-Sergio: Gracias a Dios estoy en un pabellón donde más o menos la gente trabaja, busca a  Dios,  sabe  vivir,  quiere  cumplir  su  condena,  tienen  culpabilidad  de  las  cosas  que 

hicieron  antes  de  venir,  supuestamente  tengo  entendido  que  quieren  salir  a  hacer  las cosas bien, pero eso lo saben ellos mismos, como yo, yo se lo aseguro que si salgo me voy a romper el lomo a dos manos, porque últimamente estaba haciendo las cosas bien, estaba  trabajando  así  en  negro,  no  tocaba  nada…  después  de  la  causa  esa  que  se  me había  dado  la  libertad en  el  robo  simple,  por  violación  de  domicilio…  me  mandé  una propiedad que no era mía, a sacar algo de ahí… hice cosas que no tenía que hacer. (Me agarraron) y encima eran unos, de una brigada me parece… me detuvo, me dio, y bueno, estuve diecisiete días, atormentado también, privado de mi libertad, pero una jueza me da  la libertad, con  que  yo  le  dé  el  domicilio  y el  domicilio  de  mi  trabajo, le tenía que pasar  el  domicilio  de  mi  casa  y  el  domicilio  de  mi  trabajo.  Y  así,  salí,  quise  hacer  mi vida, quise trabajar, me metí con una mina que no me tenía que meter, o capaz que yo tuve una mala relación y yo fui el descuidado y no la supe entender pero… A todo esto hoy yo estoy acá… ,

Por  último,  también  aparece  el  delito  en  el  relato  de  Orlando,  pero  en  este  caso,  no 

aparece vinculado al consumo de drogas. De todos modos, hay algún elemento común con los relatos anteriores, al minimizar una situación, justificándola como “cosa de pendejo”. En este caso,  el  robo  aparece  como  actividad  propia  de  un  grupo  de  determinada  edad,  por  lo  que podríamos pensar, entonces, que tener esa edad exige cometer esas actividades delictivas, en tanto lo legitiman como grupo.  

-Orlando: Nunca molesté a nadie, digamos, siempre fui respetuoso. Nunca robé, siempre trabajé.  Sí,  no,  miento,  me  mandé  una  carrerita  en  el  2006,  el  Volkswagen,  robé  un coche, cosa de pendejo, después dije: nunca más. 

Otra cuestión que se notó fue la tendencia a evitar decir directamente que robaban; en 

cambio  usaban  subterfugios  tales  como  “había  llevado  a  casa…”,  “horas  extras”,  “un negocio”,  “una  carrerita”,  entre  otros,  lo  que  pareciera  indicar  cierta  imposibilidad  de reconocerse  como  ejecutores  de  esos  delitos,  al  menos,  delante  de  quien  los  estaba entrevistando. Las horas extras o plus, a las que refiere Terry, como necesidad rigurosa a ser cumplida, no puede no ser entendida si no es en medio de una sociedad, que así lo demanda. Robar se torna quizá en una forma de demostrar valentía, valor, asumir riesgo, “cualidades” consideradas propias de un varón, y totalmente ajenas a lo femenino.  

Sobre estos valores constructores de masculinidad, Jimeno (2004: 227) cita a Badinter 

(s/d), planteando que la identidad masculina se torna una cuestión dificultosa, en comparación con la identidad femenina, pues aquella “debe ser reiterada, demostrada, constatada a lo largo de  toda  la  vida”,  teniendo  el  objetivo  cotidiano  de  convencer  a  otros  que  no  es  mujer  ni homosexual. Este proceso de demostración de virilidad permanente requiere de un esfuerzo y un sufrimiento mayúsculo para poder superarlo, impactando en los hombres, a través de una vulnerabilidad  psíquica.  En  este  sentido  Jimeno  (2004:  227)  también  retoma  a  Bourdieu (2000) al considerar que la identidad masculina se torna una carga, en tanto genera tensión y contención  permanentes,  y  en  tanto  debe  ser  revalidada  por  otros  hombres,  lo  que  implica estar  esforzándose  para  lograr  la  imagen  de  verdadero  hombre  y  la  distinción  en  el  lugar público, donde suele incluir mostrarse apto para el combate y la violencia. Todo esto que se moviliza aquí, tiene un temor rector que es el de perder la estimación del grupo.  

Los códigos de pertenencia a ese grupo estarán predeterminados socialmente, en forma 

tal que el  acceso implica aceptarlos, o renunciar al  grupo. Vásquez del  Águila (2013:  829), como  ya  hemos  dicho,  es  uno  de  los  autores  que  utiliza  el  concepto  de  masculinidad hegemónica, refiriendo en tanto “poder simbólico de ser el modelo socialmente valorado” a través del cual todos los varones jóvenes y adultos medirán su masculinidad, a la vez que al no  ser  estática  implica  tensiones  y  negociaciones  con  otros  varones,  con  las  mujeres  y  con ellos  mismos,  donde  la  experiencia  personal  irá  dando  improntas  singulares  en  esas relaciones. 

El  grupo  de  pares  será  el  encargado  de  legitimar  que  un  hombre  es  tal.  Se  torna  un 

grupo que acrecienta el valor entre ellos, para estar a la defensiva de las “ofensas” o avances legítimos que puedan tener las mujeres. Este grupo de pares funciona como el fundante del proceso de cosificación y/o de sumisión de la mujer o de lo femenino, dado que recordemos que la misma lógica será tenida en cuenta para  entender  a los  varones que se los  considera contaminados por lo femenino, ya sea a través de su sexualidad, como de sus cuerpos, en el caso  de  aquellos  sujetos  que  transforman  o  adornan  sus  cuerpos  con  atributos  considerados femeninos.  A  modo  de  ejemplo,  respecto  a  la  sumisión  de  lo  femenino,  refiriéndose  a  su esposa, recordemos cuando César consideraba: “la que era mi mujer que no me servía ni para atrás ni para adelante…”. Entendemos que cuanto más cerrado a un grupo de pares se esté, mayor va a ser el nivel de exposición en tanto poder demostrar sus credenciales actualizadas de  masculinidad,  a  través  del  coraje,  la  valentía,  la  virilidad,  la  fuerza,  el  dominio.  La pertenencia a grupos heterogéneos y no netamente masculinos, es posible que actúe como un democratizador  de  las  relaciones,  en  la  medida  que  se  bajarían  los  niveles  de  exigencias netamente masculinos, compensados con otras identidades de género, y del mismo modo, si existe en ese grupo una variabilidad de edades, hará lo propio, dado que la demostración de masculinidad,  pareciese  tener  mayor  vigencia  en  los  jóvenes,  quienes  son  los  que  mayor cantidad  de  rituales  probatorios  deben  padecer  para  poder  ser  integrados  a  la  adultez masculina.  

Para  Vásquez  del  Águila  (2013:  823)  el  primer  grupo  de  pares  se  conforma  entre  los 

amigos de similares  edades,  y es el  inicio  de relaciones más democráticas entre  ellos, dado que  el  grupo  anterior  de  pertenencia  estaba  constituido  por  la  familia  con  las  consiguientes relaciones  jerárquicas  establecidas.  Este  primer  grupo  de  pares  cumplirá  el  objetivo  de introducir a sus integrantes, a la calle y al espacio público, en tanto ámbitos masculinos por excelencia.  El  autor  considerará  que  es  allí  donde  aparecen  los  límites  y  fronteras  de  la identidad  masculina,  y  donde  los  rituales  de  masculinidad  y  sexualidad,  serán  quienes configuren ese orden a través del pasaje de adolescentes y jóvenes por pruebas, que garantizan por último la pertenencia al grupo. 

Los  grupos  de  pares,  o  grupos  de  pertenencia,  son  por  ende  los  que  indican  la 

legitimidad de lo  que se puede ser o de lo  que  no se puede ser.  La lealtad de pertenecer al grupo o de traicionar al grupo, lleva consigo el costo de sufrir al tener que salir de ese grupo (marginación,  discriminación,  agresión).  Algunos  de  esos  rituales,  para  Vásquez  del  Águila (2013: 823) serán, por ejemplo, la “borrachera”, o sobresalir en algún deporte que demuestre fortaleza física. Este autor dirá que son esos gestos rituales, los que marcarán la frontera de los  “normales”  y  los  “fronterizos”  donde  los  modelos  de  masculinidad  y  sexualidad funcionarán como una pedagogía basada en anécdotas, bromas o historias que configuran el “verdadero  hombre”,  siendo  aquel  que  soporta  esa  presión  del  grupo,  de  lo  contrario  se  lo cargará  con  la  desvalorización  y  el  desconocimiento,  en  tanto  se  acerca  a  lo  aniñado,  a  la mujer  o  al  maricón.  El  logro  pedagógico  será,  entonces,  obtener  la  valorización  jerárquica heterosexual  y  adulta,  y  menospreciar  como  disvalor  lo  femenino,  lo  no  heterosexual  y  la niñez.  Pensemos  aquí,  si  estas  desvalorizaciones  no  encuentran  su  correlato  en  los entrevistados, donde quienes son agredida/os son mujeres y niña/os, mientras que si bien no aparecen  en  nuestros  entrevistados,  se  puede  leer  en  los  periódicos,  el  nivel  de  agresividad que  sufren  los  varones  que  se  apartan  del  mandato  heterosexual,  más  aún  quienes  no  se reconocen en un cuerpo masculino y deciden renunciar a él, como lo son las personas trans.  

Los  rituales  pueden  aparecer,  entonces,  promoviendo  ciertas  relaciones  de  violencia, 

aunque suelan invisibilizarse como tal, en tanto estrategia de no cuestionamiento, y por ende, garantizando la permanencia de esas prácticas, y la cohesión del grupo. Al respecto Vásquez del  Águila  (2013:  824)  cita  algunos  estudios  sobre  violencia  y  masculinidad  (Kahn,  2009; Messerschmidt,  2000;  Sabo,  2005)  donde  se  puede  observar  la  recurrencia  de  diferentes manifestaciones de violencia como bromas pesadas, peleas, abuso físico o sexual, y bullying (acoso  escolar),  insertas  en  todos  los  sectores  sociales.  Parte  de  estos  padecimientos  en  el tránsito  de  volverse  hombres,  se  ejemplifica  cuando  se  le  exige  a  quien  manifiesta  que  fue agredido,  que  devuelva  la  agresión,  para  no  pasar  a  ser  un  débil  o  cobarde,  sin  importar  el costo que ello pueda significar para esa persona. Para la confirmación de la heterosexualidad requerida, la mayor importancia para el grupo, descansa en el rito de iniciación o debut sexual (Vásquez del Águila, 2013: 827), lo que certifica una identidad de género e identidad sexual, necesarios  para  reforzar  la  masculinidad.  Otro  gran  valor  que  el  autor  encuentra  es  la adquisición de valores morales y fortaleza emocional, en tanto significan valentía, seguridad, decisión, y eliminación de cualquier rasgo de debilidad. 

El ejercicio de estas prácticas conlleva un elemento importante que es el alardeo, que 

nos servirá también como  noción  para entender  varios pasajes de las entrevistas. El alardeo significará  la  exhibición,  la  ostentación  de  ciertos  atributos  ante  los  pares  varones,  que marcarán una diferencia de superioridad ante la ausencia de los  mismos atributos por todos deseados, pero no por ellos poseídos. Este alardeo se puede manifestar desde la posesión de bienes materiales, prácticas realizadas y hábitos, hasta cuestiones vinculadas a la sexualidad. En cuanto a lo sexual, que quizá sea el campo de mayor aparición, Vásquez del Águila (2013: 829)  dirá  que  será  necesario  para  adecuarse  a  la  heterosexualidad  normativa  como  parte constitutiva de la masculinidad, y donde al alardeo sexual se suman gestos de violencia y de homofobia,  siendo  esta  última  necesaria  para  tomar  distancia  de  lo  no  deseado,  como  lo hemos  dicho  ya,  que  es  ser  mujer  o  ser  “maricón”.  Este  autor  (2013:  828),  encontrará  que contrapuesto a la masculinidad hegemónica, aparecerán las masculinidades fallidas, en tanto no lograron alcanzar las pruebas exigidas socialmente. 

En  relación  a  lo  anterior,  Fernández  Martorell  (2012:  267)  sostiene  que  en  nuestras 

sociedades los  hombres  han sido  quienes diseñaron las normas ancestrales que aún rigen,  y son  quienes  se  responsabilizan  de  que  esas  leyes  se  cumplan  y  que  las  mujeres  las reproduzcan,  y  cualquier  corrimiento  de  esos  requerimientos  por  parte  de  las  mujeres, generarán en el hombre en tanto “representante de la ley social” un sentimiento de impotencia y frustración, que habilitará al ejercicio de violencia contra sus parejas. 

Hemos intentado demostrar la forma en que los grupos de pares son un puente óptimo 

para socializar a los varones en un contexto de demostración de diferencias, de competencia en  la  demostración  de  la  masculinidad  exigida  por  los  mandatos  sociales,  y  las  tensiones propias  que  surgen  en  la  posibilidad  o  imposibilidad  de  cumplir  con  esos  mandatos.  En síntesis,  el  surgimiento  de  necesidades  y  su  pretendida  satisfacción  con  el  fin  de  poder demostrar los logros alcanzados como una virtud propia, y así ser reconocidos por los demás, y por ende, cada uno ser reconocido por sí mismo. 

 

Bibliografía: 

 

Fernández Martorell, Mercedes (2012). Ideas que matan. Barcelona. Afabia. Jimeno,  Myriam  (2004). Crimen  pasional.  Contribución  a  una  antropología  de  las 

emociones. Bogotá. Universidad Nacional de Colombia. 

Passolini,       Piere       Paolo       (1972).       “El       vacío       del       poder”.       En: 

http://www.pasolini.net/saggistica_scrittori-argentini-su-ppp.htm 

Vásquez  del  Águila,  E.  (2013).  “Hacerse  hombre:  algunas  reflexiones  desde  las 

masculinidades”.  En:  Revista Política  y  Sociedad. Vol.50  Núm.  3,  Universidad Complutense de Madrid. 




[image: ]

Título: Hay T más allá del cliché 

Autor: Aramis Lascano (Instituto de Cultura Jurídica/FCJyS/UNLP, aramislascano@gmail.com) Palabras clave: TRAVESTIS – GÉNERO - MEDIOS 

 

Resumen 

El siguiente trabajo es una mirada crítica a las representaciones de las travestis, transexuales y transgénero  en  los  medios  de  comunicación  masivos  tomando  como  foco  de  análisis  un capítulo de una serie emitida en la televisión pública durante el año 2014. Se hará una breve historización del recorrido televisivo de las travestis, transexuales y transgéneros en nuestro país. Se desarrollará la narrativa del capítulo bajo análisis, intentando recuperar las escenas y las  representaciones  sociales  y  discursivas  más  trascendentes.  Finalmente,  a  partir  de  la noción  de  “estereotipos”,  se  analizarán  sus  posibles  efectos  en  la  creación,  reproducción  y disputa de sentido en los medios de comunicación. 

Algunas aclaraciones previas 

El  patriarcado  y  el  androcentrismo  han  sido  parte  de  una  alianza  histórica  no  solo  en  la opresión de las mujeres sino también en la invisibilización, persecución  y, en consecuencia, opresión de las identidades disidentes1.  

Sin embargo, en la actualidad, optaremos por hablar de heteropatriarcado (y no de patriarcado y heteronormatividad en forma escindida) no solo para subrayar a ambos componentes como elementos  coconstitutivos  en  la  consolidación  de  este  sistema  de  dominación  sino  para explicitar  y  nombrar  el  rol  fundamental  de  la  heteronormatividad  como  “principio organizador  del  orden  de  relaciones  sociales,  política,  institucional  y  culturalmente 

 

1 Por identidades disidentes entendemos al conjunto de grupos, movimientos, identidades y, en consecuencia, personas que no solo mantienen distancia si no que se oponen al canon heterosexual. reproducido, que hace de la heterosexualidad reproductiva el parámetro desde el cual juzgar (aceptar,  condenar)  la  inmensa  variedad  de  prácticas,  identidades  y  relaciones  sexuales, afectivas y amorosas existentes” (Pecheny, 2008: 14).  

La  matriz  heterosexual  sirve  como  sustento  para  la  estigmatización,  exclusión, invisibilización  y  criminalización  de  las  identidades  disidentes  (gays,  lesbianas,  travestis, transexuales, transgénero, bisexuales, queer e intersexuales, en adelante, LGBTTTIQ) y de la construcción de relaciones en oposición al patrón normativizado. 

Es  así  que  el  heteropatriarcado  funciona  “como  un  sistema  de  regulación  de  cuerpos  y sexualidades,  y  de  ordenamiento  de  esferas  socioeconómicas,  que  permite  la  existencia  de ámbitos  feminizados  al  servicio  de  los  masculinizados  y  garantiza  la  existencia  de  sujetos subalternos que los ocupen” (Orozco y La Fuente, 2014: 102). 

Ahora  bien,  por  más  que  parezca  una  verdad  de  Perogrullo,  la  televisión  argentina  (y  los medios  de  comunicación  masivos,  en  general)  respondieron  históricamente  al  modelo heteropatriarcal,  atravesando  distintas  etapas  en  cuanto  a  las  representaciones  de  las identidades  disidentes  desde  el  retorno  a  la  democracia  a  la  actualidad,  en  el  marco  de  un lento y selectivo restablecimiento de derechos y garantías individuales.  

Más  que  nada  en  los  últimos  años,  se  han  desarrollado  diversos  órganos  en  los  espacios institucionales  (en  unidades  académicas  u  organismos  del  Estado  o  en  organizaciones  no gubernamentales)  tendientes  a  analizar  con  una  mirada  crítica  el  rol  de  los  medios  de comunicación  en  el  abordaje  de  diferentes  temáticas  y  sujetas/os  (mujeres,  personas LGBTTTIQ, migrantes, jóvenes, etc.,). En líneas generales, estas iniciativas asumen la forma de  observatorios,  son  interdisciplinarios  y  trabajan  en  perspectiva  de  derechos  humanos  y políticas públicas.  

Privilegiaremos una mirada que mantenga distancia de una ‘lectura moral’ de los medios que, en algunos casos, se dirige solo a analizar el abordaje mediático más o menos estigmatizador de las/os sujetas/os 2 (Justo von Lurzer, 2011: 144) e intentaremos aportar un punto de vista crítico, sin dejar de reconocer cierta progresividad de las representaciones narrativas ante la realidad dominante.  

La historia como punto de partida 

2 La autora además señala los problemas en realizar análisis simplificados y homogeneizantes y el riesgo que se corre en estereotipar a los propios medios.

Cuentos de Identidad es el nombre de un unitario ganador de los concursos de fomento a la producción  nacional  de  la  Televisión  Digital  Abierta  y  emitido  por  la  televisión  pública durante el año 2014. Fueron trece capítulos que abordaron la temática de la identidad, desde distintas ópticas y en distintos ámbitos: “los ídolos, los familiares, los rivales, los amigos, los periodistas,  los  asesinos,  confluyen  en  las  distintas  historias  en  sus  respectivos  marcos  de pertenencia” (TV Pública, 2014). El ciclo, a través de la ficción, atraviesa un recorrido que trastoca y entrelaza la familia, el matrimonio, el libre ejercicio de la sexualidad, la identidad de  género,  el  amor,  la  religión,  la  socialización  secundaria  (la  escuela,  la  universidad,  el trabajo, etc.,), los grupos de pertenencia y los factores de exclusión.  

“María  en  el  espejo”  es  el  capítulo  que  nos  ocupa.  En  poco  más  de  cuarenta  minutos,  la estructura  narrativa  se  centra  en  la  historia  de  una  joven  trans  (protagonizada  por  Martín Slipak), su proceso de autopercepción, las relaciones intrafamiliares y su entorno. El capítulo exhibe  diferentes  momentos  de  tensión  y  dramatismo,  en  el  cual  se  centra  la  mirada  en  el sufrimiento  en  la  autopercepción  de  la  identidad  de  género  y  la  construcción  de  la subjetividad trans de la protagonista; los diferentes comportamientos de las/os integrantes de su  familia;  los  distintos  obstáculos  y  sentimientos  que  vivencia  (y  sus  consecuencias);  la relación con el sistema de salud; las creencias, los prejuicios y las posibilidades para construir un devenir.  

A los efectos de este trabajo y, a partir de una previa selección, haremos una mirada crítica – y no descontextualizada- de algunas escenas que vemos como parte representativa de nuestro núcleo  problemático,  dirigido  a  entrelazar  el  vínculo  entre  los  medios  de  comunicación masivos, la identidad de género y las vivencias de las personas trans.  

Que Trans se TV3

Consideramos  que  hay,  en  particular,  dos  situaciones  recreadas  por  la  ficción  bajo  análisis (más  allá  de  algunos  elementos  que  atraviesan  la  historia  que  luego  mencionaremos),  que representan  vivencias  que pueden corresponderse  con  la  historia  de  una  persona  travesti, transexual o transgénero: el exilio del hogar y el intento de suicidio. 

Diego es uno de las/os amigos/as de la protagonista que conoció en la Facultad de Psicología. En una reunión  de estudio,  ve fotos feminizadas en el  celular de la joven trans,  y ésta para 

 

3 Este apartado lleva el título de una nota publicada en agosto de 2014 –y citada debidamente en la bibliografía-, en el Suplemento Soy del diario Página 12 que sirvió como puntapié inicial para el desarrollo de este trabajo. eludir “explicaciones”, decide comentarle que son fotos de su hermana María (fallecida y una figura  de  permanente  referencia  nostálgica  de  su  padre)  y  decide  pasarle  su  número  de teléfono.  Más  adelante,  Diego  y  la  joven  trans  mantienen  una  conversación  telefónica,  la madre la escucha detrás de la puerta de la habitación, y percibe cómo la protagonista intenta seducir a su amigo hablando de sí en femenino.   

Finalmente,  Diego  irrumpe  en  la  casa  de  su  amigo  buscando  a  María,  y  es  la  joven  trans sorprendida quien lo recibe. Conversan y fuman marihuana. Diego insiste con ver a María, y la protagonista decide “ir a buscarla”: demora bastante pero finalmente baja las escaleras con una  imagen  externa  similar  a  la  que  había  visto  su  amigo  en  las  fotos.  En  un  clima  de seducción, él pretende besarla, pero repliega rápidamente y comienza a reírse: desde el “sos un  hijo  de  puta  eh”  o  el  “no  te  la  sigo,  porque  te  como  toda  la  boca”,  hasta  el  “boludo cortala, me estás haciendo entrar”. Ella se muestra sorprendida y él, con ofuscación, termina preguntándole  “María  existe  ¿no?”.  La  protagonista  le  dice  que  María  se  murió,  y  afirma “ 4  María  soy  yo,  ahora”  y  escapa  de  la  escena  llorando  hacia  la  calle  en  plena  oscuridad. 

Luego, la joven reingresa a su casa, se dirige hacia el baño y, mirándose en el espejo, intenta suicidarse.   

En  el  desenlace  de  la  historia,  la  protagonista  decide  abandonar  su  hogar  y  partir  hacia  la ciudad de La Plata para comenzar un proyecto de vida nuevo porque, como manifiesta, “acá sería  imposible,  insoportable  para  todos”,  pese  a las  advertencias  de  su  familia  sobre  las posibilidades de discriminación, violencia y prejuicio social, cerrando la escena con un abrazo entre la joven trans y su padre, y algunas palabras alentadoras en cuanto a la continuación de su vínculo. 

¿Es posible salir del cliché? 

Sin  lugar  a  dudas,  la  inclusión  de  historias  y  vivencias  de  las  personas  LGBTTTIQ  en  los medios  de  comunicación  masivos  es  importante  a  los  efectos  de  una  mayor  visibilidad, replanteamiento  y  resignificación  del  esquema  mundano  ante  el  dominio  de  ficciones  y producciones  cruzadas  por  narrativas  heteropatriarcales.  Más  aún,  si  entendemos  que  no  es posible  eludir  la  vinculación  entre  percepción  y  representación  teniendo  en  cuenta  que  “el modo  en  que  percibimos  no  es  natural  y  que  su configuración  se  vincula  con  esquemas  de 

4 Cabe detenerse en esta escena en la que la construcción de la atmósfera no parece casual, teniendo en cuenta que la protagonista se encuentra con una caminata zigzagueante, en plena noche, sola y en una esquina (un territorio prefijado para gran parte del colectivo de travestis, transexuales y transgéneros), con luces azules reflejadas en los muros.

percepción  construidos  cultural  e  históricamente”  (Justo  von  Lurzer,  Spataro  y  Vázquez, 2008: 1).  

En apretada síntesis, la  historia de las travestis, transexuales o transgéneros en la televisión nacional  ha  diversificado  etapas  de  mayor  invisibilidad  y  menor  visibilidad.  En  líneas generales,  sobre  todo  a  comienzos  de  los  años  ’90,  el  común  denominador  de  los  medios televisivos masivos era la reproducción y a la asociación de las travestis “a rasgos corporales con cuestiones morales despectivas, en pos del refuerzo del esquema binario de los géneros y la  heterosexualidad”  (Zambrini,  2013:7)  tales  como  la  prostitución,  el  tráfico  de estupefacientes, u otros tópicos ligados al escándalo y la violencia urbana.  

En el marco de esa coyuntura, la discriminación, la estigmatización y la criminalización eran parte  de  la  regla  en  los  medios  de  comunicación  dominantes  cuyas  representaciones  eran  a partir  de                            5 imágenes  on/scénicas utilizadas  a  los  efectos  de  diagramar  un  sitio  para  la configuración  de  las  fantasías  que  constituyeron  a  las  travestis  como  sujetas  de  una  fobia colectiva (Sabsay, 2011:159).  

Durante  la  década  del  ’90,  también  aparecieron  travestis  en  el  espectáculo  nacional  y,  en consecuencia, fueron habitúes de los programas televisivos abocados –o no- al rubro. Una de las  precursoras  fue  Cris  Miró  y,  unos  años  después,  Florencia  Trinidad 6  (por  ese  entonces, más conocida como Florencia de la Vega/Florencia de la V). Por aquellos años, los medios televisivos veían “al travestismo como una expresión hiperfemenina pero de la masculinidad disponible  al  consumo”  (Berkins,  2003:  127).    También,  a  finales  de  la  misma  década  y comienzos de los años 2000, existieron algunas experiencias en ficción con la participación de travestis en roles protagónicos. 

Por lo mencionado, no es posible realizar análisis lineales si pensamos a “la visibilidad y la invisibilidad  como  procesos  que  admiten  una  serie  de  grados  que  no  poseen  valores absolutos”  (Moreno,  2008;  227),  teniendo  en  cuenta,  además,  que  sus  consecuencias  “no 

 

5 Como señala la autora "las imágenes ´on/scénicas´ serían aquellas imágenes que, públicamente expuestas, intentan mostrar aquello que es supuestamente obsceno o que alguna vez fue obsceno” (Ibíd: 158). En esta línea, estas “imágenes expresan las batallas sobre la visibilidad y las representaciones públicas de las diversas formas en las que la sexualidad se puede vivir y practicar" (Ibíd.)

6 Resulta muy interesante un trabajo que analiza la presencia de la travesti Florencia de la V en la telecomedia Los Roldán, emitida en el horario de mayor concentración de la audiencia en dos canales de aire y durante dos temporadas consecutivas: Medina, Cecilia (2011). El travestismo y los medios. VI Jornadas de Jóvenes Investigadores. Instituto de Investigaciones Gino Germani, Facultad de Ciencias Sociales, Universidad de 

Buenos Aires, Buenos Aires. Disponible en <http://www.aacademica.org/000-093/242> Fecha de consulta: 26 de febrero de 2016.

pueden ser conocidas de antemano, ya que dependen de las y los sujetos involucrados y del contexto socio-histórico” (Ibíd; 2008).

Retomando lo que nos ocupa, la narrativa del capítulo deambula, en varios momentos, por un exacerbado dramatismo y conflictividad que aporta, en parte, a la consolidación de un relato estereotipado  y  psicopatologizante  de  las  vivencias  de  las  personas  travestis,  transexuales  y transgéneros.  Hay  una  sobrerrepresentación  de  determinados  comportamientos  y  reacciones de  su  padre  que  se  dirigen  a  robustecer  cierto  imaginario  sobre  las  familias  y  las  personas LGBTTTIQ: desafiar y/o enfrentar al heteropatriarcado parecería siempre empezar por  casa, pero  sobre  todo  por  figuras  “paternas”  o  “maternas”  ausentes que,  junto  con  instituciones aliadas, pretenden sobreponerse al deseo.  

En  diversas  escenas,  tanto  por  terceras  como  por  la  propia  madre  o  la  persona  trans,  se  le reprocha al padre –y, en menor grado, también a la madre- “la falta de atención” y de diálogo. El padre hasta habla de “culpa” y descuido: “¿será posible que yo no sepa cuidar la vida de mis únicos dos hijos?”, es lo que manifiesta el personaje interpretado por Antonio Grimau en relación a su hija trans y su otra hija fallecida, quizás buscando una identificación entre dos realidades:  una, la de quien sobrepone el  deseo  y  la vivencia interna frente a la imposición biológica-cultural  binaria;  y  otra,  la  de  una  persona  que  muere  (en  circunstancias  y/o modalidades que no quedan del todo claras en el capítulo, aunque hay algunos indicios que sugieren un suicidio).  

A diferencia de otros grupos sociales desaventajados, la familia suele ser el primer obstáculo que  enfrentan  las  travestis,  transexuales  o  transgéneros  para  el  libre  desarrollo  de  su sexualidad  e  identidad  de  género.  En  general,  hay  una  situación  inicial  de  desprotección  y expulsión  del  hogar,  aunque  la  realidad  y  los  vínculos  familiares  se  matizan  de  acuerdo  a distintos factores como la edad en que se asume la identidad de género, la región en la que habitan, etc., (Berkins, 2008: 68 – 70).  

No hay lugar a dudas que esta situación es reflejada por la ficción bajo análisis. Ahora bien, no  es  posible  concebir  que  la  construcción  de  la  atmósfera  familiar  sea  azarosa  o  un componente episódico en la estructura narrativa.  

En primer lugar, creemos importante recuperar los aspectos centrales de la idea de estereotipo, concepto  clave  que  atraviesa  nuestra  mirada  si  lo  concebimos  como  “una  representación repetida  frecuentemente  que  convierte  algo  complejo  en  algo  simple  (…)  es  un  proceso reduccionista  que  suele  distorsionar  lo  que  representa,  porque  depende  de  un  proceso  de selección,  categorización  y  generalización,  donde  por  definición  se  debe  hacer  énfasis  en algunos atributos en detrimento de otros” (Gamarnik, 2009: 1, en Justo von Lurzer, 2011: 2). Una  mirada  estereotipada  nos  lleva  a  un  proceso  reduccionista  de  las  identidades  trans  si consideramos  que  esta  clase  de  representaciones  “y  las  operaciones  necesarias  para producirlas tienen una función cognitiva imprescindible: permitir un conocimiento rápido de la multiplicidad de informaciones que el entorno nos provee” (Justo von Lurzer; Ibíd.,).

Las representaciones y significaciones narrativas en medios de comunicación masivos como la  televisión  indudablemente  tienen  un  impacto  considerable  en  la  audiencia,  en  la construcción de sentidos y en la formación de opinión pública. Inclusive, si se entiende que los sentidos asignados a ciertos sujetos/as, colectivos o problemáticas no son nunca la única alternativa. Las miradas estereotipadas construyen sentido y “se asocian estrechamente  con la configuración de valoraciones y jerarquizaciones sociales; son construcciones de sentido a través  de  las  que  se  expresan  formas  específicas  de  ordenamiento  social  en  un  tiempo  y espacio determinado (…) el análisis de los estereotipos sociales permite inscribir el discurso mediático en relación con el establecimiento de modelos de vida, de discriminación de sujetos y prácticas (…) qué y cómo es socialmente posible ser, hacer y decir” (Ibíd.).  

Por  otro  lado,  es  usual  que  a  la  hora  de  la  conformación  del  elenco  y,  en  particular,  al momento  de  elegir  a  quién  interprete  a  la  protagonista  trans,  haya  una  reticencia  de emprendimientos y productoras de teatro, cine y televisión para contratar a actrices trans y se opte por actores/actrices cis7 (situación que se replica en el capítulo de la serie bajo análisis, con  la  participación  de  Martín  Slipak).  Un  interesante  debate –aunque  cabe  al  menos mencionarlo, excede los objetivos de este trabajo- se dio en los últimos meses a partir de las palabras  de  cerca  de  quince  actrices  trans  estadounidenses  (entre  ellas,  la  actriz  de  la  serie Transparent, Hari Nef) quiénes reclamaron a la industria norteamericana del entretenimiento “ser  convocadas  de  una  buena  vez  como  primera  alternativa  a  la  hora  de  interpretar personajes  representativos  de  sus  identidades,  en  lugar  de  las  usuales  figuras  cis,  a  priori más taquilleras, costosas, fáciles y digeribles al paladar masivo” (Bennett, 2015). 

En esta dirección, es posible hablar de una perspectiva cis para abordar o desarrollar historias de travestis, transexuales o transgéneros y cómo ésta repercute en María en el espejo a partir 

7 Cis (Lat., “de este lado”) es un concepto que se construyó en oposición a lo “trans” (Lat., “del otro lado”) y que, en síntesis, se lo utiliza para referirse a aquella persona cuya identidad de género coincide con el sexo que le fue asignado al nacer.

de caer en varios clichés, más allá del recurso a un actor cis (Martín Slipak):  “la utilización ‘verosimilizante’ del masculino durante todo el capítulo para nombrar a la protagonista, y la elección de abordar su identidad trans desde la mirada patologizante de quien asume el deseo familiar hasta el extremo de encarnar el vacío que deja la hermana muerta”(Katz, 2014). 

La  situación  de  la  inmensa  mayoría  de  las  travestis,  transexuales  y  transgéneros  en  la Argentina es, más allá de los avances formales en materia de derechos (sobre todo, a partir de la sanción en 2012 de la Ley N° 26.743, de identidad de género), problemática ya sea desde el acceso a la ciudadanía y/o en el campo de la salud, la educación y el trabajo, conviviendo y enfrentándose  con  distintas  clases  de  violencias  (estatal,  sexual,  doméstica,  etc.,)  (Berkins, 2013: 6).  

En esta dirección, el Instituto Nacional contra la Discriminación, la Xenofobia y el Racismo (INADI) elaboró en 2015 un informe titulado Buenas prácticas en la comunicación pública y, entre las recomendaciones para “erradicar los discursos estigmatizantes y discriminatorios, y aportar a construir una comunicación acorde con el reconocimiento de derechos legitimados desde la actual normativa” (INADI, 2014), incluyó: por un lado, “reflexionar y a comunicar con  claridad  que  la  diversidad  sexual  es  una  realidad  de  nuestra  sociedad  que  debe  ser incluida  desde  una  mirada  positiva  y  enriquecedora  en  un  horizonte  de  convivencia democrática” (Ibíd.);  y, entre otras recomendaciones, sugiere “trabajar  en pos de erradicar las  representaciones  fóbicas  que  equiparan  la  diversidad  sexual  con  algo  amenazante, enfermo, insano, por fuera de las leyes biológicas constitutivas de un supuesto orden natural” (Ibíd.).  

También resulta interesante señalar que la misma serie aborda en otro capítulo una historia de amor entre dos lesbianas y que pese a las dificultades y obstáculos que una de sus personajes atraviesa  en  sus  relaciones  interfamiliares,  “es  profundamente  alegre  y  celebratoria”  (Katz, 2014).  

María en el espejo no aporta una mirada alentadora para las personas LGBTIQ en relación a la exteriorización  de la sexualidad  y/o  la identidad de género  en el  ámbito  familiar. Para la construcción  de  una  sociedad  libre  de  violencia  heteropatriarcal,  es  indispensable  que  los medios  de  comunicación  masivos  avancen  en  perspectiva  de  progresividad  y  derechos humanos  y  puedan pensar en construir  y  relatar  historias (mejor aún, si  participan personas trans) sobre sexualidades e identidades de género, que vayan más allá de la carga negativa o dramática  para  que  la  libertad  de  elegir  quién  y  cómo  ser  no  parezca  significar  solo sufrimiento. 

Bibliografía 

Berkins,  Lohana  (2003),  Un  itinerario  político  del  travestismo,  En  D.  Maffía  (comp.), Sexualidades migrantes. Género y transgénero, Buenos Aires, Scarlett Press. 

Berkins,  Lohana  (2013),  La  gesta  del  nombre  propio.  Informe  sobre  la  situación  de  la comunidad travesti en la Argentina, Buenos Aires, Ediciones Madres de Plaza de Mayo. 

Bennett, Karen (2016), El Star CIStem, En Suplemento Soy, Buenos Aires, Página 12.  

Sartor, Luis (2014), María en el espejo, En Cuentos de Identidad, Buenos Aires, TV Pública. 

Gamarnik, Cora (2009), Estereotipos sociales y medios de comunicación: Un círculo vicioso, En: Revista Question Nº 23, La Plata, Facultad de Periodismo y Comunicación Social. 

Justo von Lurzer, Carolina (2011), El cliché de los estereotipos. ¿Por qué y cómo abordarlos?, Enseñar Comunicación, Buenos Aires, La Crujía. 

Justo  von  Lurzer,  Carolina;  Spataro,  Carolina,  y  Vázquez,  Mauro  (2008),  ¿Qué  ves  cuando me ves? Imágenes de mujeres y modos de ver hegemónicos, En Question Vol. 1, Núm. 18, La Plata, Facultad de Periodismo y Comunicación Social.  

Instituto  Nacional  contra  la  Discriminación,  la  Xenofobia  y  el  Racismo  (2014),  Buenas prácticas  en  la  comunicación  pública  Informes  INADI  Diversidad  sexual,  Buenos  Aires, Ministerio de Justicia y Derechos Humanos de la Nación.  

Katz, Helian (2014), QUé TRANS SE TV, Suplemento Soy, Buenos Aires, Página 12. 

Medina, Cecilia (2011). El travestismo y los medios. VI Jornadas de Jóvenes Investigadores. Instituto  de  Investigaciones  Gino  Germani,  Facultad  de  Ciencias  Sociales,  Universidad  de 

Buenos Aires, Disponible en  <http://www.aacademica.org/000-093/242>  Fecha de consulta: 26 de febrero de 2016. 

Pecheny, Mario (2008), Introducción. Investigar sobre sujetos sexuales, Todo sexo es político. Estudios sobre las sexualidades en Argentina, Buenos Aires, Libros del Zorzal.  

Sabsay,  Leticia  (2011),  Fronteras  sexuales.  Espacio  urbano,  cuerpos  y  ciudadanía,  Buenos Aires, Paidós. 

Zambrini, Laura (2013), “De metonimias y metáforas sobre géneros y corporalidades travestis en la prensa digital local”, en Avatares de la comunicación y la cultura Num. 5, Buenos Aires, UBA. 




[image: ]

Título: Iconografía  sexuada:  Reflexionando  sobre  el  binarismo  de  género  en  interpretaciones arqueológicas  

Autorxs: Ignacio Alemán (FCNyM/UNLP, aleman.ignacio91@gmail.com) 

Mariana Loza Colomer (FCNyM/UNLP, mariana.loza@hotmail.com.ar) Palabras clave: GÉNERO EN ARQUEOLOGÍA – ICONOGRAFÍA-  INTERPRETACIONES 

 

Introducción 

Realizamos  este  trabajo  usando  como  base  el  informe  entregado  como  parte  de  una 

instancia  de  evaluación  para  la  cátedra  de  Arqueología  Argentina,  materia  de  5to  año  de  la Lic.  en  Antropología  de  la  UNLP,  carrera  que  ambos  nos  encontramos  cursando.  La particularidad que tiene esta carrera en nuestra Universidad es que forma parte de la Facultad de  Ciencias  Naturales  y  Museo  (FCNyM).  Es  por  eso  que,  buscando  un  enfoque  lo  más holístico posible de los seres humanos, el plan de estudios abarca tres grandes orientaciones: Antropología  socio-cultural,  Antropología  biológica  y  Arqueología.  A  lo  largo  de  nuestra experiencia  transitando  ese  espacio,  pudimos  notar  que  estas  tres  orientaciones  son presentadas de forma segregada y muy poco interrelacionadas. Una de nuestras motivaciones es la de continuar aportando al ejercicio de cruzar los limites que las dividen, en este caso los ámbitos de la teoría social y la arqueología. 

A  grandes  rasgos  entendemos  la  Arqueología  como  el  estudio  de  las  sociedades  del 

pasado a partir de sus  restos materiales.  Basados en el  hecho de que las  personas  a las que estamos estudiando pertenecen al tiempo pretérito, los objetos que dejaron atrás son la única forma que tenemos para conocerlas. Es por eso que cualquier explicación dada a estos restos está  altamente  condicionada  por  las  interpretaciones  que  nosotros  les  damos  y  nunca sabremos realmente con certeza cuál era la intencionalidad de quienes crearon los objetos.   

Como profesionales en formación, nos proponemos abordar de manera crítica la forma 

de  proceder  científico,  enmarcado  dentro  de  nuestra  disciplina  particular,  basándonos  en lineamientos  de  la  arqueología  feminista  e  interpretativa.  Asimismo  creemos  importante conocer lo que otras disciplinas y ciencias tienen para aportar a la temática.

 

Supuestos preliminares para el análisis de tres casos. 

La importancia dada a la iconografía aparecida en los restos materiales hallados en el 

Noroeste argentino (NOA), radica en que ésta es concebida como una forma de interpretar la cosmogonía de los grupos que la hicieron. El NOA comprende las provincias de Jujuy, Salta, Tucumán, Catamarca, La Rioja y Santiago del Estero, y es considerado por los arqueólogos, como  un segmento de lo que se dio  en llamar Área Andina.  Los  grupos  que habitaban esta región en períodos pre-hispánicos, se encontraban en relación constante con otras sociedades, principalmente de la costa pacífica, desde Ecuador al centro de Chile. 

La  iconografía  de  la  que  hablaremos  aquí  fue  hallada  en  la  región  del  NOA  y  data 

principalmente del período Formativo (500 a.C. - 900 d.C.) y  del período de los Desarrollos Regionales (900 d.C. - 1471 d.C.), periodificación dada por Raffino en 19881. 

Según Schaan (2001) el lenguaje iconográfico es un instrumento activo dentro de un 

sistema  de  significados.  Por  otra  parte,  Rex  González  (1998),  define  a  la  iconografía  como “cualquier tipo de representación captada visualmente, identificable o no con objetos o cosas conocidas  por  la  experiencia,  y  producida  en  un  contexto  cultural  determinado”  (González: 1998,185). En el caso de la Arqueología, el contexto cultural en el que se creó el objeto y el de la persona que lo interpreta están mediados por un hiato temporal. De esta forma ambos contextos  son muy diferentes,  y la interpretación  va  a decir mucho más  sobre nosotros que sobre ellos. Una forma de salvar esta diferencia ha sido la aplicación de la Etnoarqueología, la cual podemos explicar como una interpretación arqueológica usando el estudio de sociedades actuales  para  aplicarlas  al  pasado.  Este  método  especifica  los  procesos  sociales  de depositación  de  restos  en  un  proceso  cultural  viviente  y  los  relaciona  con  su  contraparte arqueológica por medio de analogía y contraste. 

A partir del estudio de las imágenes, nuestra propuesta es analizar de qué manera los 

arqueólogos  las  han  interpretado  y  cómo  estas  interpretaciones  pueden  estar  en  función  del discurso hegemónico de nuestra sociedad. Utilizando tres personajes iconográficos a modo de ejemplo  ilustrativo,  describiremos  la  forma  en  que  las  interpretaciones  dadas  a  los  mismos están  fundadas  de  acuerdo  a  una  diferenciación  entre  géneros,  la  cual  responde  a  los parámetros binarios del pensamiento capitalista occidental (Foucault: 1978, en Butler: 2002). 

 

1 Detallado en el libro “Poblaciones indígenas en Argentina. Urbanismo y proceso social prehispánico” (1988). Usaremos como referencia las perspectivas interpretativas y feministas de la arqueología, las cuales nos ofrecen herramientas críticas ante la temática. 

De  acuerdo  a  lo  antes  dicho,  notamos  necesario  definir  algunos  conceptos 

orientadores: según Schaan (op. cit) el género es una construcción cultural de las diferencias sexuales biológicas y de los papeles sociales atribuidos a los individuos, en un contexto social específico. Si bien esta definición nos resulta operativa, en cuanto menciona la particularidad histórica  y  constructiva  del  concepto  de  género,  nos  permitimos  ofrecer  el  reparo  ante  la concepción  biologicista  de  las  diferencias  sexuales.  En  la  misma  línea  de  análisis,  es importante  señalar  cómo  nuestra  sociedad  establece  dos  categorías  contrapuestas  y productivamente complementarias. Nos referimos a la concepción de “hombre” y “mujer”, a quienes además se les otorga roles específicos y diferenciados. Esta división estaría dada por la forma de los cuerpos, más específicamente por la genitalidad, y a nivel microscópico por los cromosomas. Cada vez más investigaciones (Lavigne: 2002) tienden a demostrar que esta variablidad, aunque puede darse como existente, no se manifiesta siempre y específicamente según un parámetro basado en dos categorías. Y es aún más difícil de establecer si se toma en consideración el total de ellas, observándose que no se ajustan perfectamente unas a las otras y  llevando  luego  a  que  haya  cuerpos  que  no  encajan  con  la  definición  de  su  sexo cromosómico, su manifestación hormonal o cualquier situación similar. 

La  sociedad  ha  utilizado  a  la  Arqueología  y  a  las  investigaciones  científicas  en 

general, como una herramienta más de legitimación de este discurso. Es por eso que a lo largo de  la  historia  las  interpretaciones  de  la  iconografía  fueron  orientadas  en  ese  sentido. Antecedentes de lo antedicho, lo podemos encontrar en los trabajos de Navarrete (2010), que explica  el  desarrollo  de  la  arqueología  feminista  en  Latinoamérica;  el  trabajo  de  Schaan (2001),  que  analiza  la  iconografía  de  género  en  vasijas  Marajoara;  Scattolin  (2003),  que  se centra en el caso del NOA y sus representaciones sexuadas y jerárquicas; y el trabajo de Rex González (1998), que toma el caso de Aguada (cultura arqueológica del Período Formativo), describiendo  exhaustivamente  su  tecnología  y  que  nos  ofrece  definiciones  practicas  para analizar la iconografía. 

En  su  trabajo,  Scattolin  (op.  cit.)  realiza  un  breve  recuento  de  cómo  fue  tomada  la 

temática de género en las investigaciones. Encuentra que el interés por interpretar las figuras masculinas  y  femeninas  de  la  iconografía,  ya  se  hallaba  presente  en  los  trabajos  de  Adán Quiroga y Samuel Lafone Quevedo, a fines del siglo XIX y principios del XX. Este énfasis buscaba explicar las relaciones de desigualdad y dominación en sociedades de los Andes del Sur  y  se  proponía  que  las  distinciones  sexuales  representaban  el  principio  en  el  que  se fundaba el “proceso de jerarquización” en dichos grupos.

De  allí  que  se  desprende  el  interrogante  de  por  qué  asignarle  tanta  importancia  a  la 

diferenciación  sexual,  tal  y  como  la  significamos  hoy  en  día.  En  ese  sentido  rescatamos  la apreciación de Navarrete (2010), quien alude al trabajo de Joyce en Honduras (1996). Tanto en el material iconográfico encontrado como en los ajuares funerarios, no parece existir una representación o diferenciación del sexo. Es por eso que se piensa que esta categoría no era central en esos grupos particulares, como sí parecen haber sido las diferenciaciones en cuanto a la edad y a las modificaciones que experimenta el cuerpo de acuerdo a ésta. Con respecto a la modificación intencional corporal, los enterratorios se relacionan con las figuras, en cuanto estas  últimas  parecen  representar  formas  de  prácticas  normadas  culturalmente  y  no  a  un individuo en particular. 

Como  se  dijo  anteriormente,  en  este  trabajo  ejemplificaremos  utilizando  tres 

personajes  presentes  en  la  iconografía.  Tanto  los  nombres  como  la  diferenciación  de  los mismos personajes, son dados en base a las interpretaciones de los arqueólogos. Aclaramos también que es de este modo como se enseña en la cátedra mencionada. 

 

Señora de los cantaros y las mujeres arqueológicas 

Scattolin encuentra esta figura en un grupo de imágenes pertenecientes a la colección 

Zavaleta de Chicago. Más allá de las posibles diferencias regionales, estas imágenes tanto en soporte de cerámica como de piedra, tienen algunas características comunes: “brazos en arco sobre el pecho, cejas pronunciadas, trenzas, diseños en el rostro y también en menos casos la postura arrodilla, inclinada por la carga o sentada” (Scattolin: 2003,34-35). Curiosamente, no todas  poseen  atributos  sexuales.  Aquí  caemos  en  un  primer  filtro  interpretativo  a  partir  del cual se considera a cualquier personaje iconográfico que lleve un cántaro como representando a una mujer. 




[image: ]

Diferentes representaciones de la señora de los cántaros (En Scattolin, 2003) 

[image: ]

 

La  autora  prosigue  su  análisis  haciendo  referencia  a  los  estudios  etnográficos  y 

etnoarqueológicos  realizados.  Se  consideró  la  existencia  de  una  relación  entre  “ciertos cuerpos con ciertos objetos materiales”. De esta manera, se vincula directamente a la mujer, no sólo con el rol de llevar agua, sino también uniéndola intrínsecamente con la arcilla como material  y  con  el  cántaro  como  símbolo.  Entendemos  que  esto  puede  ser  así  porque  ambos objetos  pueden,  a  su  vez,  ser  relacionados  con  la  fertilidad,  tanto  de  la  tierra  (agricultura), como del grupo (mujer como fuente de vida). En esta misma línea nos remitimos al trabajo de Schaan  (2001),  donde  la  autora  establece  una  tradición  en  la  arqueología  de  asociar  a  las figuras femeninas con algún tipo de culto a la fertilidad. La autora cita como ejemplo  a las figurillas  paleolíticas  europeas,  de  más  de  20000  años  de  antigüedad,  denominadas  como “Venus” (en honor a la diosa romana del amor, la belleza y la fertilidad), o “Diosas madres”. En  cualquier  caso  concibiéndolas  como  los  parámetros  deseables  por  los  hombres  del momento  y  con  un  rol  especifico,  sólo  por  el  hecho  de  ser  figuras  femeninas.  La interpretación más difundida con relación a estas figurillas centra su atención en la forma de sus caderas y pechos. En ese sentido se la considera una mujer bien alimentada y por lo tanto resistente a las inclemencias del clima de la época, signado por un período de glaciación. Del mismo modo su cuerpo sería el ideal para la procreación, su propia supervivencia y la de su progenie. Notamos a esta interpretación como esencialista, en cuanto cosifica el cuerpo de la mujer por sus funciones productivas y reproductivas. Esta conceptualización también trata de explicar  por  mecanismos  biológicos  y  evolutivos  (aptitud  al  clima)  algo  que  consideramos construido socio-históricamente, como lo es la concepción de la belleza. 

[image: ]

 

“Venus” de Willendorf. (Imagen: http://historiadelartecomentarios.blogspot.com.ar/) 

 

Esta figura de la “Venus” fue ampliamente estudiada y posee popularidad tanto en los 

estudios arqueológicos como en ámbitos no académicos. Es una gran excepción, ya que casi ningún personaje es interpretado como femenino (incluso en caso de no aparecer claramente un “atributo sexual”, se lo asigna como masculino), y aquellas que sí lo son, no han sido tan estudiadas.  Destacamos  acá  el  caso  de  la  señora  de  los  cántaros,  del  cual  hay  muy  poca información a pesar de que hay muchas de estas representaciones. 

 

El Sacrificador 

Para Rex González (op. cit.), las figuras del sacrificador encontradas en el NOA son 

representaciones  de  un  referente  existente  en  la sociedad,  que  eran  los  oficiantes  de  un  rito hacia  los  dioses  y  a  su  vez,  una  deidad  en  sí  mismos.  Se  dice  esto  por  los  hallazgos  en enterratorios de restos humanos asociados a hojas decoradas de hachas metálicas y de cuerpos despedazados. Para este trabajo nos detendremos en las interpretaciones que llevan a denotar el género del personaje y su rol de acuerdo al mismo. 

[image: ]

“El guerrero y sus atributos; Valle de Hualfín” (En Scattolin, 2003).

 

 

El  atributo  característico  del  sacrificador  es  la  presencia  del  hacha  ceremonial,  que 

determina su oficio. Además se lo suele encontrar erguido y con el cuerpo de frente. Algunas de sus variaciones son: una máscara felínica, niños, felinos o niños/felinos a ser sacrificados, flechas o cabezas trofeo. En el NOA se ve que el personaje porta la imagen de un infante con características felínicas (colmillos o marcas circulares). Esta es la particularidad de Aguada. 




[image: ]

Imagen del sacrificador y del infante felínico. “Fragmento del tipo cerámico Hualfín gris grabado. Procedente 

de Tinogasta, M.L.P.” (En González, 1998)

 

A  esta  figura  se  la  relaciona  en  la  gran  mayoría  de  los  casos,  con  personajes 

designados como masculinos. Según Scattolin “raramente aparece con sus atributos sexuales fenotípicos  y  en  tales  casos  se  representan  genitales  masculinos”  (Scattolin:  2003,35).    Por defecto, estos raros casos en que se representa la genitalidad y la presencia de armas asociadas al  personaje,  parecen  ser  suficientes  para  justificar  la  interpretación  de  que  todas  son masculinas. 

Un tema que nos parece relevante enfatizar en este análisis, es la figura de los niños 

felinos asociada al sacrificador. Esta imagen es interpretada en Rex González (1998) como un posible  vínculo  entre  los  grupos  del  NOA  y  los  de  San  Pedro  de  Atacama  (Chile).  Sin embargo, esta relación no es directa. En San Pedro de Atacama, aparece la imagen del jaguar copulando con una mujer. Sumando a esta representación las leyendas del origen tomadas por analogías etnográficas, se interpreta que estos niños serían fruto de la unión representada  en San  Pedro  de  Atacama.  Una  vez  más  podemos  observar  la  interpretación  del  papel “esperable”  de  una  mujer,  el  cual  en  este  caso  sería  servir  a  la  deidad  masculina  en  su propósito de procrear. 

Con  relación  a  los  enterratorios  mencionados,  existe  un  caso  documentado  por  Rex 

González  en  Catamarca,  donde  se  hallaron  restos  humanos  asociados  a  algunos  elementos observados  en  las  imágenes  del  sacrificador.  Se  determina  que  los  restos  pertenecían  a  8 individuos,  uno  de  ellos  habría  sido  un  Sacrificador  (aquí  vemos  el  correlato  real  con  la figura).  Los  restos  de  las  otras  7  personas  fueron  identificadas  como  femeninas.  La interpretación  dada  es  que  estas  7  mujeres  habrían  sido  esclavas  del  sacrificador,  siendo justamente  sacrificadas  luego  de  la  muerte  de  éste.  En  vida  lo  habrían  servido  y  habrían formado parte de sus bienes, como lo eran sus hachas y elementos materiales con los que fue enterrado. Si bien las técnicas de identificación han mejorado con el tiempo, sabemos que no tienen un 100% de certeza al establecer el sexo de restos humanos hallados, por lo que existe aunque sea una posibilidad de que no estemos en presencia de un hombre y siete mujeres. Por otra parte, aunque se dé por sentado que esta sea la situación que se observa, nos parece muy apresurado  decir  que  las  mujeres  eran  esclavas  y  posesión  de  este  hombre.  Vemos  una proyección de nuestros parámetros de posesión capitalista, tanto de objetos como de personas, algo que no podemos afirmar que se haya dado en estas sociedades del pasado. Además no encontramos que se haya planteado una interpretación alternativa, donde por ejemplo estas 8 figuras, sin importar su sexo, estuvieran en igualdad de condiciones jerárquicas más allá de que  tal  vez  cumplieran  roles  distintos  en  alguna  actividad  particular.  Mucho  menos  hemos oído atinar decir que éste hombre era quién servía a las 7 mujeres y que ellas oficiaran una ceremonia de la que él era instrumento. 

 

El señor de los báculos 

Esta  figura  tiene  una  distribución  cronológica  que  se  extiende  desde  alrededor  del 

1000 a.C. y en gran variedad de soportes y formatos. Se la encuentra en piedra, en cerámica, en objetos muebles y en monumentos arquitectónicos, tallado, grabado o pintado. 

Su  atributo  claramente  es  la  presencia  de  dos “cetros”,  uno  en  cada  mano  y  se 

encuentra erguido. Para los casos del Formativo en la región del NOA, en algunas cerámicas se  hallan  dos  figuras  de  este  personaje.  Una  de  ellas  puede  tener  algún  rasgo,  que  algunos autores interpretan como el sexo. Éste es un triangulo invertido o un escalonado. Cuando esto sucede, esa figura es marcada como masculina y, por oposición, la que no tiene el atributo, se dice que es femenina. Sin embargo, el resto de las imágenes del señor de los báculos, cuando están solas, tengan o no ese rasgo, son igualmente categorizadas como personajes masculinos. Las manchas circulares presentes en algunos de estos personajes, son pensadas como manchas de felino, animal directamente vinculado con lo masculino como vimos anteriormente. 

[image: ]

 

(Fig. superior) “Variante de la deidad suprema o de los dos cetros. La de la izquierda sería masculina. La de la 

derecha, femenina. Estilo Hualfín gris grabado. Hallada en Belén provincia de Catamarca.”

(Fig. central) “Deidad suprema. Se repite aquí una representación masculina y otra femenina”

(Fig. inferior) “Caso excepcional de la deidad de los dos cetros representada en una pareja vista de perfil. 

Estilo Hualfín gris grabado.” (En González, 1998)

 

Se  lo  interpreta  de  varias  formas  pero  siempre  otorgándole  un  carácter  divino  de 

mucha relevancia. Se lo relaciona con una deidad suprema, una figura que ostenta el poder en una corriente ideológica muy fuertemente arraigada en los grupos del momento. También se lo  suele  vincular  directamente  con  la  figura  del  sacrificador.  En  ese  caso,  se  propone  que representan a la misma persona real en dos momentos diferentes. Estos momentos pueden ser dos partes de una actividad (generalmente pensada como sagrada) o en dos estados distintos que colocan a este ser en un plano terrenal por un lado y celestial por otro. 

Es casi imposible encontrar investigaciones que tengan en cuenta la posibilidad de que 

esta  imagen  represente  en  realidad  a  una  mujer.  Por  otra  parte,  existen  cada  vez  más investigadores,  por  ejemplo  Bernarda  Marconetto,  que  buscan  explicaciones  alternativas  de esta imagen. En ellas podemos encontrar la propuesta de que los objetos que lleva en ambas manos  no  serían  (o  por  lo  menos  no  siempre)  armas,  sino  plantas.  En  particular  se  vincula esos “cetros” con la planta de cebil, teoría que se refuerza al prestar atención a las imágenes circulares  que  recorren  la  figura,  las  cuales  serían  semillas  de  esa  misma  planta 2.  Nos  cabe preguntarnos  cómo  cambiaría  la  concepción  que  se  tiene  de  estos  grupos  si  en  vez  de guerreros  varones  portando  flechas,  sus  vasijas  estuvieran  representando  personas  de  sexo indiferenciado  practicando  la  agricultura  o  manipulando  plantas  con  fines  medicinales  o sagrados. 

 

Conclusiones 

Como  vimos  a  lo  largo  del  trabajo  los  personajes  con  “atributos  sexuales” 

diferenciables son extremadamente escasos. Las interpretaciones a lo largo de la historia de la disciplina  han  sido  en  base  a  asociar  esos  ejemplares  con  todo  un  conjunto  de  figuras  con atributos similares y englobarlas en una misma categoría. Todas esas variabilidades pasan a ser interpretadas como un mismo personaje. De esta forma una figura con “vulva marcada y piernas rechonchas” (Scattolin: 2003,33) y que carga un cántaro, lleva a generalizar a todas las  representaciones  que  están  asociadas  a  un  cántaro  como  una  mujer.  En  el  caso  del sacrificador,  se  da  el  mismo  proceso,  en  donde  unos  pocos  ejemplares  con  un  esbozo  de genitalidad masculina (generalmente abstracto y no figurativo) justifican la interpretación de que todos son hombres. 

Diferente es el caso del señor de los báculos. Aquí vemos que en la gran mayoría de 

los casos, el personaje no tiene ningún rasgo iconográfico que represente claramente al sexo. Como ya vimos, cuando sí ocurre esto aparece de a pares: un personaje que es similar al que se  encuentra  solo  y  otro  que  es  diferente,  que  es  el  que  parecería  tener  atributos  sexuales masculinos.  En  esa  concepción  dual,  se  puede  pensar  a  uno  como  femenino  (aquel  que  no tiene  rasgo  distintivo)  y  al  otro  como  masculino  (el  que  es  diferente).  Esto  nos  lleva  a preguntarnos:  si  el  sexo  se  establece  al  personaje  por  contraposición,  ¿no  sería  entonces esperable  que  en  todos  aquellos  casos  donde  la  figura  aparece  sola  y  sin  rasgo  sexual representado, estemos en presencia de una mujer? 

2 Ver más en “El jaguar en flor: representaciones de plantas en la iconografía aguada del Noroeste argentino” de Marconetto, B. 2015. 

Nosotros  consideramos  que  es  imposible  escaparse  de  las  propias  percepciones  del 

mundo. Creemos que lo  más honesto  sería hacer el intento de conocer esas particularidades perceptuales,  dejarlas  en  claro  y  no  aplicarlas  arbitrariamente  a  otros.  Analizando  los ejemplos  pudimos  ver  que  los  arqueólogos  que  nombramos  se  basan  en  ciertos  supuestos generales: 

- que la humanidad se divide universalmente en dos categorías: Hombres y Mujeres. - que esta diferenciación dual siempre va a derivar en una jerarquización o disputa de poder, que genera dominados y dominantes. 

-  en  base  a  esta  diferenciación,  los  hombres  aparecen  relacionados  al  poder  político  y religioso,  como  así  también  a  la  guerra  y  la  violencia,  y  las  mujeres  al  ámbito  doméstico, haciendo tareas del hogar y asociadas con la reproducción de vida. - en los personajes masculinos está la fuente simbólica más importante, relacionado a una red de creencias que les otorga el nivel de deidades, lo que además se ve reflejado en la atención mayor que reciben por parte de los investigadores. 

-  la  diferenciación  sexual  se  da  en  base  a  la  genitalidad  de  las  figuras,  como  también  de algunos de sus caracteres sexuales secundarios, según establece la medicina imperante. 

En  nuestro  contexto  académico  notamos  una  invisibilización  de  las  mujeres  y  sus 

representaciones iconográficas. Por un lado, no hay mucho material escrito sobre la mujer que carga  el  cántaro  y  por  otro,  las  investigaciones  que  hay  son  siempre  vistas  desde  una perspectiva  de  género,  en  el  sentido  de  que  se  las  problematiza  en  tanto  su  condición  de mujeres y no por su condición de personas. Esto tiene correlación con toda la historia de la Antropología,  que  está  siendo  criticada  por  su  mirada  androcéntrica  y  su  interés  en documentar las actividades que en nuestra sociedad se piensan como masculinas (la guerra, la caza, la política, la religión). 

Finalmente,  nos  resulta  de  suma  importancia  discutir  esta  temática.  Proponemos 

reflexionar  sobre  los  intereses  subyacentes  a  que  en  la  academia  se  impartan  los conocimientos basados en ciertas interpretaciones y no en otras. Habiendo un amplio abanico de  formas  de  explicar  los  fenómenos,  es  cuanto  menos  cuestionable  que  se  presenten  sólo algunos  como  únicos  y  universales.  Como  estudiantes  que  somos  sabemos  que  todo  está sujeto a críticas pero cuando estas interpretaciones trascienden el ámbito académico y pasan a formar  parte  del  “sentido  común”,  es  cuando  más  alerta  debemos  permanecer  de  lo  que proponemos.   

Bibliografía 

-  Butler,  J.  (2002). Cuerpos  que  importan.  Sobre  los  límites  materiales  y  discursivos  del “sexo”. Buenos Aires, Paidós. 

- De Boer, Warren R.  y  Lathrap, Donald,  W. (1979). The making  and breaking  of  Shipibo-Conibo ceramics. En: Ethnoarchaeology, C. Kramer (ed.), 102 - 138. New York. Columbia University Press. 

- González, Alberto R. y Montes, Ana E. (1998) Cultura La Aguada. Arqueología y diseños. Buenos Aires, Filmoediciones Valero. 

-  Lavigne,  Luciana  (2011). Dualismos  que  duelen.  Una  mirada  antropológica  sobre  los intersex;  en  Citro,  Silvia  (comp.) Cuerpos  plurales.  Ensayos  antropológicos  de  y  desde  los cuerpos. Buenos Aires; Biblos. 

- Navarrete, R. (2010) Excavando mujeres en y desde el sur: aproximaciones a la arqueología feminista en Latinoamérica. Venezuela. Revista venezolana de estudios de la mujer. Vol. 15, No 34:75-104. 

-  Scattolin,  M.  C.  (2003) Representaciones  sexuadas  y  jerarquías  sociales  en  el  noroeste argentino prehispánico. Suecia. Acta Americana. Vol. 11, No 1:30-48. Uppsala University.  - Schaan, Denise. (2001) Estatuetas antropomorfas Marajoara. O simbolismo de identidades de  género  em  uma  sociedade  complexa  amazónica.  Brasil.  Boletín  del  Museo  Paraense Emilio Goeldi. Serie Antropologica 17(2):23 -63. 




[image: ]

Título: Identidades incómodas 

Autora: Julia Garriga (FTS/UNLP, julitagarriga@hotmail.com) Palabras clave: IDENTIDADES DE GÉNERO – INFANCIAS - SUBJETIVIDADES 

 

Mi vida en rosa: una lectura desde la perspectiva de género La presente ponencia surge a partir de la cursada del seminario de grado: “Género y Cine: Un reflexión a través de la imagen fílmica” a cargo de la docente Adriana Marconi en la Facultad de  Trabajo  Social  de  la  UNLP.  Como  su  nombre  lo  indica,  el  mismo  se  proponía  debatir críticamente  películas  cinematográficas  desde  la  perspectiva  de  género,   recurriendo  a diferentes  construcciones  teóricas-conceptuales  a  fines  de  poner  en  tensión  las  imágenes, palabras  y  sonidos  que  aparecían  en  aquellos  lugares  habitados  por  los  personajes.  La evaluación  de  éste,  se  realizó  a  través  de  una  producción  escrita  donde    cada  estudiante seleccionaba  un  film  con  el  cual  reflexionar  críticamente,  he  allí  de  donde  deviene  la ponencia.  

La película sobre la  cual se realizó el  análisis es Mi vida en rosa (1997).  La misma es una producción belgo-francesa dirigida por Alain Berliner donde se relata la historia de un niño de clase media de unos siete años de edad, Ludovic, quien expresa constantemente su deseo de ser niña a través de gestos, juegos, palabras y preguntas. En la búsqueda de esta identidad, se enfrenta  con  miradas  que  la  ponen  en  tensión,  la  niegan,  la  reprimen  y  a  veces  también, intentan comprenderla. 

Si bien excede a los propósitos de este trabajo, abordar la totalidad de las escenas del film, se intentará,  a  través  de  algunas  imágenes  y  diálogos,  reflexionar  qué  cuestiones  se  ponen  en juego  en  el  transcurso  de  la  niñez  del  personaje  que  permiten  o  anulan  la  posibilidad  de construir  una  sexualidad  que  perturba  los  estándares  heteronormativos  de  la  sociedad contemporánea.   

La construcción social heternormativa del género 

Para el análisis de la película, se parte desde una concepción de género con la siguiente idea fundante: la cultura heterosexual es un invención propia de la modernidad (Tin: 2012). Una cultura,  que  si  bien  se  esfuerza  por  autodeterminarse  como  única  e  indestructible,  es  un construcción  social  entre  otras.  El  film,  en  este  sentido,  cuestiona  la  idea  de  la heterosexualidad  omnipresente  y  obligatoria  en  la  vida  de  un  niño  quien  quiere  ser  niña  y casarse con un niño, mostrando la obsesión de muchos personajes que lo rodean por seguir el mandato  social  de  la  pareja  heterosexual,  generando  grandes  confusiones  e  interpelaciones subjetivas en el personaje. 

El personaje, Ludovic, se muda con su familia de clase media a un barrio tradicional a causa del nuevo empleo de su padre. Las primeras tomas de la película, introducen ya un mundo bi-sexuado. Un vestido. Otro. Una mujer en él. Un varón subiendo el cierre trasero del vestido. Otra habitación. Otro vestido. Otro estampado. Otra mujer en él. Un varón en pantalones. Un varón subiendo el cierre del vestido. Un pantalón gris. Un vestido rosa. Son las y los vecinos y vecinas adultxs que se preparan para la reunión organizada por la madre y el padre de Ludo en su casa, a fines de presentarse como nuevas/os habitantes del vecindario y especialmente ante  el  nuevo  jefe  del  padre  de  Ludo,  vecino  del  barrio.  Una  vez  todxs  los  invitados  en  el jardín de la casa, el padre de Ludo da un discurso de bienvenida ante ellxs, y mientras está presentando  a  su  mujer  y  a  sus  hijxs  frente  a  la  comunidad  asignándole  un  adjetivo calificativo a cada unx; "la más bella", "el cerebito", "el travieso", Ludovic irrumpe la escena  luciendo un vestido rosa. Las miradas se paralizan. Los padres justifican. "El bromista".  La hermana reclama su vestido de princesa.  

Su  padre  rápidamente  busca  argumentar    la  actitud  de  su  hijo,  dando  una  respuesta  que  se ubique dentro de los parámetros de lo posible en el mundo visible por los y las presentes. Allí la ridiculización, el juego, es el salvavidas de la actitud transgresora de su hijo. La ruptura con el  mandato  social  que  realiza  Ludo,  se  clasifica  en  la  posición  del  adulto  como  un  chiste, porque no hay capacidad de enfrentarse a esa transgresión, por lo tanto se niega y se hace de ella un motivo de risa. 

La diferenciación de género (García Canal, 1998) legislada con el devenir de la modernidad, atribuyó para cada sexo un género, y por tanto para cada cuerpo un sexo y un género que se limita a dos imágenes devenidas sujetos o bien varones o mujeres. Nada de tibios, gama de colores, ni grises. Nada de rosas para nenes. Pero Ludo aparece, el mudo se detiene y ronda la inquisitiva obsesión de definir ¿nene o nena? La vida en color rosa no parece ser una opción posible para un niño.  

La institución del género binómico, implica todo un conjunto de símbolos, comportamientos, actitudes,  colores,  gestos,  vestuarios,  posturas  que  a  modo  de  dos  grandes  caja  de  objetos, cada una solo es posible de ser explorada por un tipo de cuerpo. La elección no es posible, como explica Lesbegueris (2014) se nos pone una marca a modo de sello imborrable inclusive antes de nacer. No por una cuestión siquiera biológica, sino a través de un construcción social que naturaliza y normativiza los géneros en base a una distinción de sexo, que se produce y reproduce cotidianamente a través de un amalgamado de sistemas patriarcales hegemónicos.  Por  lo  tanto,  volviendo  sobre  la  idea  de  "mi  vida  en  rosa"  para  Ludo,  en  principio  no  es posible  ya  que  como  bien  se  sabe  el  color  rosa  pertenece  al  mundo  femenino  y  el  mundo femenino  le  pertenece  al  sexo  femenino,  y  el  sexo  femenino  se  define  por  los  genitales "propios" del sexo femenino. Y todo este circuito de definiciones y pertenencias, forman parte de una "producción de naturalidad" (Fernández, 2009) a partir de la cual algo aparentemente tan  superfluo,  como  un  color,  el  rosa,  es  para  y  sólo  para  las  niñas  porque  se  reproduce cotidianamente  como  un  bien  simbólico  que  como  tantos  otros  forma  parte  de  una  cultura sexista,  que  en  su  andar  violenta  ¿Por  qué?  Porque  a  Ludo  no  lo  deja  vestirse  de  rosa.  Al limitar su libertad de elección, violenta, y necesita ser una producción indirectamente violenta y  socialmente  naturalizada  para  instalarse  como  sistema  hegemónico  de  dominación  de género. Y aquí es cuando se retorna al motivo del título de la película: " Mi vida en rosa", nos preguntamos  ¿qué  vida?  ¿por  qué  en  rosa?  Nos  lleva  a  pensar  en  el  anhelo  de  Ludo  quien través  de  la  imaginación  crea  una  vida  para  sí  donde  su  realidad  sea  rosa,  y  su  rosa  sea femenino como su sueño de persona. 

 

Identificaciones de género: Masculinidades obligatorias García  Canal  (1998)  invita  a  pensar  a  los  sujetos  como  actores,  los  espacios  sociales  como escenarios y la vida como un acto de teatralización. Los sujetos deben representar el personaje socialmente determinado según su género, clase, edad, etnicidad, entre otros, para conformar su subjetividad. En ese proceso de adecuación al personaje, el director del film, presenta con gran  claridad cómo ante la mirada de los y las otros y otras que negativizan los intentos de Ludo  de  identificarse  ante  lo  socialmente  construido  como  femenino  (para  y  sólo  para  las mujeres), actúa teatralizando a un sujeto varón para poder ser aceptado: se acomoda el pene, intenta seducir a una niña, juega al futbol, dispara tiros con sus manos representando pistolas. Pero en esa teatralización, su mirada se presenta frívola, ajena. Su deseo se disfraza de varón, pero lo que motiva su placer se encuentra en aquello que imagina, Ludo en rosa. Siguiendo  a  Inda  (1996)  quien  analiza  desde  el  psicoanálisis  la  construcción  de  las subjetividades  masculinas,  aparece  la  pregunta  sobre  qué  padecimientos  atraviesan  los varones cuando no responden al imaginario; " Como publicita la tarjeta de crédito: pertenecer tiene sus ventajas. Pero también sabemos que la identidad por pertenencia hace obstáculo a la resolución  subjetiva"  (230-231).  ¿Qué  ocurre  con  Ludo  cuando  intenta  pertenecer  a  la normalidad masculina? Su ser se desdibuja. En varios fragmentos de la película, pretende no ser  o  bien  ser  a  imagen  y  semejanza  de  la  sexualidad  masculina  y  cuando  lo  hace  pierde inclusive el habla, la sonrisa, es un ser para otros y no para sí. Como explica Inda (1996) "esta constante  sexuación  de  comportamientos  y  habilidades  y  la  división  binaria  de  atributos producen  no  solo  formas  de  vivir,  sino  también  formas  de  padecer  y  de  morir".  Y  Ludo padece de las políticas de sexuación heterónoma. No solo en su proceso más subjetivo, sino también sufre en su relación con los y las otros y otras, con su familia cuando le recrimina su comportamiento,  con  sus  compañeros  de  clase  cuando  lo  esquivan  o  lo  burlan,  e  inclusive cuando la escuela y el vecindario lo acosa y expulsa.  

Resulta interesante analizar desde la perspectiva del autor antes citado, quién aparece como el principal  responsable de masculinizar a  Ludo  y  de qué maneras. El ideal  del  yo  masculino, aparece en la figura del padre de Ludo. Es así que cuando en Ludo aparecen comportamientos femeninos,  se  muestra  cómo  atentan  contra  el  narcisismo  del  padre  quien  se  defiende utilizando  la  fuerza  física  y  las  palabras  hostiles  contra  Ludo.  Como  explica  Garda  Salas (2010) la violencia es parte de la construcción social de la masculinidad, donde en la lucha por  demostrarle  a  los  otros  y  las  otras  su  masculinidad  (en  este  caso)  debe  suprimir  su sensibilidad y poseer el control en sus relaciones. Y justamente en la relación paternal hacia su hijo, el padre intenta tener control sobre la misma, no desde la comprensión sino desde el reto, el castigo y la amenaza constante del golpe.  

Asimismo,  volviendo  sobre  lo  que  le  plantea  el  jefe,  es  cierto  que  Ludo  como  tantos  otros niños es con su madre con quien pasa más tiempo, por tanto, con el sexo con el que aprende a identificarse y representarse, pero del que luego rápidamente se le exige diferenciarse, es decir transformarse para comenzar a seguir los roles de la masculinidad. Esta separación pretende un  esfuerzo  psíquico  mayor  para  los  varones,  quienes  luego  de  atravesar  un  período  de "heterosocialidad" con su madre, se les plantea ser homosocial (teniendo amigos varones por ejemplo, o llevarse más con sus hermanos que con sus hermanas) y heterosexual.  

Como  explica  también  Lesbegueris  (2014),  en  el  proceso  de  devenir  sujetos,  es principalmente  la  madre  la  primera  persona  que  enuncia  ante  las  infancias,  discursos aprendidos  culturalmente  en  la  sociedad.  Es  la    portavoz  de  la  sociedad,  la  sociedad heterosexual en palabras de la madre. Las nenas se identifican así personalmente con la madre en  cuanto  a  las  asignaciones  sociales  y  corporales,  los  nenes  presentan  una  identificación posicional,  para  ése  momento.  Luego  tendrá  que  ser  transformada,  ya  no  podrá  imitar  a  su madre. Asimismo esta política sexista que introduce en el rol de la mujer-madre la crianza de lxs hijxs, recorta las experiencias subjetivas de los varones a quienes se los aleja del cuidado de lxs mismos (Inda, 1996).  Lo  interesante del  film,  es que sobre el  final  de la película los personajes hacen un vuelco, y es el padre quien comienza a alejarse de los determinismos de sus  mandatos de género  para acercarse a su hijo desde un protección  ligada a la ternura, lo protege sentimentalmente ante su madre que saturada por la incomprensión a las actitudes de su  hijo,  más  las  pérdidas  materiales  (el  empleo  de  su  marido  y  su  casa),  termina culpabilizando y retando a Ludo constantemente.  

 

Identificaciones de género: Feminidades asumidas 

Ahora  bien,  ¿Qué  sucede  cuando  Ludo  adopta  actitudes  socialmente  esperadas  para  una mujer? ¿Cómo imagina su vida en rosa? En principio, cuando lo hace sueña con una mujer de dibujito, una princesa en rosa que lo rescata de los padecimientos que vive al sumergirse en el mundo,  sublima  sus  dolores  en  elementos  que  son  atributos  propiamente  patriarcales  de  la mujer.  Usar  una  pollera  o  un  vestido  rosa,  casarse,  tener  "la  regla",  decorar  la  mesa,  etc. pareciera que el director recuerda que no por romper con el ideal de la pareja varón-mujer, la cultura heterosexual desaparece. Ludo imagina ser aquella mujer que espera su príncipe azul para  ser  liberada,  soñar  con  su  casamiento  lo  salva  de  todo  padecimiento  de  sujeto-actor masculino, pero las relaciones de poder aparecen y las conductas jerarquizadas también. La figura de la mujer sometida a la espera del varón se proyecta en un "ser para otro", y en una media naranja para ser, en el  mito  social  del  amor romántico la mujer dependiente, frágil  e inocente  necesita  un  varón  para  completarse  y  ser  (Fernández:  2009).  Con  respecto  a  esta identificación de género, interesa situarla dentro de los debates en torno a la teoría queer que propone  Beatriz  Preciado.  La  filósofa  plantea  que  la  palabra  surge  en  el  siglo  XVIII  para denominar "lo raro" aquello que la sociedad victoriana inglesa consideraba que iba por fuera de la norma, esto abarcaba a las lesbianas, los travestis, putos, sadomasoquistas, etc. A fines del  siglo  XX,  esta  palabra  aparece  en  la  voz  de  aquellos  sujetos  a  los  que  se  pretendía estigmatizar,  como  una  herramienta  de  resistencia  ante  las  políticas  de  la  sociedad heterosexual.  Ahora  bien,  la  autora  plantea  que  para  ser  queer,  no  basta  con  ser  marica, lesbiana, etc., sino que es necesario poner bajo crítica la normativización que toda identidad padece, inclusive aquella identidad disidente. Los pone en  cuestión en términos de colectivo que trascienda, si se rige a través de la normativización de la homosexualidad.  ¿Qué se puede decir de Ludo? él se quiere y se imagina como un  "transgénero conservador", el anhela ser toda una "mujercita", una bella princesa patriarcal, oprimida y dependiente.  A su vez, en sus sueños de mujer, con respecto a la utilización del espacio, lo que se figura corresponde  a  una  visión  tradicional  del  mismo,  distribuido  desigualmente  entre  varones  y mujeres, en el cual lo privado es el único hábitat de lo femenino y por lo tanto es mucho más restringido que el de los varones. Además, como plantea Collin (1995) los varones también están cómodos dentro de la casa, entran y salen cuando lo desean, suelen tener algún espacio dentro del hogar que les es  propio como una sala de estudio por ejemplo. A su vez, si bien las mujeres  actualmente  pueden  ingresar  en  el  espacio  masculino  no  es  allí  donde  se  sienten pertenecientes,  pero  tampoco  en  el  espacio  privado  doméstico.  La  autora,  va  más  allá  y plantea " es cierto que las mujeres están ligadas a la casa, incluso a veces todavía "encerradas" en la casa en algunas culturas. Pero ¿es por ello la casa su reino, el lugar donde (por falta de espacio público) al menos son por fin ellas mismas, su "hogar"? ¿Podemos llamar "privado" (al  menos  para  ellas)  el  espacio  doméstico,  el  de  la  casa?"  (pp.  235)  A  lo  que  responde negativamente,  las  relaciones  de  poder  inscriptas  en  la  sociedad  filtran  también  el  ámbito privado,  y en  él  las mujeres están privadas de privacidad. Son allí  esposas  y madres (como Ludo) pero no personas en sí. 

Ludo disfruta al realizar actividades domésticas, como “decorar la mesa”,  normativizadas por el  deber  ser  social  en  donde  lo  femenino  ocurre  en  el  "espacio  de  las  idénticas"  (Amorós, 1994), no hay allí qué las diferencie unas con otras, no hay espacio para la particularidad. Es decir,  que  en  ese  sentido  si  bien  el  personaje  trasgrede  el  ideal  niño  =  varón,  no  lo  hace respecto  al  ideal  niña =  femenina, habitante del  espacio  privado ¿cómo  podría soñarlo? por ejemplo ser abogada, deportista o filósofa. No rescata la lucha de la mujer por conquistar el espacio  público  ni  la  disputa  por  el  mismo  en  donde  las  mujeres  participen  activamente, espacios que si bien han existido son de menor acceso para las mismas y los cuales han sido ocultados por la dominación del varón (Di Pego, 2006).   

 

Identidades de género y adultocentrismo institucionalizado Otra cuestión interesante que aparece en la película son las redes de poder que se entretejen entre la institucionalización de la heteronormatividad y el adultocentrismo. Sin  previo  consentimiento,  Ludo  es  llevado  a  la  psicóloga,  acompañado  por  su  padre  y  su madre y luego asistiendo sólo. En el salón, aparece la mirada subjetivadora de la profesional en búsqueda de la obligatoriedad de la masculinidad en la identidad de Ludo.  Mientras los padres relatan a la psicóloga "los problemas de sus hijo" sin que aparezcan sus temores por las elecciones del mismo, ni su forma de comprender qué es un niño y cómo debe comportarse,    es  decír  por  qué  las  actitudes  de  su  hijo  las  están  perturbando  a  sus  padres, pareciera no importar cómo los atraviesa Ludo. 

El fin de la intervención profesional es cambiarlo, aplicar la ley y nunca preguntarse qué ley es  la  que  está  rigiendo  sobre  elloxs  mismxs  y  qué  subjetividades  crean  esas  leyes,  las  del patriarcado. El temor a la diversidad de las y los adultos se traduce en problemas que tiene el niño. 

En la primer sesión, la escena comienza con la psicóloga diciendo: "Ludovic, entiendes que tus  padres  están  preocupados  ¿Qué  dices  tú  sobre  eso?".  A  lo  que  quisiéramos  casi incontrolablemente  que  Ludo  respondiera  "¿y  a  mi  qué?"  o  "¿y  yo  qué?"  o    simplemente "habla con ellos, si mi opinión no importa", pero claro, Ludo está sintiendo las fuerzas de la opresión.  

Pero  Ludo  no  enuncia  palabra  alguna.  Se  sienta  de  espaldas  a  sus  padres  frente  a  una  caja llena de juguetes. La cámara enfoca una muñeca que está dentro de ella, como desafiándolo. Ludo  escoge  un  camión.  Un  objeto  valorizado  para  la  formación  de  la  masculinidad.  Los intentos de búsqueda de una identidad personal se determinan por la construcción social que supone  identificarse  socialmente  por  el  género  asignado.  Siguiendo  el  planteo  de  Rancière (2010) nos preguntamos "¿quién dispone de la libertad de la mirada?" Ludo en las sesiones sabe que está siendo mirado y actúa bajo los mecanismos de dominación, tanto de la mirada adultocéntrica, cientificista (ante la profesional) y sexista.   El  adultocentrismo  es  un  sistema  de  dominación  basado  en  la  desigualdad  de  poder  entre adultxs  con  respecto  a  niñxs.  Como  todo  sistema  de  dominación  se  produce  a  través  de "mecanismos y prácticas desde los cuales se ratifica la subordinación de las personas jóvenes, atribuyéndoles, una serie de características que los definen siempre como sujetos deficitarios” (Vásquez,  2013).  Son  lxs  adultxs  quienes  tienen  la  razón,  por  tanto  no  importa  qué  pueda decir  Ludo.  Se  entrecruza  el  saber  adultocéntrico  con  otro  sistema  de  dominación,  el  de género.  Los  adultos  saben  dos  cosas:  que  ellxs poseen  más  saber  material  que  Ludo,  saben más  sobre  el  mundo  y  por  lo  tanto  saben  qué  es  lo  mejor  para  un  niño:  ser  un  niño  bien "machito”. Cuando la madre le dice en una escena de la película que  ya tiene siete, que no puede seguir usando ropa de niña, lo que le está remarcando es que deje la "inmadurez" de niño,  le  está  diciendo  que  "ya  está  grande  para  eso",  es  hora  de  dejar  la  pavada  y  ser  más adulto,  la  adultez  es  "la  vida  de  verdad".  Éste  déficit  cognitivo-evolutivo,  es  a  su  vez reforzado por la psicología evolutiva donde podemos ubicar a la profesional. Por último, las y los  adultxs son los responsables de buscar  el  camino correcto  para  Ludo, él  no es capaz de hacerse cargo de lo que ocurre por lo tanto ellos deciden por él. El poder adultocéntrico parte de generar una racionalidad donde no reconoce en el otro a un interlocutor-sujeto (Vásquez, 2013)  Pero  como  en  toda  relación  de  poder  hay  también  resistencias.  Y  ludo  resiste.  Si  el adultocentrismo postula que los niños son hoy para ser mañana adultos, Ludo les pregunta ¿y hoy? Hoy quiero vestirme de rosa, casarme con un nene y jugar con la muñeca. Hoy quiero ser un sujeto capaz de transformar mi mundo asignado y su mundo normativizado En  la  película  se  aprecia  cómo  las  políticas  sexistas  y  el  adultocentrismo  como  prácticas institucionalizadas,    se  figuran  constantemente  intentando  producir  espacios  de  segregación sexual, inclusive en aquellos donde ambos sexos se encuentran. En la escuela, por ejemplo, los niños y niñas comparten un espacio educativo común, un salón, un maestro, etc. Pero a la hora  de  llevar  un  juguete,  a  cada  uno  de  los  sexos  se  le  espera  uno,  a  cada  cuerpo  una existencia, un gusto, un deseo. Ludo lleva dos muñecxs, una mujer y un varón. Un compañero grita "juega con muñecas" ante lo que el resto de la clase ríe. Pero rápidamente la maestra lo sitúa  en  la  cultura  heterosexual.  Anula  el  hecho  de  que  Ludo  posea  una  muñeca  (objeto simbólicamente  femenino)  y  habla  de  la  identificación  de  él  con  el  muñeco  varón  y  de  la posible  unión  amorosa  con  una  compañera  de  curso.  Lesbegueris  (2014)  nos  plantea  que existe una división sexista de los juegos que  legitima la desigualdad de género, ya que:  

 

los roles de género no sólo refieren a la internalización de las imágenes culturales de la masculinidad o la femineidad sino a la realización corporal de esas significaciones (…) los  "roles  tradicionales"  tenderán  a  reducir  a  la  mujer  al  ámbito  maternal  y familiar.  Las  niñas  jugarán  y  corporizarán  roles  interpersonales,  particularizados  y afectivos,  interiorizando  los  mandatos  de  reproducción  de  género.  Por  el  contrario, los  niños  varones  tenderán  a  interiorizar  los  mandatos  productivos,  jugando  rolas más sociales que familiares (61)

 

Este  primer  aporte  de  la  autora  nos  lleva  a  pensar  por  qué  no  hubo  cuestionamientos  en  la clase cuando una nena muestra una muñeca y un muñeco (los mismos que luego enseña Ludo) y un nene presenta un camión. A su vez permite pensar el por qué de esos juguetes para cada uno, el camión en un nene ya nos habla de la salida al mundo público y la pareja de muñeco y muñeca en el ámbito familiar para la nena. Cada objeto muestra cómo se van corporizando a través del juego los roles de género. Pero la autora también nos dice que los objetos para ser juguetes tienen que estar significados tanto social y culturalmente cumpliendo una función de transmisión de mandatos (por ejemplo la muñeca que presenta es rubia, flaca y alta),  siendo a su vez significados en el devenir de su existencia por cada  sujeto  y es allí donde en su uso aparece  lo  que  la  autora  llama  "lo  falso  como  potencia".  Es  decir,  que  si  bien  cada  objeto habilita y limita algunas acciones como por ejemplo la muñeca habilita actos de cuidado de su cuerpo,  relaciones  afectivas  con  otros  y  una  posición  más  bien  tranquila  de  quien  la  juega, limita la idea de pensar en arrojarla (como al camión). También en su devenir juguetes, en el acto de ser jugados pueden abrir a un espacio creativo, tiene como potencia la posibilidad de invención de "otro mundo posible". Y allí se aparece la imagen de Ludo con su muñeco y su muñeca, donde él no se imagina como semejante al muñeco como determina su maestra, sino a  la  muñeca,  a  través  del  juego  él  se  imagina  como  niña.  Como  dice  la  autora  "en  el  uso lúdico hay, pues, una potencia subversiva de transformación en la que la identidad de género puede reformularse, como puede reformularse toda historia personal, cultural." (Lesbegueris: 2014, 78).  

¿Será  el  fortalecimiento  de  este  potencial  irrumpiendo  sobre  lxs  génerxs  heteronormativos aquel capaz de disputar subjetividades más libres? 

 

BIBLIOGRAFÍA 

Amorós,  Celia.  (1994)  “Espacio  público,  espacio  privado  y  definiciones  ideológicas  de  ‘lo masculino’  y  ‘lo  femenino'”,  en  Amorós,  Celia,  Feminismo,  igualdad  y  diferencia,  México, UNAM, PUEG, pp. 23-52. 

Burín,  Mabel.  (1996)“Género  y  psicoanálisis:  subjetividades  femeninas  vulnerables”.  En: Burín, M. y E. Dio Bleichmar (comp.). Género, psicoanálisis, subjetividad. Bs. As., Paidós, Collin,  Françoise.  (1995).  Espacio  domestico.  Espacio  público.  Vida  privada,  Urbanismo  y mujer, nuevas visiones del espacio público y privado. Seminario Permanente Ciudad y mujer, Málaga 

Di Pego Anabella.(2006) Pensando el espacio público desde Hannah Arendt. Un diálogo con 

las perspectivas feministas.en Revista Cuestión Vol. 1, Núm. 11 FpyCS UNLP. Fernández,  Ana  María.  (2009)Las  lógicas  sexuales:  amor,  política  y  violencia. Editorial Nueva Visión. Cap. 3.partes 1 y 2. 

García Canal, María Inés (1998). Espacio  y diferenciación de género: hacia la configuración de heterotopías de placer. En Mujeres y espacios urbanos (5). pp. 8-16. Garda Salas, Roberto (2010) Intervención integral con hombres que ejercen violencia contra su pareja. México, Hombres por la Equidad a.c.,. Segunda parte, cap. 1 y 2. Inda, Norberto. (1996)“Género masculino, número singular”. En: Burin, M.; Dio -Bleichmar, E. (comp.). Género, psicoanálisis, subjetividad. Bs. As., Paidós, . Lesbegueris Mara (2014) ¡Niñas jugando! Ni tan quietas ni tan activas Biblos .Cap.2 

Lorente  Molina  Belén  (2004).Género  ciencia  y  trabajo.  Las  profesiones  feminizadas  y  las 

prácticas de cuidado y la ayuda social. En:  Revista Scripta Ethnologica,  (26), 39-53. Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas. Buenos Aires, Argentina. Preciado, Beatriz (2009) “Queer”: Historia de una palabra . En  Parole de Queer. Recuperado en http://paroledequeer.blogspot.com.ar/2012/04/queer-historia-de-una-palabra-por.html 

Raíces  Montero,  Jorge  Horacio.  (2012).Nuevas  formas  de  Subjetivación. Revista  Topía. 

Recuperado  en https://www.topia.com.ar/articulos/nuevas-%C2%BF-formas-

subjetivaci%C3%B3n 30/10/2015. 

Rancière,  Jacques  (2010). Las  paradojas  del  arte  político.  En: “El  espectador  emancipado”. Buenos Aires, Manantial 

Serret, Estela. “La conformación reflexiva de las identidades trans”. En: Sociológica, año 24, número     69,     enero-abril      de      2009,      pp.      79-100.      Versión      digital 

en:http://www.revistasociologica.com.mx/pdf/6905.pdf Tin, Louis-George (2012). La invención de la cultura heterosexual. Buenos Aires: El cuenco de plata. Introducción y Conclusiones. 

Vásquez, Jorge Daniel. (2013). Adultocentrismo y juventud. Aproximaciones foucaulteanas. En Revista Sophia. Colección de Filosofía de la Educación (15).Quito, Ecuador: Universidad Politécnica Salesiana. pp 217-234.




[image: ]

II Jornadas de Género y Diversidad sexual - Ampliación de derechos: proyecciones y nuevos desafíos 

Facultad de Trabajo Social - Universidad Nacional de La Plata 

Compilación de ponencias de II GEDIS – 2016 

ISBN 978-950-34-1423-1




[image: ]

Título: La  división  generizada  del  espacio  lúdico  como  una  de  las  expresiones  del patriarcado: desafíos en la intervención profesional desde una perspectiva de género. 

Autoxs: Lilen Romero (FTS/UNLP, lilenromero@hotmail.com) 

Agustín Ezequiel Zuccaro (FTS/UNLP, aguszuccaro@gmail.com) Palabras clave: TRABAJO SOCIAL - DIVISIÓN GENERIZADA DEL ESPACIO LÚDICO - INTERVENCIÓN PROFESIONAL  

 

Introducción 

 Este trabajo, sintetiza varios años de formación profesional en la carrera de Trabajo Social de la  UNLP.  De  esta  manera,  en  primer  lugar,  nos  proponemos  indagar  acerca  de  la  división generizada  del  espacio  lúdico como  una  de  las  expresiones  del  patriarcado  en  nuestra sociedad.  Cabe  señalar  y  aclarar  que  dicho  concepto  es  una  construcción  colectiva  de  los integrantes del grupo de prácticas de formación profesional de tercer (3) año de la carrera.  En un  segundo  momento,  reflexionaremos  en  relación  a  los  desafíos  que  a  nuestro  juicio,  se establecen en las dinámicas de las intervenciones profesionales  y de formación  profesional. Por ultimo estableceremos algunas consideraciones finales a modo de conclusión. 

En  sociedades  como  las  nuestras,  en  donde  las  desigualdades  se  expresan  en  todas  las dimensiones de las relaciones sociales, ocurre la necesidad de estar indagando y reflexionando de  manera  permanente  sobre  ellas,  ya  que  todo  el  tiempo  se  están  disputando  el  sentido  de nuestras  prácticas.  De  esta  manera,  sostenemos  que  es  necesario  construir  análisis  e intervenciones  con perspectiva  de  género.  Dicha  perspectiva  “reconoce  la  diversidad  de géneros  y  la  existencia  de  las  mujeres  y  los  hombres,  como  un  principio  esencial  en  la construcción  de  una  humanidad  diversa  y  democrática”  (Lagarde,1996,  p.1),  y  es  de  esta forma  que  creemos  que  tiene  que  atravesar  todas  nuestras  prácticas,  hacia  proyectos  de sociedades más justas.  

La organización del juego como construcción y re-construcción sociohistorica Para la realización de  nuestro análisis, nos gustaría partir de la forma de organización de lxs niñxs  que  notamos  en  nuestras  prácticas  de  formación  profesional.  En  las  mismas, observamos que las distribuciones lúdicas que se establecen entre los niñxs como parte de la vida cotidiana en forma de recreación, tanto con sus pares, como con adultxs y jóvenes, son  a partir de la división por género como expresión subjetivada de las estructuras sociales, en la distinción de lo masculino y femenino. Dicha distinción, Guzzetti (2012) la conceptualiza en relación a que  “lo femenino y lo masculino, no se refieren al sexo de las personas, sino a lo que cada sociedad considera femenino y masculino, en ese momento histórico determinado” (p. 108). Es decir, que la misma adquiere diferentes manifestaciones dependiendo de lo que cada sociedad  construya de tal forma, en un momento histórico determinado. No obstante, en la cotidianidad de nuestras vidas, este entramado histórico, social y cultural asume apariencias de naturalidad bajo la lógica de la inercia social atravesada por un sentido común con lastres del pensamiento positivista en la búsqueda de clasificar y cosificar los cuerpos. De este modo,  desnaturalizar las formas de opresión  y subordinación que cargan las relaciones sociales  en nuestras sociedades, es constitutivo de cualquier tipo de proceso analítico y de intervención profesional que se considere crítico. 

En  nuestro  proceso  de  prácticas,  observamos  que,  al  tocar  el  timbre  del  recreo  las  niñas buscaban  la  soga  y  los  niños  el  futbol.  En  nuestra  sociedad,  esta  distinción  construida históricamente,  se  concretiza    en  la  fragmentación  de  los  juegos  como  expresión  de  la violencia simbólica en las formas de agruparse a partir de “(…) un acto de conocimiento  y de desconocimiento que yace  más allá – o por debajo-  de los controles de la conciencia y de la voluntad, en las tinieblas de los esquemas del hábitus que son al mismo tiempo genéricos  y generadores” (Bourdie,2014, p.217), o dicho de otra manera, las formas en como los niñxs se organizan para jugar presupone un acto de “naturalización” encarnada en las estructuras del hábitus  (Bourdieu,  2002)  en  donde  se  producen  y  se  reproducen  las  lógicas  dominantes, aunque  también  pueden  ser  transformadas.  Volvemos  a  insistir,  la  división  generizada  del espacio  lúdico,  no  es  natural,  no  radica  en  las  aptitudes  que  desarrollan  los  niñxs  para practicar diferentes juegos. Esta división tiene que ver, a nuestro juicio, con la distinción entre lo masculino y lo femenino, y por tanto es una construcción sociohistórica. Su manifestación ni siquiera se expresa por los gustos de emprender un camino hacia la “diversión”, más bien, radica en una carga de sentido (en la mayoría de las situaciones son negativas por no jugar a lo socialmente regulado y esperado) que le aportan a jugar determinado juego. Los sentidos, desde  esta  perspectiva,  son  construcciones  sociales  que  se  manifiestan  o  reconfiguran  de modo particular según cada sujeto. 

La institución escolar, como cada una de las instituciones que transitamos, son productoras y reproductoras de sentidos que se encarnan en marcas que se visualizan en las construcciones de nuestras identidades sociales, como de género(s).   En sintonía con la autora Alonso (2007) podemos concordar que:

“En  la  escuela  se  aprende  a  ser  varón  y  a  ser  mujer;  también  diremos  (aunque  no 

profundizaremos  aquí  en  esta  cuestión)  que  se  aprende  a  ser  heterosexual,  a  no  ser 

bisexual,  ni  homosexual,  ni  lesbiana,  ni  travesti.  Y  junto  con  esto  se  aprende  a 

despreciar las diferencias. Al asociar esa división con los cuerpos, pensamos en formas 

transhistóricas de ser mujer o de ser varón. En realidad, cada cultura, en cada momento 

histórico,  define  de  modo  particular  y  propio  las  formas  que  considera  adecuadas  y 

legítimas  para  la  masculinidad  y  femineidad;  clasifica,  regula,  aprueba  o  desaprueba 

prácticas  e  identidades  sexuales.  Así,  hombres  y  mujeres,  niños  y  niñas,  se  producen 

culturalmente,  de  distintas  maneras,  en  un  proceso  pleno  de  posibilidades  e 

inestabilidades.” (p.110) 

 

En  este  sentido,  la  división  que  analizamos  en  las  formas  de  organizaciones  lúdicas  de  los niñxs,  la  denominamos  división  generizada  del  espacio  lúdico,  emulando  al  tradicional concepto  de  división  sexual  del  trabajo  (Guzzeti,  2011).  Nos  referimos  a  una  forma  de agrupamiento  que  disputa  sentido  en  la  lógica  de  producción  y  reproducción  del  sistema patriarcal; es decir, esta división a la que nos referimos es social e históricamente construida y re-construida  por  los  agentes  sociales.  Por  lo  tanto,  hablar  de  re-construcción  implica  tener presente  la  posibilidad    que  existe  en  nuestra  cotidianeidad  de  disputar  y  construir  nuevos sentidos en “que busquen romper” con el patriarcado. La escuela, en este marco, también es un  espacio,  una  trinchera    que  tenemos  para  “batallar”  esa  lógica,  ya  que  es  un  espacio  de lucha, de disputa en la búsqueda de nuevos instituyentes atravesados desde una perspectiva de género. 

 En este contexto, la perspectiva de género se constituye, como uno de los cimientos teóricos y  prácticos  que  posibilita disputar  el  sentido  de  la  reconstrucción  social,  ya  que  “permite analizar y comprender las características que definen a las mujeres y a los hombres de manera específica,  así  como  sus  semejanzas  y  diferencias.  Esta  perspectiva  de  género  analiza  las posibilidades vitales de las mujeres y los hombres; el sentido de sus vidas, sus expectativas y oportunidades, las complejas y diversas relaciones sociales que se dan entre ambos géneros, así como los conflictos institucionales y cotidianos que deben enfrentar a las maneras que lo hacen” (Lagarde, 1996, p.2,3). Ampliar de esta manera la mirada,  y por tanto la capacidad de analítica, habilita a construir intervenciones a partir de estrategias más sólidas que abarquen toda la situación problemática, o dicho de otra forma, “incorporar la perspectiva de géneros, nos  puede  abrir  un  abanico  de  posibilidades  de  reflexión  y  comprensión  de  la  situación  de cada  sujeto,  desde  su  singularidad  y  situándolo/a  en  un contexto  social”  (Guzzeti,  2012, p.113). 

A modo de resumen, con el fin de clarificar lo expuesto en este apartado, podríamos decir que la  división  generizada  del  espacio  lúdico es  una  forma  de  organizarse  estructurada  en  la distinción de lo masculino y femenino como construcción y reconstrucción sociohistórica. De esta manera, sus manifestaciones son particulares según el contexto que condiciona los virajes en esa fragmentación de la recreación. Esta división es una de las expresiones del patriarcado en  la  vida  cotidiana  de  las  personas,  y  por  tanto  desnaturalizarla  es  un  requerimiento,  que desde nuestra óptica, es insoslayable.  

Desafíos de la intervención profesional y de formación profesional 

Antes  del  desarrollo  central  del  siguiente  apartado,  consideramos  fundamental  realizar  dos aclaraciones.  En  primer  lugar  mencionar  que  los  desafíos  propuestos  a  continuación incorporan  a  la  división  generizada  del  espacio  lúdico,  pero  no  se  agotan  en  ella.  De  esta manera, los plantearemos en términos generales ya que consideramos que atraviesan al mundo social en su totalidad. En segundo lugar nos referiremos como intervención profesional a la práctica profesional y a la intervención en la formación profesional.  Dicho esto, pasaremos a desarrollar los desafíos que se presentan en las mismas.  

El patriarcado, en tanto estructura de sentidos que atraviesa la trama cotidiana de las agentes sociales,  interpela  las  connotaciones  de  las  ideas  y  prácticas  que  se  ejecutan  a  partir  del sentido  común.  Esta  forma  de  opresión  simbólica  y  material,  con  el  tiempo  se  ha  ido transformando,  a  partir  de  distintas  conquistas  que  han  logrado  los  diferentes  movimientos feministas  a  lo  largo  de  la  historia,  aunque  siguen  vigentes  sus  cimientos.  Por ello es necesario poder dar cuenta, reconocer y hacer consiente  que formamos parte de una  sociedad  que  se  encuentra  enmarcada  en  un  sistema  capitalista  y  patriarcal  el  cual  se encarga de producir y reproducir las relaciones desiguales, donde cobran fuerza las relaciones jerárquicas  estableciéndose  una  dominación  primordial  de  los  varones  sobre  las  mujeres. Acordamos  con  Varela  (2005)  cuando  afirma  que  el  patriarcado “es  una  forma  de organización política, económica, religiosa y social basada en la idea de autoridad y liderazgo del varón, en la que se da el predominio de los hombres sobre las mujeres; del marido sobre la esposa; del padre sobre la madre, los hijos y las hijas; de los viejos sobre los jóvenes y de la línea  de  descendencia  paterna  sobre  la  materna.  El  patriarcado  ha  surgido  de  una  toma  de poder  histórico  por  parte  de  los  hombres,  quienes  se  apropiaron  de  la  sexualidad  y reproducción de las mujeres y de su producto, los hijos, creando al mismo tiempo un orden simbólico a través de los mitos y la religión que lo perpetuán como única estructura posible.” (p.177),  es  decir,  que  el  patriarcado  abarca  y  atraviesa  todas  las  relaciones  sociales  con  un fuerte carácter opresivo hacia las mujeres. 

Partiendo y reconociendo estas premisas es necesario comprender que tanto lxs sujetos con 

lxs  que  lxs  trabajadorxs  sociales  llevan  a  cabo  sus  intervención,  como  lxs  profesionales mismos, están inmersos en dicho sistema, el cual genera constantemente desigualdades que se encarnan en las acciones y discursos que llevamos a cabo en la vida cotidiana.  En  la  actualidad  consideramos,  por  nuestro  recorrido  hasta  el  momento  en  el  proceso  de aprendizaje, que dicho sistema se visualiza en las prácticas profesionales bajo discursos que provienen del  sentido común, revistiéndose  bajo  los  ropajes progresistas, aunque se siguen produciendo  y  reproduciendo  las  formas  de  opresión  y  dominación.    De  esta  forma, coincidimos con varios autores como Bauman (1994), Bourdieu (2002), Guzzetti (2012), que los  profesionales  de  las  ciencias  sociales  y  en  particular  los  Trabajadores  Sociales,  no  son agentes  externos  a  estas  lógicas  como  formadoras  de  estereotipos,  prejuicios  y  prenociones sobre  algún  hecho  o  fenómeno  social  construido.  Teniendo  en  cuenta,  la  particularidad  que adquiere  el  Trabajador  Social  en  la  división  socio-técnica  del  trabajo,  posibilita  a  construir intervenciones  en  la  realidad  social  de  los  sujetos,  expresada  en  su  vida  cotidiana  (Rozas Pagaza, 1998; Iamamoto, 1992; Guzzetti, 2014). Por tanto, puede seguir reproduciendo esas lógicas o construir un sentido diferente. En cada intervención, el profesional está disputando el sentido del capital simbólico en la re-construcción del entramado subjetivo de las prácticas cotidianas de los sujetos con quienes trabajamos, y también, de las estructuras objetivas de los diferentes  campos –en  el  sentido  que  lo  conceptualiza  Bourdieu  (2002)-  en  donde intervenimos.  

Es decir que,  partimos   de  comprender que  en las situaciones en las que intervenimos son construidas  socio-históricamente,  y  que    a  su  vez    se  están  reconstruyendo  todo  el  tiempo. Ahora  bien,  el  lugar  donde  intervienen  los  trabajadorxs  sociales  es  la  vida  cotidiana, entendiéndola  como  que “no  es  un  ámbito  descuidado,  librado  a  la  espontaneidad  de  los sujetos, sino permanentemente normado, reglado, controlado”(Grassi, 1989, p.21), y es en ese contexto  que  podemos  pensar  en  que  la  intervención,  se  constituye    como “herramienta disputadora” de sentidos. 

 

Por  todo  lo  mencionado,  creemos  que  es  necesario  retomar  los  conceptos  de  reflexión  y vigilancia  epistemológica  acuñados  por  Bourdieu  (2002)  para  romper  con  esas  lógicas  que están  presentes  implícita  o  explícitamente  en  nuestras  intervenciones,  ya  que  tenemos  la posibilidad  a  partir  del  reconocimiento  (Bourdieu,  2014)  de  disputar  conscientemente  el capital en juego. En este sentido, es muy importante poder a partir de la visibilización de la opresión que genera el patriarcado,  tomar las herramientas que ofrece poder pensar en clave de    perspectiva  de  género(s) y  “(…)  comprender    el  acceso  diferenciado  [de  lxs  diferentes actores que conforman el mundo social] a todos los recursos y por lo tanto el  desigual  acceso al poder en el ámbito doméstico, político, cultural y social, en cada comunidad (...)” (Guzzetti, 2014,  p.79).  Este  acceso  diferenciado  que  menciona  la  autora,  abarca  a  todos  los  diferentes actores  que  conforman  el  mundo  social;  es  decir,  que  no  basta  con  un  conocimiento  y reconocimiento  focalizado  e  individualista  de  las  dinámicas  de  las  desigualdades  y  la opresión, sino que dicha perspectiva aporta a pensar en términos societales, en pos de  aportar a la transformación de las estructuras sociales patriarcales y heterónomas.  

En  síntesis,  sostenemos  que  las  practicas  del  Trabajo  Social  hablita  posibilidades  de reconstrucción social. Posibilidades que son horizontes concretos que constituyen visiones de mundo  que  trasciendan  y  a  la  vez  conforman  la  finalidad  de  la  intervención  profesional. Horizontes que no responden a un “éxito de la misma”, sino que argumentan las estrategias de abordaje que estableceremos. Desde esta mirada, los procesos que venimos mencionando a lo largo  de  este  texto,  se  intentan  abarcar  bajo  una  lógica  desnaturalizante,  y  por  lo  tanto, problematizadora  de  las  relaciones  sociales  que  establecemos.  Problematización que  “tiene por objeto, entonces, llamar la atención sobre las formas en que construimos y nos construye el  conocimiento”  (Weber  Suardiaz,  2010,  p.75),  en  tanto  y  en  cuanto,  rompamos  con  las ataduras de la inercia social e intelectual. 

Consideraciones finales

El recorrido hecho hasta aquí presupone una consideración tajante: la intervención profesional disputa el  sentido de los  procesos de sociabilización  en los  sujetos  con  quienes trabajamos, como así, de la re-construcción social. Señalamos,  de esta manera que  “toda intervención es política” (Cruz, 2012, p.9).  

  A fines, como conclusión de este trabajo proponemos generar intervenciones que marquen rupturas  con  las  clásicas  divisiones  en  los  juegos,  ya  que  ellas  son  una  de  las  formas  de opresión y dominación simbólica y material en la reproducción del patriarcado. Dicho de otra forma, la división generizada del espacio lúdico, es una de las tantas manifestaciones de las desigualdades opresivas en sociedades como las que vivimos, y en donde creemos necesario disputar el sentido de la re-construcción social. De esta forma el juego se constituye como un elemento  de  internalización  y  subjetivación  de  las  estructuras  sociales,  y  por  tanto  de  las normas  y  valores  que  construye  una  cultura  determinada.  Como    herramienta  de sociabilización  se  reproduce  de  manera  diferencial  en  las  formas  en  que  los  niñxs  se organizan  para  jugar  (Garcia,  2008).  En  este  sentido,  el  juego  es  un  medio  en  donde  los estereotipos se pueden intentar reforzar o demoler. Este medio es primordial en la vida de los niñxs, ya que “es el factor dominante en la vida infantil. Ellos establecen contactos sociales y desarrollan relaciones sociales mientras juegan” (Linguido, 1981), por lo tanto como forma de “instrucción  social”  se  conforma  en  el  espejo  de  las  relaciones  sociales  instituidas históricamente.  De  manera  que  el  juego,  se  erige  como  una  actividad  en  donde  ellxs comienzan  a  establecer  “sus  primeros  intentos  de  organización  en  los  ámbitos  mental, emocional y social” (Linguido, 1981, p.4). Sin embargo no debemos dejar de comprender que es necesario disputar todos los espacios en donde haya opresión y explotación. 

Desde esta perspectiva acordamos con Grassi (1989) en relación a que  

“La  educación  juega  el  papel  fundamental  en  el  aprendizaje  del  género.(..)  El 

aprendizaje del género es una larga carrera que debe culminar en el caso del varón, en 

un trabajo para mantener a la familia; y en el caso de la mujer, en el matrimonio. Esa 

formación  no  tiene  horario  ni  espacio  preestablecido.  Se  la  hace  en  la  escuela,  pero 

también en el hogar, en los juegos, a través de la televisión, con la abuela o las tías, etc. 

Es  decir  que  es  la  única  carrera  que,  a  pesar  de  parecer  asistemática  (no  está 

específicamente ligada a ninguna institución educativa) es, sin embargo, la que se lleva 

a cabo de manera más coherente e integral. (p.33.)  

En este sentido consideramos fundamental establecer que la división  generizada del espacio lúdico se expresa  y refuerza el  estereotipo de “hombre”  y “mujer” que la sociedad necesita formar para poder garantizar y reproducir el sistema tal como lo conocemos, como también que  los  desafíos  tanto  de  la  formación  como  de  la  intervención  profesional  se  encuentran atravesados por dichas cuestiones.  

Por lo expuesto entendemos como urgente y fundamental  la importancia de pensar en clave feminista,  a  lxs  sujetxs  con  lxs  que  se  llevan  a  cabo  las  intervenciones,  como  las intervenciones mismas, en pos de generar y disputar los sentidos socialmente e históricamente producidos y no seguir en la línea de su reproducción.  

 

Por  otra  parte,  cabe  aclarar  que  no  suponemos  una  mirada  utópica  e  idealizada  del  Trabajo Social,  y  entendemos  que  en  estos  procesos  se  ponen  en  dialogo  un  sinfín  de  dimensiones, tensiones  y  contradicciones  que  son  constitutivas  tanto  de  lxs  los  agentes  sociales,  como  la realidad en la que se interviene. Por ello, creemos necesario construir y recuperar espacios de reflexión, tanto individuales como colectivos, que aporten al desempeño profesional  y de la formación  constante  para  aportar  a  perspectivas  que  disputen  los  distintos  espacios  de intervención.  En  este  sentido,  revisarnos  cotidianamente –reflexionar  acerca  de  nuestras prácticas, sensaciones, sentimientos, perspectivas, marcos teóricos, marcos ideológicos  etc.- en  el  devenir  profesional,  es  un  acto  fundamental  parar  aportar  a  dichos  procesos,  con  un posicionamiento consciente y consecuente del tipo de sociedad que queremos. 

 A modo de cierre, consideramos de suma importancia, proponer que el trabajo realizado se constituya  a  modo  de  disparador  de  categorías  que  permitan  la  reflexión  del  ejercicio profesional de lxs trabajadorxs sociales, en pos de generar intervenciones que se construyan lejos de la opresión hacia lxs sujetos con lxs que se interviene, como también la importancia de  la    incorporación  de  las  propuestas  de  los  debates  feministas  en  consideración    de  la conformación de sujetxs que se pronuncien por una sociedad justa e igualitaria.  

Bibliografía 

Alonso,G. y otras (2007). Hacia una pedagogía feminista Géneros y educación popular. Pañuelos en rebeldía. Editorial El Colectivo. Buenos Aires. 

Ayaso,  M.  Garcia,  C.  Ramirez,  M.  (2008). El  patio  de  recreo  en  el  preescolar:  Un  espacio  de socializacion diferencial de niñas y niños. Revista Venezolana de Estudios de la Mujer, vol.13, n°31. Caracas.

Bauman,  Z.  (1994). Pensando  sociológicamente.  “Sociología  ¿Para qué?”.  Nueva  Visión. Buenos Aires. 

Bourdieu, P. (1990). Algunas propiedades de los campos. En: Sociología y cultura. México: Grijalbo.  

Bourdieu, P. y otros  (2002). El oficio del sociólogo. México. Sigo XXI editores.  

Bourdieu,  P.  Wacquant,  L.  (2014). Una  invitación  a  la  sociología  reflexiva. Buenos  Aires. Ed. Siglo Veintiuno 

Grassi,E (1989) . La mujer y la profesión de asistente social. El control de la vida cotidiana.  © Editorial HVMANITAS, Buenos Aires. 

Guzzetti, L. (2012). La perspectiva de género. Aportes para el ejercicio profesional. Revista “Debate Público. Reflexión de Trabajo Social”.

Guzzetti,  L. (2014). La intervención  social, mirada desde la  perspectiva  de  género. Tandil. Revista de Trabajo Social. 

Iamamoto, M. (1992) Servicio Social y división social del trabajo. San Pablo, Cortez Editora.  

Lagarde, M. (1996) Genero y feminismo. Desarrollo humano y democracia. Editorial Horas, España. 

Linguido,  M.;  Zorraindo,  M,  R.(1981) Proceso  de  socialización  en  la  etapa  preescolar. Revista de Psicología, vol. 8. 

Disponible en: http://www.fuentesmemoria.fahce.unlp.edu.ar/art_revistas/pr.2358/pr.2358.pdf  

Malacalza, S. Fuentes, P.  Cruz, V. (2012) Claroscuros: trabajo social, capitalismo tardío y subjetividades. Edulp. La Plata   

 

Varela, N. (2005). Feminismo para principiantes. Ediciones B. Barcelona. 

Weber Suardiaz, C. (2010). La problematización como herramienta desnaturalizadora de lo social en Revista Escenarios 15. Año 10, Nro 15. La Plata, FTS-Espacio Editorial. 

Rozas Pagaza, M. (1998). Una perspectiva teórica metodológica de la intervención en 

Trabajo Social. Buenos Aires.  Espacio Editorial.  

[image: ]

Título: Las Visitadoras de Higiene Social platenses frente a la problemática de la maternidad a mediados del siglo XX

 

Autora: Canela Gavrila (CETSyS/FTS/UNLP) 

Palabras clave:  

 

Resumen. 

La  Escuela  de  Visitadoras  de  Higiene,  primer  antecedente  universitario  de  la  actual 

disciplina de Trabajo Social1, surgió en la ciudad de La Plata en el año 1938 con el objetivo de  intervenir  sobre  los  distintos  conflictos  desprendidos  de  la  cuestión  social.    Uno  de  los objetivos fue  formar un agente auxiliar de la medicina social encargado no solo de trabajar junto  al  médico  para  la  conservación  o  restablecimiento  de  la  salud  individual  o  colectiva, sino  también  de  realizar  propaganda    para  atraer  al  individuo  o  la  familia  a  la  institución preventiva  o  curativa,    presentar  los  antecedentes  mórbido  o  económicos  sociales  de  la situación que debían remediar, entre otras acciones. La preocupación por la “ignorancia” de los  sectores  populares  hizo  imprescindible  la  labor  de  difusión  educativa,  tanto  en conferencias en clubes, en sociedades de socorros mutuos, escuelas e incluso en disertaciones radiales  que  facilitaran  la  difusión  de  la  cultura  higiénica  y  persuadieran  a  la  población  de acercarse a los dispensarios de salud.  

El objetivo de esta ponencia es presentar los discursos realizados por las visitadoras en 

relación a la problemática de la maternidad, donde se tensionaron los discursos normativos y de    interés  estatal  por  maternalizar  a  las  mujeres,  frente  a  otros  discursos  no  hegemónicos 

 

1 La primera Escuela para Visitadoras de Higiene Social surgió en la Universidad Nacional de Buenos Aires en el año 1924, siguió a este modelo la Escuela de la UNLP. Se sugiere la lectura de GRASSI, Estela(1989) La mujer y la profesión de asistente social: el control de la vida cotidiana. Buenos Aires, Humanitas. Pp 159- 161. OLIVA, Andrea (2007), Trabajo social y lucha de clases, Buenos Aires, Imago mundi. Pp69-70. PARRA, Gustavo. (2007)  Antimodernidad y Trabajo Social. Orígenes y expansión del Trabajo Social Argentino. Buenos Aires. Espacio Editorial.  Pp 65- 70. construidos  desde  los  proyectos  feministas  y  socialistas  en  referencia  a  la  educación  de  las mujeres. Este interés forma parte de un objetivo mas amplio por recuperar la trayectoria de las visitadoras  en  la  ciudad  de  La  Plata  desde  un  análisis  que  irrumpa  en  el  relato  monocorde respecto del lugar auxiliar y conservador que se atribuye a estas agentes sociosanitarias. 

 

Politización de la maternidad 

 

La ciudad de La Plata se destacó desde su fundación en 1882 por la temprana unión 

entre  medicina  y  urbanismo  moderno  -incluida  obras  de  provisión  de  agua  e  incluso  los precarios intentos  de alumbrado eléctrico- dada la preocupación  por conducir las formas de convivencia dentro del  moderno sistema institucional. El crecimiento urbano  y poblacional, hacían temer por el despliegue de la cuestión social  y con ella, la expansión de las epidemias, hechos que permitieron a la higiene acoplarse con el proceso institucional suministrando un corpus  normativo  de  orden  prescriptivo  y  proscriptivo  al  Estado,  haciendo  de  los  médicos actores centrales en la proyección de las políticas sociales. 2

El poder de los médicos y el acrecentamiento de su intervención en la asistencia social 

a través del control de instituciones y redes de instituciones de atención en políticas sanitarias fue apoyado por el Estado nacional que avanzó en las atribuciones conferidas a este sector. 3 Sin  embargo,  este  privilegio  profesional  de  intervención  en  la  esfera  pública  política complejizó la participación del sexo opuesto, razón por la cual muchas médicas mujeres como Elvira Rawson, Julieta Lanteri, Cecilia Grierson y Alicia Moreau decidieron a aliarse junto al feminismo  de  principios  de  siglo  para  cuestionar,  entre  otros  asuntos,  las  jerarquías  de  los ámbitos sanitarios y universitarios. 4

La  intervención  profesional  en  Argentina  surgirá  en  el  contexto  posterior  de 

instauración del estado capitalista, que asumió a la cuestión social como parte de su proyecto 

 

2 VALLEJO, Gustavo. Escenarios de la cultura científica argentina. Ciudad y Universidad (1882-1955) Madrid, CSIC. 2007. pp. 53-57. 

3 GONZALEZ LEANDRI, Ricardo. “Madurez y poder. Médicos e instituciones sanitarias en la Argentina a fines del siglo XIX”, Entrepasados, Nº 27, 2005. pp. 133- 150.  4 RAMACCIOTTI,  Karina  y  VALOBRA,  Adriana. “Modernas  esculapios:  acción  política  e  inserción profesional” en LIZETTE,  Jacinto y SCARZANELLA,  Eugenia. Género y Ciencia en América Latina: mujeres en la academia y en la clínica. 2011,  Madrid, P. 37. modernizante. 5  El  temor  producido  por  los  conflictos  sociales  impulsó  a  los  sectores  de  la elite  gobernante  a  buscar  una  intervención  educativa  y  sanitaria,  no  solo  de  orden  técnico, sino  también moral. 6 El desarrollo institucional  y normativo fue legitimado por los  sectores hegemónicos  que  se  hacían  eco  de  los  reclamos  de  atención  médica,  y  encontraron  en  este saber posibles soluciones a sus padeceres sobre todo, desde el discurso higienista, vinculado íntimamente  con  la  eugenesia,  por  el  cual  los  sectores  liberales  pretendían  despejar  a  la sociedad  de  los  “desechos  humanos” 7 .  Hubo  otro  elemento  alarmante  para  los  sectores gobernantes, la disminución de la natalidad en los ámbitos urbanos, producto de la difusión de los métodos para la regulación de la maternidad, ponía en riesgo la moral y rompía el vínculo entre madre e hijo como unidad de la familia nuclear patriarcal y atentaba a la reproducción de la sociedad, por lo cual el Estado proponía una serie de políticas maternalistas focalizadas en la consolidación de la familia y alentaban a limitar la mortalidad infantil. 8 La preocupación estatal por el cuerpo de las mujeres para los fines de la reproducción biológica e ideológica de la  sociedad  tuvo  como  objetivo  maternalizar  a  las  mujeres  a  fin  de  que  aceptaran  su posibilidad  reproductiva  como  un  destino  exclusivo.  Para  tal  fin,  la  medicina  social  y  la eugenesia produjeron tres especialidades que abarcaron científicamente las áreas  del cuerpo de las mujeres destinadas a la reproducción:  la ginecología, la obstetricia y la puericultura. 9 Aun así, y dado que estos acercamientos no tenían siempre la repercusión esperada, el Estado modifica su estrategia política sobre la maternidad a fin de construirla en un asunto público. Marcela  Nari  define  este  fenómeno como  “politización  de  la  maternidad” lo  explica  del siguiente modo:  

 

La  politización  de  la  maternidad  no  implica  su  socialización.  No  pretendía  modificar  su organización privada, aislada y feminizada, lo cual conllevaba una fuerte tensión interna: si, por un lado, se consideraba que determinadas decisiones con respecto a la procreación y a la crianza de los niños eran “cuestiones de Estado” o “asuntos públicos” y, por lo tanto, no podían  quedar  al  arbitrio  de  personas  (es  decir,  a  lo  privado),  por  otros  y  por  razones diversas,  se  prescindía  casi  totalmente  de  intervenir  en  las  condiciones  materiales  y afectivas necesarias para realizar la maternidad. (p 171)  

 

5 ROZAS PAGAZA, Margarita. La intervención profesional en relación con la cuestión social: El caso del Trabajo Social. Buenos Aires, Espacio, 2001.  6  RAMACCIOTTI, Karina. La política sanitaria del peronismo.  Buenos Aires. Biblos. 2009. 7 MIRANDA, Marisa y VALLEJO, Gustavo. Darwinismo social y eugenesia en el mundo latino,  Buenos Aires, Siglo veintiuno de Argentina Editores, 2005.  

8 NARI, Marcela, Políticas de la maternidad…, BIERNAT, Carolina, RAMACCIOTTI, Karina, Crecer y multiplicarse…

9 NARI, Marcela, Políticas de Maternidad … p171. 

Es decir, que el Estado durante las décadas de 1930 y 1940 hizo de la maternidad un 

asunto  político  pero  sin  embargo  no  facilitó  las  condiciones  materiales  y  afectivas  para  el desarrollo de la maternidad. Desde el discurso médico se pretendió garantizar las condiciones para  asegurar  un  control  del  cuerpo  de  las  mujeres,  y  se  genero  un  proceso0  de medicalización de al reproducción maternidad.  

En la ampliación de las estrategias de control social mediante los agentes sanitarios y 

médicos, el Estado promovió la formación de otras disciplinas auxiliares a la medicina que se encargaran de intensificar la conexión entre las instituciones sanitarias y las personas de los sectores populares, de modo que si las mujeres no concurrían a los dispensarios, las agentes del servicio social se acercaban a los domicilios a través de un vinculo amoroso y amigable.  

La Escuela para Visitadoras de Higiene Social (a partir de ahora lo llamaremos EVHS) 

UNLP,  dependiente  de  la  Cátedra  de  Higiene  Médica  y  Preventiva  de  la  Facultad  de Medicina, pareció responder a parte de estas preocupaciones estatales. Desde los discursos y ordenanzas de creación de la EVHS donde se manifiesta la voz de los médicos a cargo de la disciplina  la preocupación por las mujeres madres aparecen como parte de los conocimientos a  desplegar.  Incluso,  en  la  EVHS-  UNLP,  a  diferencia  de  su  homónima  en  la  UBA  creada catorce años antes, dedicada a la especialización en Tuberculosis y en intervención Escolar , la escuela platense ofreció dos formaciones mas: una en Puericultura y otra en Puericultura y Obstetricia,  hecho  que  hace  evidente  la  preocupación  por  el  desarrollo  del  binomio  madre- hijo en consonancia con los objetivos de perfeccionamiento de las generaciones futuras y de lucha contra la morbimortalidad infantil pretendidos en la ley 12.341. 10

La convocatoria exclusiva a mujeres para la EVHS fue parte de la construcción de la 

maternidad como asunto público, se presentaba como un asunto a tratar entre mujeres. Esto forma  parte  de  la  asociación  de  la  feminidad  con  el  mundo  de  la  domesticidad,  y  de  la masculinidad con los roles directivos, establecidos en función de la diferencia sexual sobre la que se organiza la división patriarcal del trabajo, no solo en el hogar entre marido y esposa, sino también en los puestos de trabajo de la sociedad civil. 11 La confluencia entre patriarcado y capitalismo hacen de la mujer una suerte de “experta” en las tareas domésticas de asistencia, 

 

10 En el año 1936 se sanciona la ley 12.341 con la se crea la Dirección de Maternidad e Infancia bajo la dependencia del Departamento Nacional de Higiene cuya finalidad era el perfeccionamiento de las generaciones futuras a través del combate de la morbimortalidad infantil y amparando la condición de madre o futura madre. Para un análisis pormenorizado de las legislaciones sobre el binomio madre- hijo se sugiere la lectura de BIERNAT, Carolina y Karina RAMACCIOTTI (2013), Crecer y Multiplicarse. La política sanitaria materno infantil. Argentina, 1900-1960, Buenos Aires, Biblos. Capitulo 3: Madres e Hijos bajo la orbita estatal. Pp. 103 141. 

11          PATEMAN, Carol, El contrato sexual, España, Editorial Anthropos, 1995, pp. 9-17. que no sólo son útiles a la unidad familiar, sino también, a la totalidad de la comunidad y al sistema capitalista, a pesar de ser desvalorizadas en su función productiva.12

Como  hemos  mencionado  con  antelación,    correspondía  a  las  visitadoras  una 

multiplicidad de acciones: trabajar junto al médico para la conservación o restablecimiento de la salud individual o colectiva, realizar propaganda  para atraer al individuo o la familia a la institución preventiva o curativa,  presentar los antecedentes mórbido o económicos sociales de la situación que debían remediar, entre otras. Sin embargo esta polivalencia funcional que cubrían las visitadoras en tanto "auxiliares” de los médicos incluyo la participación en ciclos de radioconferencias locales donde hicieron audible sus conocimientos y saberes respecto de distintas problemáticas sociosanitarias. 

Desde el ciclo el ciclo de conferencias emitidos en Radio Universidad en 1942 titulado 

“Educación Sanitaria Popular y Propaganda higiénica” organizado como parte de las tareas de extensión  de  la  cátedra  de  Higiene  Médica  y  Preventiva  tambien  a  cargo  del  Dr.  Alberto Zambrosco,  un  grupo  de  Visitadoras  de  Higiene  Social  disertó  acerca  de  “Problemas  de maternidad  e infancia”.   En estas conferencias las visitadoras tensionan  distintas posiciones acerca de la problemática de la procreación donde se presenta no solo el discurso producido por los médicos varones, sino también conocimientos que formaban parte de su experiencia profesional. 

Es pretensión de este trabajo presentar un análisis de las radioconferencias “Educación

Sanitaria Popular y Propaganda higiénica” a fin de indagar en las representaciones y discursos producidos  por  las  visitadoras  acerca  de  la  maternidad,  donde  se  tensionaron  los  discursos imperantes  en  el  campo  de  la  medicina  preventiva,  junto  con  posiciones  cercanas  al feminismo y al socialismo, respecto de la conveniencia política de la educación a las mujeres madres.  Consideramos  que  estos  estudios  aportan  nuevas  mirillas  para  comprender  la formación disciplinar desde una perspectiva crítica acerca de la “naturaleza” feminizada de la profesión, e incluso sobre el carácter conservador de las primeras profesionales.  

 

El cuidado y la educación entre mujeres 

 

12        ARTOUS, Antoine, Los orígenes de la opresión de la mujer, Barcelona, Editorial Fontamara, 1982, p. 19.

La  preocupación  estatal  por  el  cuerpo  de  las  féminas  a  los  fines  de  la  reproducción 

biológica e ideológica de la sociedad tuvo como objetivo maternalizar a las mujeres a fin de que aceptaran su posibilidad reproductiva como un destino exclusivo. Para tal fin, la medicina social  y  la  eugenesia  produjeron  tres  especialidades  que  abarcaron  científicamente  las  áreas  del  cuerpo  de  las  mujeres  destinadas  a  la  reproducción:  la  ginecología,  la  obstetricia  y  la puericultura.  Aun  así,  y  dado  que  estos  acercamientos  no  tenían  siempre  la  repercusión esperada, el Estado modificó su estrategia política sobre la maternidad a fin de construirla en un asunto público (Nari 2004, 171).  

Las  visitadoras  fueron  parte  de  este  proceso,  participaron  llevando  a  los  hogares  los 

preceptos higiénicos y de cuidados, e incluso, realizaron disertaciones públicas en este sentido. Nélida Tebaldi, Visitadora de Higiene Social egresada de la EVHS UNLP  y profesora de la materia de segundo año Servicio Social, indicó en su conferencia “El amparo de la mujer en su condición  de  madre  o  futura  madre”  su  preocupación  por  la  protección  legal  de  la  mujer gestante y sobre todo por “el futuro ser, fundamento y razón de la especie y la raza y el mas valioso capital del país” (Tebaldi 1942; 24)

En sus palabras Tebaldi parece dialogar con las mujeres madres para enseñar sobre los 

principios  eugenésicos  con  el  objetivo  de  lograr  “que  la  especie  al  aumentar  no  lo  haga solamente  en  número  sino  en  calidad”,  es  decir,  si  bien  las  politización  de  la  maternidad pretendió hacer de todas las mujeres madres, la calidad de los y las niñas venideras no resulta un  dato  menor  y  es  sobre  ello  que  ejercen  su  control  y  educación.  Por  ello  la  visitadora desarrolla  su  explicación  acerca  de  la  importancia  de  los  cuidados  previos  y  posteriores  al parto, donde la línea eugenésica marca el modo en que se debían concebir a los niños.  

Así lo describió Tebaldi: 

“considerando que el  niño empieza a  vivir y debe ser cuidado desde que es concebido, hay que 

comenzar desde entonces a proteger a la futura madre. Y aun mas debemos adelantarnos a su concepción, aplicando los principios de la Eugenesia la que exige actuar sobre los padres para lograr con ello que la especie al aumentar no lo haga solamente en número sino en calidad” (Tebaldi, 1942; 26) 

 

La  visitadora  mediante  esta  estrategia  buscó  difundir  los  conceptos  de  eugenesia  que 

posibilitaran  el  cuidado  de  los  futuros  hijos  de  la  nación.  Para  ello  detalló  cada  una  de  las instancias necesarias del cuidado del niño, en principio, atendió a la importancia de asistir a los consultorios  obstétricos  y  luego  a  las  maternidades,  donde    una  vez  realizado  el alumbramiento,  las  mujeres  madres  serían  instruidas  sobre  la  alimentación  de  los  niños,  el orden higiénico a seguir dentro de la casa, como también de otros cuidados. 

A  las  problemáticas  biológicas  suma  las  de  orden  social,  como:  el  medio,  el 

presupuesto familiar, el número de partos habidos y el orden cronológico de estos, la edad de la madre, su trabajo, la alimentación de los padres y el estado civil, entre otros.  El relato de Tebaldi invita a que las mujeres se acerquen a las maternidades a fin de brindarles protección y cuidado durante el embarazo, pero sobre todo para extender la preocupación estatal encarnada en los médicos y sus auxiliares por atender y controlar el proceso reproductivo no solo en el orden biológico, así detalla Tebaldi el objetivo de las maternidades: 

“El  acercamiento  de  la  mujer  al  consultorio  obstétrico,  permite  además  conocer  los  factores 

indirectos  o  económico  sociales,  tales  como  la  indigencia,  ilegalidad  y  otros  que  pueden  conducir  a  la enfermedad, al infanticidio, etc.”

Las visitadoras de higiene social desde su función educativa alentaron al acercamiento 

a  las  maternidades  a  fin  de  lidiar  con  los  males  sociales  que  obstruían  el  desarrollo  del embarazo  y  el  infantil.  Estos  discursos  a  favor  de  la  politización  de  la  maternidad  no  se limitaron a la reproducción de las preocupaciones médicas, por el contrario, las visitadoras que hicieron uso del espacio radial – y de las que nos quedó registro de su actividad intelectual- tuvieron la posibilidad de visibilizar problemáticas de las mujeres y en ello también producir pequeñas  rupturas  sobre  el  aislamiento  de  las  féminas  con  lo  que  produjeron  complicidades entre las que hablaban y las que eran oídas. 

Tebaldi, si bien hizo sus intervenciones a favor del discurso médico estatal, también se 

posicionó en un lugar de denuncia sobre  la  responsabilidad exclusiva de las mujeres para el desarrollo  y  cuidado  de  los  hijos,  hecho  que  reforzaba  el  binomio  madre-  hijo.  Por  ello  la visitadora capitalizó su participación en el espacio radial y sostuvo:  

“Y en una nueva etapa vamos a sustituir este binomio por el trinomio: padre- madre- hijo ya que 

el centro natural del niño es el hogar al que se debe rodear de las condiciones higiénicas indispensables que  a  su  vez  serán  logradas  con  el  mejoramiento  del  nivel  económico  y  cultural  de  la  familia, concurriendo a ello medidas de orden social tal como los salarios familiares” (Tebaldi, 1942; 28)

La propuesta de Tebaldi aparece como una reconceptualización y reformulación de la 

posición  del  binomio  madre-  hijo  que  buscaba  afianzar  la  ciencia  médica.  La  visitadora propone,  en  cambio,  incluir  como  responsable  del  desarrollo  doméstico  al  hombre,  quien podría a través del salario familiar garantizar cierta estabilidad económica para el bienestar.   

 

“Debe enseñar a la madre a tener un hijo cuidado dentro de un interior cuidado”

Alfina  Copani,  secretaria  de  la  Escuela  para  Visitadoras  de  Higiene  Social  de  la 

UNLP, destacó que ese era el objetivo principal de las profesionales graduadas de la escuela. Esta labor educativa entre mujeres se relaciona, como ya hemos dicho, con los lugares que la ciencia  médica  habilitó  para  la  participación  de  las  féminas  a  fin  de  que  no  alteraran  sus privilegios y monopolio del saber. 

La  necesidad  por  trasmitir  estos  preceptos  de  higiene  materna  permitió  a  las 

visitadoras tambien hacer uso de una serie de conocimientos específicos que se desprendieron de su práctica profesional. Así, en estas disertaciones las visitadoras no solo hicieron gala de las reflexiones y sistematizaciones de sus experiencias, sino también, presentaron estadísticas comparativas  realizadas  por  ellas  para  explicar  las  diferencias  entre  la  tasa  de  mortalidad materna  internacional  y  la  tasa  nacional,  por  ejemplo,  a  fin  de  concluir  con  ello  en  la importancia  de  afianzar  la  educación  sanitaria  de  las  madres  como  parte  de  la  cruzada eugenésica. 

Alfina  Copani,  emprendió  esta  línea  discursiva  en  su  disertación  “La  mortalidad 

materna  y  su  profilaxis”  para  mostrar  las  diferencias  entre  las  regiones  del  país  según  la asistencia y protección a  la maternidad, como también del nivel educativo sanitario, social y económico de sus habitantes. Destaca entre sus reflexiones: 

“Los coeficientes elevados de mortalidad materna demuestran por una parte la insuficiencia de 

los servicios médicos en su doble aspecto profiláctico y curativo (cuando no su total sustitución por el curanderismo obstétrico) y por otra un precario estado económico social de la población, amalgamado casi siempre a una deficiente educación sanitaria popular” (Copani 1942; 46) 

En  la  formulación  de  esta  crítica  al  sistema  sanitario  y  a  las  insuficientes  políticas 

públicas  capaces  de  garantizar  el  mejoramiento  económico  social  de  la  población,  la visitadora Copani da cuenta de una preocupación existente dentro del ámbito de la Salud y de la Asistencia Social respecto de unificar ambas instancias de intervención desde el Estado. 13

Es destacable que en el carácter propedéutico con que explica las diferencias entre las 

maternidades  de  cada  provincia  parece  intentar  convencer  a  las  mujeres  respecto  de  la 

 

13 En el año 1943 con el Golpe de Oficiales Unidos (G.O.U.) mediante el decreto 12.311 dio lugar a la 

creación de la Dirección Nacional de Salud Pública y Asistencia Social bajo la tutela del Ministerio del Interior. Luego en el año 1948 mediante la Ley 13.348 del 28 de septiembre de 1948 se disuelve esta Dirección y se forma la Dirección Nacional de Asistencia Social a cargo de la Secretaria de Trabajo y Previsión Social. Para mayores referencias se sugiere Ver: RAMACCIOTTI, Karina “La política sanitaria del peronismo”. Biblos. Buenos Aires. 2009.  necesidad  de  instruirse  en  las  labores  maternales.  Esta  preocupación  que  tanto  feministas, socialistas y anarquistas guardaban por la instrucción de las mujeres en su carácter de madres parece alinearse con los intereses de ellas. Si bien es innegable que realizaron estas acciones como  parte  de  su  trabajo,  también  son  destacables  estos  indicios  por  generar  afinidades, complicidades entre mujeres que no son solo de orden moral, sino también empoderante en el contexto en que se hallaban las mujeres de sectores populares. 

 

Servicio Social y Solidaridad 

 

Sofia Ricci, Visitadora de Higiene Social egresada de la EVHS- UNLP y profesora de 

la  cátedra  Servicio  Social,  junto  con  Nélida  Tebaldi,  en  la  EVHS  platense,  planteó  una preocupación  similar  a  la  de  su  colega.  En  la  disertación  “Los  agentes  del  Servicio  Social” Ricci sostuvo: 

“El  servicio  social  es  una  disciplina  fundada  en  el  principio  de  solidaridad  humana,  que  persigue  el 

bienestar  colectivo  y  que,  para  lograrlo,  no  hace  uso  de  medidas  arbitrarias  o  guiadas  únicamente  por  un sentimiento de amor al prójimo sino que actúa con criterio y métodos científicos” (Ricci 1942, 133) 

 

Ricci  insiste  en  destacar  el  rol  profesional  de  las  visitadoras  formadas  dentro  de  la 

Universidad,  capacitadas  en  escuelas  especiales  que  les  permiten  actuar  “no  por  mera intuición,  sino  por  preparación  científica”  (Ricci,  1942;  133)  De  la  misma  manera  en  que otras profesiones cercanas a la medicina, como la enfermería y obstetricia tuvieron que lidiar por  demarcar  los  espacios  de  incumbencia  de  los  nuevos  espacios  profesionales,  aquí  las Visitadoras  parecen  explicarles  al  público  la  novedad  que  implicó  la  formulación  de  un espacio profesional que facultó a las mujeres, y que además les entregó herramientas con las que  ellas  continuaron  el  proceso  de  producción  de  conocimientos  sobre  los  males sociosanitarios.  

La  preocupación  por  conducir  el  conjunto  de  conocimientos  y  prácticas  para  el 

cuidado  y  la  asistencia  fue  tomada  por  los  médicos  higienistas,  como  también  por  la eugenesia,  como  ya  hemos  dicho.  Este  modelo  de  intervención  profesional  se  estableció  en función de tres pilares básicos: la vigilancia (en tanto observación), el registro (dotado de un carácter  documental)  y  por  último  la inspección  que  es  la  visita  domiciliaria  en  si  misma (Carballeda, 2006).  

La difusión de conocimientos sobre la maternidad no implicó solo una necesidad de 

dominación y  control  sobre  el  cuerpo  de  las  mujeres  y  la  futura  “raza”,  también  fue considerada como un medio para acceder a los derechos políticos de las mujeres (Barrancos 2007;  Nari  2004;  Becerra  2009)  A  diferencia  de  las  posiciones  conservadoras,  lo  que pretendían las feministas y socialistas era obtener legitimidad política por su “función” de dar vida y desde ella podían exigir reclamar derechos civiles (Nari 2004) Partían del presupuesto de  que  por  la  responsabilidad  de  la  maternidad  obtendrían  derechos  para  intervenir  en  la esfera pública y política, sobre todo valiéndose de la idea en boga acerca de  la producción de varones  “sanos”,  futuros  ciudadanos,  era  una  tarea  intransferible  que  debían  realizar  las mujeres  madres  (Becerra  2009)  Lo  interesante  de  estas  primeras  feministas  es  que trascendieron el carácter natural adjudicado a las maternidad para visibilizar su función social y política (Nari 2004). En concordancia con la pretensión de emancipación de las mujeres, el Partido  Socialista  argentino  se  pronunció  por  dicha  transformación  social,  alentó  a  la participación de las mujeres dentro del partido y colocó en su programa mínimo el voto de las mujeres (Becerra 2009; 64). 

Lo  que  encontraba  a  feministas  y  socialistas  era  el  posicionamiento  desde  la 

diferencia  sexual,  es  decir,  identificarse  en  su  capacidad  reproductiva.  Del  mismo  modo  se encontraron respecto de la premura por el acceso a la  educación de las mujeres. Una de las visitadoras de la  escuela platense participó en estos  procesos  de politización  de las mujeres desde la maternidad.  La  visitadora  Ivonne  Baroude  destacó  las  acciones  realizadas  por  las visitadoras en el Club de Madres. 

 Esta institución creada en el año 1917 en la ciudad de Buenos Aires,  formaba parte 

del  Departamento  de  la  Mujer  del  Partido  Socialista  y  también  de  la  Universidad  Popular Alejandro Korn. El Club de Madres, fundado en La Plata en el año 1942, el mismo en que se realiza  la  conferencia.  Esta  institución  realizaba  actividades  asistenciales  con  mujeres  de sectores trabajadores llevando por ejemplo el canastillo circulante, que era una suerte de ajuar del bebé que luego debía ser devuelto para que siguiera la circulación de este entre mujeres madres que lo necesitaran.  

Ivonne  Baroude en su disertación llamada “El Club de Madres” destaca:

“El  Club  de  Madres  prepara,  con  gran  éxito  campañas  periódicas  de  educación  pre-natal,  de seguridad  infantil,  pro  higiene;    a  favor  de  la  educación  pre-  escolar;  semana  de  la  alimentación; semana  del  nene,  etc;  todas  tendientes  a  preparar  a  la  madre  para  criar  hijos  siguiendo  las  ultimas normas  que  marca  la  ciencia  tanto  en  lo  que  se  refiere  a  la  higiene  como  a  la  salud  y  a  la alimentación,  hábitos,  etc….La  educación  sanitaria  se  realiza  con  la  colaboración  de  médicos 

generales  y  especializados  y  con  la  colaboración  de  médicos  generales  y  especializados  y  con  la ayuda de las Visitadoras de Higiene Social, ocupándose el Club de Madres de demostrar al publico el peligro del curanderismo y la necesidad de consultar al medico cuantas veces sea necesario”

La  educación  sanitaria  a  las  mujeres  madres  las  inscribiría  en  una  línea  de 

conocimientos que la alejan del curanderismo y otros conocimientos no científicos. Con ello se buscaba maximizar los esfuerzos de la crianza dentro del ámbito doméstico, es decir, una mejora de la higiene y de la alimentación de los niños, saberes que ya formaban parte de la vida domestica de las mujeres pero que con estas acciones pretendían mejorarse.  

La  difusión  de  saberes  entre  las  mujeres  que  realizó  el  Club  de  Madres,  según  las 

palabras de Baroude, se justificaban porque “La educación es decisiva para el progreso de un pueblo”.  Mas  allá  de  si  estas  profesionales  que  participaron  en  el  Club  de  Madres  ertan militantes  o  no  del  Partido  Socialista,  es  seguro  que  desde  su  lugar  como  profesionales  del ámbito  sociosanitario  y  conferencistas  radiales  realizaron  una  difusión  afín  a  las  ideas propuestas por el partido y por la Dirección de mujeres que motorizaban estas acciones.  

En consonancia con estas preocupaciones fue que Baroude destacó en su disertación lo 

siguiente: 

“Nuestro  país  esta  lleno  de  instituciones  de  beneficencia  y  de  caridad  que  no  son  precisamente  la solución  científica  y  feliz,  sino  momentánea  y  falsa,  de  los  problemas  sociales;  nuestro  país  necesita instituciones que, como el  Club de  Madres, practica  la  beneficencia como  un  medio  y  nada  mas  que como  un  medio para  llegar a  un  fin que  es la  educación del  pueblo y en especial de  las  madres para subsanar y evitar, sobre todo evitar, los problemas sanitarios morales, productos de la mala educación.”

Nos encontramos con estas palabras de Baroude con una ponderación del rol social de 

las  mujeres  madres,  que  en  tanto  educadoras  de  sus  hijos  podrían  evitar  males  morales  y sanitarios.  Con  ellas  parece  enaltecer  las  acciones  de  las  mujeres,  y  si  bien  no  es  una convocatoria directa a la lucha por el voto femenino, es un llamado a reconocer y valorar las acciones privadas, domésticas de las madres. 

 

Conclusiones 

 

En  este  breve  trabajo  hemos  intentado  dar  cuenta  del  trabajo  de  las  Visitadoras  de 

Higiene Social graduadas de la Escuela de la UNLP sobre el que venimos trabajando desde hace  un  tiempo.  Las  intervenciones  educativas  vía  radial  muestran  como  las  visitadoras realizaron acciones de orden intelectual con las que buscaban educar a las madres y mediante ello establecer puentes de solidaridad entre mujeres. 

Es sabido que las visitadoras tenían entre sus labores una destacable función educativa, 

sobre todo con los sectores populares de los que pretendían su normalización como también una  reducción  de  los  gastos  estatales  para  su  reproducción  social.  Las  principales preocupaciones  volvieron  sobre  las  mujeres,  sean  madres  o  no,  con  el  objetivo  de  obtener ciudadanos  fuertes  para  la  Nación.  Si  bien  fue  el  discurso  médico  higienista  quien  llevo  la delantera  en  la  implementación  de  estas  prácticas,  y  a  través  de  las  visitadoras  intentó promover este proyecto de maternalizacion, hemos visto que las visitadoras produjeron otros discursos e incluso realizaron criticas a las políticas sanitarias, a la organización familiar que centraba la obligación de cuidado sobre los niños exclusivamente en las madres, entre otras. Además  presentaron  otras  modalidades  asistenciales,  como  la  que  brindaba  el  Club  de Mujeres,    necesarias  para  el  acercamiento  y  solidaridad  con  las  mujeres  puérparas  que necesitaban  de  la  ayuda  de  los  servicios  sociales,  con  lo  que  además  de  presentar  otras posibilidades  de  pensar  la  maternidad,  establecieron  incipientes  vínculos con  las  propuestas feministas y socialista por la emancipación de la mujer.  

 

Bibliografía 

AGUILAR,  Paula,  Lucia  (2014) El  hogar  como  problema  y  como  solución.  Una  mirada  genealógica  de  la domesticidad  a  través  de  las  políticas  sociales.  Argentina  1890-  1940.  Centro  Cultural  de  la  Cooperación. Buenos Aires 

ALAYÓN, Norberto (1978), Historia del trabajo social en Argentina, Buenos Aires, Editorial CELATS. ARMUS,  Diego, La  ciudad  impura.  Salud,  tuberculosis  y  cultura  en  Buenos  Aires,  1870-1950,  EDHASA, Buenos Aires, 2007. 

ARRUA,  Néstor,  “Médicos  higienistas  y  visitadoras  frente  a  la  tuberculosis  en  la  ciudad  de  La  Plata  (1935-1943)”, Revista Cátedra Paralela, Rosario, 2014, Nº 11 . BIERNAT, Carolina  y Karina  RAMACCIOTTI, Crecer y Multiplicarse. La política sanitaria materno infantil. Argentina, 1900-1960, Biblos, Buenos Aires, 2013. CARBALLEDA,  Alfredo  (2006), El  trabajo  social  desde  una  mirada  histórica  centrada  en  la  intervención, Buenos Aires, Espacio Editorial. 

DI LISCIA, Maria  Silvia, “Renovación de  la  historia  sobre  instituciones,  profesionales  y  salud”  en BIERNAT, Carolina, RAMACCIOTTI, Karina (editoras) Historia de la salud y la  enfermedad. Bajo la lupa de las ciencias sociales,  Biblos, Buenos Aires,  2014, pp117- 129. 

GRASSI, Estela. La mujer y la profesión de asistente social: el control de la vida cotidiana. Humanitas, Buenos Aires, 1989.

LOBATO, Mirta. Historia de las trabajadoras en la Argentina (1869-1969), Edhasa, Buenos Aires, 2007. MARTIN, Ana Laura, “Mujeres y enfermería. Un asociación temprana y estable, 1886-   1940” en BIERNAT, Carolina,  CERDÁ;  Juan  Manuel;  RAMACCIOTTI,  Karina  (directores) La  salud  pública  y  la  enfermería  en Argentina, Universidad Nacional de Quilmes, Bernal, 2015, pp. 257-286. NARI, Marcela,  Políticas de Maternidad y Maternalismo Político, Biblos, Buenos Aires, 2004. OLIVA, Andrea, Trabajo social y lucha de clases, Imago mundi, Buenos Aires, 2007. PARRA,  Gustavo, Antimodernidad  y  Trabajo  Social.  Orígenes  y  expansión  del  Trabajo  Social  Argentino. Espacio Editorial, Buenos Aires, 2007. 

RAMACCIOTTI, Karina y VALOBRA, Adriana, “Modernas esculapios: acción política e inserción profesional” en  LIZETTE,    Jacinto  y  SCARZANELLA,    Eugenia. Género  y  Ciencia  en  América  Latina:  mujeres  en  la academia y en la clínica, Editorial Iberoamericana, Madrid, 2011, pp. 23-51. 

VALLEJO,  Gustavo, Escenarios  de  la  cultura  científica  argentina.  Ciudad  y  Universidad  (1882-1955),  CSIC, Madrid, 2007. 

Fuentes consultadas: 

COPANI,  Alfina.  “La  mortalidad  materna  y  su  profilaxis” En Educación  Sanitaria  y  propaganda  higiénica. Conferencias radiotelefónicas. Facultad de Ciencias Médicas, Cátedra de Higiene Médica y Preventiva, La Plata, UNLP, 1942. pp 41- 50.

RICCI,  Sofia.  “La  importancia  del  servicio  social”  en Educación  Sanitaria  y  propaganda  higiénica. Conferencias radiotelefónicas. Facultad de Ciencias Médicas, Cátedra de Higiene Médica y Preventiva, La Plata, UNLP, 1942,   

TEBALDI, Nélida,  “El  amparo  de  la  mujer  en  su  condición  de  madre  o  de  futura  madre”  .  En Educación Sanitaria  y  propaganda  higiénica.  Conferencias  radiotelefónicas.  Facultad  de  Ciencias  Médicas,  Cátedra  de Higiene Médica y Preventiva, La Plata, UNLP, 1942.  

14

 

14 Algunas de las leyes que aparecen mencionadas en las radioconferencias son:   Ley 11.933 del año 1934 que prohíbe el trabajo de las mujeres un mes antes y 45 días después del alumbramiento, la ordenanza nº 7915 del año 1936 por la que los servicios de maternidades de los hospitales municipales se elevaron a la categoría de Institutos de Maternidad y Asistencia Social. Se incluye también la ley 12.331 de profilaxis antivenérea como parte del aspecto preventivo y eugenésico para el mejoramiento de la salud maternal, y por supuesto la ley 12.341 de Protección a la Maternidad e Infancia. 

[image: ]

Título: Los desafíos de construir un Programa Institucional contra la Violencia de Género en la Universidad Nacional de La Plata 

 

Autoras: Verónica Cruz (Prosecretaría DDHH/UNLP, veronica.cruz09@yahoo.com.ar) 

Eliana Vasquez (Prosecretaría DDHH/UNLP, elianagricelv@yahoo.com.ar) Palabras clave: VIOLENCIAS – GÉNERO – UNIVERSIDAD 

 

Resumen  

La ponencia comparte algunas reflexiones acerca del Programa Institucional “Contra 

la Violencia de Género en el ámbito de la UNLP” que surge a partir de la decisión unánime del HCS tras el requerimiento de la FULP, y luego de un año de trabajo colectivo del equipo coordinado por la Prosecretaría de Derechos Humanos, integrado por docentes investigadores de las unidades académicas -FaHCE, FPyCS, FTS, FCJyS, FBA y Psicología- y a referentes de los gremios ADULP, ATULP y FULP.  

La  violencia  de  género  es  un  problema  social  que  vulnera  derechos  y  demanda  un 

trabajo  institucional  de  desnaturalización,  mediante  acciones  de  protección  ampliación  y promoción  de  derechos;  y  de  intervención  a  través  de  la  implementación  del  Protocolo específico que entró en vigencia en abril del corriente año. 

El  marco  conceptual  que  sustenta  esta  política  institucional  define  las  violencias  a 

partir  de  sus  diversas  expresiones,  manifestadas  en  conductas  y  acciones  lesivas  de  los derechos humanos fundamentales. En virtud de esta referencia, las instituciones educativas -y las universitarias en este caso- adquieren un papel estratégico al contribuir al fortalecimiento de valores, prácticas y actitudes que propicien relaciones igualitarias entre los géneros.  I.- Introducción 

 

Esta presentación procura compartir algunas reflexiones acerca de la implementación 

del Programa Institucional Contra la Violencia de Género en el ámbito de la UNLP creado en  el  año  2015,  momento  en  que  fuera  aprobado  por  la  decisión  unánime  del  Consejo 

1 

Superior.  Dicho  Programa  contiene  a  su  vez  el Protocolo  contra  la  Discriminación  y  la Violencia  de  Género,  y  ambos  textos  son  la  resultante  de  un  trabajo  colectivo  de  un  año, coordinado  por  la  Prosecretaría  de  Derechos  Humanos  y  protagonizado  por  un  equipo integrado por docentes investigadores especializados en género, de seis unidades académicas y por referentes de los gremios que nuclean a trabajadores y estudiantes de la universidad. 1

El tema fue instalándose en el  ámbito  universitario  con mayor presencia  durante los 

últimos años, siendo reconocido como un problema social que vulnera derechos  y demanda un  trabajo  institucional de  desnaturalización,  mediante  acciones  de  protección  y  ampliación de  derechos;  que  convoca  a  toda  la  sociedad  y  en  particular  a  la  universidad  pública. Asimismo, la afectación que la violencia de género produce en las relaciones interpersonales en  el  marco  de  estudio  y  de  trabajo  en  este  caso,  hizo  que  en  primer  lugar  el  gremio estudiantil colocara el tema en la agenda de discusión de la universidad y luego se sumaran los gremios de trabajadores docentes y no docentes dispuestos a cooperar en la construcción de un Protocolo específico como herramienta de protección y ampliación de derechos. 

Los estereotipos que fijan roles en función del sexo y la resistencia social al cambio de 

estos últimos, dificultan el ejercicio efectivo, por parte de hombres y mujeres en igualdad de condiciones,  de  los  derechos  fundamentales  jurídicamente  reconocidos.  Son  estos  patrones socioculturales de conducta los que fomentan la persistencia y agravamiento de situaciones de violencia  de  género  que  socavan  la  democratización  de  las  relaciones  socio-laborales  y educativas, frente a los cuales se decide llevar adelante esta iniciativa contra la violencia de género en el ámbito de la Universidad Nacional de La Plata. 

Esta  breve  introducción  contextualiza  el  contenido  de  este  trabajo  que  se  propone  a 

casi un año de aprobado el mencionado Programa Institucional, y a seis meses de la vigencia del Protocolo, colocar algunas cuestiones vinculadas a los primeros momentos de la puesta en marcha  de  esta  iniciativa,  situando  avances  y  preocupaciones  al  respecto.  Para  ello  la ponencia presenta un apartado que describe de manera sucinta los principales ejes planteados en el Programa y una referencia al Protocolo, y luego pone énfasis en aspectos inherentes a su implementación. Finalmente la ponencia culmina con un apartado de consideraciones que a la vez abren a líneas de trabajo y de reflexión que surgen de la experiencia y que requieren ser retomadas en otras instancias del proceso.  

 

1  Las  Unidades  Académicas  de  pertenencia  de  los  docentes  investigadores  son:  FaHCE  Facultad  de Humanidades y Ciencias de la Educación; FPyCS Facultad de Periodismo y Comunicación Social; FTS Facultad de Trabajo Social; FCJyS Facultad de Ciencias Jurídicas y Sociales; FBA Facultad de Bellas Artes y Facultad de Psicología, y los gremios son Asociacion de Docentes de la Universidad de La Plata, (ADULP)  Asociación de Trabajadores de la Universidad de La Plata (ATULP) y Federación Universitaria La Plata (FULP) 

2 

II. La construcción del Programa Institucional Contra la Violencia de Género  

 

Tal como se mencionara anteriormente, esta política institucional es producto de una 

construcción colectiva que buscó pensar y diseñar acciones con relación a la discriminación y a la violencia de género, poniendo en valor los propios conocimientos y saberes existentes en la  universidad  a  partir  de  las  trayectorias  de  reconocidas  investigadoras  quienes  de  manera solidaria  y  militante  se  dispusieron  a  participar  de  la  experiencia.  También  se  sumaron  con sus  preocupaciones,  reivindicaciones  y  propuestas,  referentes  de  los  tres  gremios  que simultáneamente fueron formándose en el tema. 

Las primeras decisiones que orientaron el trabajo de este equipo estuvieron vinculadas 

a  reconstruir  antecedentes  de  políticas  institucionales  contra  las  violencias  de  género existentes en otras universidades. Así se tomó conocimiento y se analizaron las iniciativas de la  Universidad  Nacional  del  Comahue,  la  Facultad  de  Ciencias  Políticas  y  Relaciones Internacionales  de  la  Universidad  Nacional  de  Rosario,  la  Universidad  Nacional  de  San Martín y la Universidad Nacional de Buenos Aires. También se consideraron las experiencias construidas  en  diferentes  unidades  académicas  de  esta  Universidad,  a  partir  de  las  valiosas trayectorias  de  los  equipos  docentes  en  proyectos  de  investigación,  docencia  y  extensión universitaria abocados al estudio e intervención en la temática. 2

En las reuniones sostenidas por la Mesa de trabajo, los debates e intercambios fueron 

sumamente  enriquecedores,  aun  cuando  había  planteos  disímiles  y  saberes  y responsabilidades  diferenciadas,  esas  discusiones  se  tramitaron  de  manera  respetuosa  y propositiva.  Y  de  ese  modo  fue  posible  presentar  ante  el  Consejo  Superior  una  propuesta previamente trabajada y debatida con la Comisión de Interpretación y Reglamento, que luego de ser tratada, fue votada por unanimidad.  

 

2  Nos  referimos  a  iniciativas  existentes  en  la  UNLP  tales  como:  el  Centro  de  Estudios  de  Investigaciones  en Género,  y  la  Especialización  en  Educación  en  Géneros  y  Sexualidades  de  la  FaHCE;  el  Área  de  Género  y Diversidad Sexual de la FTS; el Laboratorio de Comunicación y Género, la Especialización en Comunicación Social, Periodismo y Género, el Espacio de Atención en Violencia de Género y Espacio de Salud Sexual Integral de la FPyCS; la Especialización para el Abordaje de las Violencias Interpersonales y de Género, el Curso Anual de  Posgrado  de  Violencia  Familiar  y  de  Género;  y  el  Área  de  Género  y  Derechos  Humanos  de  las  Mujeres perteneciente  al  IDH,  ofrecidos  por  la  FCJyS;  la  Dirección  de  Orientación  a  Estudiantes  y  aplicación  de  un protocolo específico en la FBA; y el Área de Derechos Humanos de la Facultad de Psicología existentes en ese momento (abril de 2015). Asimismo, en esas UA se desarrollan diversos proyectos de extensión e investigación y se dictan cursos y seminarios de grado vinculados a la temática, así como actividades curriculares permanentes que fortalecen la trayectoria en este campo de conocimiento e intervención. Las siglas corresponden a: FaHCE Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educación; FPyCS Facultad de Periodismo y Comunicación Social; FTS Facultad de Trabajo Social; FCJyS Facultad de Ciencias Jurídicas y Sociales donde está el IDH Instituto de Derechos Humanos; FBA Facultad de Bellas Artes. 

3 

Interesa puntualizar lo novedoso que resulta el recorrido realizado en la elaboración de 

esta política, así como su aprobación por el Consejo Superior que la convirtió en normativa para todas las unidades  académicas  y dependencias de la Universidad Nacional de  La Plata sin excepción, convirtiéndose así en una herramienta efectiva de reconocimiento, protección y ampliación de derechos principalmente para las mujeres. 

La  fundamentación  y  los  ejes  de  trabajo  del Programa  Institucional  Contra  la 

Violencia de Género, definen a las violencias de género como una particular expresión de  la violación de los derechos humanos fundamentales. Las violencias han sido visibilizadas por la comunidad  internacional  y  los  Estados,  estudiadas  y  conceptualizadas  desde  diferentes campos  disciplinares,  y  sancionadas  a  través  de  instrumentos  normativos  tales  como  leyes nacionales  y  tratados  internacionales  de  derechos  humanos  que  obligan  a  los  Estados  a diseñar e implementar políticas públicas para su eliminación.  

Así,  el Programa  pone  énfasis  en  la  preocupación  por  la  violencia  sexista  y  la 

discriminación  basada  en  el  género,  perpetrada  principalmente  contra  mujeres  en  diferentes circunstancias y ámbitos de la Universidad Nacional de La Plata, y también contra personas cuya identidad de género se aparta de la heterosexualidad normativa. En ese sentido, reconoce el  atravesamiento  de  patrones  socioculturales  que  promueven  y  sostienen  la  desigualdad  de género y las relaciones de poder primordialmente sobre las mujeres.3

La referencia a una práctica social discriminatoria comprende acciones de distinción, 

exclusión, restricción o preferencia, tanto en ámbitos públicos como en privados, que tenga el objetivo o el efecto de anular o limitar el reconocimiento, goce o ejercicio, en condiciones de igualdad,  de  uno  o  más  derechos  humanos  o  libertades  fundamentales  contenidas explícitamente  en  los  instrumentos  internacionales.  Y  dicha  práctica  puede  estar  basada  en motivos  de  nacionalidad,  edad,  sexo,  orientación  sexual,  identidad  y  expresión  de  género. 4 Esta  interpretación  llevó  a  establecer  la  no  discriminación como  un  principio  básico consagrado en la doctrina de los Derechos Humanos de Naciones Unidas y de la Organización de  Estados  Americanos,  que  establecen  que  los  Estados  respeten  y  garanticen  a  todas  las personas  los  derechos  reconocidos  en  el  Pacto  de  San  José  de  Costa  Rica,  sin  distinción alguna; sancionando legislación y políticas públicas dirigidas a tal fin.5

3La Declaración  Universal  de  los  Derechos  Humanos y  la Declaración  Americana  de  Derechos  Humanos, señalan  el  derecho  inalienable  de  todo  ser  humano  a  vivir  una  vida  en  la  que  se  respete  la  integridad  física, psíquica  y  moral,  igualando  a  todas  las  personas  frente  a  la  ley  y  garantizando  una  protección  legal  sin distinciones basadas en condiciones de carácter personal. 

4Convención Interamericana contra toda Forma de Discriminación e Intolerancia, 2013. 5El derecho a no ser objeto de discriminación está presente en el art. 2 de la Declaración Universal de Derechos Humanos, en el  art.  2 del Pacto Internacional de  Derechos Económicos, Sociales y  Culturales, el  art.  2 de  la 

4 

En el mismo sentido, existen diversos instrumentos internacionales y la Ley Nacional 

Nº 26.485 de “Protección Integral para prevenir, sancionar y erradicar la violencia contra las mujeres  en  los  ámbitos  en  que  desarrollen  sus  relaciones  interpersonales.”  Se  entiende  por violencia de género toda conducta, acción u omisión, que de manera directa o indirecta, tanto en el ámbito público como en el privado, basada en una relación desigual de poder, afecte su vida, libertad, dignidad, integridad física, psicológica, sexual, económica o patrimonial, como así también su seguridad personal. 6 Esta legislación se entrama con otras dirigidas a garantizar el derecho a la igualdad y la no discriminación, tales como las Leyes Nacionales Nº 26.618 de “Matrimonio entre personas del mismo sexo,” y Nº 26.743 de “Identidad de Género.”

Los Estados Miembros son alentados a partir de las resoluciones de la OEA, a adoptar 

políticas  públicas  contra  la  discriminación  de  personas  a  causa  de  su  orientación  sexual  e identidad  o  expresión  de  género;  y  a  condenar  las  violaciones  de  estos  derechos  humanos, fortaleciendo  sus  instituciones  nacionales  con  el  fin  de  prevenir,  investigar  y  asegurar  a  las víctimas,  la  debida  protección  judicial  en  condiciones  de  igualdad,  haciendo  que  los responsables sean juzgados. 7

Cabe  recordar  que  Argentina  tiene  responsabilidades  internacionales  que  cumplir 

respecto a la prevención, sanción y eliminación de la violencia sexista y de la discriminación por  razones  de  género  u  orientación  sexual,  teniendo  en  consideración  las  múltiples 

 

Convención  sobre  los  Derechos  del  Niño,  el  art.  26  del Pacto  Internacional  de  Derechos  Civiles  y  Políticos. También  reconocen  y  protegen  el  derecho  de  todas  las  personas  al  trabajo,  en  los  arts.  1,  2,  7  y  23  de  la Declaración  Universal  de  Derechos  Humanos,  el  art.  26  del Pacto  Internacional  de  Derechos  Civiles  y Políticos, los arts. 11.1 y 24 de la Convención Americana sobre Derechos Humanos, el art. 2 de la Declaración Americana  sobre  Derechos  y  Deberes  del  Hombre,  el  art.  6  y  7  del Pacto  Internacional  de  Derechos Económicos,  Sociales  y  Culturales.  En  Argentina  la  Ley  Nacional  Contra  Actos  Discriminatorios  Nº  23.592, establece  en  su  art.  1º  que  “quien  arbitrariamente  impida,  obstruya,  restrinja  o  de  algún  modo  menoscabe  el pleno ejercicio sobre bases igualitarias de los derechos y garantías fundamentales reconocidos en la Constitución Nacional,  será  obligado,  a  pedido  del  damnificado,  a  dejar  sin  efecto  el  acto  discriminatorio  o  cesar  en  su realización y a reparar el daño moral y material ocasionados.” También se consideran particularmente los actos u omisiones discriminatorios determinados, entre otros motivos, por el sexo.  6 La normativa se compone de: la Convención Interamericana para prevenir, sancionar y erradicar la violencia contra la mujer (conocida como Convención de Belem do Para) la Convención sobre Eliminación de todas las Formas de Discriminación contra la Mujer (CEDAW) y la Ley Nacional de Protección integral para prevenir, sancionar  y  erradicar  la  violencia  contra  las  mujeres  en  los  ámbitos  en  que  desarrollen  sus  relaciones interpersonales, Nº 26.485, y su Decreto de Reglamentación N° 1011/2010.  7  En  el  ámbito  internacional  la  OEA  ha  dictado  varias  resoluciones  sobre Derechos  Humanos,  Orientación Sexual e Identidad de Género, que condenan los actos de violencia y violaciones a los derechos humanos, a la vez  que  repudian  la  discriminación  contra  personas  que  se  funden  en  los  mismos  motivos.  La  Resolución 2807/13 de la OEA se denomina Derechos Humanos, Orientación Sexual e Identidad y Expresión de Género y condena  todas  las  formas  de  discriminación  contra  personas  por  motivos  de  orientación  sexual  e  identidad  o expresión de género, e insta a los Estados dentro de los parámetros de las instituciones jurídicas de sus sistemas a que eliminen, allí donde existan, las barreras que enfrentan las lesbianas, los gays y las personas bisexuales, trans e intersex (LGTBI) en el acceso equitativo a la participación política y otros ámbitos de la vida pública, así como a evitar interferencias en su vida privada. En el mismo sentido, el “derecho a la igualdad y la no discriminación” está también contenido en los “Principios de Yogyakarta.”

5 recomendaciones  y  sanciones  de  los  organismos  de  Naciones  Unidas. 8  Es  decir,  el  Estado debe  hacer  efectivos  los  derechos  reconocidos  en  los  Instrumentos  de  Derechos  Humanos asegurando  recursos  sencillos  y  efectivos  ante  los  órganos  competentes  para  reclamar  por violaciones  a  derechos  fundamentales.  Esta  obligación  no  se  agota  en  el  dictado  de  leyes formales  en  el  ámbito  interno,  sino  que  exige,  además,  la  adopción  de  medidas  de  acción positivas traducidas en políticas activas para asegurar la igualdad de oportunidades en el goce de  estos  derechos,  priorizando  a  aquellos  grupos  que  históricamente  han  sido vulnerabilizados.  

Desde  estas  consideraciones  y  en  circunstancias  en  las  que  no  ha  sido  posible  la 

prevención y se verifica la existencia de un daño, la persona damnificada debe contar con la posibilidad  de  exigir  una  reparación  y  el  cese  inmediato  de  las  situaciones  de  violencia  y discriminación, mediante procedimientos oportunos, accesibles y eficaces que resguarden su dignidad, privacidad e intimidad.  

Resulta imprescindible visibilizar e intervenir sobre estas problemáticas de violencia y 

discriminación  en  el  ámbito  universitario  ya  que  su  desconocimiento  interfiere,  no  sólo  en aspectos subjetivos y sociales como los contemplados en los derechos enunciados, sino en la perpetración y/o reiteración de las violencias de género. Ello conlleva a la inestabilidad en la permanencia en los procesos educativos afectando las trayectorias, y a mantener relaciones de trabajo no enmarcadas en el respeto, la igualdad y la solidaridad. 

En  virtud  de  lo  expuesto,  la  política  institucional  contra  la  discriminación  y  la 

violencia de género en la UNLP asume un carácter integral, y procura coordinar el accionar de  los  actores  de  la  comunidad  universitaria  estableciendo  como  punto  de  partida,  las directrices  básicas  con  relación  a  la  prevención,  atención  y  erradicación  de  la  violencia  de género, tal como se expresa en el siguiente apartado.  

 

III.- La implementación del Programa Institucional Contra la Violencia de Género  

8  El Comité  de  Derechos  Humanos,  en  ocasión  del  tercer  informe  presentado  por  Argentina,  observó  el  3  de noviembre de 2000, el acoso sexual y otras manifestaciones de discriminación en los sectores público y privado; que  no  se  lleva  sistemáticamente  información  sobre  estos  asuntos;  que  las  mujeres  tienen  un  escaso conocimiento  de  sus  derechos  y  de  los  recursos  de  que  disponen;  y  que  no  se  tramitan  debidamente  las denuncias.  El Comité  para  la  Eliminación  de  la  Discriminación  contra  la  Mujer,  en  julio  de  2010  instó,  en ocasión del examen del Sexto informe periódico de la Argentina, a que se adopten las medidas necesarias para garantizar una mejor aplicación de la legislación laboral (…), y a promulgar legislación relativa al acoso sexual en los lugares de trabajo públicos y privados, incluidas sanciones eficaces. El Comité de Derechos Económicos, Sociales y Culturales al analizar el tercer informe presentado por Argentina, planteó su preocupación respecto del acoso sexual que, ni el derecho penal, ni la legislación laboral, del Estado parte, prohíben específicamente el mismo  en  el  trabajo  y  que  no  esté  específicamente  reconocido  como  un  delito;  y  ruega  al  Estado  Parte  que apruebe  y  aplique  medidas  legislativas  que  lo  prohíban,  sensibilizando  al  público  contra  el  acoso  sexual  y proporcionando una protección integral a las víctimas. 

6 

La referencia a la implementación del Programa y del Protocolo contra la violencia de 

género  exige  inicialmente  clarificar  algunas  cuestiones.  La  primera  es  que  esta  iniciativa permite materializar prácticas en el ámbito universitario -en tanto institución estatal pública- que reconocen los derechos humanos como una dimensión sustantiva de la trama relacional. La  segunda  es  que  el  Programa  constituye  un  marco  común  de  actuación  en  materia  de sensibilización y prevención de este tipo de violencia, que tiende a ser instituido, recreado e instrumentado  con  el  compromiso  de  quienes  integran  esta  Universidad,  coadyuvando  a concretar las líneas programáticas con medidas y recursos que permitan ampliar y efectivizar derechos.  Y  la  tercera  cuestión  alude  a  la  necesidad  de  optimizar  las  intervenciones institucionales  frente  a  situaciones  de  violencia  de  género  que  afectan  las  libertades fundamentales de quienes estudian y/o trabajan en la universidad, enmarcando las mismas en lo que establece el Protocolo como instrumento estratégico de esta política. 

El Programa  Institucional  Contra  la  Violencia  de  Género  es  sustentado  desde  la 

perspectiva de los Derechos Humanos y se plantea como propósito “producir condiciones que contribuyan a visibilizar y desnaturalizar la violencia de género como un problema social que afecta derechos humanos fundamentales, a fin de promover el reconocimiento efectivo de la perspectiva de género como dimensión transversal de las políticas y prácticas institucionales en la Universidad Nacional de La Plata.” Y desde esa proposición procura: a) consolidar un marco conceptual compartido acerca de la violencia de género, enriquecido con la normativa que garantiza los derechos sexuales y la integridad personal; b) promover la participación de las  distintas  unidades  académicas  y  dependencias  administrativas  de  la  Universidad  en  el desarrollo  de  estrategias  de  sensibilización,  capacitación  y  comunicación  tendientes  a erradicar  la  violencia  de  género;  y  c)  fortalecer  capacidades  institucionales  para  prevenir, detectar, atender y orientar a quienes se encuentren afectados por situaciones de violencia de género,  procurando  restituir  sus  derechos  vulnerados desde  un  accionar  coordinado  entre  el Programa y las Unidades Académicas. 

Los ejes programáticos que dan contenido a  esta política fueron pensados a partir de 

consideraciones conceptuales que reconocen cómo el modelo socio-cultural dominante y los procesos  de  reproducción  simbólica,  legitiman  la  violencia  de  género  y  dan  cuenta  de  su dimensión  estructural.  En  ese  sentido,  evitar  la  perpetuación  de  prácticas  y  discursos patriarcales, reconociendo las variadas formas que adopta la violencia de género y su carácter complejo  y  multidimensional,  exige  una  actitud  investigativa  que  comprenda  y  explique  su 

 

7 carácter  relacional;  y  desarrolle  un  conjunto  de  estrategias  para  su  prevención,  atención  y erradicación. 

Lo antes dicho permite afirmar que los emergentes vinculados a la violencia de género 

no pueden ser abordados de una única manera, ni de una vez y para siempre; su tratamiento requiere de abordajes diversos, actualizados  y pertinentes  a las  realidades institucionales en las  que  se  presentan.  Y  de  una  mirada  abierta,  múltiple  e  interdisciplinaria  como  condición necesaria frente a la complejidad de esta problemática que exige también la construcción de herramientas  teóricas  y  metodológicas  para  su  desnaturalización,  y  para  producir intervenciones eficaces y respetuosas, protectorias de derechos. 

En  virtud  de  estas  consideraciones,  la  implementación  del Programa prevé  dos  ejes 

con  acciones  diferenciadas:  uno  de  carácter  promocional-preventivo;  y  otro  de  carácter interventivo que fueron producidos a partir del intercambio y de los debates compartidos por los actores antes mencionados. 

Con relación al eje promocional-preventivo, el mismo adquiere relevancia si se toma 

en  cuenta  que  las  desigualdades  sociales  y  de  género,  constituyen  un  cuadro  de vulnerabilidades y violencias para las personas, y conforman un  campo de análisis a recorrer desde  diferentes  espacios  de  sensibilización,  formación  y  problematización.  Ello  posibilita que  todas  las  unidades  académicas  y  dependencias  administrativas  de  la  Universidad,  se apropien  de  este  marco  conceptual  y  construyan  un  accionar  coordinado  con  distintas organizaciones  sociales  e  instituciones  públicas  en  pos  de  trabajar  el  tema,  para  lo  cual  se realizan las siguientes acciones: 

 Implementación  de  una  estrategia  inicial  de  sensibilización  y  capacitación  de  la 

Comunidad  Universitaria a  través  del  desarrollo  de  un  Curso  de  formación  en violencia  de  género  destinado  a  trabajadores  y  trabajadoras  docentes,  no  docentes  y estudiantes de las diferentes unidades académicas y dependencias administrativas de la UNLP  que  se  llevó  a  cabo  durante  el  mes  de  julio  de  2015.  Esta  instancia  tuvo  el propósito  de  producir  una  resignificación  de  las  relaciones  de  género  en  el  contexto social general y en el universitario en particular.  

   Conformación  de  un  equipo  por  Unidad  Académica  a  modo  de  “punto  focal”

preferentemente  integrado  por  trabajadores/as  docentes  y  no  docentes,  y  estudiantes que se constituyan en referentes de la política institucional contra la discriminación y la violencia de  género.  Este equipo  planificará diversas actividades preventivas  y de capacitación,  y  el  desarrollo de estrategias de acompañamiento  u orientación  ante la 

 

8 

recepción  de  una  denuncia9  por  situaciones  de  violencia  de  género,  facilitando  la pronta  intervención de  la unidad  de  atención  a  la  violencia  de  género  de  la  unidad académica -allí donde se disponga de la misma- y/o del Equipo Interdisciplinario del Programa dependiente de la Prosecretaría de Derechos Humanos.

 Consolidación  de  un  equipo  ampliado  de  referentes  del  Programa  en  las  distintas 

Unidades Académicas, que en articulación con la Prosecretaría de Derechos Humanos de  la  Universidad,  profundicen  la  formación  en  la  temática  y  propicien  un  accionar coordinado  frente  a  la  prevención  u  orientación  ante  situaciones  de  violencia  de género. 

 Realización  de  acciones  permanentes  de  sensibilización,  difusión  y  socialización  del 

Programa mediante la producción de diversos dispositivos e instrumentos (campañas de prevención, jornadas de sensibilización, folletos explicativos, seminarios y cursos formativos,  modificaciones  curriculares,  entre  otros)  en  forma  coordinada  con  los referentes del Programa en cada Unidad Académica. 

 Caracterización de las principales problemáticas que puedan surgir desde cada Unidad 

Académica durante el proceso de formación; y construcción de una cartografía con las situaciones que efectivamente sucedieron y que se configuran como “violencias.”

 Producción  de  documentos  escritos  que,  a  partir  de  los  registros  y  crónicas  de  lo 

trabajado  en  el  marco  de  la  Mesa  coordinada  por  la  Prosecretaría  de  Derechos Humanos  e  integrada  por  docentes  investigadores  y  referentes  de  los  gremios  de  la Universidad,  orienten  la  implementación  y  evaluación  permanente  del  Programa realizando los ajustes necesarios.  

 Difusión del Protocolo de actuación ante situaciones de discriminación y/o violencias 

de  género  en  la  Universidad;  y  de  toda  información  referida  a  dispositivos  y/o efectores de atención existentes en el ámbito de la UNLP y en la ciudad de La Plata para esta problemática. 

 Promoción del uso de lenguajes no sexistas en los diferentes discursos y/o documentos 

académicos y administrativos en el ámbito de la Universidad. 

 

Con  relación  al  eje  interventivo  se  desarrollan  acciones  dirigidas  principalmente  a brindar  una  protección  integral  a  las  personas  afectadas  por  una  situación  de  violencia  de género producida en el marco de sus relaciones educativas o laborales en la universidad, y en 

9 Cabe aclarar que el término “denuncia” aquí colocado se utiliza para señalar la acción de hacer pública, de dar a conocer o poner de manifiesto una situación de violencia de género. 

9 su condición de sujetos de derechos. Las mismas están a cargo del equipo de las unidades de atención en las facultades que disponen de este recurso, o del Equipo de profesionales de la Prosecretaría  de  Derechos  Humanos.  Estos  ultimos,  tras  recepcionar  consultas  o requerimientos  de  personas  afectadas  o  de  terceros  que  han  tomado  conocimiento  de  una situacion  de  violencia  de  genero,  se  ocupan  de  llevar  adelante  una  intervencion  desde  el acompañamiento  y  la  evaluación  de  la  misma,  desplegando  estrategias  de  búsqueda  del recurso u organismo de atención correspondiente en función de sus características. 

La intervención  frente a situaciones configuradas como  violencia de género requiere 

de  un  abordaje  de  carácter  integral  que  contempla  desde  la  primera  escucha  respetando  la privacidad  y  propiciando  un  acompañamiento  tendiente  a  clarificar  y  desnaturalizar  lo acontecido hasta la construcción de una estrategia que puede incluir un trabajo intersectorial, siempre  anclado  en  una  mirada  y  evaluación  situacional.  Ello  supone  un  trabajo  de orientación  y  articulación  desde  los  espacios  de  atención  al  problema  que  ofrece  el  ámbito universitario,  con  otros  espacios  institucionales  y  con  efectores  públicos  de  las  políticas contra  la  violencia  de  género,  para  atender  la  complejidad  de  las  situaciones,  evitando prácticas  que  revictimicen  a  las  personas  afectadas  y/o  burocraticen  los  procedimientos.  En este  marco,  las  estrategias  interventivas  son  desplegadas  respetando  los  principios  rectores establecidos  en  la  legislación  internacional  y  nacional  vigente,  y  en  el  Protocolo  de Actuación, propiciando: 

 la generación de ámbitos de confianza para la exposición de las situaciones por parte 

de quienes son objeto de violencias, discriminaciones y abusos de poder, a partir de su condición de género o diversidad sexual. 

 la  realización  de  entrevistas  que  brinden  una  atención  humanizada  que  incluya  el 

apoyo y la visualización del riesgo, donde la atención profesional se realiza a partir del relato  de  la  persona  vulnerada  en  sus  derechos,  ofreciéndole  apoyo  desde  lo  que expresa y solicita, e información sobre sus derechos, evaluando recursos y opciones. Se promueve un plan de acción de manera consensuada con la persona que consulta, que implica establecer estrategias para actuar, considerando las especificidades de las relaciones interpersonales en el ámbito de la universidad.  

 la promoción de la función de cuidado impulsando escuchas atentas y desprejuiciadas, 

y contrarrestando acciones de re-victimización, resguardando la voluntad de la persona en cuanto a las acciones que decida realizar. 

 

10 

 el fortalecimiento emocional y la orientación de la persona en la búsqueda de redes de 

contención  familiar  y  social  para  que  pueda  sostener  la  decisión  de  denunciar  las violencias y conectar con organismos de asistencia. 

 la implementación del Protocolo de Actuación para evitar dilaciones en los procesos 

de investigación que contribuyen a garantizar actos de reparación y justicia, aportando la información y el asesoramiento necesario. 

 la producción de informes de evaluación de riesgo de las situaciones sobre las cuales 

se interviene, a fin de producir recomendaciones a la autoridad superior para la toma de decisiones según la particularidad de cada hecho. 

 la realización de gestiones inter-institucionales con centros de atención de violencia de 

género  existentes  en  algunas  unidades  académicas  de  la  Universidad  y  con  otros efectores del sistema público en el ámbito asistencial y/o judicial, a fin de aconsejar -si se  considera  conveniente-  la  derivación  y  el  tratamiento  terapéutico,  así  como  el asesoramiento jurídico. 10 Se presta especial atención a la derivación ya que la misma exige contención y acompañamiento a fin de garantizar la continuidad del proceso de apertura y salida de las violencias. En ese sentido, se mantiene una comunicación con la  persona  a  cargo  del  servicio  al  que  se  deriva  la  situación,  transmitiéndole  la información necesaria para evitar revictimizar a la persona afectada y agilizar la toma de medidas urgentes.  

 la  construcción  de  estadísticas  y  la  realización  de  un  análisis  sistemático  de  las 

situaciones de violencia de género presentadas y abordadas desde el Programa. 

 

Finalmente cabe mencionar que el Programa prevé también instancias de evaluación 

en  proceso  y  de  impacto,  que  son  sostenidas  por  el  equipo  interdisciplinario  de  la Prosecretaría de Derechos Humanos y la Mesa integrada por los referentes de las Facultades y Gremios co-partícipes de su elaboración e implementación. 

 

IV.- Consideraciones finales 

 

Las  instituciones  educativas  -y  las  universitarias  en  este  caso-  tienen  un  papel 

estratégico en la reproducción o cuestionamiento de los valores y actitudes desplegadas en los 

 

10  En las intervenciones se  dispone  de  la  Guía  de  recursos elaborada por el  Instituto de  Cultura  Jurídica  de  la 

UNLP  disponible http://www.icj.jursoc.unlp.edu.ar/images/stories/documentos/guia_de_violencia18-11.pdf  está actualizada y cuenta con información de los distintos servicios de atención. 

11 procesos de socialización, y más aún cuando se pretende que los mismos estén fundados en relaciones igualitarias entre los géneros. El respeto y ejercicio pleno de los derechos humanos es una dimensión que debe transversalizar la formación profesional, poniendo en tensión las relaciones asimétricas y evitando la victimización institucional secundaria. En este marco, la política  contra  la  discriminación  y  la  violencia  de  género  constituye  un  avance  en  tanto protege,  amplia  y  reconoce  los  derechos  de  quienes  estudian  y  trabajan  en  la  Universidad Nacional de La Plata. Su puesta en marcha marcó un punto de inflexión y colocó un conjunto de  desafíos  a  asumir  por  parte  de  la  comunidad  universitaria  desde  un  trabajo  que desnaturalice las expresiones cotidianas que esta violencia adquiere. 

Visibilizar, problematizar e intervenir frente a situaciones de violencia de género que 

afectan  las  tramas  relacionales  que  se  dan  en  el  ámbito  universitario,  constitutivamente atravesado  por  relaciones  de  poder  donde  se  inscriben  actores  comprometidos  con  esta política,  requiere  del  fortalecimiento  de  la  perspectiva  de  género  para  llevar  adelante estrategias ante quienes muestran cierta indiferencia, asumiendo distintas posiciones en torno del problema.  

Cabe  recordar  que  el  género  y  el  poder  están  estrechamente  vinculados  y  son 

categorías que organizan las relaciones sociales, impregnando la vida social y concretizándose en diversas prácticas, sustentadas por las significaciones imaginarias dadoras y creadoras de sentido, que enmarcan también las culturas institucionales universitarias. Por ello se impone transitar un cambio que permita incorporar en los sistemas axiológicos de esta Universidad, el respeto a la diversidad  y la búsqueda de la igualdad, particularmente la igualdad de género, teniendo  en  cuenta  que  aún  cuando  se  instituye  una  política  contra  la  discriminación  y  la violencia  de  género,  ello  no  supone per  sé  que  se  produzcan  los  cambios  culturales necesarios. 

Asimismo, la complejidad y la multidimensionalidad de la violencia de género como 

problema  socio-cultural,  demanda  a  los  equipos  intervinientes  un  riguroso  trabajo  teórico, político y metodológico, donde la reflexión y el accionar respetuoso frente a cada situación, se imponen  como  condición  ética.  También  las  intervenciones  suponen  un  diálogo  constante entre diferentes saberes y áreas institucionales, y una lectura de cada situación que no admite linealidades,  más  bien  todo  lo  contrario,  exige  importantes  esfuerzos  de  elucidación (Castoriadis, 1997) que orienten la toma de decisiones.  

En  tal  sentido,  es  posible  identificar  al  menos  cuatro  dimensiones  que  atraviesan  la 

relación entre género y educación superior que exigen ser tratadas: a) la demográfica, que da cuenta de la presencia de una matrícula y un plantel de trabajadores integrados por personas 

12 con  diferentes  sexos,  que  se  encuentran  diferencialmente  distribuidos  por  carreras,  y  con oportunidades  y  representaciones  disímiles;  b)  la  referida  a  la  producción  de  nuevas  áreas académicas, a partir del  desarrollo de los  estudios de género  y de la mujer; c) la dimensión propiamente  institucional,  conformada  por  jerarquías  inequitativas,  donde  la  desigualdad entre  los  sexos  se  expresa  en  el  diseño  de  las  políticas  y  en  la  toma  de  decisiones;  y  d)  la epistemológica, que habitualmente produce una transmisión acrítica de visiones patriarcales y androcéntricas implícitas en los conocimientos y las formas tradicionales de enseñanza y de aprendizaje. Sólo de este modo podremos abordar la diferencia y la otredad como parte de un discurso de justicia, compromiso social y lucha democrática. 

 

Bibliografía

 

 Castoriadis,  C.  (1997)  La  institución  imaginaria  de  la  sociedad.  Ensayos  Tusquets.  Buenos 

Aires. 

   Convención Interamericana contra toda Forma de Discriminación e Intolerancia, 2013.    Declaración Americana de Derechos y Deberes del Hombre. Bogotá, Colombia 1948.    Declaración Universal de los Derechos Humanos, 1947.  Guía  de  recursos  elaborada  por  el  Instituto  de  Cultura  Jurídica  de  la  UNLP  disponible 

http://www.icj.jursoc.unlp.edu.ar/images/stories/documentos/guia_de_violencia18-11.pdf 

 Ley Nacional Nº 26.485 de protección integral para prevenir, sancionar y erradicar la violencia 

contra las mujeres en los ámbitos en que desarrollen sus relaciones interpersonales y Decreto Reglamentario 1011/2010. 

   Programa Institucional Contra la Violencia de Género de la UNLP.    Protocolo contra la Discriminación y la Violencia de Género de la UNLP, 2015. 

 

13 

[image: ]

Título: Momento  actual  de  la  expansión  del  capital,  cruce  de  violencias    de raza/género/clase y posibilidades que se abren desde la vuelta a lo colectivo 

 

Autoxs: Juliana Díaz Lozano (IIEG/Facultad de Filosofía y Letras/UBA, diazlozano.juliana@gmail.com)

María Florencia Fajardo (LECyS/FTS/UNLP, florenciafajardo@hotmail.com )

             Christian Torno (CIG/IdIHCS/UNLP/CONICET, christiantorno@gmail.com) Palabras clave: EXTRACTIVISMO – VIOLENCIA - FEMINISMO

 

Introducción  

El  siguiente  trabajo  tiene  como  objetivo  analizar  los  rasgos  principales  del  momento 

actual  de  acumulación  capitalista  en  nuestro  continente,  desde  una  perspectiva  de interseccionalidad entre las categorías de raza, género y clase.  Pretendemos indagar en torno a  la  consolidación  de  una  lógica  de  acumulación  basada  en  el  extractivismo,  con  una modalidad  de  rapiña  como  sostiene  Segato  (2013)  sobre  los  territorios  y  los  cuerpos,  en particular el de las mujeres. Nos interesa prestar atención al papel que desempeñan los estados en este proceso  ya que su injerencia tiene consecuencias directas en la vida de las mujeres, principalmente aquellas que se encuentran en un lugar no privilegiado de clase y de raza.  

Entendemos además que las luchas  y resistencias de las mujeres latinoamericanas nos 

marcan una clave de interpretación del momento actual, por eso recuperamos dos momentos, con el objetivo de pensar la centralidad de lo colectivo y los lazos comunitarios a la hora de politizar la vida  cotidiana  y   comprender las disputas de poder en los  territorios.  En primer lugar  la  Movilización    y  Manifiesta  de  Mujeres  contra  la  megaminería  en  San  Juan, Argentina,  en  el  marco  del  Encuentro  Nacional  de  Mujeres  en  2013  y  en  segundo  lugar  el Encuentro de Mujeres contra la militarización, Barrancabermeja, Colombia, en 2010. 

Nuestra  mirada  se  detendrá  en  pensar  América  Latina,  y  sin  duda  no  constituye  un 

abordaje  detallado  ni  exhaustivo,  sino  más  bien  la  delimitación  de  rasgos  comunes contemporáneos.  Para  este  abordaje,  entre  otros  autores,  recuperamos  especialmente contenidos producidos  por la Dra. Rita Segato,  en textos  de su autoría  y  en conversaciones compartidas en conferencias y seminarios en la Universidad Nacional de La Plata. 

 

Rasgos actuales del capitalismo en América Latina  

 

Las trasformaciones económicas, políticas y sociales que está viviendo América Latina, 

dan  cuenta  de  un  proceso  de  reconfiguración  de  la  dinámica  capitalista  a  nivel  global,  que reafirma  el  lugar  dependiente  de  los  países  periféricos  e  instaura  nuevas  lógicas  de intercambio y de apropiación de los recursos, del trabajo y de los cuerpos que habitan nuestro continente.  

La  dependencia  de  América  Latina, “entendida  como  una  relación  de  subordinación 

entre  naciones  formalmente independientes”  (Marini;  1973), se  consolida  a  partir  de  su integración  al  mercado  mundial  como  productora  de  bienes  primarios,  en  la  denominada división  internacional  del  trabajo,  que  determinó  el  curso  del  desarrollo  de  la  región.  La matriz colonial de esta integración, presenta continuidades hasta nuestros días pero ha sufrido algunas trasformaciones de acuerdo con los cambios que a nivel global ha experimentado el sistema capitalista.  

Desde los años ´70, el capitalismo a nivel global ha experimentado un problema crónico 

y  duradero  de  sobreacumulación 1,  que  como  sostiene  Harvey  (2005),  ha  encontrado soluciones a través del aplazamiento temporal y la expansión geográfica que se materializa en la  producción  del  espacio,  la  organización  de  nuevas  divisiones  territoriales  de  trabajo,  la apertura de nuevos y más baratos complejos de recursos. En palabras de Composto y Navarro, “la producción de excedentes puja sobre las fronteras –internas y externas- del sistema, para la incorporación permanente de nuevos territorios, ámbitos, relaciones sociales y/o mercados futuros que permitan su realización rentable” (2012; 59). 

Este  proceso  de  expansión  de  las  fronteras  del  capital  acentúa  lo  que  Harvey  (2005) 

denomina proceso de “acumulación por desposesión”, el cual  consiste en la utilización de la depredación,  el  fraude  y    la  violencia  como  método    para  garantizar  la  apropiación  de  los bienes  naturales,  los  territorios  y  las  personas.    Estos  procesos  de  desposesión “son 

1 “La sobreacumulación en un determinado sistema territorial supone un excedente de  trabajo (creciente desempleo) y excedente de capital (expresado como una sobreabundancia de mercancías en el mercado que no pueden venderse sin pérdidas, como capacidad productiva inutilizada, y/o excedentes de  capital dinero que carecen de oportunidades de inversión productiva y rentable” (Harvey; 2005) constitutivos  e  intrínsecos  a  la  lógica  de  la  acumulación  del  capital  o,  en  otras  palabras, representan la contracara necesaria de la reproducción ampliada” (Composto y Navarro, 2012; 59). 

La  antropóloga  Rita  Segato  ha  desarrollado  ampliamente  la  caracterización  de  esta 

nueva etapa del capitalismo y sus consecuencias para América Latina, a partir de la idea de una      “modalidad  rapiñadora”  como  rasgos  característicos  del  momento  actual,  el  cual implica una destrucción de la naturaleza y del mundo sin precedentes que no solo opera sobre los  bienes  comunes  sino  que  también  es  una  rapiña  de  los  cuerpos.  La  autora  sostiene  que  “La  depredación  y  la  rapiña  del  ambiente  y  de  la  mano  de  obra  se  dan  las  manos  con  la violación  sistemática  y  corporativa”  (Segato,  2013;  44)  ,  dando  lugar  a  la  articulación  de diferentes fenómenos (por ejemplo:  la consolidación de las maquilas como prototipo de una realidad  laboral,  la  guerra  territorial  protagonizada  por  bandas  ligadas  al  narcotráfico,  la difusión de los códigos carcelarios a barrios enteros, la desaparición de mujeres a manos de mafias, la proliferación de sicarios que multiplican crímenes por encargo) que consolidan un escenario signado por la violencia y la destrucción.  

Si  bien  Segato  plantea  que,  la  explotación  y  la  violencia  existían  antes  de  la 

modernidad, como muestran la esclavitud de los  siervos, la explotación de los campos  y en nuestro continente  el  sometimiento  y  el  saqueo  permanente desde la  conquista, la forma de explotación en esta nueva fase del capitalismo tomó características específicas,  

“esto  se  expresa  en  una  expansión  sin  precedentes  de  la  violencia  y  el  despojo 

capitalista,  cuya  especificidad  está  dada  por  un  grado  de  extensión,  densidad  y dinamismo que no tiene punto de comparación en la historia, sostenida sobre la base de un salto científico-tecnológico que está ampliando a niveles inimaginables la escala de apropiación  privada  del  trabajo  colectivo  y  la  naturaleza”  (Gilly  y  Roux,  2009  En  Composto y Navarro, 2012). 

 

En este marco, Rita Segato  sostiene que hay  dos procesos  centrales que  nos permiten 

analizar el momento actual, por un lado una serie de cambios en el universo bélico y por otro la instalación de una pedagogía de la crueldad.  

 

NUEVAS FORMAS DE LA GUERRA 

 

A  partir  de  sus  trabajos  sobre  los  crímenes  de  mujeres    en  Ciudad  Juárez,  México,  

Segato  (2013)  sostiene  que  para  entender  este  fenómeno  es  necesario  comprender  las modificaciones que América Latina ha sufrido en los últimos años. La autora sostiene que un nuevo  escenario  bélico  de  alta  conflictividad  y  de  alta  letalidad,  caracterizado  por  la informalidad que se expande a nuestro alrededor:  

“En este nuevo escenario bélico mundial, las guerras de nuestro continente son de 

tipo  no  convencional,  y  hacen  del  mismo  el  espacio  más  violento  del  planeta  en términos de guerras no libradas formalmente entre estados, aunque en éstas participen efectivos y corporaciones armadas estatales y no estatales” (Segato;  2014, 16).

Esta  informalización  es  un  rasgo  característico  que  se  manifiesta  en  un  proceso  de 

mafialización de la guerra 

“En América Latina, desde Centroamérica hasta la Argentina, hay un proceso de 

mafialización  de  la  nación  y  un  escenario  bélico  en  expansión.  Como  parte  de  ese escenario debemos agrupar tanto las guerras del para-estado mafioso, como las guerras de los Estados cuando actúan como para-estados” (Segato 2013; 64).  

Esa  informalización  de  las  normas  de  la  guerra  y  la  expansión  de  la  misma  sobre  los 

territorios de nuestro continente, tiene un impacto, como se ve por ejemplo en Ciudad Juárez, muy  fuerte  sobre  la  vida  de  las  mujeres. “La  rapiña  que  se  desata  sobre  lo  femenino  se manifiesta  tanto  en  formas  de  destrucción  corporal  sin  precedentes  como  en  las  formas  de trata  y  comercialización  de  lo  que  estos  cuerpos  puedan  ofrecer,  hasta  el  último  límite” (Segato;  2014, 17).  

En  este  nuevo  accionar  bélico,  sostiene  Segato  (2014),  la  agresión,  la  dominación,  la 

violación  y la rapiña sexual no son daños colaterales, ni complementos de la guerra sino que esta nueva forma de guerra que se extiende por América Latina  tiene como  estrategia bélica central  la  ocupación  depredadora  de  estos  cuerpos  femeninos  o  feminizados.  Estamos entonces ante un cambio no solo del paradigma bélico sino también un cambio del paradigma territorial,  donde  los  cuerpos de las   personas se tornan  en  el  principal  territorio  por el que compiten  estos  nuevos  grupos  que  disputan  el  poder  para-estatal:  “lo  que  la  nueva territorialidad introduce es una vuelta de tuerca en esa afinidad, ya que el cuerpo (…) pasa a constituir, en sí mismo, terreno-territorio de la propia acción bélica” (Segato; 2014, 38). 

 

PEDAGOGÍA DE LA VIOLENCIA  

Todo  este  escenario  de  trasformaciones  del  escenario  bélico,  va  acompañado  de  una 

pedagogía  de  la  crueldad,  que  no  sólo  se  manifiesta  en  los  cuerpos  de  las  personas, fundamentalmente de las mujeres, sino también en la naturaleza. Estas, mujeres y naturaleza, están siendo asesinadas, atacadas y trasformadas en el principal escenario de disputa.  Como sostiene Segato2  hay una afinidad simbólica y emotiva en este proceso entre cuerpo y mundo, en los cuales se expresan los resultados de lo que la autora denomina una nueva pedagogía, basada en la violencia y la crueldad.  

Esta  pedagogía  de  la  crueldad  tiene  una  función  que  acompaña  acciones  de 

ejemplaridad que la violencia ejerce sobre las mujeres; “pues ella permite el ejercicio de una soberanía,  de  un  control  territorial,  que  se  expresa  en  su  capacidad  de  acción  irrestricta sobre los cuerpo”. 

Según Segato, la “Pedagogía de la Crueldad” tiene relación esencial con el  mercado y 

el  capital,  ya que una de sus  principales funciones es  forjar sujetos  dóciles al  mercado  y  al capital. Esa pedagogía es indispensable para reproducir la crueldad del capitalismo, sin la cual el mundo capitalista no se reproduce tal cual es. 

Una  de  las  formas  más  naturalizadas  que  adopta  esta  pedagogía  de  la  crueldad  es  la 

prostitución y la trata de personas (principalmente mujeres). La autora 3 se pregunta ¿Por qué la trata no puede controlarse si todas las persona saben dónde están los burdeles? Frente a esta pregunta la autora sostiene que existen razones que son estructurales, de orden simbólico. La alegoría simbólica del uso del cuerpo de la mujer (trata, propagandas, etc.) está representando a un mundo  que debe ser cruel,  que fija las reglas del  juego, en las cuales su reproducción recrea relaciones de  destrucción, de rapiña, de muerte.  “La rapiña de los cuerpos, la rapiña colonial, la exterioridad del colonizador sobre un cuerpo que puede ser succionado hasta dejar solo restos” (Segato, 2013) 

En  un  contexto  donde  está  en  crisis  no  solo  la  reproducción  del  capital  sino  la 

sostenibilidad de la vida, se hace necesario para garantizar la destrucción de la naturaleza, del mundo y de las personas, la instalación de esta pedagogía de la violencia, que necesita generar  insensibilización,  primer  paso  para  la  naturalización  de  la  crueldad.    Segato  analiza  esta situación a partir del siguiente ejemplo:  

“Son cosas que van juntas, los burdeles están en las zonas de extracción… y, en 

ciertas zonas, hay burdeles porque se necesita insensibilizar. Por ejemplo la entrada de soldados  al  ejército,  el  primer  rito:  ir  al  burdel.  ¿Por  qué?,  porque  es  necesario  para transformarse  en  un  soldado  de  la  patria  desensibilizarse.  La  relación  con  el  otro  se 

2 Conferencia  “Género  y  Derechos  Humanos,  una  articulación  indispensable  para  profundizar  la 

transformación social de nuestros pueblos”, Dra Rita Segato. La Plata 29 de julio de 2013.  Secretaría de Investigaciones Científicas y Posgrado de la Facultad de Periodismo y Comunicación Social, UNLP. 3 Ídem  transforma,  el  otro  es  una  cosa  a  ser  usada  y  descartada.  La  descartabilidad  de  los cuerpos es una pedagogía”. (Conferencia UNLP 2013). 

Esta pedagogía de la crueldad, que se asienta en  la apropiación  sexual  de los  cuerpos 

femeninos y feminizados, nada tiene que ver para Segato con el deseo sexual ni mucho menos de satisfacción sexual. Ella sostiene que “el móvil no es la libido incontrolable de hombres potentes, sino la posibilidad de exhibir capacidad de letalidad, de poder que necesita de una subjetividad  de  baja  sensibilidad”  (Segato  2013).  Vemos  entonces  que  esta  crueldad, representada principalmente por la violencia sexual ejercida en los cuerpos de las mujeres, es un elemento  fundacional, estructural  y   necesario para la reproducción  material  y simbólica del capitalismo, tanto para la producción de riquezas, para su concentración y apropiación en pocas  manos  como  para  el  sostenimiento  de  todo  un  andamiaje  de  estructuras  de  poder masculino que involucran alianzas entre corporaciones, estado, empresarios y gobierno.  

Vemos  entones  que  la  estrecha  vinculación  entre  la  pedagogía  de  la  crueldad,  la 

violencia que adoptan las guerras contemporáneas en el continente, la modalidad rapiñadora sobre  cuerpos  y  naturaleza,  la  acumulación  por  desposesión  y  el  desarrollo  del  capitalismo global en nuestra región, requiere de un análisis que parta de la complejidad, que tenga una mirada  que  articule  las  diferentes  formas  de  de  opresión  (colonial,  de  clase,  genero,  raza,  edad, etc.). Para avanzar en este análisis retomaremos los planteos elaborados por la autora en sucesivos trabajos donde aborda las investigaciones de Anibal Quijano y sus valiosos aportes. 

 

Algunos debates en torno a la colonialidad en América Latina. Raza, género y clase Situarnos en una lectura de la “colonialidad del poder” tal como lo reconstruye Segato 

en sus sucesivos trabajos, es una llave que abre las puertas para un análisis profundo de las múltiples  opresiones  que  se  viven  en  los  cuerpos.  Partimos  de  valorar  la  ruptura epistemológica que supone esta perspectiva en las ciencias sociales, la historia y la geografía como  así  también  para  la  reorientación  de  los  movimientos  sociales  y  la  lucha  política (Segato, 2013).   

El colonialismo trajo aparejado una lógica histórica dualista que opuso y jerarquizó “la 

razón sobre el cuerpo”, la primera propia del mundo del blanco y el segundo propio de  los no- blancos (indios y negros). Afectó de esta manera las relaciones raciales de dominación y las relaciones sexuales de dominación (que eran más antiguas). Desde entonces el cuerpo de las mujeres,  “quedó  estereotipado  junto  con  el  resto  de  los  cuerpos,  y  tanto  más  inferiores fueran  sus  razas,  tanto  más  cerca  de  la  naturaleza  o  directamente,  como  en  el  caso  de  las esclavas negras, dentro de la naturaleza” (Segato 2013: 31). El nuevo patrón colonial captura, se  apropia  también  de  las  formas  de  patriarcado  previas  que  aunque  jerárquicas  también obedecían  a  otro  tipo  de  estructura,  y  “la  transforman  en  una  forma  mucho  más  letal  de patriarcado como es el moderno” (Segato, 2011). 

En  lo  que  hace  a  la  raza  y  la  clase,  es  Quijano  quien  con  una  profunda  critica  al 

materialismo dialéctico eurocéntrico, retoma las troncales ideas desarrolladas por Mariátegui en  su  lectura  de  la  realidad  Peruana 4.  Quijano  introduce  así  una  lectura  de  la  historia  que reposiciona  al  continente  en  el  contexto  mundial:  no  se  puede  entender  el  orden  mundial moderno sin prestar atención al papel fundante de la invención de la raza y la colonialidad. La raza  para  él  es  el  instrumento  de  dominación  social  más  eficaz  inventado  en  los  últimos quinientos años. De las diferencias que existían entre las poblaciones, estas fueron construidas como diferencias biológicas, diferencias que fueron racializadas. Pero no solo eso, sino que a partir  de  eso  construyeron  un  orden  jerárquico  donde  se  atribuyeron  valores  diferenciales  y desiguales  a  cada  grupo  racial: “tanto  a  las  personas,  su  trabajo  y  sus  productos,  como también  a  los  saberes,  normativas  y  pautas  de  existencia  propio  de  las  sociedades  que  se encuentran  a  un  lado  y  al  otro  de  la  frontera  trazada  entre  Norte  y  Sur  por  el  proceso colonial” (Segato, 2013: 30). 

Para Segato la raza es una marca de la posición que se ocupa en la historia. Considera 

que es el punto ciego del discurso latinoamericano sobre la otredad, un dato que es siempre impreciso, basado en las impresiones de los observadores, pues ni gobiernos ni instituciones de investigación poseen información censal que considere el parámetro raza (2010).   

Segato  plantea  la  necesidad  de  “desenmascarar  la  persistencia  de  la  colonia  y 

enfrentarse  al  significado  político  de  la  raza  como  principio  capaz  de  desestabilizar  la estructura  profunda  de  la  colonialidad.  Percibir  la  raza  del  continente,  nombrarla,  es  una estrategia de lucha esencial en el camino de la descolonización.” (2010: 20)

La autora defiende la necesidad de hablar de una noción de raza “que sirva de ruptura 

con un mestizaje político anodino y disimuladamente etnocida” (20). Como una forma de los estados  republicanos  de  olvidar  la  memoria  de  lo  no-blanco.  Es  en  este  sentido  que  Segato reafirma  la  posibilidad  que  puede  abrir  el  llamar  a  la  raza  por  su  nombre,  de  buscar  la memoria de nosotrxs lxs mestizxs. “la raza es, de esta forma, (…), entendida como nada más y nada menos que el índice de subyacencia de un vector histórico y pulsante en cuanto pueblo, 

4 De este modo el proletariado y la burguesía, es decir la clase, resulta ser una categoría insuficiente para contener la variedad y complejidad de modos de existencia presentes en América Latina. Critica las  explicaciones  monocausales  y  sistémicas  propias  de  una  lectura  marxista  que  habían  sido exportadas directamente de Europa a América para interpretar los movimientos de la historia. como sujeto colectivo vivo y ya no “objeto” resultante de las operaciones clasificatorias a que hace referencia la idea de “etnicidad”” (26).

Segato sigue el planteo de Quijano (2000) en el que considera que el capital no es un 

sistema que homogeniza formaciones sociales preexistentes sino que al contrario,  se vale de ellas, se apropia de formas heterogéneas de explotación y de trabajo. De este modo al salario se le articulan relaciones de trabajo serviles y esclavas. No alcanza para comprender cómo se explota y oprime en América Latina con la teoría de las clases: “es mucho más fértil pensar en clasificación  social,  a  partir  de  la  perspectiva  de  poder  colonial/capitalista  y  moderno,  que racializa  para  expropiar  trabajo  de  varios  tipos,  (…)  (29).  Además  “la  atribución  de  no-blancura  es  también  instrumental  para  la  disminución  del  valor  atribuído  al  trabajo  de  los racializados y a sus productos, es decir, para su sub-valorización o, en otros términos, para el incremento  de  la  plusvalía  extraída  del  mismo”  (30).  En  este  sentido  Segato  plantea  que  el capital articulará la raza, el género y la clase para extraer mayor plusvalor a las personas.  

 

Dos experiencias de resistencia en nuestro continente 

 

En  este  apartado,  tomando  como  referencia  las  ideas  desarrolladas  previamente,  se 

analizarán  brevemente  dos  experiencias  colectivas  de  resistencia  en  nuestro  continente,  que consideramos  están  permeadas  por  la  comprensión  de  algunos  rasgos  contemporáneos  del sistema  de  dominación.  Las  mismas,  se  pondrán  en  diálogo  con  los  debates  y  conceptos analizados previamente. Ellas son:  

1. Movilización  y Manifiesta de mujeres contra la megaminería en San Juan. En 

el marco del Encuentro Nacional de Mujeres, octubre de 2013. 

2. Encuentro  de  Mujeres  contra  la  militarización,  Barrancabermeja,  Colombia, 

agosto de 2010. 

 

1. Movilización  y manifiesta de mujeres contra la megaminería en San Juan, 

en el marco del Encuentro Nacional de Mujeres, octubre de 2013. 

En  el  marco  del  Encuentro  Nacional  de  Mujeres  del  año  2013  en  San  Juan,  diversos 

colectivos  y  organizaciones  populares  y  de  géneros,  decidieron  realizar  un  escrache  a  la empresa minera Barrick Gold y la presentación pública de una “Manifiesta de Mujeres contra la Megaminería”. En este documento, se expresa el repudio hacia la forma de extracción de minerales  predominante  en  aquella  provincia,  vinculándola  con  una  forma  de  explotación extractivista en toda América Latina y con violencias específicas hacia las mujeres.  

Citamos uno de los extractos de la Manifiesta donde creemos que se hace referencia a 

esta articulación 5: 

“Expresamos  el  rechazo  al  extractivismo  y  al  avance  imperialista  sobre  nuestros 

territorios  y  bienes  comunes.  Entendiéndolos  como  procesos  del  momento  actual  del capitalismo  de  acumulación  por  desposesión,  con  epicentro  en  Nuestramérica  y  África.  En este marco, la Megaminería en nuestro país, gestionada por empresas como la Barrick Gold implica, además del saqueo, la contaminación y el desplazamiento de poblaciones, violencias específicas para las mujeres, ya que los lugares de instalación de las megamineras son nodos de tráfico y consumo de prostitución y de trata de mujeres”. 

 

En  este  documento  se  señala  entonces,  una  vinculación  entre  la  extracción  y  rapiña 

sobre  el  territorio  y  una  explotación  particular  al  que  son  sometidas  las  mujeres  en  estos territorios saqueados. En otro apartado, se hace referencia a la relación de este proceso con la herencia histórica colonial: 

“Decimos colonial con especial énfasis. Lejos del discurso dorado de que esta política 

nos saca del atraso económico y provee crecimiento, la realidad es que el extractivismo como columna vertebral de la actividad económica, coloca a nuestros países en situación de mayor dependencia y menor soberanía política frente a los países imperialistas, en un nuevo reparto del  mundo  que  vuelve  a  colocarnos  como  proveedores  de  materias  primas  y  bienes primarios”. 

 

Y a la vigencia de este proceso: 

“Como  parte  de  las  diversas  luchas  ambientales  que  atraviesan  nuestro  continente  y 

nuestro  país,  llamamos  a  profundizar  la  lucha  contra  las  políticas  de  las  corporaciones transnacionales. Estas políticas promueven hoy un nuevo reparto colonial de Nuestramérica, saqueando los bienes de la naturaleza, destruyendo el medio ambiente, contaminando los ríos, deforestando nuestras selvas, buscando el control de las semillas. Son las nuevas formas del saqueo”. 

Poniendo  especial  énfasis  en  esta  relación  territorio/cuerpos,  desde  los  colectivos  que 

firman el documento se explicita este vínculo, y se utiliza la palabra Soberanía como término aglutinador para pensar la resistencia a estas violencias. 

5 El texto completo puede leerse en: http://www.ctagenero.org/noticia.php?id=223 

“LUCHAMOS POR LA SOBERANÍA SOBRE NUESTROS CUERPOS La conquista colonial de nuestros territorios fue de la mano de la violación de nuestros 

cuerpos. Esto es parte de nuestra identidad, como también lo es la resistencia de las mujeres de los pueblos originarios que nos antecedieron y que continúa hasta hoy, invisibilizada por la llamada “civilización” y su apuesta al “desarrollo” y al “progreso” (…) Pasaron más de cinco siglos  y  los  nuevos  modelos  de  expropiación  de  la  naturaleza  van  de  la  mano  también  del control sobre el cuerpo y la vida de las mujeres”. 

 

En  consonancia  con  planteos  que  también  realizó  Segato  y  que  desarrollamos  más 

arriba,  la  Manifiesta  señala  el  papel  central  del  Estado  en  la  perpetuación  histórica  de  las formas  de  violencia  contra  los  territorios  y  los  cuerpos.  El  proceso  que  unifica  es  el  de mercantilización,  y se pone de relieve en la instalación de mega emprendimientos como los grandes  enclaves  mineros  y  petroleros  para  el  saqueo  de  bienes  naturales.  Estas  empresas comienzan a constituirse como estados dentro del Estado. En el texto se define este proceso como  la  construcción  de  un  poder  paralelo “que  controlan  el  territorio  y  constituyen,  entre otras  tantas  cosas  y  gracias  a  una  población  fundamentalmente  masculina,  nodos  para  el consumo  de  prostitución  cuya  demanda  se  sostiene  con  la  trata  y  explotación  sexual  de mujeres y niñas”. 

Como propuesta que se expresó desde la Manifiesta y desde la movilización que realizó 

un protesta contra la Barrick Gold, se planteó la unidad de las mujeres como parte motora de las comunidades afectadas para señalar las consecuencias del extractivismo, y la exigencia de un  cambio  de  modo  de  producción  que  genera  explotación  y  violencia  hacia  las  mujeres fundamentalmente.  

 

2. Encuentro Internacional de Mujeres y Pueblos contra la Militarización, 7 

al 10 de Agosto de 2010 en Barrancabermeja,  Colombia. 

 

Como otra experiencia donde podemos ver articulaciones preliminares en relación a las 

resistencias populares y de género, mencionamos el citado Encuentro Internacional, realizado con el objetivo de difundir la situación de violencia política en Colombia y otros países de la región y coordinar esfuerzos. 

 Entre  el  16  y  23  de  agosto  se  realizó  en  Colombia  el  Encuentro  Internacional  de 

Mujeres y Pueblos de las Américas contra la militarización 6. La actividad, convocada por el Movimiento  de  Mujeres  por  la  Paz  -conformado  por  40  organizaciones  sociales  urbanas, rurales, indígenas y afro de este país-, la Marcha Mundial de las Mujeres, la Vía Campesina y la Convergencia de los Movimientos y Pueblos de las Américas, entre otras; reunió a más de 6000  mujeres  y  varones  de  distintas  regiones  de  Colombia,  y  a  doscientas  delegadas  de organizaciones sociales, de género y derechos humanos de 18 países de América y Europa. 

La iniciativa tuvo como objetivo principal realizar una Declaración Internacional sobre 

las consecuencias del terrorismo de Estado promovido por el ex presidente Álvaro Uribe, en el marco de su Política de Seguridad Democrática (PSD), que continúa vigente en la actual presidencia de Juan Manuel Santos. El Encuentro denunció la complicidad de las autoridades colombianas  con  los  planes  imperialistas  que  tiene  Estados  Unidos  para  todo  el  continente, puesto de manifiesto en el "Acuerdo de Defensa y Seguridad" que firmaron en 2009 ambos gobiernos  -sin  pasar  por  el  Congreso  colombiano-  para  el  uso  de  siete  bases  militares colombianas y la protección con inmunidad diplomática al personal norteamericano. 

Según las organizaciones, la puesta en marcha de este acuerdo significaría cerca de 800 

militares  y  600  civiles,  que pueden permanecer  hasta 90 días en el país  sin  responder a las leyes colombianas, ni a las internacionales. La justificación del convenio para la instalación de las bases se centra en el combate a la guerrilla, caballito de batalla de Uribe y de Santos, quien  contradictoriamente  declaró  al  asumir  que  a  través  de  la  Seguridad  Democrática  se logró la pacificación del país. 

En  el  marco  del  Encuentro,  las  delegaciones  internacionales  recorrieron  zonas  de 

conflicto  armado  y  presencia  paramilitar,  con  el  objetivo  de  visibilizar  la  situación  de militarización  que  sufre  el  pueblo  de  este  país  y  fundamentalmente  las  múltiples  violencias que significa la  guerra hacia las mujeres pobres. Estas acciones humanitarias transcurrieron por  las  regiones  de  Pasto,  Samaniego,  Florida,  Buenaventura,  Ciudad  Bolívar,  Sumapaz, Cauca, Arauca, Sur de Bolívar, Barrancabermeja, Antioquia y Magdalena medio.  

Las  visitantes  conversaron  con  integrantes  de  organizaciones  campesinas,  indígenas, 

afrocolombianas,  sindicales  y  de  mujeres;  autoridades  locales,  y  otras  instituciones,  con  el propósito  de  generar  informes  probatorios  de  los  asesinatos,  desapariciones,  violaciones, 

6 Parte de la convocatoria y los informes resultantes de esta actividad pueden consultarse en la web: 

http://www.movimientos.org/es/encuentromujerespueblos/show_text.php3%3Fkey%3D18090 

http://www.copinh.org/article/encuentro-internacional-de-mujeres-y-pueblos-de-la/ perpetradas  por  el  Ejército  colombiano,  las  fuerzas  paramilitares,  bandas  narcotraficantes  y demás actores armados. Así también, se relevó la situación de saqueo de bienes naturales y los daños al hábitat producto de la presencia de empresas multinacionales. Luego, estas vivencias fueron sintetizadas en un foro realizado los días 21 y 22 en Barrancabermeja, que dio como resultado un documento de denuncia sobre las consecuencias de la militarización, firmado por todas  las  organizaciones  y  leído  en  un  acto  multitudinario  frente  a  la  base  militar  de Palanquero el día 23. 

En  el  informe  final  resultante  del  Encuentro7,  se  retoman  datos  cuantitativos  pero 

también testimonios directos de las mujeres de las comunidades colombianas en relación a las consecuencias de la militarización en sus vidas.  

“El  medio  siglo  de  conflicto  bélico  desangró  al  pueblo  Colombiano,  pero  las 

consecuencias  no  fueron  uniformes  para  toda  la  población.  Fundamentalmente  las  mujeres (campesinas,  indígenas,  pobres,  afrocolombianas)  sufrieron  y  sufren  violencias  específicas. Las organizaciones de mujeres en Colombia vienen señalando  y denunciando las violencias particulares que padecen las mujeres en el marco de esta situación”.

Como parte de estas consecuencias directas que padecen las mujeres de los territorios 

ocupados se mencionan “El desplazamiento, las desapariciones forzadas, los encarcelamientos y  el  asesinato  de  los  hombres  provoca  la  desintegración  de  las  familias”.  Esto,  dentro  del contexto  de  una  cultura  patriarcal  que  hace  del  hombre  el  principal  proveedor  económico, conlleva  a  la  feminización  de  la  pobreza,  la  doble  marginación  y  que  el  peso  de  las consecuencias  de  la  guerra  sea  asumido  principalmente  por  las  mujeres  viudas,  cabezas  de familia y desplazadas.  

En relación a la rapiña de los cuerpos, como plantearía Segato, desde el Encuentro se 

denuncian  las  violaciones  de  mujeres  y  niñas,  embarazos  y  esterilizaciones  forzadas,  como mecanismos para  convertir el  cuerpo de las mujeres en botines de  guerra. Aquí también,  al igual  que  en  el  caso  de  la  Megaminería  en  San  Juan,  se  denuncia  la  prostitución  y  la  trata como procesos conexos al estractivismo y el control militar del territorio8.  

 

7 Disponible en 

http://movimientos.org/es/encuentromujerespueblos/show_text.php3%3Fkey%3D18090 8  Según  la  organización  internacional  Marcha  Mundial  de  las  Mujeres,  “la  militarización  que  vive Colombia,  así  como  Haití  y  Honduras,  se  traduce  en  una  situación  de  violencia  extrema  hacia  las mujeres,  manifestada  en  confinamientos,  violaciones,  embarazos  forzados,  femicidios.  Según  este colectivo,  la  impunidad  del  gobierno  y  las  fuerzas  paramilitares,  exacerba  la  violencia  sexista  y  los valores machistas, colocando a los cuerpos de las mujeres como territorios del terror de la guerra". 

De esta forma, la instalación de las bases militares conlleva un papel imperialista que 

trasciende lo económico y lo militar hacia lo simbólico.  

“La presencia de bases militares en las diferentes regiones impregna toda la vida social 

y  comunitaria  a  diferentes  niveles.  Una  de  las  consecuencias  de  la  militarización  es  la estigmatización  de  las  personas.  Quien  manifieste  una  posición  diferente  es  acusada  de  ser subversivo. En un territorio basto y pluriétnico se criminaliza la diferencia, como por ejemplo, la violencia contra gays, lesbianas, jóvenes objetores de conciencia y personas pertenecientes a los diferentes movimientos sociales”. 

En  relación  a  la  propuesta,  desde  el  Encuentro  también  se  incita  a  una  resistencia 

articulada,  que  tenga  consciencia  de  los  nexos  entre  el  colonialismo,  el  patriarcado  y  el capitalismo materializados en el avance sobre los cuerpos y los territorios. Por otra parte, hay una apuesta a la recuperación de las raíces históricas latinoamericanas compartidas, así como a  la  solidaridad  entre  las  mujeres  subalternas  (indígenas,  mestizas,  negras,  campesinas, trabajadoras) para denunciar y enfrentar las diversas violencias y saqueos.  

 

A modo de conclusión  

 

En este trabajo  postulamos la fertilidad de pensar algunas categorías  entrelazadas con 

situaciones y procesos históricos situados. A partir de esta forma de abordaje, pudimos, por una parte, volver inteligibles algunos conceptos de Rita Segato, como “nuevas formas de la guerra”, “modalidad rapiñadora”, “pedagogía de la crueldad”, entre otros;  y al mismo tiempo, rescatar la importancia de las experiencias de lxs sujetos como formas en que se conjugan los sucesos  y  saberes  de  un  contexto,  que  incluyen  al  mismo  tiempo,  padecimientos  y resistencias. Tanto en la Manifiesta de mujeres contra la megaminería de San Juan, como en el Encuentro de Mujeres y Pueblos contra la militarización, está presente la construcción de una conciencia popular sobre la interdependencia e interrelación  de las opresiones de clase, etnia,  género.  Al  mismo  tiempo,  la  relación  inseparable  entre  los  fenómenos  macro  de internacionalización del capital, extractivismo, saqueo y militarización de territorios y la vida cotidiana de lxs sujetxs. Ambos aportes, se vuelven indispensables tanto para el  proceso de 




conocimiento  de  nuestras  realidades  latinoamericanas,  como  para  la  búsqueda  de  nuevos cauces colectivos para la transformación social.  

 

Bibliografía:  

-Composto,  C.,  &  Navarro,  M.  (2012).  Estados,  trasnacionales  extractivas  y 

comunidades movilizadas:  dominación  y  resistencias en torno  a la minería a  gran escala  en América Latina. Theomai, 25, 58-78. 

-Harvey,  David.  (2005).  El  nuevo  imperialismo:  acumulación  por  desposesión. 

Buenos Aires; CLACSO. 

-Marini,  R.  (1973).  Dialéctica  de  la  dependencia, En  publicación:  América  Latina, 

dependencia  y  globalización.  Fundamentos  conceptuales  Ruy  Mauro  Marini.  Antología  y presentación  Carlos  Eduardo  Martins.  Bogotá:  Siglo  del  Hombre  -  CLACSO,  2008. ISBN 978-958-665-109-7 

-Quijano,  A.  (2000).  “Colonialidad  del  poder,  eurocentrismo  y  América  Latina”. 

Lander.  E.  (comp.).  Colonialidad  del  Saber,  Eurocentrismo  y  Ciencias  Sociales.  Buenos Aires: CLACSO-UNESCO 

-Segato, L. (2013) “Género y Derechos Humanos, una articulación indispensable para 

profundizar la transformación social de nuestros pueblos”. Conferencia dictada en La Plata 29 de julio de 2013, organizado por la Secretaría de Investigaciones Científicas y Posgrado de la Facultad de Periodismo y Comunicación Social de la UNLP.  

-Segato, R. L. (2013). La escritura en el cuerpo de las mujeres asesinadas en Ciudad 

Juárez. - 1a. ed. - Buenos Aires; Tinta Limón.   

-Segato, R. L. (2014). Las nuevas formas de la guerra y el cuerpo de las mujeres. 1a. 

edición Puebla: Pez en el árbol.




[image: ]

Título: Mulheres no cárcere: um estudo sobre o perfil sócioeconômico das apenadas de uma unidade prisional do Rio Grande do Norte – Brasil

Autoras: Cassia de Souza (Universidade Federal do Rio Grande do Norte, cassia_cvs@hotmail.com)

Helena de Araújo Santos (Universidade Federal do Rio Grande do Norte, venceshelena@gmail.com) Palabras clave: MULHERES NO CÁRCERE - CRIMINALIDADE FEMININA - SISTEMA PENITENCIÁRIO 

 

1. INTRODUÇÃO 

Este  artigo  é  fruto  da  experiência  de  estágio  curricular  obrigatório  do  curso  de 

Serviço  Social  em  uma  unidade  prisional  feminina  do  Rio  Grande  do  Norte –  Brasil.  No processo de formação acadêmica, o estágio supervisionado em Serviço Social é caracterizado por  proporcionar  ao/a  discente  essa  aproximação  teoria-prática,  observada  no  exercício profissional  do/a  assistente  social  do  campo  de  estágio,  se  expressando  enquanto  elemento essencial para a formação acadêmica e profissional do assistente social, compreendido a partir das  diretrizes  curriculares  do  curso  de  Serviço  Social  como  uma  atividade  curricular obrigatória em que o/a estudante é inserido em um espaço sócio ocupacional. 

Além  disso,  o  estágio  contribui  com  a  capacidade  interventiva,  propositiva  e 

investigativa  do/a  acadêmico/a  enquanto  profissional  em  formação,  que,  posteriormente,  no seu  fazer  profissional,  com  as  dimensões  teórico-metodológica,  ético-política  e  técnico-operativa  poderá  intervir  nas  diferentes  expressões  da  questão  social,  como  também  fazer mediações para se alcançar mudanças num determinado espaço. Vale salientar que o estágio supervisionado  em  Serviço  Social  se  constitui  enquanto  alicerce  no  processo  de  formação profissional.  

 

  Devido  estarmos  tratando  do  cárcere  e  por  se  tratar  de  mais  um  espaço  sócio-

ocupacional do/a assistente social, é de extrema importância  que  a temática da criminalidade seja  debatida  na  categoria  para  melhor  lidar  com  as situações que surgem no cotidiano profissional  desses  ambientes  de  trabalho.  Desse  modo,  conhecer  os/as  usuários/as  dos serviços norteará a prática profissional.  

No  decorrer  do  estágio,  observamos  várias  questões  de  gênero  que  despertaram  nossa 

atenção referente às mulheres reclusas nesse espaço. Só pelo fato de ser mulher numa sociedade patriarcal e capitalista, já se sofre desigualdades em todas as instâncias da vida social, acentuadas por  diferentes  aspectos  como  idade,  cor,  classe  social,  grau  de  instrução,  orientação  sexual  e identidade  de  gênero.  Quando  tratamos  de  criminalidade  feminina,  notamos  que  isso  se potencializa, causando um estigma muito forte devido a constante associação da mulher à imagem de “meiga”, “bondosa” e/ou “sexo frágil”, não as enxergando como transgressoras. Desse modo, faz-se necessário discutir a criminalidade feminina, tendo em vista ausência de debate nos espaços acadêmicos e profissionais. 

Sabendo disso, nosso objetivo geral foi analisar o perfil socioeconômico das mulheres 

que  praticaram  crimes  e  se  encontram  encarceradas  nessa  unidade  prisional  e  os  objetivos específicos  foram:  (I)  problematizar  as  diversas  dimensões  da  vida  socioeconômica  dessas reclusas; (II) analisar os impactos que a prisão causa na vida dessas mulheres.  

Para  isso,  utilizamos  como  metodologia  a  pesquisa  bibliográfica  e  documental,  esta 

realizada  entre  os  meses  de  setembro  a  dezembro  de  2015,  a  partir  da  análise  de  dados retirados de prontuários de 30 detentas, sendo dividido entre as que estão na unidade há mais tempo  e  as  que  chegaram  recentemente.  A  corrente  epistemológica  é  o  materialismo histórico-dialético  por  apresentar  uma  perspectiva  de  totalidade  e  procurar  compreender  a essência dos fenômenos, contando  com  a  pesquisa quanti-qualitativa, por proporcionar uma melhor interpretação das particularidades dos sujeitos quanto dos dados não quantificáveis e usar da técnica da estatística, que gera um conhecimento válido e universal. 

2.  O PERFIL  SOCIOECONÔMICO  DAS  MULHERES ENCARCERADAS

A  histórica  dominação  dos  homens  sobre  as  mulheres,  de  acordo  com  Camurça  e 

Gouveia (2004), é determinada por um sistema ideológico denominado patriarcado, cuja base econômica é o capitalismo. Segundo  Lima (2010, 56), a socióloga Saffioti “afirma que este não  torna  as  diferenças  entre  os  sexos  fixas  e  imutáveis,  como  afirmam  algumas  autoras. Segundo ela, “colocar o nome da dominação masculina  – patriarcado – na sombra significa operar  segundo  a  ideologia  patriarcal,  que  torna  natural  essa  dominação  - exploração” (SAFFIOTI:2004, 44)”.  Esse  sistema  designa  a  forma  como  as  relações  de  gênero  se configuram, sendo dotadas de poder, autoridade e privilégios de acordo com o sexo biológico da pessoa, além de demarcar espaços públicos aos homens e os privados, as mulheres. 

O conceito de gênero se refere às relações entre mulheres e homens, mulheres e mulheres 

e homens e homens. Todas estas relações criam várias desigualdades, fazendo com que alguns tenham  mais  poder  sobre  outros,  sejam  considerados  mais  importantes  e  respeitados  na sociedade. Isto faz com que algumas pessoas tenham mais liberdade e oportunidade para se desenvolver do que outras (CAMURÇA; GOUVEIA: 2004, 13). 

Criam-se  ideias  sobre  o  que  é  masculino  e  o  que  é  feminino,  definem-se  padrões  de 

comportamento  para  cada  sexo  e  isso  não  é  algo  natural,  é  uma  ideologia  socialmente construída. Ou seja, a sociedade cria as relações  de gênero e determina como  devem  ser as relações  entre  homem-mulher,  mulher-mulher  e  homem-homem.  Diante  dessas  relações desiguais,  as  mulheres  vêm  enfrentando  dificuldades  na  vida  pública,  na  família,  na reprodução, na sexualidade, no trabalho (CAMURÇA; GOUVEIA, 2004). 

No  Brasil,  o  conceito  de  gênero  foi  expandido  a  partir  da  década  de  1990  por  meio  da 

tradução  do  artigo  de  Joan  Scott,  intitulado  “Gênero:  uma  categoria  útil  para  análise histórica”.  O  artigo  em  questão  afirmava  que  o  conceito  de  gênero  pressupunha  a compreensão  das  relações  sociais  entre  homens  e  mulheres,  sendo  a  primeira  maneira  de significar relações de poder (GARCIA: 2010).

A  definição  de  gênero  para  Joan  Scott  (1995)  é  composta  de  duas  partes  e  diversos 

subconjuntos:  “(1)  O  gênero  é  um  elemento  constitutivo  das  relações  sociais  baseadas  nas diferenças percebidas entre os sexos e (2) o gênero é uma forma primária de dar significado às relações de poder” (SCOTT: 1995, 86).  

A  primeira  parte  da  definição  de  gênero,  SCOTT  (1995)  está  se  referindo  a  quatro 

subconjuntos: os símbolos, as normas, os papéis sexuais nas organizações e instituições e as identidades  subjetivas.  Nenhum  desses  subconjuntos  sozinhos  são  capazes  de  nos  fazer entender a construção dos gêneros e sim a relação em conjunto de todos esses elementos nos permite entender a construção dos gêneros e as diferenças associadas para cada sexo. No que se refere à segunda definição de Scott do conceito de gênero, é voltada para a relação entre as relações de gênero e relações de poder, tendo em vista que o gênero constrói poder a partir de uma distribuição desigual de poder.  

Ao  problematizarmos  o  debate  de  gênero,  é  necessário  esclarecermos  a  diferenças 

entre gênero e sexo. “O sexo está relacionado a aspectos físicos, biológicos, as diferenças que estão  no  corpo  do  macho  e  da  fêmea,  as  quais  se  desenvolvem  no  decorrer  da  vida” (CAMURÇA; GOUVEIA, 2004).  

Partindo  de  uma  perspectiva  crítica  e  de  análise  da  totalidade  social,  sabemos  que  a 

sociedade  está  sujeita  a  mudanças,  até  por  que  a  realidade  é  dialética,  está  em  constate movimento. Nas últimas décadas, as relações de gênero se modificaram e com isso, houve um avanço das mulheres no mercado de trabalho (mesmo de forma precarizada, com disparidade salarial  e  jornadas  tripla  de  trabalho),  tanto  pelo  aumento  da  presença  de  mulheres  nos espaços públicos, quanto pela construção de uma nova identidade e perfil destinados ao “ser mulher” na contemporaneidade, no qual as mulheres ultrapassaram os paradigmas, romperam com  a  condição  de  subordinação  por  elas  vivenciadas  e  se  colocam  diante  de  novas possibilidades,  a  exemplo,  o    mundo  da  criminalidade,  em  que  nos  deparamos  com  a crescente atuação de mulheres (NASCIMENTO: 2012).  

Para que sejam punidas por seus crimes, são destinadas ao sistema prisional, o qual se 

constitui  enquanto  meio  legal  de  punir,  sendo  uma  instituição  judiciária  legitimada  pelo Estado  e  pela  sociedade  com  as  penas  mais  civilizadas  com  um  suplemento  de  correção  e combate a criminalidade, retirando do convívio social  o desviante da lei, privando-o de sua liberdade  cuja  pena  é  contabilizada  por  dias,  meses  e  anos  estabelecendo  uma  relação quantitativa delitos-duração (FOUCAULT: 2005). 

No  Brasil,  o  sistema  carcerário  se  caracteriza  por  ser  um  espaço  das  mais  variadas 

violações  dos  direitos  humanos  em  que  amplia  e  reproduz  as  desigualdades  sociais.  Esses ambientes há muito tempo vem sendo esquecidos pelo poder público que na maioria das vezes só  intervém  nessa  realidade  em  momento  de  crise.  Presenciamos  cadeias  superlotadas,  mal administradas,  estrutura  física  irregular  e  comprometida,  desprovidas  de  recursos  materiais como higiene, saneamento básico e alimentação de qualidade. São por esses e tantos outros motivos  que  toda  prisão  no  Brasil  é “ilegal”,  em  que  o  Estado  se  nega  a  efetivar  a  Lei  de Execuções  Penais         1 – LEP,  sendo  o  grande  responsável  pela  negação  de  direitos  daqueles sujeitos que estão debaixo da sua tutela.  

De  acordo  com  o  Departamento  Penitenciário  Nacional – DEPEN  (2014),  o  Brasil 

possui uma população carcerária de 579.7811, onde 37.380 são mulheres e 542.401 homens. Entre 2000 a 2014, o aumento da população carcerária feminina foi de 567,4%, enquanto a média  de  crescimento  masculino,  no  mesmo  período,  foi  de  220,20%.  No  Rio  Grande  do Norte, o número de homens e mulheres em reclusão é de 6.609 e 438, respectivamente. 

1  No  Brasil,  a  Constituição  Federal  de  1988,  garante,  pelo  menos  de  forma  teórica,  a  proteção  da  população carcerária, diz no art. 5º, XLIX, que : “é assegurado aos presos o respeito à integridade física e moral”. E como principal  instrumento  brasileiro  que  regulamenta  o  sistema  penitenciário  e  estabelece  a  ressocialização  como uma meta a ser alcançada é a Lei de Execução Penal - LEP, nº7210 de 1984, a qual tem como finalidade em seu art.  1º:  “A  execução  penal  tem  como  objetivo  efetivar  as  disposições  de  sentença  ou  decisão  criminal  e proporcionar condições para a harmônica integração social do condenado e do internado”.

Só  nessa  unidade  prisional,  no  período  em  realizamos  a  pesquisa,  havia  125  presas. 

Sabendo disso, resolvemos traçar o perfil socioeconômico das mulheres que praticaram atos de  criminalidade  que  se  encontram  em  uma  unidade  prisional  do  Rio  Grande  do  Norte. Os dados  apresentados  aqui  permite  uma  visualização  sobre  diversos  aspectos  da  vida  dessas mulheres,  como:  idade,  etnia,  escolaridade,  naturalidade,  moradia,  profissão,  estado  civil, número  de  filhos,  entrada  na  unidade  prisional,  tipo  de  crime  e  reincidência.  Assim,  nos proporcionará  reflexões  acerca  de  sua  origem,  histórico  e  condições  objetivas  de sobrevivência. Abaixo, segue as demais informações sobre quem elas são. 

 

GRÁFICO 1 - Faixa etária das presas 

Gráfico 1 - Faixa etária 

40% 

[image: ]

30% 

20% 

10% 

0% 

20 a 29 anos            30 a 39 anos            40 a 50 anos          Acima de 60 anos 

FONTE: Prontuário das detentas analisados em novembro de 2015. 

Como  podemos  observar  60%  das  presas  estão  em  idade  adulta.  Em  segundo  lugar, 

vêm  as  mulheres  jovens  com  quase  35%.  A  nível  nacional,  segundo  o  DEPEN  (2014),  as mulheres em situação de cárcere nessa faixa etária ocupam uma porcentagem de 50%. Isso é reflexo da ausência de políticas efetivas voltadas para a juventude que constantemente sofre com a falta de oportunidade, principalmente no mercado de trabalho. 

Em  segundo  lugar,  vêm  as  mulheres  jovens  com  quase  35%.  A  nível  nacional, 

segundo o DEPEN (2014), as mulheres em situação de cárcere nessa faixa etária ocupa uma porcentagem  de  50%.  Isso  é  reflexo  da  ausência  de  políticas  efetivas  voltadas  para  a juventude que constantemente sofre com a falta de oportunidade, principalmente no mercado de trabalho.  

Algo  que  não  se  imagina  quando  tratamos  de  cárcere  é  a  presença  da  pessoa  idosa. 

Apesar de ser pequena a porcentagem, ela está presente nessa unidade prisional. Diante disso, fica a reflexão da forma como essas mulheres estão envelhecendo nesses ambientes, uma vez que  a  pessoa  idosa  é  dotada  de  particularidades  e  limitações  no  tocante,  principalmente,  a saúde. 

Além  da  faixa  etária,  essas  mulheres  têm  cor  que  prevalece.  Como  nos  mostra  o 

gráfico abaixo 2. 

GRÁFICO 2 - Cor, raça e etnia das presas 

Gráfico 2 - Raça, cor ou etnia 

60% 

[image: ]

40% 

20% 

0% 

Branca               Negra                Parda                N/C 

FONTE: Prontuário das detentas analisados em novembro de 2015. 

 

Como  podemos  visualizar  nos  gráficos,  a  população  branca  compõe, 

aproximadamente, 23% dessas mulheres. Segundo o IBGE, a população negra é composta por pretos/as e pardos/as e compõe 51% dos habitantes brasileiros. A questão de se declarar como um ou outro vem, também, do processo de construção da identidade negra. Sabendo disso e, então,  somando  as  opções  negras  e  pardas,  temos  um  total  de  população  negra  de, aproximadamente, 70%. Esses números condizem com a realidade nacional do cárcere, onde 68% das mulheres nessa situação pertencem a esse grupo étnico (DEPEN: 2014).  

Isso  nos  remete  a  uma  interessante  analogia:  as  prisões  são  as  novas  senzalas 

capitalistas. Não só porque os presídios têm cor, mas também pelas condições de vida sub-humanas  que  a  maioria  desses  lugares  proporciona  aos/as  encarcerados/as,  comparando-se, assim, aos palanques de tortura das senzalas. Desse modo, vale salientar que historicamente negros e negras são excluídos das várias esferas da vida social devido ao racismo o qual ainda é impregnado em nosso país que tem anos de dívidas com essa gente. 

A exemplo dessa exclusão temos o grau de instrução das encarceradas que possui relação 

direta com o que estamos tratando, tendo em vista que a população negra possui menor grau de instrução e maior índice de analfabetismo, de acordo com o IBGE (2010). 

Conforme os registros da instituição, observamos que quase 67% das mulheres possui 

o  ensino  fundamental  incompleto,  3,34%  fundamental  completo,  13,34%  ensino  médio completo,  13,34% delas  nunca foram  alfabetizadas e, ainda, nenhuma chegou  a adentrar no ensino superior. Ou seja, a baixa escolaridade se mostra mais presente. 

 

2 Em todos os gráficos que conterem a opção “N/C” significa que nada consta nos registro analisados.

Embora se verifiquem progressos no nível educacional da população, como, por  exemplo,  redução  de  4  pontos  percentuais  (p.p.)  na  taxa  de analfabetismo  na  última  década,  a  desigualdade  racial  persiste  inclusive entre  as  faixas  mais  jovens.  Em  qualquer  grupo  etário,  inclusive  entre aqueles  em  idade  escolar,  a  taxa  de  analfabetismo  entre  negros  ainda representa  mais  que  o  dobro  daquela  relativa  à  população  branca.  Assim, embora impactados por melhorias educacionais importantes, percebe-se que a desigualdade racial segue reproduzindo-se, ainda que em novos patamares, mesmo nos níveis elementares de educação. (SILVA: 2013,17) 

 

Esses  dados  mostram  o  quanto  à  educação  no  Brasil  não  é  colocada  em  prioridade, 

pois o acesso à educação pública e de qualidade o qual deveria ser um direito universal é um privilégio  de  uma  pequena  parcela  que  consegue  ingressar.  Em  vista  disso,  a  baixa escolaridade dessas mulheres tem reflexo nas atividades desenvolvidas e, consequentemente, na sua remuneração. 

Levando  em  consideração  as  informações  que  constavam  nos  registros,  temos  um 

percentual  de 6,67%  aposentadas, 6,67% desempregadas e 6,67% de estudantes. As demais tinham  alguma  forma  de  trabalho  remunerado  formal  ou  informal.  Com  exceção  de  duas profissões  (comerciante  e  pintora),  notamos  que  as  atividades  desenvolvidas  por  essas mulheres se caracterizam como precarizados e desvalorizados, além de considerados enquanto extensão  do  trabalho  doméstico.  Isso  nos  remete  a  divisão  sexual  do  trabalho,  a  qual “segmenta  os  trabalhos  de  homens  e  mulheres  e  hierarquiza  tais  trabalhos  de  forma  a subalternizar  os  considerados  naturalmente  femininos  em  relação  aos  considerados naturalmente masculinos” (CISNE: 2012, 109).

Ademais, muitas das mulheres inseridas na criminalidade provêm o sustento da casa e 

compõe  as  novas  configurações  familiares  como  chefes  de  família.  Nas  prisões  brasileiras, quando há a oportunidade de assistência ao trabalho e/ou cursos profissionalizantes, nota-se que “as funções destinadas às encarceradas mimetizam as tarefas que executam normalmente no lar, reafirmando os papéis culturalmente definidos para as mulheres em espaços privados, a exemplo da esfera doméstica” (AMARANTE et al.: 2013, 450). 

E onde são os lares dessas mulheres? Segundo os dados dos prontuários, visualizamos 

que  muitas  delas  habitam  em  zonas  da  Região  Metropolitana  de  Natal/RN  onde  a criminalidade  se  fazia  mais  presente,  além  de  constituirem  bairros  com  menores  índices  de qualidade  de  vida.  Outras  delas  são  de  interiores  do  estado  e/ou  regiões  mais  distantes  da unidade prisional, o que nos leva a pensar na locomoção de suas famílias e companheiros/as para visitas social e íntima. 

Por  falar  em  visita  íntima,  é  importante  caracterizar  também  o  estado  civil  das 

referidas. A maior das mulheres brasileiras privadas de liberdade são solteiras e nesse presídio não  é  diferente.  Isso  pode  ser  explicado  pelo  número  enorme  de  jovens  no  cárcere.  Em seguida,  as  que  estão  em  união  estável  e  casadas  somam  um  percentual  de  40%  e  apenas 3,34% são separadas. 

O fato de haver mulheres em um compromisso não significa que estas recebem visita 

social  e  íntima.  Pelo  contrário,  segundo  nossas  experiências  enquanto  estagiárias,  podemos perceber  que  muitas  sofrem  abandono  dos/das  companheiros/as  ou  não  recebem  vista destes/destas  porque  se  encontram  em  também  reclusão  em  outras  unidades  prisionais.  Isso nos remete a um dos motivos da inserção na criminalidade. Sobre isso, Silva (2008, 146) nos diz: 

 

(...)  é  motivada  por  determinantes  que  entrelaçam  as  dificuldades socioeconômicas  com  as  questões afetivas.  Seja,  quando  elas cometem  um crime em conjunto com seu companheiro, mostrando um apoio mútuo entre o casal, seja quando elas cometem para “mostrar” que são iguais aos homens e que também tem capacidade de transgredir a ordem social e romper com os estereótipos  que  mulher  é  um  ser  ontologicamente  bom.  Ou  ainda  quando matam  para  proteger  de  calúnias  o  seu  casamento,  ou  por  uma  questão socioeconômica de sobrevivência. 

E, então, sabendo que muitas das presas possuem baixa escolaridade, ocupam-se com 

trabalhos  precários,  residem  em  bairros  com  pouco  índice  de  qualidade  de  vida  e  sofrem preconceitos raciais, acabam vendo  a criminalidade como uma alternativa de sobrevivência, como  uma forme de sustentar  seus/suas filhos/as, tendo em  vista  que 73% das detentas são mães.  Em  nossas  vivências,  foi  possível  constatar  que  muitas  delas,  apesar  da  privação  de liberdade, se preocupam e cuidam de seus/suas filhos/filhas, demonstrando constante frustração por não estarem participando diretamente do processo de criação de seus descendentes.

Notamos  que  apenas  27%  dessas  mulheres  não  são  mães  (ou  não  estava  presente  o 

número de filhos/as no registro da unidade). Em nossas vivências, foi possível constatar que muitas  delas,  mesmo  em  privação  de  liberdade,  se  preocupam  e  cuidam  de  seus/suas filhos/filhas. 

Finalizando  a  caracterização  e  sabendo  de  todos  esses  aspectos  da  vida  social  das 

mulheres em reclusão, cabe agora analisar os crimes cometidos e o índice de reincidência. 

 

GRÁFICO 3 – Crimes cometidos pelas presas 

Gráfico 3 - Artigos praticados pelas detentas 

40% 

[image: ]

30% 

20% 

10% 

0% 

Art. 33 da lei      Art. 35 da lei      Art. 121 CP       Art. 155 CP       Art. 157 CP 

11.343/06        11.343/06 

FONTE: Prontuário das detentas analisados em novembro de 2015. 

No  Brasil,  68%  das  mulheres  em  privação  de  liberdade  possuem  vinculação  penal 

devido  ao  envolvimento  com  o  tráfico  de  drogas.  Foi  possível  verificar  que  a  maioria  das detentas está enquadrada por tráfico nos art. 333           4 e art. 35 da lei 11.343/06. Isso nos mostra a necessidade de uma política de combate  às drogas que seja efetivada, pois  a forma como  o Estado  trata  dessa  questão  se  constitui  uma  guerra  às  drogas.  É  necessário  também  uma política  de  redução  de  danos  que  funcione,  tendo  em  vista  que  muitas  das  mulheres  são viciadas. 

“A  maioria  dessas  mulheres  ocupa  uma  posição  coadjuvante  no  crime,  realizando 

serviços de transporte de drogas e pequeno comércio; muitas são usuárias, sendo poucas as que exercem atividades de gerência do tráfico” (DEPEN: 2014).  O envolvimento geralmente se  dá  devido  à  influência  dos/das  companheiros/as  ou  como  forma  de  prover  o  sustento  da família e as mulheres ocupam posições as quais são demarcadas de acordo com o poder dos homens. 

 

O art. 1215 que caracteriza o homicídio. Muitos desses crimes cometidos por mulheres 

geralmente se dá em seus lares em virtude da histórica ocupação das mulheres nesses espaços de micro-poderes (SILVA: 2008). 

 

3 Art. 33. Importar, exportar, remeter, preparar, produzir, fabricar, adquirir, vender, expor à venda, oferecer, ter em depósito, transportar, trazer consigo, guardar, prescrever, ministrar, entregar a consumo ou fornecer drogas, ainda  que  gratuitamente,  sem  autorização  ou  em  desacordo  com  determinação  legal  ou  regulamentar:            Pena - reclusão de 5 (cinco) a 15 (quinze) anos e pagamento de 500 (quinhentos) a 1.500 (mil e quinhentos) dias-multa. 

4  Art.  35.   Associarem-se  duas  ou  mais  pessoas  para  o  fim  de  praticar,  reiteradamente  ou  não,  qualquer  dos crimes previstos nos arts. 33caput e § 1o, e 34 desta Lei:  Pena - reclusão, de 3 (três) a 10 (dez) anos, e pagamento de 700 (setecentos) a 1.200 (mil e duzentos) dias-multa.  5 Art. 121. Matar alguém: 

Pena - reclusão, de seis a vinte anos.  

Por  último  temos  os  art.  1556              7  e  art.  157  que  dizem  respeito  ao  furto.  Sobre  essa 

questão,  ressalta-se  que  vivemos  em  uma  sociedade  de  consumo  alicerçada  por  uma  mídia que instiga a consumação de produtos, muitas vezes desnecessários a nossa sobrevivência, a todo  o  momento.  Nessa  sociedade,  as  relações  sociais  são  valorizadas  pelo  “ter”,  não  pelo “ser”. Para se sentirem incluídas nessa lógica, essas mulheres tiram de outrem para ostentar ou simplesmente para sobreviver, tendo em vista a ausência material.

Quando comparado os crimes cometidos por mulheres com os crimes cometidos por 

homens,  podemos  perceber  um  recorte  de  gênero.  A  criminalidade  feminina  se  difere  da masculina. Enquanto 25% dos crimes pelos quais os homens respondem estão relacionados ao tráfico, para as mulheres essa proporção chega a 68%. Por outro lado, o número de crimes de roubo registrados para homens é três vezes maior do que para mulheres (DEPEN:2014). 

Por  fim,  cabe  analisar  o  índice  de  reincidência  das  mulheres  encarceradas  dessa 

unidade. Analisando somente os dados contados nos registros, a reincidência – volta a prática de delido de igual natureza ou não –  há proporções iguais. A não reincidência deve-se ao fato de muitas serem “réu primário”. Já as reincidentes, são decorrentes da falta do cumprimento das  legislações  que  dizem  respeito  à  segurança  pública  no  trato  aos/as  apenados/as  não proporcionando a tão falada ressocialização.  

Considerando  o  perfil  dessas  mulheres  que  têm  idade,  cor,  raça,  escolaridade, 

profissões,  moradia,  estado  civil  e  número  de  filhos/as  definidos,  fica  inviável  falar  de ressocialização  de  sujeitos que nem  chegaram  a ser socializados e veem  o mundo do crime como uma alternativa de socialização e/ou sobrevivência. 

 

3. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Na construção deste artigo, podemos identificar que o sistema prisional do Brasil e 

Norte-Riograndense  é  constituído  como  um  espaço  das  maiores  violações  dos  direitos 

humanos, que vem há muito tempo sendo esquecido pelo poder público.  Notamos isso ao 

nos  deparar  com  prisões  superlotadas,  caracterizadas  como  entulho  humanos,  mal 

administradas,  desprovidas  de  higiene,  limpeza,  ventilação  e  alimentação  adequada  e  o 

Estado só dá atenção às unidades prisionais em momento de crise nesse sistema. 

 

6 Art. 155 - Subtrair, para si ou para outrem, coisa alheia móvel: Pena - reclusão, de um a quatro anos, e multa. 

7 Art. 157- Subtrair coisa móvel alheia, para si ou para outrem, mediante grave ameaça ou violência a pessoa, ou depois de havê-la, por qualquer meio, reduzido à impossibilidade de resistência: Pena - reclusão, de quatro a dez anos, e multa. 

Percebemos  que  as  desigualdades  de  gênero  são  ainda  mais  acentuadas  na  prisão  a 

partir  do  sucateamento  do  sistema  penitenciário  que  é  ainda  maior  nos  encarceramentos femininos.  Propostas  para  a  melhoria  das  condições  de  sobrevivência  nesses  locais  não  são colocadas em pauta. 

Todos  esses  fatores  que  contribuem  para  a  invisibilidade  da  mulher  presa, 

consequência de uma invisibilidade histórica na qual foi demarcada para as mulheres durante muito  se limitou  o espaço privado. A prisão hoje é ocupada por homens  e mulheres, o que requer que seja pensada pelo Estado e pela sociedade as especificidades das mulheres,  a fim de os direitos essenciais humanos possam ser garantidos.  

Ao tratarmos da questão da criminalidade feminina, podemos perceber que algo que 

vem sendo pouco debatido no Brasil, tanto por órgãos públicos, quanto universidades, nos 

espaços de trabalho, dentre outros. Diante disso, torna-se importante instigarmos o debate 

sobre as condições as quais as mulheres privadas de liberdade se encontram no Brasil, pois 

até  mesmo  no  cárcere  as  mulheres  estão  em  desvantagens  quando  comparadas  as  prisões 

masculinas,  o  que  significa  dizer  que  tudo  isso  está  intrinsecamente  ligado  às  relações 

patriarcais de gênero e ao patriarcado, construções sociais os quais colocam as mulheres em 

condição de exploração, opressão e subalternidade. 

No  presídio  feminino  em  questão,  constatamos  que  a  maioria  das  detentas  são 

negras, solteiras, mães de até 3 filhos, em idade adulta, com baixa escolaridade e inseridas 

em profissões precarizadas, residem em aglomerados subnormais de bairros com menores 

índices de qualidade de vida da capital e com envolvimento com o tráfico de entorpecentes.  

Nesse sentido, esperamos que a questão da criminalidade feminina seja mais discutida 

em novos trabalhos, pois se constitui como mais um lugar ocupado pelas mulheres, mesmo de forma negativa, merecendo estudos e políticas voltadas às peculiaridades dessas no cárcere. 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

Amarante, Paulo Duarte de Carvalho et al (2013). Mulheres no cárcere: significados e práticas cotidianas de enfrentamento com ênfase na resiliência. Rio de Janeiro, In: Saúde em Debate, v. 37, n. 98, p. 446-456. 

República Federativa do Brasil (1940). Código Penal Brasileiro. 

.    Departamento P enitenciário Nacional (2014).   Levantamento Nacional  de  Informações  Penitenciárias  -  INFOPEN  Mulheres.  Disponível  em:  <  

https://www.justica.gov.br/noticias/estudo-traca-perfil- da-populacaopenitenciaria-feminina-no-brasil/relatorio-infopen-mulheres.pdf>  

. Lei nº 11.343 de 23 agosto de 2006. Institui o Sistema Nacional de Políticas Públicas sobre Drogas. 

Camurça, Sílvia., & Gouveia, Taciana (2004). O que é gênero? 4ª ed. Recife: SOS CORPO – Instituto Feminista para a Democracia. (Cadernos SOS CORPO, v.I). 

Cisne, Mirla (2012). Divisão sexual do trabalho na ordem “sociometabólica” do capital – uma análise necessária para a emancipação das mulheres. In: Gênero, divisão sexual do trabalho e Serviço Social. São Paulo: outras expressões, 109-132. 

DEPEN. Levantamento Nacional de Informações Penitenciárias – INFOPEN Mulheres (2014). Brasil, Departamento Penitenciário Nacional – Ministério da Justiça. Disponível em: . Acessado em: Setembro de 2016. 

Foucault, Michel (2013). Vigiar e punir: nascimento da prisão. 41 ed. Petrópolis, Rio de Janeiro: Vozes. 

Garcia, Theresa Adélia Martins (2010). Os determinantes para inserção das mulheres na criminalidade. Mossoró/RN, Monografia (Graduação em Serviço Social) – Universidade do Estado do Rio Grande do Norte, Mossoró. 

Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística (2010). Censo 2010. Disponível em: 

<http://biblioteca.ibge.gov.br/visualizacao/periodicos/93/cd _2010_caracteristicas_populacao_domicilios.pdf>.  

Lima, Marwyla Gomes de (2010). Lei Maria da Penha em Natal/RN: limites e possibilidades no combate à violência de gênero contra a Mulher. Natal/RN, Dissertação de Mestrado. 

Nascimento, Lissa Chrisnara Silva do (2012). Do lar à cela: os impactos da reclusão na vida das mulheres em situação de prisão do Complexo Penal Estadual Agrícola Dr. Mário Negócio. 2012. Monografia (Graduação em Serviço Social) – Departamento de Serviço Social, Universidade do Estado do Rio Grande do Norte: Mossoró/RN. 

Natal (2014). Anuário Natal 2014. Natal/RN: SEMURB. 

Saffioti, Heleieth; Iara Bongiovani (2004). Gênero, patriarcado e violência. São Paulo: Editora Fundação Perseu Abramo. –  (Coleção Brasil Urgente). 

Scott, Joan (1990). Gênero: uma categoria útil para análise histórica. New York: Columbia University Press. Tradução Chistiane Rufino Debat e Maria Betânia Ávila.  

Silva, Claudia Gabriele da (2009). Mulher como sujeito da criminalidade: um estudo sobre a realidade de presidiárias do complexo Penal Dr. João Chaves Natal/RN. Dissertação (Mestrado em Serviço Social) – Programa de pós- graduação em Serviço Social, Universidade Federal do Rio Grande do Norte: Natal/RN. 

Silva, Tatiana Dias (2013). Panorama social da população negra. In: GOES, Fernanda Lira; Silva, Tatiana Dias (Org.). Igualdade racial no Brasil: reflexões no Ano Internacional dos Afrodescendentes. Brasília: Ipea, 13-28. 

[image: ]

Título: Nuevas familias. Análisis de una serie

 

Autorxs: Tatiana Corte (Psicología/UNLP,  tatianacorte.tc@gmail.com) 

Federico Batiz (Psicología/UNLP) 

Bárbara Piccoli Saez (Psicología/UNLP) 

Palabras clave: IDENTIDAD – GÉNERO - FAMILIA 

 

Introducción 

 

El  presente  trabajo  se  enmarca  dentro  de  un  proyecto  de  investigación  denominado “Presentaciones actuales de parentalidad y parejas del mismo sexo” dirigido por la Lic. Iara Vidal.  Dicho proyecto tiene como  objetivo  la investigación  sobre la parentalidad en parejas del mismo sexo, desde una perspectiva de género, pospatriarcal y posheteronormativa.  Este trabajo surge a partir de la intención de establecer y construir una relación entre nuestra perspectiva y la implementación en los medios de las nuevas familias (no tan nuevas), de la construcción  diversa,  de  la  caída  (lenta  pero  efectiva)  del  patriarcado;  específicamente tomaremos la serie denominada “The New Normal”.

Puntualmente  articularemos  tres  escenas,  las  cuales  usaremos  de  ejemplo  para  mostrar  la posibilidad de la cosificación del cuerpo de la mujer a partir del alquiler de vientre (método alternativo  para  la  parentalidad),  las  expectativas  de  género  asociadas  a  los  sexos,  aún presentes  incluso  en  parejas  homosexuales,  y  la  necesidad  psicológica  de  dejar  una  huella biológica. 

Dicha serie permite un acercamiento a los estereotipos, y discursos que se juegan a la hora de construir la subjetividad y las identificaciones sobre temáticas como la parentalidad en parejas del mismo sexo, los nuevos métodos reproductivos, y las diversas familias. Además en este tipo de medio se muestra de manera exagerada las características de lo “diferente”, o que se sale  de  la  norma,  pudiendo  observar  claramente  lo  que  piensa  la  sociedad  en  una  época determinada sobre temas como la sexualidad y la parentalidad. Nuestra  intención  es  mostrar  cómo  se  representan  los  estereotipos  marcados  en  la  sociedad hacia las parejas del mismo sexo que buscan ser padres, cómo se ven ellos mismos y que roles buscan cumplir para satisfacer las demandas sociales, ya que ante cualquier “error” esto va a estar adjudicado para la sociedad a su elección sexual. La  serie  ya  nombrada  trata  resumidamente  sobre  una  pareja  de  hombres  homosexuales  en búsqueda de ser padres y para cumplir dicho objetivo deciden alquilar un vientre.  Las diversas escenas que elegimos son: 

La primera, dentro del capítulo uno, cuando deciden tener un hijo utilizando el esperma del que es hijo único en la pareja, llegan a esta decisión porque consideran que de esta manera puede tener algo “suyo” (biológicamente).

En  la  segunda  escena  elegida,  ante  la  espera  de  este  hijo,  podemos  ver  las  expectativas  y sueños que tienen los padres en relación con el sexo que tendrá el bebé. A pesar de que ellos mismos rompen con las expectativas del género, siguen arraigados a ellas fantaseando con lo que harán con el bebé y cómo se relacionarán con él según el sexo con el que nazca. La  última  escena  a  analizar,  la  cual  también  encontramos  en  el  capítulo  uno,  trata  sobre  la elección de la pareja de una madre sustituta, eligiendo al personaje de “Goldie” entre varias postulantes,  considerando  solo  un  plano  estético,  y  viendo  a  la  mujer  solo  como  un  objeto para la reproducción. En relación a esto en el capítulo 10 se muestra cómo planean la cantidad de hijos a tener, utilizando el vientre de esta misma mujer, sin tener en cuenta su deseo y su elección personal, simplemente asumen que por ser mujer y haber aceptado alquilar su vientre una vez lo hará las veces que ellos lo deseen. 

 

Un poco de historia

 

Las series, películas y diferentes formatos audivisuales se sirven de las todas las expresiones que  confluyen  en  la  realidad  y  son  un  reflejo  de  lo  que  allí  sucede  en  un  tiempo  y  lugar determinado.  Las  familias  de  la  televisión  van  cambiando  y  evolucionando  junto  con  la sociedad.  En  la  actualidad  las  parejas  del  mismos  sexo  han  cobrado  protagonismo,  sea  por polémica, porque llama la atención, o por otros motivos, son un reflejo de la emergencia y de los lugares que reclaman.

Por  ejemplo,  la  cadena  KSL-TV,  afiliada  a  la  NBC,  censuró  la  emisión  de  la  serie calificándola de "inapropiada en varias dimensiones, especialmente durante el horario familiar en el que se emitiría", y argumentando que contenía escenas "muy explícitas". Cabe destacar que esta cadena es propiedad de la iglesia mormónica.

The  New  Normal  se  estrenó  el  10  de  septiembre  de  2012  y  la  historia  transcurre  en  Los Angeles,  California,  pero  para  contextualizarla  en  necesario  remontarnos  unos  años  antes hasta el 2003.

Si bien California ya contaba con uniones civiles con derechos similares a los del matrimonio, aunque  sin  esa  denominación;  durante  el  año  2003  se  presentó  un  proyecto  para  que  se legalizara  el  matrimonio  entre  personas  del  mismo  sexo,  fundamentando  que  lo  que  este colectivo reclamaba era ser nombrado por igual y poder acceder a los mismos derechos. En ese  entonces  el  presidente  Bush  promovió  que  se  hicieran  enmiendas  constitucionales  para poder  vetar  la  misma,  argumentando  que  el  matrimonio  se  constituía  por  un  hombre  y  una mujer.

No por cualquier cosa la serie está ambientada en Los Angeles, a pesar de dicha enmienda la Corte Suprema de California falló el  15 de mayo de 2008 que la prohibición que el  Estado impuso  sobre  los  matrimonios  entre  parejas  del  mismo  sexo  era  inconstitucional.  Pero nuevamente se vio obstaculizada 6 meses después a través de otra enmienda, conocida como la  proposición  8.  Los  matrimonios  homosexuales  producidos  hasta  la  fecha  pudieron conservar  su  validez.  Lo  que  explica  que  durante  la  serie  la  pareja  protagónica  no  pueda casarse legalmente y anhele algún día poder concretarlo. Finalmente al año siguiente de su emisión, el 26 de junio de 2013, el matrimonio homosexual en el estado de California quedó legalizado definitivamente. Es  necesario  remarcar  y  comparar  que  en  ese  sentido,  Argentina  cuenta  con  el  marco  legal más inclusivo a nivel mundial. Para esa fecha, en nuestro país se cumplían 3 años de la Ley de Matrimonio Igualitario N° 26.618, sancionada en el 2010. A pesar de que en 37 estados sumado el distrito de Columbia ya tenían validez la unión de parejas del mismo sexo, el 26 de junio de 2015, el gobierno de Estados reconoce como legal en todos los estados el matrimonio entre personas del mismo sexo. La  decisión  de  la  Corte  significó  que  otros  14  estados  debieron  anular  sus  prohibiciones  al matrimonio entre parejas del mismo sexo. El resultado es producto de dos décadas de tensión por el matrimonio igualitario y  los derechos de las parejas del mismo sexo.

 

Análisis de la serie en relación a los tres ejes principales 

 

Este trabajo posee tres ejes que a su vez articularemos con la serie ya mencionada. 

Identidad de género: 

 

Tomando la definición aportada por los Principios de Yogyakarta, la identidad de género es diferente a la concepción de género en sí misma, ya que por identidad de género se entiende como  la  sentida  experiencia  interna  e  individual  del  género  de  cada  persona,  que  podría corresponder o no con el sexo biológico, incluyendo el sentido personal del cuerpo   y otras expresiones del género, incluyendo el vestido, el modo de hablar, entre otras.  Las pautas  culturales  y simbólicas que se establecen sobre la diferencia sexual,  son las que permiten a mujeres y varones saberse como tales, que definen su femineidad y masculinidad en el campo social.  Es así que no existen identidades estancas, sino dinámicas. Partimos  de  considerar  que  el  género  no  es  solamente  una  construcción  social,  es  una construcción  policausal  en  la  que  intervienen  innumerables  e  indefinibles  factores.  La importancia  radica  en  que  “las  personas  se  identifiquen  donde  su  subjetividad  se  ve  mejor representada” (Raíces Montero, 2010:46). 

El género es una construcción política que excede grupos predeterminados y se reproduce en la materialidad de la cultura. 

Del  mismo  modo  que  la  identidad  de  género  sea  una  elección  individual  y  evite  la discriminación  y  exclusión  que  viven  cotidianamente  lxs  sujetxs  que  eligen  romper  con  los estereotipos de género tampoco es entendido como garantía de derechos humanos, y por ello no se relaciona con, por ejemplo, el acceso a la educación, a la salud, etc. 

El derecho a la diferencia es un aspecto del derecho a la identidad, a ser uno mismo, con las diferencias que cada quien.  

Las  regulaciones  sobre  el  matrimonio,  la  herencia,  los  derechos  de  las  mujeres,  y  la criminalización de la orientación sexual y la identidad de género y su expresión, son ejemplos de cómo la política, a través de sus códigos y regulaciones, había definido cómo debía ser y funcionar el ámbito privado/personal. "Lo personal, es político" va a convertirse en el lema de aquella denuncia que sigue vigente en nuestros días. 

 De acuerdo a lo planteado por Butler (2001) sería erróneo pensar que primero debe analizarse la  «identidad»  y después la identidad de género por la sencilla razón de que las  «personas» sólo se vuelven inteligibles cuando poseen un género que se ajusta a normas reconocibles de inteligibilidad de género (2001: 72) 

La    «unidad»  del  género  es  la  consecuencia  de  una  práctica  reguladora  que  intenta uniformizar  la  identidad  de  género  mediante  una  heterosexualidad  obligatoria.  El  poder  de esta  práctica  reside  en  limitar,  por  medio  de  un  mecanismo  de  producción  excluyente,  los significados relativos de  «heterosexualidad»,  «homosexualidad»  y  «bisexualidad»,  así  como los sitios subversivos de su unión y resignificación. El hecho de que los regímenes de poder del  heterosexismo  y  el  falogocentrismo  adquieran  importancia  mediante  una  repetición constante  de  su  lógica,  su  metafísica  y  sus  ontologías  naturalizadas  no  significa  que  deba detenerse la repetición en sí --como si esto fuera posible-. Si la repetición debe seguir siendo el mecanismo de la reproducción cultural de las identidades, entonces Butler (2001) se plantea una  pregunta  fundamental:  ¿qué  tipo  de  repetición  subversiva  podría  cuestionar  la  práctica reglamentadora  de  la  identidad  en  sí?  (2001:  96).  Esto  nos  remonta  a  la  escena  de  la  serie elegida  para  articular  con  este  apartado,  donde  podemos  ver  (ante  la  espera  de  un  hijx)  las expectativas  y  sueños  que  tienen  los  padres  en  relación  con  el  sexo  que  tendrá  el  bebé.  A pesar de que ellos mismos rompen con las expectativas del género, siguen arraigados a ellas fantaseando con lo que harán con el bebé y cómo se relacionarán con él/ella según el sexo con el  que  nazca.  Esto  nos  muestra  nuevamente  el  grado  de  atravesamiento  que  tienen  las significaciones  que  sostienen  al  patriarcado,  la  repetición  del  mecanismo  cultural  antes mencionado, y tal vez la  introducción de ese futuro ninx en esa repetición que queda avalada por la normalidad, que (ellos creen) tal vez pueda liberarlo de la responsabilidad de llevar la bandera de la repetición subversiva, cuestión que se presenta en la serie ligada a los recuerdos traumáticos que llevan los sujetos representantes de dicha subversión. Es así, que el deseo que cae sobre ese niñx es parte de la construcción de su identidad de género, y esos padres con sus expectativas serán los protagonistas de la novela edípica que transitará. 

Desde el psicoanálisis, el ideal del yo sirve como una instancia interior de castigo y tabú que, para  Freud,  refuerza  la  identidad  de  género  mediante  la  recanalización  y  la  exaltación apropiadas del deseo. El significado de la interiorización del padre o la madre como objeto de amor se invierte necesariamente. El padre y la madre no sólo están prohibidos como objeto de amor,  sino  que  se  interiorizan  como  un  objeto  de  amor  que  prohíbe  o  niega.  Así  pues,  la función prohibitiva del ideal del yo impide o. de hecho, reprime la expresión de deseo por el padre  o  la  madre,  pero  también  crea  un  «espacio»  interior  en  el  que  puede  conservarse  ese amor.  Puesto  que  la  solución  al  dilema  edípico  puede  ser  «positiva»  o  «negativa.»,  la prohibición del progenitor del sexo opuesto puede conducir a una identificación con el sexo del  progenitor  perdido,  o  bien  a  una  negación  de  esa  identificación  y,  por  tanto,  a  una desviación del deseo heterosexual. Como conjunto de castigos y tabúes, el ideal del yo regula y establece la identificación masculina y femenina. Como las identificaciones reemplazan las relaciones  de  objeto  y  son  consecuencia  de  una  pérdida,  la  identificación  de  género  es  una suerte  de  melancolía  en  la  que  el  sexo  del  objeto  prohibido  se  interioriza  como  una prohibición. Esta prohibición castiga y reglamenta la identidad de género diferenciada y la ley del deseo heterosexual. La solución del complejo de Edipo atañe a la identificación de género no  sólo  mediante  el  tabú  del  incesto  sino,  previamente,  mediante  el  tabú  contra  la homosexualidad.  Como  consecuencia,  uno  se  identifica  con  el  objeto  de  amor  del  mismo sexo, asimilando así el objetivo y el objeto de la investidura homosexual. Las identificaciones consiguientes de la melancolía son formas de conservar relaciones de objeto no solventadas y, en  el  caso  de  la  identificación  de  género  con  el  mismo  sexo,  las  relaciones  de  objeto  no solventadas son siempre homosexuales. En realidad, cuanto más rígida y firme sea la afinidad de  género  menos  solventada  estará  la  pérdida  original,  de  forma  que  hay  inevitablemente límites rígidos de género que esconden la pérdida de un amor original que, al no ser aceptado, no se resuelve. Pero es evidente que no toda identificación de género se apoya en el empleo exitoso  del  tabú  contra  la  homosexualidad.  Si  las  disposiciones  femenina  y  masculina  son producto de la interiorización eficaz de ese tabú, y si la respuesta melancólica a la pérdida del objeto  del  mismo  sexo  es  agregar  y,  de  hecho,  convertirse  en  ese  objeto  mediante  la elaboración  del  ideal  del  yo,  entonces  la  identidad  de  género  parece  ser  en  primer  lugar  la interiorización  de  una  prohibición  que  resulta  ser  parte  de  la  formación  de  la  identidad. Además, esta identidad se elabora y se mantiene aplicando de manera permanente este tabú, no sólo en la estilización del cuerpo de acuerdo con categorías sexuales separadas, sino en la producción y la «disposición» del deseo sexual (Butler, 2001: 146-148). 

 

Género: 

Es  John  Money  (1955)  quien  traslada  el  término  género  de  la  gramática  al  campo  de  la medicina,  estableciendo  una  diferencia  entre  el  sexo  biológico  y  el  sexo  asignado  por  la cultura  en  la  que  un  sujeto  adviene.  Abriendo  así,  un  campo  para  las  teorías  de  Género. Teorías  que  trazan  nuevos  horizontes,  un  nuevo  lugar  de  discusión,  de  complejidad  y  de intercambio interdisciplinario con límites aún un poco difusos. 

Más cerca en el tiempo, Glocer Fiorini (2001) plantea que entre la heterogeneidad anatómica, las  distinciones  de  género  y  la  diferencia  sexual  se  establecen  campos  heterogéneos  que generarán subjetivación. Estas relaciones exceden la lógica binaria, aunque la incluyen en una complejidad mayor. Hay diversas maneras de masculinidad y feminidad, las cuales van a estar a su vez definidas según el momento histórico.  

Parafraseando a (Torres, 1998), una construcción imaginaria y simbólica que se da a lo largo del  tiempo,    que  introduce  a  los  sujetos  en  un  sistema  normativo  de  deseos,  expectativas  y funciones que definen su ser femenino o masculino a través del lenguaje y de la crianza.. “El género es entonces un organizador social que como la clase, la raza y la edad, interviene de  manera  fundamental  en  la  constitución  de  los  distintos  planos  de  la  vida  cultural, simbólica,  institucional  y  personal  puesto  que  entraña  relaciones  significativas  de  poder históricamente desbalanceados entre los universos femeninos y masculinos” (Scott ,1990). La construcción de estos relatos se empapa de la configuración histórica-social en la cual se desarrolla,  configuración  dinámica  que  confronta,  renueva,  redefine,  resignifica  diferentes aspectos que van a limitar el campo de acción, de deseo y de producción de la subjetividad. En  una  sociedad  de  consumo,  donde  la  tecnología  ya  es  parte  de  la  vida  cotidiana  y  busca cada vez con más ambición encarnarse y complementar al ser humano, no podemos dejar de lado su importancia a la hora de evaluar las distintas narrativas que confluyen en el devenir historizado del sujeto. Es en el cuerpo donde encontramos este terreno de conflicto fronterizo que dichos relatos van a dejar huella, van a construir e intentar limitar.  Ante este contexto y con la emergencia de las nuevas técnicas reproductivas, Glocer Fiorini (2015) plantea que reaparece con fuerza el cuerpo, pero en otro sentido: no el cuerpo de los placeres sino el cuerpo que se emancipa de la naturaleza, que puede ser “intervenido” y que, incluso,  puede  entrar  a  formar  parte  de  las  relaciones  de  dominio  (2015;  135).  Como habíamos  dicho  antes  las  cuestiones  de  género  entrañan  relaciones  de  poder  asimétricas,  lo que puede ocasionar en este caso la manipulación del cuerpo de la mujer.  Retomando la escena a trabajar, en la cual observamos como la pareja protagonista planea la cantidad de hijos que quieren tener y la forma en que lo van a conseguir, siempre pensando que  Goldie,  la  mujer  elegida  para  su  primer  bebé  va  a  estar  a  su  disposición.  Simplemente asumen que por ser mujer y haber aceptado alquilar su vientre una vez lo hará las veces que ellos lo deseen, invisibilizando la elección personal y deseo de la mujer, tomando en cuenta sólo su capacidad reproductiva, homologando los significantes de mujer  y madre. Son estas las  cuestiones  que  nos  atraviesan  como  profesionales  y  como  sociedad  que  nos  exigen  un esfuerzo de simbolización,  y de crítica sobre  cuáles son los  límites  y qué nos da las pautas sobre  éstos.  Al  deconstruir  los  dos  géneros  clásicos,  masculino  y  femenino,  recae  también sobre  la  identidad  femenina  cuestionando  la  denominada  ecuación,    mujer  =  madre.  Ana María Fernández (1993) sostiene que producto de esta ecuación  la maternidad no podría ser pensada más que como una función que definiría a la mujer en su ser. Este es un error muy frecuente  sostenido  por  el  relato  que  se  construye  en  relación  al  género  femenino,  y extendiendo  dicho  prejuicio,  una  mujer  no  va  ser  menos  mujer  por  no  quedar  o  decidir  no tener  hijos,  ni  por  tenerlos  o  poder  tenerlos  va  a  poner  a  disposición  del  deseo  de  otro  por delante de su elección.  

La cosificación del cuerpo de la mujer no solo queda expuesto en esa escena, en relación con este  método  reproductivo  en  el  momento  que  la  pareja  evalúa  a  quién  eligen  como  madre sustituta,  o  como  portadora  de  su  bebé,  eligiendo  al  personaje  de  Goldie  entre  varias postulantes  y  considerando  solo  un  plano  estético,  lo  que  coloca  a  la  mujer  solo  como  un objeto para la reproducción, como si fuese un bien, coleccionable y manipulable. Frente  a    la  materialidad  que  imponen  los  nuevos  métodos  de  reproducción  se  asiste  una despersonalización de los partícipes de dicha práctica y un borramiento de la subjetividad que exige poner en tela de juicio constantemente los efectos que pueden ocasionar. 

 

Familia: 

 

Sostenemos  que  las  familias  como  entramado  vincular,  como  estructura  compleja  y heterogénea  que  la  constituye,  se  sostiene  y  cambia  a  lo  largo  del  devenir  histórico legitimando  ciertas  organizaciones  familiares.  Si  bien  siempre  habrá  “algo  que  se  llama familia” como afirma Derridá, consideramos que las familias seguirán cambiando y depende de  cada  vínculo,  con  sus  particularidades  y  diferencias  respecto  de  otras  configuraciones, entenderse y elaborarse como familia. Desde nuestra perspectiva no hablamos de LA familia, sino LAS familias, las cuales se construyen en un marco de diversidad que, en ciertos puntos, queda atado a los cánones y categorías de lo heteronormativo. 

 

Las familias se relacionan íntimamente con la identidad de género de un sujeto. La elección de los colores rosa y celeste para vestir a quien nace, los apodos, los juguetes, la decoración de la habitación, los regalos y más aún, los anhelos sobre el futuro, van afirmando un modelo “ideal” de identidad genérica. Es a partir de este modelo, transmitido por el grupo primario; la familia, que niños y niñas comenzarán (en algunos casos) a percibirse, asumirse y aceptarse como tales. 

La  función  de  la  familia  en  la  transmisión  de  valores,  normas  y  modelos  en  torno  a  las identidades genéricas es de fundamental importancia. 

Así,  niños  y  niñas  tratarán  de  cumplir  con  lo  que  se  espera  de  ellos  y  ellas. Cuando  estas expectativas se tornan fijas e inamovibles se las denomina “estereotipos de género”, los cuales están basados en prejuicios arraigados y son transmitidos generacionalmente. 

Hoy en día las diversas técnicas de reproducción humana asistida y la posibilidad de adopción han abierto caminos para familias que, en otro momento tecnológico, social y cultural, habían quedado  fijados  a  ser  parejas  sin  hijos,  por  ejemplo  las  parejas  homosexuales.  Ahora  bien, estos  caminos  han  abierto  otros,  han  dado  curso  a  nuevas  legalizaciones  y  sanciones,  han abierto  el  paso  a  la  concepción  del  cuerpo  de  la  mujer  cosificado  (concepción  que  renueva cánones patriarcales, donde el cuerpo femenino quedaba representado como una maquinaria reproductiva). Coincidimos con Fiorini L. (2015) quien afirma “Se trata de una revolución en el  plano  reproductivo,  es  decir,  de  un  acontecimiento  biotecnológico  y  simbólico. Ciertamente,  existe  el  riesgo  de  naturalizar  estas  propuestas  cuando,  por  el  contrario, estamos  enfrentando  procedimientos  y  operatorias  que  requieren  reflexiones  por  los problemas  que  se  suscitan,  tanto  desde  el  punto  de  vista  psicoanalítico  como  desde  otras disciplinas.  Creemos  que  la  apresurada  naturalización  de  estas  técnicas  puede  ocultar  o escindir aspectos importantes en cuanto a sus posibles efectos en el psiquismo.” 

Con respecto a esto, también tomamos las palabras  de Silvia Bleichmar cuando afirma que “acá lo que importa es la razón por la cual un ser humano quiere tener un hijo o quiere criar un hijo. Cuando decimos “quiere tener” me refiero a   adoptarlo  o tenerlo  biológicamente. Creo que lo que está en el centro de todo esto es que los seres humanos no pueden vivir en la inmediatez, que la única manera de lograr la trascendencia es a través de poder reparar en las generaciones venideras el malestar que padecen”.

En  relación  a  este  apartado  tomamos  la  primer  escena  planteada  al  comienzo  del  trabajo, donde  los  sujetos  decide  tener  un  hijo  utilizando  el  esperma  del  que  es  hijo  único  (de  su familia de origen) en la pareja, llegan a esta decisión porque consideran que de esta manera puede  tener  algo  “suyo”  (biológicamente).  Digamos,  el  partener  que  otorgara  el  material genético  es  el  que  no  tiene  hermanos,  el  que  es  hijo  único,  el  cual  sería  el  último  eslabón generacional de su familia (en el caso de que no tenga hijos conectados sanguineamente a él). Es importante ver cómo se enlaza esta escena con la anterior cita de S. Bleichmar, el impulso del  sujeto de lograr su trascendencia, de reparar  el  malestar (que a su vez se presenta en la serie  ya  que  los  sujetos  se  plantean  si  su  futuro  hijx  tendrá  que  vivir  las  escenas  de hostigamiento  que  ellos  han  transitado).  También  se  observa  la  transmisión  patriarcal  de  la familia nuclear, queriendo implementar cánones que luchan por no caer en una realidad que estalla de nuevas significaciones; donde lo único propio es lo que queda ligado a la sangre, a lo genético, al apellido. Hoy en día en LAS familias, los lazos de sangre comienzan a ocupar un  segundo  plano,  ya  no  es  una  condición  necesaria,  lo  que  cobra  protagonismo  serán  los lazos que se construyen, basados en elecciones, basados en el deseo.  

 

A modo de conclusión

 

Dados estos 3 ejes podemos ver en la serie televisiva cómo se reproducen los estereotipos y prejuicios sociales a la vez que de alguna forma se los visibiliza. La tecnología ha avanzado rápidamente y también lo ha hecho la sociedad. Los homosexuales ya no se esconden ni son tildados  de  enfermos  como  en  otras  épocas,  sino  que  salen  a  las  calles  para  luchar  por  sus derechos y han conseguido grandes logros. Aunque, a pesar de marcar la diferencia con todo esto,  y  haber  pasado  por  situaciones  de  discriminación  por  su  identidad  de  género,  siguen reproduciendo  prejuicios  heteronormativos  con  respecto  al  género  sin  siquiera  notarlo,  por ejemplo, al hablar de los hijos por venir. 

Romper  con  el  patriarcado  y  la  heteronormatividad  es  muy  difícil  ya  que  están  muy arraigados desde la infancia, pero con el tiempo y con estos avances de alguna forma se va haciendo posible.  

 

Bibliografía

 

● Butler, J. (2007) “El género en disputa”. Editorial Paidós 

http://www.mnba.cl/617/articles-8672_archivo_01.pdf 

● Glocer Fiorini L. (2015) “La diferencia sexual en debate. Cuerpos, deseos y ficciones” 

Ed.: Lugar 

● Glocer Fiorini, L. (2001): Lo femenino y el pensamiento complejo. Lugar Editorial, 

Buenos Aires 

● Glocer Fiorini, L.; Alkolombre, P.; Goldstein, M. (2002) Psicoanálisis Y Género: 

Tensiones Interdisciplinarias. XXIV Congreso Latinoamericano de Psicoanálisis. 

● https://www.topia.com.ar/articulos/psicoanalisis-y-sexualidad-avatares-freud-y-sus-

huellas-queerpos-sexuados 

● https://www.topia.com.ar/articulos/sexo-identidad-g%C3%A9nero-y-

sexuaci%C3%B3n-desaf%C3%ADos-cl%C3%ADnica-actualidad 

● https://www.facebook.com/lola.solisbonastre/posts/10211107949240407 SILVIA 

BLEICHMAR ENTREVISTA 

● https://es.wikipedia.org/wiki/Matrimonio_entre_personas_del_mismo_sexo_en_Califo

rnia 

● http://www.cromosomax.com/19994-the-new-normal-no-se-emitira-en-utah-por-su-

contenido-homosexual 

● Montevideo, Uruguay. De 

http://fepal.org/images/congreso2002/adultos/glocer_l___alkolo.pdf 

● Pántano, Mariela; Fontana, Daniela; Batiz, Federico.(2016) “¿Por qué familias mas 

que dos? Un análisis del concepto de familia a partir de las nuevas configuraciones filiales en la actualidad.”

● Vidal, I., Bravetti, G.R. (2013) Anexo: Formulario De Presentación De Los Proyectos. 

Inédito 

● Sorman, G. (2005) Made in USA. Cómo entender a los Estados Unidos. Editorial 

Sudamericana. Buenos Aires. 




[image: ]

Título: Política y Corporalidades. Las marchas del Orgullo LGBTTIQ en Argentina. 

Autoras: Candela Cabrera (Facultad de Psicología/UBA, candec412@yahoo.com.ar) 

Mariana Sánchez (Facultad de Psicología/UBA, mariana_k_sanchez@yahoo.com.ar) 

Cecilia Calloway (Facultad de Psicología/UBA, cecilia.calloway@gmail.com) Palabras Clave: CORPORALIDADES - DIVERSIDADES SEXUALES - MARCHAS DEL ORGULLO 

 

Resumen  

Este  artículo  fue  realizado  en  el  marco  de  la  investigación  “El  campo  de  problemas  de  las diversidades amorosas, eróticas, conyugales y parentales: tensiones entre discriminaciones y resistencias” que lleva adelante la Cátedra de Teoría y Técnica de Grupos I de la Facultad de Psicología de la UBA. 

Por  un  lado,  describiremos  el  diseño  de  un  dispositivo  desarrollado  por  este  equipo  para realizar  lo  que  llamamos  indagaciones  en  la  multitud  y  su  utilización  en las  Marchas  del Orgullo LGBTTIQ (Lésbico, Gay, Bisexual, Transexual, Transgénero, Intersexo, Queer) que tienen lugar en la Ciudad Autónoma de Buenos Aires.  

Por otro lado, a partir del  material  relevado en  el  trabajo  de  campo  realizado  durante cinco años  consecutivos,  de  2011  a  2015,  describiremos  muy  brevemente  cómo  se  despliegan  las marchas y finalmente nos detendremos en torno al despliegue de las corporalidades y lo que ponen en visibilidad. 

I. Introducción 

El equipo de Investigación de la Cátedra I de Teoría y Técnica de Grupos de la Facultad de Psicología, de la Universidad de Buenos Aires 1, desde el año 2011 indaga en los modos de 

1 El  Equipo  de  Investigación  se  encuentra  conformado  de  la  siguiente  manera:  Dra.  Ana  M.  Fernández (Directora),  Dra.  Mercedes  López  (Co-directora),  Lic.  Sandra  Borakievich,  Lic.  Enrique  Ojám,  Lic.  Cecilia Calloway,  Lic.  Candela  Cabrera,  Lic.  Mariana  Sánchez,  Lic.  Graciela  Eyheremendy,  Lic.  Santiago  Ortiz Molinuevo. subjetivación  contemporáneos  de  las  diversidades  amorosas,  eróticas,  conyugales  y parentales. Un primer proyecto de investigación fue realizado entre los años 2011 y 2014 2 y exploró el campo de problemas que inauguran las diversidades sexuales. Actualmente, está en curso la investigación correspondiente al período 2014-2017, “El campo de problemas de las diversidades amorosas, eróticas, conyugales y parentales: tensiones entre discriminaciones y resistencias”. 

En el  marco de los  proyectos  UBACyT, se utilizan distintos instrumentos de indagación  de campo  tales  como  entrevistas,  grupos  de  conversaciones,  observaciones  participantes  y  no participantes,  talleres  en  congresos  y  eventos  científicos.  Entre  ellos,  se  ha  inventado  un dispositivo específico para realizar lo que llamamos indagaciones en la multitud.  Uno  de  los  eventos  a  los  que  asistimos  en  el  marco  de  la  investigación  en  curso  son  las Marchas del Orgullo LGBTTIQ (Lésbico, Gay, Bisexual, Transexual, Transgénero, Intersexo, Queer) que tienen lugar en la Ciudad Autónoma de Buenos Aires. Convocadas desde el año 1992, tienen como  uno  de sus  objetivos el  reclamo  por los  derechos  civiles de quienes han optado por modalidades de vida distintas a la heteronorma.  En este sentido, importará subrayar la singularidad colectiva, social y  política de este evento que, año tras año en su devenir, resulta convocante para miles de personas de todas las edades, que  desde  diversos  recorridos  existenciales,  posiciones  políticas,  historias  personales  y opciones o estilos de vida marchan juntas bajo consignas que exigen paridad en los derechos civiles.  

Para ello se situará en primer lugar el dispositivo desde el cual no sólo indagamos en terreno sino que también participamos y nos implicamos como investigadores. Luego describiremos muy brevemente cómo se despliegan las marchas y finalmente nos detendremos en torno al despliegue de las corporalidades y lo que ponen en visibilidad.  

II. Dispositivo de indagación en eventos multitudinarios Las  instancias  del  dispositivo  con  el  que  trabajamos  fueron  pensadas  para  relevar  las movilizaciones  y  cacerolazos  que  sucedieron  en  diciembre  de  2001  en  Argentina,  con  el objetivo  de  explorar  las  distintas  expresiones  políticas,  sociales  y  culturales.  Constituyó  un modo singular de trabajo de campo que exigió  pensar  -en ese momento- un dispositivo que permitiera,  por  un  lado  la  inmersión  en  eventos  multitudinarios  inéditos.  Por  otro, 

 

2Proyecto “Modos de subjetivación contemporáneos: diversidades amorosas, eróticas, conyugales y parentales en sectores medios urbanos” (UBACyT20020100101001). implementar procedimientos de trabajo de campo en lo que denominamos indagar al calor de los hechos; es decir mientras los acontecimientos se producen (Fernández y Cols., 2006).  De  esta  manera,  el  dispositivo  con  que  nos  acercamos  a  la  Marcha  del  Orgullo  retoma  el diseño y los criterios expuestos y consta de las siguientes instancias:  

a) Un primer momento  donde las/os integrantes del  equipo  se reúnen durante una hora 

previamente  a  la  inmersión  en  terreno.  En  tal  encuentro  se  repasan  los  pasos  del dispositivo  y  sobre  todo  tiene  el  sentido  de  plantear  y  compartir  las  expectativas  de las/os miembros del equipo.  

b) El trabajo  en terreno se  efectúa por el  lapso de una hora  y media aproximadamente. 

Consiste en circular por los espacios donde la marcha va teniendo lugar y establecer al azar breves diálogos con la mayor cantidad posible de personas que participan en el evento. Los mismos están disparados por las siguientes preguntas: ¿Por qué estas hoy acá?  ¿Es  la  primera  vez  que  venís?  ¿Conoces  la  consigna  de  la  marcha?  ¿Qué significa  para  vos? Hemos  denominado  a  estos  concisos  intercambios abordajes minimales. También se realizan observaciones de lo que va aconteciendo.  

c) Al finalizar la inmersión en terreno tiene lugar una segunda reunión del equipo en la 

que  se  trabajan  las  primeras  impresiones,  afectaciones,  reflexiones.  Esta  instancia busca obtener un primer registro de la experiencia de indagación y las primeras líneas de  lectura  e  inferencias  de  lo  relevado.  En  este  momento  se  trata  de  generar  las mejores condiciones para que cada quien pueda expresar libremente algo del estar en la  marcha,  del  estar  entre  la  multitud.  Es  decir  tiene  lugar  una  de  las  herramientas metodológicas con la que se trabaja en la Metodología de Problematización Recursiva (MPR)  que  es  la indagación  de  las  implicaciones  de  los/as  integrantes  del  equipo (Fernández et al, 2014). 

Los breves diálogos que inauguran las preguntas son grabados y posteriormente desgrabados y  transcriptos.  Junto  a  este  soporte  tecnológico  este  dispositivo  despliega  registros fotográficos y audiovisuales de cada momento del evento.  

Breve descripción de la Marcha 

La marcha del orgullo LGBTTIQ en la CABA generalmente se realiza el primer o segundo sábado del mes de noviembre e inicia su convocatoria en la Plaza de Mayo. Comienza poco después  del  mediodía  con  la Feria  del  Orgullo  que  se  instala  frente  a  la  Catedral Metropolitana  donde  las  distintas  ONGs  colocan  carpas,  cuelgan  sus  banderas  y  exponen folletería de las actividades que llevan adelante3. Se pueden ver stands y artesanos que venden desde pulseritas, remeras, anteojos, carteras, hasta dildos y osos de peluche. También se hacen presentes  distintas  organizaciones  y  partidos  políticos  que  con  sus  pancartas  y  banderas apoyan los reclamos de la comunidad LGBTTIQ4. Mientras la plaza se va llenando desde el escenario que está instalado desde horas tempranas se presentan distintos artistas, músicos y lxs activistas leen la consigan central de ese año y las subconsignas que acercan las distintas organizaciones y que expresan los múltiples reclamos que cada año convocan.  

De los años en que hemos realizado este trabajo de campo, podemos tomar como ejemplo la consigna del año 2012,  que fue Educar en la diversidad para crecer en igualdad y entre las subconsignas  podían oírse por altavoz y/o leerse en distintos carteles y pines de ONGs y del INADI5, las siguientes: Inclusión laboral para personas trans; Aplicación efectiva de la Ley de  Educación  Sexual  Integral  en  todas  las  provincias  y  Ciudad  de  Buenos  Aires; Basta  de crímenes  de  odio,  Modificación  de  la  Ley  Antidiscriminatoria;  Derogación  de  los  Códigos Contravencionales; Basta de violencia institucional; No a la trata de personas y la violencia de género; Aborto legal, seguro y gratuito y Basta de xenofobia y racismo. Alrededor  de  la  Plaza  de  Mayo  se  estacionan  las  carrozas  en  representación  de  ONGs, discotecas,  otros  espacios  y  organizaciones,  y  permanecen  allí  a  la  espera  del  inicio  de  la marcha. Durante ese tiempo, las personas van llegando, algunas suben a las carrozas; ajustan sus trajes, sus vestimentas y maquillajes. Mientras todo esto sucede, la música suena a muy alto volumen y los participantes comienzan a bailar. Se destacan disfraces muy llamativos, de gran colorido; cintas  y banderas  arcoíris  que acompañan el  clima de alegría  y de  fiesta que crece  a  medida  que  las  carrozas  comienzan  a  desplazarse  desde  donde  están  estacionadas alrededor  de  la  plaza,  para  ir  ubicándose  una  tras  otra  sobre  la  Av.  De  Mayo.  Al  iniciar  el avance de la marcha, la intensidad irá creciendo. 

Algo que caracteriza a las Marchas del Orgullo es la multiplicidad de colores, la música, el desenfado de los cuerpos, de los cuerpos bailando, la desnudez de algunos cuerpos y aquellos 

 

3Así por ejemplo, en la XXI Marcha, particularmente multitudinaria, participaron los siguientes: 100%  Diversidad  y  Derechos,    Agrupación  Xango,  CHA,  ATTTA  -Asociación  Travestis  Transexuales Transgéneros  Argentina-,  Colectivo  por  la  Igualdad,  FALGBT  -Federación  Argentina  de  lesbianas,  gays, bisexuales  y  trans-,  Brandon  por  la  Igualdad,  Buenos  Aires  Leather  Club,  Club  de  Osos  de  Buenos  Aires,  Colores  ONG,  La  Fulana,  Nexo  Asociación  Civil,  Puerta  Abierta,  RITTA  -Red  Nacional  de  Hombres Intersexuales, Transgéneros y Transexuales de Argentina. 

4  Movimiento  Evita,  La  Campora  Diversia,  Libre  Diversidad,  Cóncavos  y  Convexos,  Mesa  Nacional  por  la Igualdad, Nuevo Encuentro, etc.

5INADI:  Instituto  Nacional  contra  la  Discriminación,  la  Xenofobia  y  el  Racismo,  organismo  perteneciente  al  Estado Argentino. que  exhiben  vestimentas  mínimas  o  trajes  con  muchísima  elaboración,  multiplicidad  de peinados, de apliques  y sombreros en el cabello, maquillajes intensamente coloridos, brillos en los rostros y en los cuerpos.  

El impacto  visual que genera transitar en esta “previa” es uno de primeros efectos  político-estéticos  que  puede  percibirse:  la  libertad  de  los  cuerpos  y  el  orgullo  por  exhibirlos  está presente en todo momento. No hay en esta forma de preparación ninguna frivolidad ingenua. Los modos de la alegría que allí se expresan son claramente políticos. Muchos y muy diversas son las formas de expresión,  hablan desde el orgullo y  reclaman derechos. Allí los  cuerpos parecieran tornarse instalaciones que intervienen las calles y las plazas. La marcha propiamente dicha comienza con el desplazamiento desde la Plaza de Mayo hasta la  Plaza  de  los  dos  Congresos,  por  Avenida  de  Mayo 6.  A  lo  largo  de  estos  cinco  años  de indagación hemos podido observar que el tránsito desde una plaza hacía la otra toma cierto ordenamiento, parecieran desplegarse distintas modalidades del marchar, del movilizarse, del reclamar.  

Habitualmente  es  encabezado  por  figuras  de  la  cultura  y  de  la  política,  activistas  por  los derechos LGBTTIQ, militantes de Derechos Humanos, funcionarixs del INADI. Le siguen los integrantes  de  los  colectivos  de  la  comunidad  LGBTTIQ,  militantes  de  aquellas organizaciones  partidarias  y  sindicales  que  tienen  áreas  de  trabajo  en  el  tema  de  las diversidades sexuales. Luego, acompañan personas no encuadradas en ninguna bandera, gente “suelta”, sola o en pareja, con y sin niñxs, en grupos de amigxs y/o familiares.  Al  final  de  la  marcha,  tiene  lugar  el  desfile  de  carrozas  que  a  medida  que  avanzan  irán reuniendo mucha gente a su alrededor, que acompañará bailando  y caminando a la par.  Las expresiones más festivas de las diversidades sexuales se ubican hacia el final, se trata de “las locas”, la fiesta, “las travas”, de las carrozas convertidas en discotecas al aire libre que pasan sonando e invitan al baile, a mover/poner cuerpo a la música, al reclamo, al orgullo. Será así sobre el final que tiene lugar la fiesta. 

La  marcha  inicia  en  el  horario  de  mediodía  y  cierra  de  noche  en  la  Plaza  de  los  Dos Congresos. Allí orientado hacia la plaza se ubica un escenario en el que representantes de las Organizaciones  convocantes  leen  el  documento  de  cierre  y  que  da  lugar  a  dos  momentos particulares  que  hacen  a  cierto  folklore  de  la  marcha.  Uno  denominado de  los  Abucheos  y 

 

6En la ciudad de Buenos Aires, el trayecto que conecta la Plaza de Mayo con la Plaza de los dos Congresos a través de la Avenida de Mayo es un recorrido muy significativo en la historia de las distintas manifestaciones sociales y políticas del país.  Cabe aclarar que frente a la  Plaza de Mayo se encuentra  ubicada la Casa  Rosada (sede  del  poder  ejecutivo)  y  que  frente  a  la  Plaza  de  los  dos  Congresos  se  encuentra  ubicado  el  Congreso Nacional (sede del poder legislativo). 

Reconocimientos a figuras públicas en virtud de sus posiciones y acciones tanto a favor como en contra de las reivindicaciones y derechos de la Comunidad LGBTTIQ.  El otro siempre esperado que llaman el momento de los besos y que consiste en convocar a lxs presentes a besarse entre sí colectivamente mientras suena una conocida canción muy popular en nuestro país que se llama Beso a beso. Se trata de una tradición que se repite año a año y que da visibilidad a algo aparentemente simple como es el besar, pero que en la marcha, en tanto convoca a hacer de este intercambio de besos algo multitudinario, público y colectivo y no un acto personal, individual o íntimo asume una importancia política.  Como  cierre  de  la  jornada  cada  año  se  realiza  un  recital  en  el  que  participan  reconocidos artistas para la Comunidad LGBTTIQ. 

III. Indagaciones en la multitud: política y corporalidades   Este  equipo  de  investigación  trabaja  desde  un  encuadre  epistémico  y  metodológico  que propone un criterio de lectura que distingue y puntúa insistencias en el material relevado en el trabajo  de  campo.  A  partir  de  la  implementación  del dispositivo  de  indagaciones  en  la multitud  se  contempla  lo  dicho  por  lxs  entrevistadxs,  las  observaciones,  los  distintos materiales  y  expresiones  de  circulación  y  divulgación  como  son  las  consignas,  panfletos, pancartas. También una especial observación a los modos de organizarse y marchar como la inclusión  en  la  lectura  de  las  afectaciones  que  produce  en  los  propios  investigadores  el transitar por un evento de estas características. 

 

Una  de  las  cuestiones  centrales  que  nos  importa  subrayar  es  que  estos  cinco  años  de indagación  estuvieron  atravesados tanto por la lucha en torno a las leyes  que promueven la ampliación de derechos civiles para la comunidad LGBTTIQ como los festejos y los desafíos que las sanciones de las leyes inauguraban hacía adelante.  De  esta  manera,  en  el  año  2012,  aprobadas  la  Ley  de  Matrimonio  Igualitario  y  la  Ley  de Identidad de Género se destacaba en las expresiones el hecho de que, 

“Hay un antes y después de las leyes”.  “En Argentina somos campeones del mundo de los Derechos Humanos. 

Tenemos que cuidar que esto crezca y que no seamos diez, que seamos veinte, cincuenta hasta que llenemos el planeta de leyes igualitarias”. 

Ahora bien, también era posible ubicar que había en la mayoría de las personas entrevistadas cierto consenso respecto a que cada ley conseguida resultaba un punto de llegada para nada desestimable pero advertían que luego de sancionada una normativa se presentaban muchos obstáculos que atravesar para que su implementación se haga efectiva. Se  enunciaba  de  esta  manera  que  lograr  legalidad  no  implica  que  se  traduzca  en  prácticas igualitarias  para  quienes  realizan  sus  elecciones  por  fuera  de  lo  heteronormativo.  La insistencia  de  que  las  leyes  y  la  obtención  de  derechos  civiles  por  sí  mismos  no  son suficientes también se manifestó en la consigna que convocó a la marcha del año 2014, que fue “Por más igualdad real. Ley antidiscriminatoria y Estado Laico”.  La  lucha  contra  los  dispositivos  de  discriminación  será  central  en  la  agenda  de  las organizaciones de la comunidad LGBTTIQ que advierten que el orden de lo legal que otorga derechos civiles no garantiza su legitimación en las prácticas concretas, es decir no todos los sujetos  de  derecho  son tan  iguales  ante  la  misma  ley.  En  esta  línea,  en  el  marco  de  la indagación en la marcha alguien nos decía: 

“El  concepto  de  igualdad  lo  entiendo  desde  la  reivindicación  en  la legalidad  y  me  parece  súper  importante,  pero  yo  creo  que  siempre  hay que  connotar  la  diferencia,  que  somos  distintos,  que  somos riquísimamente  distintos  y  eso  es  muy  bueno.  También  considero  que además de englobar en que haya leyes para que nos emparejen, tiene que haber  respeto  en  la  legalidad  para  esas  diferencias.  No  se  trata  de  la igualdad se trata de la diversidad”.

Es posible afirmar que las marchas del orgullo LGBBTIQ generan condiciones para disponer un espacio-tiempo, público por cierto, que permite a los cuerpos, en el entre muchos, enunciar en acto las diversidades. Los cuerpos se manifiestan más allá de las palabras  y en ese estar parecieran  conmover  significaciones  imaginarias  sociales  que  hacen  a  distintos disciplinamientos de género y de las diversidades.  

Se trata de dislocaciones estéticas que parecen cuestionar en acto amalgamas de género casi naturalizadas en nuestra manera de percibir los cuerpos. Es aquí en la articulación de política y subjetividad donde se vuelve imprescindible pensar las corporalidades. La marcha genera condiciones para expresar, enunciar, narrar, mundos e historias que quizás en la cotidianeidad permanezcan silentes, cuando cada año  permite un espacio tiempo donde poder “mostrarse”,  “no  esconderse”,  “hacerse  visible”,  “salir  del  clóset”.  Se  trata  de  los cuerpos que se aproximan y en esas cercanías se unen interpelando la heteronormatividad.  En  distintas  marchas  se  pudo  distinguir  en  las  respuestas  quienes  se  presentaban,  se nombraban  en  referencia  a  identidades  de  género -“soy  gay”,  “soy  lesbiana”,  “soy trans”, “soy bisexual”- junto con aquellxs que no quieren ser encorsetados en una identidad. Maneras de presentarse coexistían con otras, que más que de identidades, hablaban de estares cuando en las remeras se podían leer frases como “hoy estoy gay”, “una noche no te hace gay”, “soy hetero  flexible, que  ponen  de  manifiesto  otros  modos  de  situarse  en  cuanto  a  identidades  y prácticas eróticas y amorosas.  

Es así como en la marcha del 2015 uno de nosotros se cruza con una chica trans que marchaba en una silla de rueda, con una pierna enyesada, disfrazada de mujer maravilla. Grotesca figura que desplegaba de forma ridiculizada las diferencias de género: Mujer trans que impugna su género  masculino  para  entrar  en  el  ropaje  de  una  mujer  que  todo  lo  puede,  pero  que finalmente quedará en una silla de ruedas, también cuestionando los poderes extraordinarios de la heroína. Un cuerpo que narra las imposiciones y las normativas de género de toda una sociedad y a su vez las ridiculiza.  

Se trata de cuerpos que en tanto pueden narrar, interpelar y ridiculizar los géneros parecieran enunciar otras realidades que dice de las diversidades. Cuerpos que dicen mostrándose pero también cuerpos que hablan y ponen voz cuando, por ejemplo, chicas trans en los hábitos de unas monjas provocativas se pasean frente a la Catedral Metropolitana o aquellxs que vestidxs de policías con uniformes de cuero no sólo parecen ridiculizar cierto erotismo sino también poner  en  cuestión  las  masculinidades  tradicionales  ligadas  a  ciertos  roles  públicos.  Como sostiene Ana M. Fernández (2013),  

“Es  una  lógica  lo  que  estalla;  se  resquebraja  un  modo  de  ordenar  las 

diversidades, ponerlas en fila, clasificar en códigos binarios que, a la vez que  operan  reductivamente  sobre  la  complejidad  de  lo  real,  instituyen jerarquías y desigualdades entre lo Uno y la diferencia”.

Es  en  los  mismos  cuerpos  que  festejan,  que  se  exhiben,  que  denuncian,  que  interpelan  lo instituido  en  los  que  operan  las  estrategias  biopolíticas  de  disciplinamiento  y  expulsión.  Es quizás por esto que se torna especialmente rico el dispositivo social de la Marcha del Orgullo en  tanto  permite otros  estares  en  lo  público  al  mismo  tiempo  que  otros  públicos  para  las corporalidades que generan condiciones para la enunciación y visibilidad de la diversidad. En el recorrido por las Marchas del Orgullo en Argentina son muchas aún las cuestiones que estos  colectivos  reclaman  y  algunas  ni  siquiera  forman  parte  de  la  agenda  pública  estatal, como  por  ejemplo,  el  proponer  alternativas  de  trabajo  para  las  personas  trans,  obligadas  a ejercer la prostitución. 

Estas primeras lecturas de los modos de ocupar, transitar y habitar ese “espacio-marcha” abre pregunta  en  torno  a  pensar  ese  algo común que  allí  se  produce.  Durante  la  Marcha,  en  el entre-muchos  que  se  arma  un  común  que  se  compone  de  diversos  climas,  entre  los  que predomina  la  alegría,  la  fiesta,  los  reclamos.  Diversos  motivos  para  participar.  Diversas organizaciones e inscripciones políticas.  

Durante  la  marcha  se  producen  estados  de  alegría  colectiva,  una  alegría  de  lo  diverso, imposible  de  ser  capturada  desde  una  lógica  de  la  representación.  Al  modo  de  un  rizoma, parecen abrir a una infinidad de sentidos posibles que no terminan con el cierre del evento. Ese común que allí pareciera armarse, no se sostendrá necesariamente una vez finalizada la Marcha, sin embargo crea condiciones de diversos modos de potenciar a sus participantes.  Al modo de un indicio  podría decirse que ese entre muchos otros que la marcha convoca a habitar  de  singulares  formas  se  producen  sinergias  colectivas  que  despliegan  distintas intensidades (Fernández, 2007). Así se trata de resaltar una pluralidad colectiva que, al modo de  las  multitudes,  resiste  continuamente  a  través  de  la  lucha  por  formas  de  existencias  más libertarias de habitar lo público y lo común. 




Bibliografia 

- Berkins,  L.  (2013).  “Los  existenciarios  trans”.  En  Fernández,  A.M-  Siqueira  Peres,  W. (Eds). La Diferencia Desquiciada. Buenos Aires: Biblos. - Borakievich, S, Cabrera, C., Ortiz Molinuevo, S., Fernández, A.M. (2014). La indagación de las  implicaciones  y  el  pensar  en  situación.  Una  contribución  de  la  Metodología  de Problematización  Recursiva.  Revista  Sujeto,  Subjetividad  y  Cultura,  Número  8,  Octubre 2014, Esc. Psicología UARCIS, Santiago de Chile, ISSN 0719-1553 pp.21-28 -  Castoriadis,  C.  (1989  y  1993). La  institución  imaginaria  de  la  sociedad,  Tomo  I  y  II. Buenos Aires. Tusquets. 

- Di Segni, S. (2013). Sexualidades. Tensiones entre la psiquiatría y los colectivos militantes. Buenos Aires-México: Fondo de Cultura Económica. 

-  Fernández,  A.M.  y  Cols.  (2006). Política  y  Subjetividad:  asambleas  barriales  y  fábricas recuperadas. Buenos Aires. Tinta Limón.  -  Fernández,  A.  M.  (2007). Las  lógicas  colectivas:  Imaginarios,  cuerpos  y  multiplicidades, Buenos Aires: Biblos. 

- Fernández, A. M. (2009). Las lógicas sexuales: amor, política y violencias. Buenos Aires: Nueva Visión. 

-  Fernández,  A.M.  -  Siqueira  Peres,  W.  (Eds.)  (2013). La  Diferencia  Desquiciada.  Buenos Aires: Biblos.  

- Fernández, A.M., López, M, Borakievich, S., Ojam, E., Cabrera, C. (2014). La indagación de las implicaciones: un aporte metodológico en el  campo  de problemas de la subjetividad. Revista  Sujeto,  Subjetividad  y  Cultura,  Número  7,  Abril  2014,  Esc.  Psicología  UARCIS, Santiago de Chile, ISSN 0719-1553 pp. 5-20 

- Fernández,  A.M.  (2015).  “Com-posiciones  actuales  de  las  identidades  sexuales”.  Revista Generaciones, Facultad de Psicología, UBA. Buenos Aires.  -  Fernández,  A.M. (2015).  “Amores  diversos:  saberes,  poderes  y  placeres”  en  Gonzálvez Torralbo,  H. Diversidad  familiar,  cuidados  y  migración.  Nuevos  enfoques  y  viejos  dilemas, UniversidadAlberto Hrtado, Santiago de Chile.  

- Palmeiro, C. (2011). Desbunde y felicidad: De la Cartonera a Perlongher.  Buenos Aires: Titulo Editorial. 

- Preciado, B. (2003). “Multitudes queer. Notas para una política de los “anormales”. Revista Multitudes, N° 12. París. 

[image: ]

Título: Prácticas de cuidado y familias. Significaciones Imaginarias sociales del equipo de salud del servicio de Neonatología del Higa Eva Perón de San Martin

 

Autoras: Marisol Gallo (Residencia de Trabajo Social/HIGA San Martin, lm_gallo@outlook.com)

Antonela Sagardoytho (Residencia de Trabajo Social/HIGA San Martin, antonela_252@hotmail.com) Palabras clave: CUIDADOS – FAMILAS - GÉNERO  

Introducción

La  Unidad  de  Residencia 1  de  Trabajo  Social  del  HIGA  Eva  Perón  de  San  Martín  realiza rotaciones  curriculares  en  diferentes  servicios  de  dicha  Institución,  siendo  uno  de  ellos  el servicio  de  Neonatología. Al  momento  de  iniciar  este  proceso  de  investigación  ha  sido  un espacio  transitado  por  todo  el  equipo  de  residencia,  el  cual  nos  ha  interpelado  en  nuestras prácticas y estrategias de intervención. En el mismo las temáticas de salud sexual, maternidad y prácticas de cuidado son recurrentes y hasta transversales en los distintos espacios. Por lo tanto,  esto  ha  conllevado  la  búsqueda  de  material  bibliográfico  que  acerque  al  equipo  de residencia  a  las  discusiones  teóricas  que  se  dan  sobre  dichos  ejes,  como  así  también  a  la reflexión  y producción  escrita propia en el  marco del  proceso dialéctico  de aprendizaje que caracteriza a la capacitación en servicio.  

En  este  recorrido  por  el  Servicio  de  Neonatología  hemos  dado  cuenta  que  las  demandas realizadas por el equipo de salud a las familias de los/as niño/as internados/as no tienen que ver  con  necesidades  propias  de  la  internación  o  de  los  cuidados  de  un/a  recién  nacidos/as requiere sino más bien con imaginarios de familia tradicional y -en consecuencia- dentro de ella  el  quién  y  cómo  se  cuida.  Es  así  que  fuimos  profundizando  el  análisis  en  torno  a  las prácticas de cuidado que lleva acabo el equipo de salud por lo cual se propuso: identificar y 

1 Sistema de Residencia de la Provincia de Bueno Aires del Programa de Capacitación y Formación en Salud  analizar    desde  una  perspectiva  de  género  las  significaciones  imaginarias  sociales  que subyacen  en  las  prácticas  de  cuidado  del  equipo  de  salud  del  servicio  de  Neonatología  del HIGA Eva Perón de San Martin.  

Para  esto,  se  utilizó  el  método  etnográfico  por  centrarse  en  los  modos  de  pensamiento  que guían  las  acciones  de  los  individuos  o  que  les  proveen  estándares  para  interpretar  o  dar sentido  a  sus  propias  acciones  y  a  las  de  los  demás.  Los  modos  de  pensamiento  pueden referirse  tanto  a  las  formas  en  que  la  gente  clasifica  o  conceptualiza  su  mundo  (categorías culturales, concepciones, representaciones, unidades culturales) como a las formas en que la gente  considera  que  debe  actuar  o  espera  que  se  actúe,  lo  que  los  antropólogos  llaman “sistemas normativos”, reglas y normas.

Por  lo  tanto  de  lo  que  se  trata  es  mirar  qué  significado  otorgan  al  cuidado  y  cómo  estas percepciones se institucionalizan ya que no hay espacios para su reflexión y cuestionamiento. Permanentemente se naturalizan roles, funciones, comportamientos que se desglosan en  los siguientes apartados.  

El  artículo  está  estructurado  en  cuatro  partes.  En  primer  lugar  realizamos  una  pequeña descripción del lugar para adentrarnos al espacio y a su dinámica. Luego desarrollamos cómo las percepciones del equipo de salud alrededor del cuidado se instalan en el servicio de modo tal  que  fijan  parámetros  a  mirar  y  producen  enunciados  inamovibles.  Aquí  las  enfermeras tienen un lugar central –que se expone en el tercer punto- dando funcionamiento a las lógicas del  servicio  y  tejiendo  las  comunicaciones  que  allí  se  dinamizan.  Finalmente,  se  esbozan aportes  del  trabajo  social  a  aquellos  nuevos  márgenes  que  se  nos  abren  para  pensar, acompañar e intervenir con las familias diversas que se nos presentan.  

 

Una fotografía del espacio 

El Servicio de Neonatología cuenta con una pequeña sala de espera con bancos; allí hay dos puertas, una de ellas es la sala de médicos y la otra es para el ingreso a las salas de internación neonatológica. Las mismas están cerradas de manera permanente, haciendo que para el acceso a  las  terapias  se  deba  dar  aviso  a  través  de  un  timbre-cámara  para  posterior  presentación; siendo las enfermeras quienes recepcionan. 

Diariamente transitan por este servicio familias, provenientes del partido de San Martin como de  zonas  aledañas,  en  su  gran  número  pertenecen  al  sector  de  sin  cobertura  por  ser trabajadores  informales,  que  por  diversas  razones  transcurren  unos  días  o  hasta  meses  en dicho servicio  ya que los/as recién nacidos/as requieren de  atención  especial del  sistema de salud y también de sus familias.  

Los  padres  y  madres  no  tienen  restricciones  para  el  ingreso  a  las  salas  de  internación esperando a la llegada del fin de semana para las visitas de otros familiares directos. Es así que en las terapias o la  sala de espera son los  espacios  donde se encuentran las mujeres-en gran medida-  y los hombres acompañando a sus hijos/as y es el lugar donde se comienza a mantener  una  relación  con  el  equipo  de  salud 2,  se  construye  un  entramado  donde  hay expectativas y demandas. 

Las  dimensiones  espaciales  no  son  grandes  por  lo  que  las  ausencias  se  perciben,  los comportamientos  se  miran  y  las  actitudes  se  evalúan.  El  equipo  de  salud  cuenta  con información precisa acerca de los/as niños/as, tanto de sus patologías como de sus familias. Siendo el pase médico3 un momento donde se sintetiza todo esto ya que aquí se aglomeran los datos biológicos y familiares de cada  paciente, es decir,  es donde se formaliza dichos datos recopilados  sea  por  las  cercanías  (o  no)  con  la  familia  o  por  las  observaciones  de  las enfermeras..  

¿Madre hay una sola? 

Muchas  historias  y  situaciones  son  abordadas por  el  equipo  de  salud  desde  “idearios maternos” que se asienta                                                       4 n en discursos basados en la  familia nuclear-patriarcal. Si bien la realidad argentina nunca se ajustó totalmente a este prototipo de familia nuclear patriarcal y las  diferencias  de  clase  han  sido  significativas  desde  bien  temprano.  En  la  actualidad  las familias5  se  constituye  de  diferentes  formas,  no  existe  un  modelo  único,  sin  embargo,  al naturalizarse un cierto tipo de familia otros tipos son estigmatizados (Jelin, E. 2012). En esta institución,  la mujer tiene un rol central y en esta situación particular se espera que sea la que 

2 Por equipo de salud damos cuenta de profesionales médicos, de enfermería y trabajo social. 3 El pase médico es una de las instancias donde todos/as los médicos/as se reúnen para analizar y evaluar los diagnósticos de los/as pacientes pero también –como ya mencionamos antes- es un lugar donde se inmiscuyen comentarios de los más variados 

4 La  familia nuclear patriarcal, como forma de organización social dominante, como núcleo o célula básica de la sociedad, heterosexual reproductiva, siendo su forma legal  el matrimonio monogamico. 5 Hablamos de familias en plural, no pretendemos encerrar en una etiqueta que es o que no es una familia, debido a que existen diversos modos (nucleares, numerosas, ensambladas, entre otras) pero cada uno de ellos nombra uno y solo uno de los posibles aspectos presentes en esta conformación tan compleja. acompaña y  quien acata todo los pedidos de los/as médicos/as y enfermeras, sin cuestionar ninguna indicación ya que es el debe ser/ hacer de una mamá.  

Entre tantas historias se encuentra la situación de Sandra 6 que es una mujer de treinta y dos años, madre de seis hijas/os, de su último parto nació Benicio, con fisura de labio leporino, por esta razón estuvo varios días en sala intermedia del  Servicio  de Neonatología.  Una vez dado de alta médica, se le indican los controles post-alta. Sandra concurre a los mismos con periodicidad, en estos el aumento de peso es una variable importante debido a la dificultad de la  succión  de  leche  materna.  Durante  la  internación  se  le  explicó  que    una  vez  colocada  la placa en su paladar, le facilitaría la succión. Promoviendo así la lactancia materna ya que la misma fortalece el vínculo madre-niño/a además de aportar una alimentación saludable, por lo que  se  puede  considerar  que  es  uno  de  los  pilares  de  la  maternidad.  Por  lo  que  podríamos pensar  entonces  que  la  lactancia  materna  forma  parte  del  cuidado  que  se  espera  de  las mujeres-madres.  

En uno de los controles, Benicio bajó de peso, por lo que la conversación del profesional con Sandra fue la siguiente: 

Profesional: “mamá, Benicio bajo de peso y eso no puede pasar”

Sandra: “me cuesta mucho darle la teta, me da miedo”, llora cuando me lo 

acerco al pecho”,  “pero a la noche duerme bien, me da cosa despertarlo”

P: a la noche tenés que despertarlo, porque antes me habías dicho que dormía 

toda la noche, y eso no está bien”. “es lo que tenés que hacer” (frunciendo el ceño)

Sandra, se retira angustiada 

 Su  saber  fue  invisibilizado,  su  experiencia,  su  dificultad  para  la  alimentación  de  su  bebe sumado  a  la  situación  singular  de  la  fisura  de  labio  leporino.  Nos  preguntamos  entonces ¿Quienes cuidan?, ¿Qué es cuidar?,  ¿Cómo los profesionales lo transmiten?. 

Siguiendo  el  ideario  del  instinto  materno,  el  cual  deviene  la  instauración  de  la  mujer  como única cuidadora,  ya que  su naturaleza le permitiría un saber-hacer para  el  bienestar de un/a “otro/a”, los  cuidados deben ser llevados adelante por una mujer que tiene que disponer de tiempo completo, acatar los pedidos médicos y no abstenerse a brindar la lactancia materna. A grandes rasgos, estos son algunas de las demandas institucionales que ponen de manifiesto el 

6 Se utilizan nombres ficticios para preservar la identidad de las familias. imaginario alrededor  de  la  “maternidad”.  En  lo  que  podemos  decir  aquí,  en  aquel    rol  de “buena madre” que el Servicio espera recibir. 

Cuando esto no sucede, se genera malestar, siendo transmitido del equipo de salud hacia las mujeres/madres,  por  no  actuar  como  se  espera  (sacrificio,  paciencia,  cuidado  y  atención) Imponiendo  ciertos  estereotipos  cuando  esto  no  sucede,  cuando  no  se  cumple  con  ese  rol materno  esperado,  son  culpabilizadas  y  caracterizadas  a  palabras  del  equipo  médico como “malas madres”.   

  A  este  servicio  de  salud  llegan  mujeres  de  todas  las  edades,  es  decir  que  en  varias oportunidades llegan mujeres que tienen menos de dieciocho años, en los pases médicos esto resuena  como madre  adolescente,  o “demasiado  chica  para  ser  madre”.    Esta  creencia conlleva  a  que  el  trato/comunicación  para  con  ellas,  sea  particular,  debido  a  esta caracterización. Eugenia tiene dieciséis años, hace un año está en pareja con Fernando de 18 años, hace unos meses conviven en la casa en la que él vive con su familia. El único familiar de Eugenia es su abuela, con la vive desde que nació, pero el último tiempo mantenían una relación conflictiva. Ella transitó casi todo su embarazo sin saberlo.  

Eugenia y Fernando se encuentran desempleados. Ambos concurren diariamente a visitar a su hija.  Los  primeros  días  el  parte  médico  diario  era  destinado  a  ellos,  pero  luego  el  equipo médico  solicitó  la  presencia  de  un  adulto,  así  es  que  entra  en  escena  la  abuela  de  Eugenia. Esta situación trajo enojos y tensiones, ya que desde el servicio de Neonatología se solicitaba la presencia de esta abuela como así también el parte médico solo se lo informaba a ella. 

Lo  que    nos  invita  a  pensar,  ¿son  nuestras  creencias  personales  -de  los  profesionales  de  la salud-suficientes  para  tomar  decisiones  sobre  el  derecho  al  acceso  a  la  información  médica sobre una hija/o?. Esta situación refuerza también los estereotipos que se construyen en torno al cuidado, tiene que ser una mujer, ¿y la pareja de Eugenia?, ¿se lo excluye de los cuidados de  su  hija  por  ser  joven  o  por  ser  varón?  El  discurso  del  equipo  de  salud  pone  en  juego aquellas significaciones propias que ponen de manifiesto cierta tensión, ya que cada familia tiene sus propias creencias, estilos y trayectoria en relación a lo que entienden como cuidados. En este sentido, el cómo hacer esos cuidados, se destina a las mujeres-madres que llegan al servicio de neonatología, dejando afuera a los varones de la familia, sosteniendo prácticas que pone el foco en las mujeres como únicas cuidadoras. 

Es  dable  reflexionar  sobre  la  existencia  de  una mirada  hegemónica  sobre  este  punto  siendo que    hay  mujeres  con  diferentes  contextos  sociales,  económicos,  culturales  y  modos singulares de vincularse con esa hijo/a. En este sentido,  María es una mujer de 20 años que tiene una hija de un año y medio, hace varios años que tiene VIH. Previo al parto de su hija, estuvo dos semanas internada, su embarazo era de riesgo y su estado era delicado. Ella vive con su abuela, una mujer adulta mayor con varios problemas de salud. Llegó el momento del parto y su hija inmediatamente fue llevada al servicio de neonatología. Los tres primeros días, María no pudo subir al piso donde estaba su hija. El equipo de salud demandaba la presencia  de la mamá. María estaba atravesando un proceso de salud complejo al momento de su parto, lo que impidió estar acompañando a su hija durante los primeros días de internación. 

Así  fue  que  al  momento  de  alta  médica,    las  indicaciones  sobre  medicación  y  pautas  de alarma7 se informaron a la abuela y al padre de la beba, dejando afuera de la sala a María tras la ausencia de la misma durante la internación de la niña 

Es necesario reflexionar en estas situaciones entendiendo el proceso de salud enfermedad de estas mujeres. ¿Madre hay una sola?

 

¿Información que cuida?

Enfermería  es  una  profesión  tan  antigua  como  la  medicina,  una  profesión  subsidiaria  a  la 

figura  del  médico  que  a  lo  largo  del  tiempo  ha  ocupado  un  lugar  dentro  de  la  salud  importante, podría pensarse que hasta imprescindible. Dentro de las instituciones de salud mantiene un ejercicio del  poder  que  se  asocia  al  conocimiento  directo  de  las  familias,  como  de  las  personas  internadas. Acompañan  día  a  día  la  internación,  los  estudios  médicos  diarios,  los  enojos,  las  tomas  de medicación, la alimentación, las noches, los días.  

Es la profesión que se ocupa de los cuidados de cada persona y particularmente durante las 

internaciones, quien mantiene el contacto directo de la persona internada con el resto del sistema de salud. Son quienes transmiten lo que sucedió durante todas las horas que los profesionales médicos (y  de  otras  áreas)  no  se  encuentran  presentes.  Saben  cuando  reciben  visitas  y  la  dinámica  de  las mismas, si trajeron ropa limpia, si respetan los horarios, si llevan comida (o no), si acatan las normas de  la  institución  o  no.  Transmiten  lo  que  sucede  en  la  sala,  los  conflictos  que  puedan  darse,  los pormenores.  

En lo que respecta a la formación de Enfermería cuenta con el programa de Residencia de enfermería 

 

7  Son signos, síntomas que los adultos deben identificar como indicadores que los niños/as manifiestan en relación a una posible enfermedad (dificultad respiratoria, de sueño, vómitos, llanto, etc). de  Neonatología  de  la  Pcia  de  Buenos  Aires 8,  que  apunta  a  formar  profesionales  “con  una  visión holística  para  asistir  al  binomio  madre-  hijo  recién  nacido  de  bajo,  mediano  y  alto  riesgo  con  un amplio sentido del valor de la vida, responsabilidad legal y sentido ético”.  

Dentro de los contenidos existe material que tiene como objetivo llevar adelante un trabajo 

que  entienda  la  situación  familiar,  la  cual  está  atravesada  por  múltiples  dimensiones:  económicas, sociales y culturales, promoviendo su abordaje desde una comunicación intercultural. Su diseño está orientado al cuidado del prematuro y en fomentar los lazos vinculares entre la familia y el/la recién nacido/a. 

Si  bien  en  su  desarrollo  no  se  especifica  desde  un  lugar  teórico/técnico    a  qué  se  refieren  con “cuidados” se puede desglosar que son aquellas tareas que el personal de enfermería realiza con los padres  y  las  madres  de  el/la  recién  nacido/a  quienes  son  los  responsables  de  su  bienestar.  Dichas tareas implican una serie técnicas que abarcan desde la promoción de la lactancia materna y enseñar sus  técnicas,  informar  factores  de  riesgo  y  orientar  para  modificarlos,  implementar  estrategias educativas en relación al alta de el/la niño/a con patologías crónicas, entre otras cosas. 

En  la  extensión  del  programa  se  puede  visualizar  la  importancia  de  la  educación  hacia  los 

padres y madres o al binomio madre-hijo, dejando por fuera situaciones complejas en donde sólo se encuentra el papá o una red vincular diversa.   

Enfermería es un colectivo profesional construido principalmente por mujeres que enseña, transmite conocimientos técnicos en relación al cuidado; educa a madres, padres y familiares respecto a cómo cuidar, qué pautas de alarma mantener, la manera de vincularse. En los discursos se presenta el “si yo fuera la mamá estaría todo el día acá”, “…le traería ropa limpia”.  Se presentan modos de ser madres; hay una forma de cuidar y una de no cuidar que se asocian a la presencia constante en el servicio, a estar dispuesta siempre como madre, a llevar sangre al laboratorio o retirar una placa de radiografía, a estar presente cada vez que el/la recién nacido/a llora, o tiene el horario de su alimentación.   En el servicio de Neonatología del HIGA Eva Perón, en reiteradas oportunidades se genera malestar cuando esa mujer no está presente (o no del modo que se espera) Cuando la misma es inconstante en las visitas, se dice que es una madre que “le importa poco su hijo/a” en donde “no hay vínculo”,  naturalizando la preexistencia de un vínculo por el hecho de haber parido. Por otro lado tampoco se visualiza o indaga cuáles son los factores por lo cual no se acerca.  Es en la formación donde no se rompe  con  los  estereotipos  de  familia  en  donde  la  mujer  ocupa  un  rol  central  en  las  tareas  de cuidado.   

¿Cuál  es  el  rol  de  enfermería  en  torno  a  las  prácticas  de  cuidado?  Es  la  profesión  que 

permanece  al  lado  de  quienes  están  en  situación  de  internación  durante  más  horas  al  día,  son 

 8 http://www.ms.gba.gov.ar/ssps/residencias/programas/enfermeria_en_neonatologia.pdf quienes  habitan  las  salas  de  internación  y  quienes  construyen  la  cotidianidad  más  allá  de  los controles  médicos  diarios. Dentro  del servicio  de  neonatología, enfermería mantiene  un  minucioso registro de  los horarios que  la/el recién nacida/o deben  cumplir en tanto medicaciones y  lactancia; también existe una anotación sobre si las madres estuvieron o no en ese momento, si realizó visitas y con qué frecuencia. La presencia física como eje transversal, presencia que debe ser como el equipo de salud lo dice, sin cuestionar, solo acompañar…”esas son las familias que da gusto atender” “esta mama es una divina” “eso es una mamá”. 

El cumplimiento del horario para el pase médico y para extracción de leche materna o darle el pecho, son requisitos que se esperan que cumplan las madres.  Es enfermería quien informa las noches en vela de las madres esperando en el pasillo del hospital, la tramitación del DNI como así también lo que ocurre en cada incubadora, que cada una tenga pañales, ropa  limpia,  accesorios.  En  este  sentido  cada  incubadora  cuenta  con  dos  cajones  donde  guardar elementos,  puede  ser  algún  juguete  previamente  informado,  alguna  foto,  como  también  pañales  y ropa.  

Atrás de  cada información corre  un deber ser, una transmisión no sólo de información sino 

también de maneras de ser madres, modos de ser familias que acompañan (o no).  Un deber ser, un deber  vincularse,  un  deber  ser  cuidadora.  No  sólo  se  espera  que  la  mujer-madre  cumpla  con  los horarios de  la alimentación de  la beba/é,  sino también que  amamante  (o dé  la mamadera) de  una manera determinada. A través de la lactancia materna se fortalece el vínculo madre-bebe además de aportar  una  alimentación  saludable,  podríamos  pensar  entonces  que  la  lactancia  materna  forma parte  del cuidado que  se espera.  Por esta razón cuando una mujer no se encuentra presente  en el horario  de  lactancia  de  su  hijo/a,  el  personal  de  enfermería  expresa “no  puede  ser  que  yo  le  esté dando la mamadera porque la madre no viene o viene más tarde”, ya que esto es visualizado como una irresponsabilidad por parte de la mujer o como signo de lo que es como “cuidadora”. 

Durante las internaciones de un niño/a con labio leporino, existe una mirada exclusiva en la 

lactancia  (alimentación)  y  un  deber  ser,  un  deber  amamantar  para  que  no  se  produzcan  bajas  en peso. He aquí la importancia para el equipo de salud que la mujer se encuentre aún más presente ya que dicha situación así lo requiere para que el niño/a pueda aprender a succionar lactancia materna. Es así que enfermería está más enfocada en la educación de esta familia pero cuando esta mujer no cuenta con esa disposición horaria o simplemente se niega a hacerlo las enfermeras expresan “a vos te parece que no quiera… pobrecito (por el niño/a)”

¿El binomio madre-hija/o y sus vinculaciones tiene protocolos y saberes técnicos? 

Es  así  que  durante  la  internación  de  Jacinto    (labio  leporino  y  doble  fisura  de  paladar)  en 

donde la información recabada por enfermería era que su mamá asistía una vez por día por lo tanto no  estaba  brindando  lactancia  materna  generó  malestar  en  todo  el  equipo  de  salud.  En  el  mismo transcurso de tiempo se dio ingreso a otro niño a la sala de terapia intermedia en donde su mamá no estaba  dispuesta  a  amantar  a  su  hijo  ya  que  tampoco  lo  había  hecho  con  su  otra  hija,  ante  esta situación  una  enfermera  dijo  de  manera  molesta: “unas  divinas  las  mamás  que  están…  ninguna quiere dar la teta”.

Se construyen cualidades acerca de la “maternidad”, siendo la edad de la mujer una variable 

de  evaluación  del  deber  ser  madre.  Estas  cuestiones  en  torno  a  la  edad  de  las  mujeres  serán observadas  a  través  de  la  presencia  de  ellas,  su  predisposición  y  la  necesidad  de  una  compañía femenina mayor, este “alguien” que se ocupe de los cuidados debe ser una mujer, no importar que tipo  de  vínculo  se  establezca,  mientras  sea  mujeres/madre-hija/o,  siendo  las  que  transmitan  la experiencia de cuidar. 

Desde  enfermería  se  informa  en  relación  al  acompañamiento “vino  sola”,  “siempre  está  con  la pareja”.  

Enfermería  está  presente  en  todo  momento,  observa  los  ingresos  y  egresos,  los 

acompañamientos, como se amamanta, que conexión visual se genera (o no), como pueda ocuparse de cambiar un pañal, de traer ropa limpia, de estar ahí, al lado de la incubadora cada vez que llora el beba/é.  

 

Conclusiones 

Estas  prácticas  de  cuidado  merecen  ser  revisadas  analíticamente  debido  a  que  en  esta institución  de  salud  seguimos  convocando  a  las  mujeres-madres,  ¿Por  qué  consideramos importante su contribución para la adhesión a los tratamientos médicos? ¿Por qué seguimos promoviendo la lógica de la comensalidad en el hogar? Seguimos  responsabilizando  de  manera  exclusiva  a  las  mujeres-  madres  de  las  tareas  de cuidado y atención de sus familiares. 

Para  nuestra  profesión  -trabajo  social-,  que  históricamente  tiene  entre  sus  demandas  el contribuir  a  la  conformación  y  consolidación  de  la  institución  familiar  entre  la  clase trabajadora, creemos como tarea fundamental  seguir desnaturalizando y problematizando el lugar asignado a las “mujeres-madres” como población destinataria de nuestra intervención cotidiana si queremos contribuir como proyecto profesional, a una sociedad que aspira a la emancipación social y sexual. 

Tenemos  que  empezar  a  definir  y  ampliar  los  márgenes  de  lo  que  se  entiende  por  familia, recuperando su historia, lo que implica vislumbrar como se inscriben en la dinámica familiar y  en  las  subjetividades,  las  transformaciones  sociales,  a  romper  con  estereotipos  y  a cuestionar  lo  establecido  necesariamente  va  a  tener  injerencia  en  nuestro  quehacer profesional, sea por darnos la capacidad de conocer, repreguntar, problematizar y reflexionar al momento del encuentro con las personas. Al mismo tiempo que generar otras estrategias de trabajo dentro del equipo de salud. 

El  proceso  de  investigación  aportó  a  poder  revisar  los  datos  concretos  que  obtuvimos  en nuestras  rotaciones  y  así  poder  encontrar  hallazgos,  dando  cuenta  de  actores  centrales  y cercanos a nuestras intervenciones, como enfermería. 

Los/las invitamos al desafío de reconstruir las múltiples aristas de los problemas que afectan hoy  a las familias en general y a la mujer en particular. Bibliografía 

 

 Esquivel  Valeria,  Eleonor  Faur  y  Elizabeth  Jelin.  Hacia  la  conceptualización  del 

cuidado,  familia,  mercado  y  estado  En:  "Las  lógicas  del  cuidado  infantil:  entre  la familia, el estado, y el mercado" Buenos Aires, IDES 2012. 

 Federici,  Silvia,  Calibán  y  la  bruja:  mujeres,  cuerpo  y  acumulación  originaria.  Bs. 

As: Tinta limón,2010. 

 Felliti,  K.  Madre  hay  una  sola,  Experiencias  en  maternidad  en  Argentina,  Editorial 

Ciccus, 2011.

 Findling,  Liliana.  De  cuidados  y  cuidadoras:  acciones  públicas  y  privadas.  Liliana 

Findling y Elsa López coordinadoras. 1a edición Biblos, 2015.

   Guber, R. Método, Campo y Reflexividad, Siglo veintiuno editores, Bs. As., 2012.  Laurell, Asa Cristina. La salud como proceso social. Revista latinoamericana de salud, 

2(1): 7-25, 1981. 

 Mallardi, Manuel (Comp). Procesos de Intervención en Trabajo Social: Contribuciones 

al ejercicio profesional crítico. 1ª ed. 1ª reimpresión. La Plata, Colegio de Asistentes y /o Trabajadores sociales de la Provincia de Buenos Aires. 

 Meng,  Griselda.  Ley  de  Salud  Sexual  y  Procreación  Responsable  argentina:¿una 

política  de  género?  en  La  política  pública  de  salud  y  derechos  sexuales  y reproductivos en la Argentina: aportes para comprender su historia , Mónica Petracci y Silvina Ramos  coordinadoras. 1a ed., Buenos Aires, CEDES, 2006. 

 Menéndez,  Eduardo,  L.  Modelos  de  atención  de  los  padecimientos:  de  exclusiones 

teóricas y articulaciones prácticas. En Ciencia & Saúde colectiva 8 (1):185-207, 2003. 

 Pozzio, María. Madres, mujeres y amantes…usos y sentidos de género en la gestión cotidiana 

de las políticas de salud. Ed Antropofagia. 2011. 




[image: ]

Título: Principio de no discriminación en la población LGBTI en Ecuador: Una aproximación con enfoque de derechos. 

Autor: Eduardo López Rivera (Universidad Central del Ecuador, elopez@uce.edu.ec) Palabras clave: DISCRIMINACIÓN – LGBTI - DERECHOS 

Cuando hablamos de derechos de las comunidades en Ecuador, se debe partir por el análisis del establecimiento de la Constitución de 2008, ya que con ella se da un paso hacia delante para  la  garantía  y  protección  de  los  Derecho  Humanos.  Tal  situación  fue  producto  de  las múltiples  demandas  de  la  población  y  su  participación  activa  para  que  se  incluyera  en  la agenda  pública  y  de  debate,  el  acceso  y  garantía  de  derechos.  Un  caso  particular,  fue  la inclusión  y  discusión  política  de  los  temas  de  la  comunidad  LGTBI,  que  dieron  como resultado  la  implementación  de  algunos  derechos  que  garantizan  la  protección  del  estilo  de vida  de  la  población.  Sin  embargo,  el  aparataje  institucional  legal  es  limitado  a  la  hora  de volver efectivos los derechos del colectivo.  

El reconocimiento como sujetos de derechos a los miembros de la comunidad LGTBI, 

no es suficiente si no se diseñan e implementan un conjunto de políticas públicas que protejan de  manera  individual  la  orientación  sexual  y  la  identidad  de  género.  Y  a  su  vez,  las instituciones tengan rutas y estrategias claras para hacer efectivo el goce de derechos sociales, políticos, económicos y culturales.  

Caso contradictorio a la realidad política y social en Ecuador, ya que aunque se tiene 

una  constitución  garante  de  derechos,  estos  no  han  sido  operativos  al  interior  de  las instituciones,  ya  que la  penalización  como  la  invisibilidad  legal  de  las  relaciones  sexuales afecta el derecho de los y las LGBTI`s a la igualdad de trato y de oportunidades, y al acceso en áreas como el empleo, la vivienda, los servicios públicos, las pensiones, los beneficios de salud, etc. (Movimiento Nacional LGBTI, 2013) 

Es  por  ello  que  el  presente  trabajo  interpreta  de  manera  integral  la  aplicación  del 

principio  de  igualdad  y  no  discriminación  contenido  en  la  Constitución  de  Montecristi  de 2008  que  ampara  a  la  población  LGBTI,  para  que  a  la  luz  de  esta  se  pueda  evidenciar  la contradicción existente entre la constitución garantista de derechos y la situación real de los derechos de la población LGBTI, para  lo cual el  trabajo se divide en tres partes: la primera donde  se  define  un  marco  conceptual  acerca  del  tema  de  la  visión  heteronormada  de  la sociedad,  la  segunda  parte  donde  se  delimitan  los  instrumentos  de  derechos  que  crea  la constitución  del  Ecuador  y  por  último  la  situación  de  la  comunidad  LGBTI,  desde  los informes del Colectivo Equidad 2013-2014. 

 

Planteamiento del problema  

 

Para  entender  la  discriminación,  partimos  del  hecho  que  en  Ecuador,  el  código  penal consideraba a la homosexualidad como  un delito  hasta 1997, año en el  cual  a partir de una detención masiva en una discoteca clandestina de 100 individuos de esta comunidad, se inicia un  debate  sobre  la  inconstitucionalidad  de  este  tipo  de  norma,  que  en  principio  generó  el rechazo de la ciudadanía y el apoyo de la misma al colectivo. Según la Resolución No. 106- 1-97 publicada en  el  suplemento del  registro oficial 203, del  27 de noviembre de  1997, se enfatizó  en  que  la  homosexualidad  debe  ser  sometida  a  tratamientos  médicos.  Eso  permitió que  se    derogara  la  ley  y  se  empezara  a  debatir  acerca  del  reconocimiento  de  los  grupos LGBTI (FEE, 2014).  

Desde entonces, la discriminación por orientación sexual se mantiene vigente debido a 

los  enormes  vacíos  desde  la  ley  con  respecto  a  los  derechos  del  colectivo,  los  imaginarios sociales  vinculados  a  entender  la  homosexualidad  como  una  anormalidad  y  su  vinculación con  delitos  como  la  violación  y  como  ilegalidad,  trae  consigo  la  discriminación  contra  la Comunidad LGBTI (Paula, 2015), fundamentado por el discurso religioso que se vincula a la visión  biologista  de  la  sexualidad  como  algo  antinatural,  asumiendo  tales  características inherentes  a  su  identidad  como  anormales  o  delincuenciales  y  sinónimo  de  pecado  (Paula, 2015). 

Sin  embargo,  la  situación  legal  de  las  personas  de  la  Comunidad  LGBT  cambia  de 

acuerdo a los tipos de derechos exigidos por el grupo; si bien hay reconocimiento legal, aún existen  normas  y  disposiciones  que  generan  discriminación  en  aspectos  como  el reconocimiento  del  género  en  la  cedula,  el  matrimonio  igualitario  o  los  derechos  de  las familias  LGBTI  y  acceso  al  trabajo.  Por  lo  tanto  la  comunidad  no  termina  por  ejercer  sus derechos  de  la  misma  forma  que  los  heterosexuales  a  pesar  que  Ecuador  incluye  en  su Constitución  la  Orientación  Sexual  como  una  categoría  expresamente  protegida  contra  la discriminación.  En  ese  sentido  la  pregunta  que  guía  este  trabajo  es:  ¿en  qué  aspectos  se visibiliza  la  discriminación  por  parte  de  las  instituciones  del  Estado  frente  a  los  derechos LGBTI?  

 

Un marco para el análisis  

Ahora  la  pregunta  que  nos  surge  es  ¿desde  dónde  observamos  la  discriminación  contra  la población  LGBTI?,  si  bien,  muchos  autores  han  considerado  que  la  discriminación  tiene contenidos  ideológicos,  culturales  y  psicológicos;  por  otra  parte,  existe  la  idea  que  la discriminación por opción sexual parte del biologismo, la idea del “biopoder”, que consiste en la reproducción de la supremacía entre seres humanos, donde la figura de poder es el hombre bajo  una  masculinidad  hegemónica,  la  cual  se  sostiene  por  los  rasgos  asignados  al  hombre desde la sexualidad (Preciado, 2001, 58), por lo tanto, el patriarcado se reproduce de manera cultural y política, desde el estereotipo y legitima la dominación de hombres sobre mujeres y se complementa asumiendo que las características que representa la feminidad son rasgos de debilidad (Mejivar, 2001, 43). 

Diego  Sempol  (2012)  expone  el  concepto  de  “Hegemonía  Heterosexista”  la  cual 

consiste  en  que  en  las  sociedades  modernas  existe  una  legitimación  de  los  cuerpos  que cumplen  con  la  norma, la  heterosexualidad;  la  cual  se  regula  a  través  de  las  normas  que aseguran la continuidad de una hegemonía heterosexual ya que esta afirma el carácter natural del sexo y la reproducción. Por otro lado, “Todos los cuerpos y prácticas sexuales que escapan a este marco son vistos como meras copias de lo considerado “natural” u “original” (Sempol 2012,  18).  Por  lo  tanto,  esto  se  convierte  en  un  marco  discriminatorio,  que  no  permiten abordar temas de trascendencia como identidad, o matrimonio, incluso adopción, ya que están reguladas por estereotipos sociales de legitimación. 

En  ese  sentido,    entendemos  que  el  estereotipo  sexual  da  a  la  mujer  y  al  hombre 

características  específicas,  así  como  roles  y  formas  de  relacionarse  en  la  sociedad,  estos estereotipos han marcado la sexualidad de ambos y ha ubicado a la mujer en un papel dentro de un rol pasivo, incluido su deseo como única forma de reproducción humana, por lo tanto se le  ha  asignado  un  rol  junto  con  su  sexo  con  fines  reproductivos  (Preciado,  2001),  lo  que determina procesos discriminatorios,   

Judith Butler, señala que la identidad de género no es expresiva del sexo anatómico de 

las  personas,  sino  que  es  una  relación  que  se  construye  socialmente.  El  género,  expresa Butler,    estabiliza  la  relación  entre  identidad  de  género,  sexo  y  orientación,  que  permite  a hombres y mujeres legitimarse socialmente por medio del cumplimiento de sus estereotipos, mientras  lo  que  esta  fuera  de  esa  relación,  son  consideradas  meras  burlas  o  copias  de  la heterosexualidad (Sempol, 2012). 

En  ese  orden  de  ideas,  la  población  que  dentro  del  colectivo  LGBTI,  que  es  más 

visible y vulnerable a la discriminación es la población Transgénero o Travesti, ya que esta población  refuta  el  paradigma  binario    (hombre-macho  y  mujer-hembra)  y  reitera  la independencia  de  los  rasgos  de  género  de  los  estereotipos  del  modelo  biológico  occidental (Sempol, 2012).  

La  vinculación  real  de  la  masculinidad  hegemónica  desde  el  patriarcado  en  nuestras 

sociedades tiene raíces que lo vinculan al nacimiento del capitalismo, donde se contextualiza la  dominación  del  hombre  heterosexual,  blanco,  europeo,  como  participante  de  la  vida pública,  que  muestra  características  que  el  sistema  capitalista  necesita  para  reproducirse, como agresividad, competencia y ansiedad, en ese sentido, el hombre “liberal e igual” bajo su raza,  y  bajo  su  sexo,  acumula  símbolos  que  visibilicen  su  virilidad  frente  a  la  sociedad (Valcarcel,  2001,  8).  Por  lo  tanto,  la  heteronormatividad  como  subjetividad sexopolitica  se instala mediante la institución política (Ávila, 2011, 44).  

¿Y la constitución…?

La  inclusión  del  principio  de  no  discriminación  en  la  constitución  del  2008  en  Ecuador, genera  un  ambiente  de  esperanza  para  la  comunidad  LGBTI,  pero  también  nuevos interrogantes  con  respecto  a  la  verdadera  aplicación  de  los  principios  constitucionales  a  los derechos de dicho colectivo.  Algunos autores como  Christian Paula (2015) sostienen que si bien el espíritu de la constitución del 2008 tiene el mérito de reconocer los derechos de esta población, existe una discriminación de doctrina, en la que se visibiliza una preferencia por la población  heterosexual  masculina,  frente  a  las  minorías;  principalmente  a  temas  como  el matrimonio igualitario y el acceso a la familia LGBTI.  

La  discriminación  en  Ecuador  tiene  connotaciones  legales  importantes  para  la 

formación  del  colectivo  LGBTI,  esencialmente  porque  el  sistema  legal  e  incluso  la constitución  que  reconoce  los  derechos  de  la  población,  contiene  ciertas  normas contradictorias que ponen en juego el real acceso a los derechos de los LBGTI, básicamente porque la construcción de la identidad ecuatoriana tiene fuertes condiciones heteronormadas (Paula, 2014), por lo tanto la construcción de identidad se edifica desde la dominación de los hombres sobre las mujeres vinculado a los comportamientos masculinos como identitarios de fuerza,  dominación  y  poder,  frente  a  lo  femenino  vinculado  a  rasgos  débiles,  pasivos  y delicados (Paula, 2014).  

Por  lo  tanto,  esta  construcción  de  identidad  se  sustenta  sobre  una  base  cultural  que 

legitima  la  dominación  masculina  sobre  lo  femenino,  incluso  esto  se  ve  reflejado  en  una lógica  de  discriminación  por  género.  En  ese  sentido,  sobre  el  colectivo  gay  recae  la discriminación heteronormada por su representación de la feminidad dentro de lo masculino, mientras  que  la  mujer  lésbica,  en  muchos  casos  no  ha  sido  reconocida  su  condición  sexual diversa,  lo  anterior  se  puede  observar  en  las  leyes  del  Ecuador,  que  antes  de  1997  no mencionaban  ni  siquiera  la  penalización  ni  la  ilegalidad  del  lesbianismo,  producto  de  la misma invisibilización de género (Movimiento Nacional GLBTI, 2013). 

Pese a esto, la Constitución determina la centralidad de derechos como eje principal, y 

establece la deconstrucción de la masculinidad hegemónica y los estereotipos de género que se  producen.  En  ese  contexto,  la  constitución  del  Ecuador  fortalece  este  principio  desde diversos artículos:  

 

Cuadro N° 1 Artículos Constitucionales 

Art. 3.1.           Son deberes primordiales del Estado. 

Garantizar sin discriminación alguna el efectivo goce de los derechos establecidos en la Constitución y en los instrumentos internacionales, en particular la educación, la salud, la alimentación, la seguridad social y el agua para sus habitantes.

Art.11.2 

que promuevan la igualdad real en favor de los titulares de derechos que se encuentren en situación de desigualdad.

Art.66.4          Derecho a la igualdad formal, igualdad material y no discriminación Art. 83.10        “P                  y                ” Art. 83.14         Respetar y reconocer las diferencias de género, la orientación sexual e 

identidad de género 

Fuente: Constitución de la República del Ecuador  

Dentro  de  esta  gama  de  derechos,  la  categoría  de  orientación  sexual  es  protegida  como  un principio  y  derecho  de  libertad  en  el  art.  66  de  la  C,  como  un  derecho  a  tomar  decisiones libres, y voluntarias sobre su sexualidad, vida y orientación sexual.   

Por  otro  lado  las  obligaciones  del  Estado  frente  a  los  derechos  de  la  comunidad 

LGBTI,  del  art.  10,  en  el  numeral  1  en  el  que  se  dice  que el  Estado  debe:  “Garantizar  sin discriminación alguna el efectivo goce de los derechos establecidos  en la Constitución  y en los  instrumentos  internacionales”,  en  el  numeral  3;  “Fortalecer  la  unidad  nacional  en  la diversidad”,  para  que  la  discriminación  basada  en  la  orientación  sexual  o  la  identidad  de género  no  tenga  una  opción  legal,  sino  que  se    garanticen  el  respeto  de  los  derechos  de  la comunidad LGBTI. 

Así  encontramos  que  existe  una  base  normativa  que  vincula  al  estado  desde  la 

constitución y los acuerdos internacionales en la protección  contra la discriminación basada en  orientación  sexual  o  identidad  de  género,  sin  embargo  a  pesar  de  la  amplia  gama  de derechos  que  desde  la  constitución  se  vinculan  a  la  población  LGBTI,  no  existen  políticas dirigidas única y exclusivamente a la protección de los derechos de los mismos.   

 

Aplicación real de los Derechos de la Población LGBTI 

De  acuerdo  a  las  fuentes  consultadas,  la  situación  de  derechos  en  Ecuador  ha  logrado  unos avances  en  materia  legal,  debido  a  la  implementación  de  la  constitución,  la  inclusión  de políticas en el Plan Nacional del Buen Vivir, 2013- 2017 y la Agenda nacional de igualdad de género 2014. Ya que a través de estos mecanismos se dan unos  aportes con el propósito de erradicar  la  discriminación  de  esta  población,  sin  embargo,  la  discriminación  estructural continua haciendo presencia en las instancias del Estado, las cuales no aplican la constitución y se arraigan a leyes intermedias basadas en estamentos administrativos y de tipo penal. Esto se  hace  visible  en  tres  elementos  importantes:  el  derecho  a  la  familia,  la  legalización  de  la identidad  auto  percibida  y  los  derechos  laborales  de  la  población  LGBTI.    A  continuación veremos algunos de los problemas identificados en la aplicación real de la norma:  

 

Vulneración de derecho a la familia: 

Si bien la constitución es garantista de los derechos, y reconoce en el artículo 67 que existe la institución  de la familia,  y esta se da en sus  diversos tipos, el  mismo  artículo señala que el matrimonio como institución y núcleo de la sociedad ecuatoriana es la unión entre un hombre y mujer, lo que muestra una contradicción, mientras reconoce varios tipos de familia, impone solo un tipo de unión o institución legal heteronormada (FEE, 2014). 

En  múltiples  ocasiones  se  ha  impugnado  el  acceso  de  personas  del  mismo  sexo  al 

matrimonio  como  bien  exclusivo  de  parejas  heterosexuales,  fundamentalmente  bajo  el argumento  que  reza  en  el  artículo  67  de  la  Constitución  del  Ecuador: “El  matrimonio  es  la unión  entre  hombre  y  mujer,  se  fundará  en  el  libre  consentimiento  de  las  personas contrayentes y en la igualdad de sus derechos, obligaciones y capacidad legal” (CRE, 2008), sin embargo no todas las familias se crean a través del matrimonio, ni la unión de un hombre y  una  mujer  es  garantía  de  del  desarrollo  idóneo  de  los  niños  y  niñas,  por  lo  tanto  este precepto constitucional permite el mantenimiento del estereotipo del matrimonio heterosexual como único modelo de familia del Estado. 

En ese sentido, se hace alusión a diversos tipos cuando se habla de familia ampliada, 

vinculado a la crianza de hijos por parte de abuelos, tíos y familiares directos, no porque haya una voluntad expresa de reconocer las familias monoparentales. 

 

La unión de hecho 

La  unión  de  hecho,  es  un  reconocimiento  en  Ecuador  de  la  diversidad  y  fue  ampliada  para parejas del mismo sexo mediante el referéndum que dio nacimiento a la Constitución de 2008, lo cual se ha convertido en un instrumento de protección de los derechos de las parejas de la diversidad sexual y de género. Sin embargo existen algunos retos para ejercer plenamente este derecho. 

El principal reto es entender que la unión de hecho no es una institución de derecho, 

que  nace  por  la  convivencia  entre  dos  personas  de  forma  ininterrumpida.  Frente  a  esto  el Código Civil,   Articulo  222 establece que las parejas deben  convivir previamente al  menos por 2 años, lo que implica que antes de eso, la unión de hecho no tiene validez para las parejas LGBTI a diferencia de parejas heterosexuales en el mismo caso, lo que plantea discriminación entre los dos tipos de familia (FEE, 2015). Sin contar el sin número de requisitos que deben presentar  las  parejas  LGBTI  en  la  búsqueda  de  hacer  efectivos  sus  derechos  y  a  la  poca disposición de las notarías y notarios de todo el país a realizar este trámite.  

En  una  investigación  realizada  por  la  Fundación  Ecuatoriana  Equidad,  se  determinó 

que el 11,7% de las notarías solo en el la provincia de Pichincha no realiza la unión de hecho para  parejas  homosexuales,  y  que  7  de  las  61  notarias  investigadas  no  realizan  este  trámite para homosexuales (FEE, 2015). 

 

Legalización de la identidad auto percibida 

La  legalización  de  la  identidad  auto  percibida,  se  convierte  en  una  lucha  de  la  comunidad Trans, debido a que queda pendiente la identificación legal de este grupo, ya que su identidad no  corresponde  a  su  personería  jurídica.  Para  las  personas  Trans  la  legalización  de  su identidad  debe  constar  en  los  documentos  personales  de  identidad,  como  instrumentos  que los/las visibiliza frente al estado y les permite exigir sus derechos, por lo tanto aún existe una discriminación por parte del Estado.  

 

Derechos Laborales: 

El  tema  laboral  se  convierte  en  uno  de  los  espacios  donde  más  se  ejerce  la  discriminación contra  la  población  LGBTI  a    pesar  de  que  el  Estado  debe  garantizar  el  acceso  laboral  de todos  los  ciudadanos  sin  discriminación  alguna.  De  acuerdo  al  Ministerio  de  Relaciones Laborales, se  realizan “Sensibilizaciones con empresas  e instituciones  públicas  y privadas”. Dentro de estas sensibilizaciones se incluye el tema de Diversidades Sexuales  y de Género, así  como  VIH/Sida  en  el  mundo  laboral  (FEE,  2015).  Sin  embargo,  no  existe  información sobre  el  número  de  personas  que  han  recibido  los  talleres.  Asimismo,  el  mismo  ministerio expone  que  no  se  han  recibido  denuncias  sobre  discriminación  a  personas  LGBTI,  no obstante, desde la Clínica Jurídica de la FEE se han presentado al menos 2 denuncias  en el  2014. 

A pesar que desde el año 2006 está en vigencia el Acuerdo Ministerial N° 398 sobre la 

discriminación  laboral  por  VIH/Sida,  que  expresamente  prohíbe  los  exámenes  de  detección como requisito para obtener o conservar un empleo en cualquier tipo de empresa o institución, los empleadores encuentran formas para despedir a las personas, pagan las multas por despido intempestivo  y  desvinculan  a  estas  personas  de  su  trabajo  y  las  empresas  privadas  siguen recurriendo a esta práctica, por lo que se vulnera el derecho al trabajo.  

Si bien ha habido avances en estos últimos años, la población LGBTI, ha iniciado algunos 

reclamos de importancia dentro del contexto nacional e internacional en pro de la ampliación de sus derechos como colectivo. Existen varios casos emblemáticos que aún están en vigencia y que plantean casos de discriminación que han puesto en jaque a las instituciones del Estado, ya que han evidenciado los vacíos de la norma y la incoherencia de la constitución y las leyes secundarias. Entre esos casos resaltamos brevemente dos: 

 

-    Caso Pamela Troya y Gabriela Correa,  

Planteado como un litigio estratégico vinculado al matrimonio civil, esta pareja se presenta al registro  civil  de  Quito  con  el  fin  de  sacar  un  turno  para  contraer  matrimonio,  el  cual  fue rechazado aludiendo que no cumplen con los requisitos para efectuar dicho proceso, después de  varios  procesos  de  apelación,  y  de  transferencia  de  responsabilidades  de  varios funcionarios, el caso aún se encuentra a la espera de respuesta por parte de la pareja (Informe Equidad, 2014). 

 

-    Caso Diane Rodríguez,  

En los últimos años también se han presentado violaciones a derechos humanos no solo por parte el Estado y los vacíos de la ley, sino por terceras personas, que ha puesto en riesgo la vida  de  defensores  de  derechos  de  la  Población  LGBTI,  en  este  caso,  Diane  Rodríguez denuncio  haber  sido  secuestrada  en  febrero  del  2012,  al  salir  de  las  oficinas  de  Silueta  X, durante  el  lapso  de  cuatro  horas,  de  igual  forma,  denuncio  amenazas  contra  su  vida, demostrando una exhaustiva búsqueda contra la activista (Informe Equidad, 2014. 

 

-    Caso Nicola Rothon y Helen Bicknell  

Una pareja de lesbianas, ciudadanas de Reino Unido, legalizan su unión de hecho en Ecuador, sin  embargo  el  Registro  Civil  se  negó  a  inscribir  a  ambas  como  madres  de  su  hija  Satya, nacida en Ecuador, a pesar de que la Constitución garantiza a las uniones homosexuales los mismos  derechos  de  familia,  bajo  el  argumento  de:  “precautelar  la  seguridad  jurídica  de  la filiación paterna”, en base a una normativa expedida en 1978 (Informe Equidad, 2014.

 

Conclusiones: 

Si bien en Ecuador el marco de derechos que establece la constitución del 2008, es una base para  el  reconocimiento  de  derechos  de  la  población  LGBTI,  la  realidad  está  llena  de subjetividades y estereotipos, que definen un tipo de institucionalidad para los heterosexuales y otro para la población LGBTI.  

Los casos resaltados muestran que a pesar del blindaje constitucional a los derechos de 

esta  población,  las  condiciones  de  vida  de  estas  personas  están  bajo  criterios  de discriminación, básicamente desde la sociedad civil. Por lo tanto, es fundamental entender la lucha  de  los  colectivos  LGBTI,  desde  la  búsqueda  de  profundas  transformaciones  socio-culturales, para que puedan ejercer sus derechos como ciudadanas y ciudadanos. 

Si bien existe una constitución garantista, los derechos consignados en ella necesitan 

de  normas  y  políticas  publicas  más  efectivas  y  coherentes  con  la  constitución,  definir reformas legales que eliminen legislación discriminatoria existente e introduzcan normativas que defiendan explícitamente la libertad de orientación sexual.  

Las  instituciones  del  Estado  deben  aplicar  los  estándares  de  derechos  humanos  al 

momento de la interpretación del contenido de los derechos de los ciudadanos, debido a que su  observancia  generará  la  correcta  garantía  y  respeto  de  los  derechos  de  la  comunidad LGBTI. 




Bibliografía 

-   Avila Santamaria, Ramiro (2011). El Neoconstitucionalismo Transformador. Quito, 

UASB-Abya Yala,  

-   Butler, Judith, Performatividad, Precariedad y Políticas Sexuales, California, University 

of California, 2009,  

-   Campos, Álvaro (2007). Así aprendimos a ser hombres. San Jose de Costa Rica, Oficina de 

Seguimiento y Asesoría de Proyectos OSA, S.C., 2007. -   Fundación Ecuatoriana Equidad (2015) Informe sobre la situación de los derechos 

humanos de las poblaciones LGBTI, Ecuador 2014, Quito- Ecuador, Fundación 

Ecuatoriana Equidad.  

-   Fundación Ecuatoriana Equidad (2014) Informe sobre la situación de los derechos 

humanos de las poblaciones LGBTI, Ecuador 2013, Quito- Ecuador, Fundación 

Ecuatoriana Equidad 

-   Menjivar, Mauricio. Guía Metodológica para el Trabajo Sobre Masculinidad. San Jose de 

Costa Rica, OEA. 

- Paula Aguirre, Christian (2015) “La identidad LGBTI Contexto individual y familiar a 

través de las instituciones jurídicas del Ecuador y la Argentina”, En; LAT.MA, Maestría en 

Derechos Humanos, y democratización para América Latina, Buenos Aires, UNSAM 

EDITA de Universidad Nacional de General San Martín -   Preciado, Beatriz (2001). Manifiesto Contrasexual. Barcelona, Anagrama, 2001. -     Preciado, Beatriz (2008) Testo Yonki, Madrid, Espasa Calpe -   Sempol,  Diego  (2012)  Políticas  públicas  y  diversidad  sexual, Hablando  de  derechos  | 

DESC+, Montevideo, Ministerio de Desarrollo Social 

-   Valcárcel, Amelia (2001). La memoria colectiva y los retos del feminismo. Santiago de 

Chile, Naciones Unidas-CEPAL 




[image: ]

Título: Relato de experiência vivenciado em um projeto social na cidade de Natal/RN – Brasil: uma análise acerca do enfrentamento da exploração sexual infanto-juvenil e sua discussão sobre gênero 

Autoras: Cristina Silva (Universidade Federal do Rio Grande do Norte, alinecristinas8@hotmail.com)

Carla Silva Cavalcanti (Universidade Federal do Rio Grande do Norte, amandaacarlaa@gmail.com) 

Paulino de Meireles (Universidade Federal do Rio Grande do Norte, livia.sani@gmail.com) Palabras clave: EXPLORAÇÃO SEXUAL - JOVENS - VIOLÊNCIA 

 

1. INTRODUÇÃO 

O  presente  trabalho  tem  como  objetivo  apresentar  a  partir  da  vivência  do  estágio 

curricular,  no  Projeto  Social  do  Serviço  Social  da  Indústria –  SESI  na  cidade  de  Natal-Rio Grande do Norte. Nele estão contidas informações concernentes à experiência vivida durante o  campo  de  Estágio,  assim  como  uma  discursão  crítica  acerca  do  fenômeno  da  exploração sexual infanto-juvenil, e da discriminação de gênero tido como uns dos problemas sociais a que converge à exploração sexual. 

Foi  a  partir  do  estágio  curricular  que  tivemos  a  oportunidade  de  se  aproximar  desta 

temática  e  dar  continuidade  a  vários  estudos  sobre  a  exploração  sexual  de  crianças  e adolescentes.  Por  exploração  sexual,  entende-se  a  utilização  de  crianças  e  adolescentes,  de forma  imperativa  ou  não,  para  fins  sexuais  vislumbrando  lucros  de  ordem  financeira  ou  de qualquer outra natureza, através de transações comerciais, sob a presença obrigatória de um intermediário, onde ocorrem fora dos seus lares, tendo seus corpos como vitrine e mercadoria. Em geral ocorre de quatro formas: através de redes de prostituição, de pornografia, tráfico de crianças e adolescentes e turismo sexual. É uma forma gravíssima de violação dos direitos da criança e do adolescente, e de violência sexual. 

A exploração sexual converge com outros problemas sociais, como pobreza, exclusão 

social,  trabalho  infantil,  discriminação  de  gênero  e  violência,  este  último  acontece principalmente  quando  a  violação  é  cometida  por  adultos,  sendo  perceptível  relações  de gênero favoráveis aos homens, onde o poder na família e na sociedade é basicamente mantido por  ele  e  acaba  utilizando-se  desse  poder  sobre  as  mulheres  e  crianças  para  que  os  mesmo tenham necessidade de seu consentimento para tomar qualquer decisão. 

Diante  das  manifestações  de  desigualdade  de  gênero  que  têm  ligação  direta  com  a 

exploração sexual, é perceptível  a disseminação  de  representações  estereotipadas da mulher como sendo objeto sexual, cujos corpos são tidos como mercadoria à disposição do homem, tendo  em  vista  que  são  geralmente  garotas  que  estão  inseridas  neste  meio.  Por  isso, independentemente  dessa  ressalva,  as  mulheres  são  as  que  mais  sofreram  modificações  e consequências negativas em sua vida familiar e social, carregando o estigma de inferioridade sexual,  emocional  e  intelectual  com  relação  aos  homens,  sendo  naturalizada  a  função  de procriadora, delicada e dedicada às funções internas do lar, estando sujeitas aos mais variados tipos de violência e subordinação. 

Esse  é  um  problema  vivenciado  pelas  mulheres  em  todas  as  camadas  da  sociedade, 

estando diretamente relacionado aos papéis atribuídos a cada sexo, no qual as mulheres são tratadas  como  seres  sempre  inferiores  aos  homens.  Esses  papéis  são  estabelecidos  social  e historicamente pelas normas e valores que estão inseridas na dinâmica das relações sociais de gênero. 

Destarte,  para  a  consecução  deste  artigo  foram  realizados  estudos  bibliográficos, 

coletas  de  dados  em  fontes  documentais,  fundamentalmente  embasados  em  bases  teóricas, além do uso de observação participante no espaço onde se realiza o estágio curricular. No seu desenvolvimento  irá  compor  textos  com  reflexões  críticas  dos  eixos  temáticos  que  serão discutidos.  

A  corrente  epistemológica  é  o  materialismo  histórico-dialético  por  apresentar  uma 

perspectiva de totalidade e procurar compreender a essência dos fenômenos, contando com a pesquisa  quanti-qualitativa,  por  proporcionar  uma  melhor  interpretação  das  particularidades dos sujeitos quanto dos dados não quantificáveis e usar da técnica da estatística, que gera um conhecimento válido e universal.  




2. EXPLORAÇÃO SEXUAL DE CRIANÇAS, ADOLESCENTES E JOVENS: UM 

REFLEXO  DA  QUESTÃO  SOCIAL  E  DAS  RELAÇÕES  SOCIAIS  DE GÊNERO. 

Um  dos  maiores  graus  de  desigualdades  socioeconômicas  do  mundo,  segundo  os 

Relatórios sobre Desenvolvimento Humano no Brasil (IPEA: 1996-2003) direcionam-se para Crianças e adolescentes que vivem em situação de rua, sofrendo com maus tratos e expostos a diversas formas de trabalho infantil, além de não terem nenhuma perspectiva de futuro para suas vidas. 

São sujeitos que buscam cotidianamente sua sobrevivência e que para isso entram no 

mundo  do  trabalho  informal,  sejam  como  guardadores  de  carros,  “babás”,  carregadores  de feira.  Dentre  esses  trabalhos,  ressalta-se  a  exploração  sexual  comercial,  classificada  pela Organização Internacional do Trabalho – OIT como uma das piores formas de exploração do trabalho infantil, de acordo com a Convenção (OIT: 182/1999). 

De acordo com o Governo Federal, quinhentas mil (500.00) garotas com idade entre 5 

e 14 anos trabalham como domésticas e essa é uma forma invisível de trabalho infantil que expões as garotas ao risco de exploração sexual. 

Habitam  em  condições  de  moradia  insalubres,  com  convivência  social  e  familiar 

marcada  por  conflitos  que  interferem  na  sua  formação  social  e  pessoal,  onde  muitas  vezes abandonam seus lares e lançam-se às ruas, na tentativa de fuga dos problemas, e dessa forma, tornam-se suscetíveis as mais variadas formas de exploração infanto-juvenil. 

Nesse  sentido,  são  submetidos/as  a  torturas  físicas,  as  mais  variadas  formas  de 

violência,  são  vendidos  “o  chamado  tráfico  humano”,  são  comercializados  “exploração sexual”,  abusados  sexualmente,  dentre  outros.  E  essas  situações  ocorrem  tanto  nas  ruas, quanto nos seus lares e comunidades. 

A  exploração  sexual  é  uma  das  piores  formas  de  violação  dos  direitos humanos  de  nosso  tempo.  Essa  estratégia  moderna  de  escravidão  envolve geralmente  os  mais  vulneráveis  da  sociedade,  pois  a  pobreza  e  a desigualdade  aumentam  os  riscos  de  exploração  e  abuso  sexual  contra crianças  e  adolescentes.  Calcula-se  que  cerca  de  2  milhões  de  pessoas  no mundo  inteiro  são  mantidas  em  situação  de  servidão  sexual.  E,  segundo  a ONG Coalizão contra o Tráfico de Mulheres e Meninas na América Latina, o  fenômeno  já  atinge  1  milhão  de  jovens  no  continente  (DIÓGENES: 2010,23). 

Todos esses problemas têm raiz histórica, estrutural e social, fincada na existência de 

uma  questão  social 1  que  é  fruto  da  sociedade  capitalista,  caracterizadas  pelas  relações  de desigualdade  entre  as  classes  sociais  que  decorrem  da  produção  coletiva  e  da  apropriação privada,  da  exploração  de  uma  classe  sobre  a  outra,  visto  que  para  garanti  o  acúmulo  do capital,  a  classe  dominante  tem,  necessariamente,  que  explorar  a  força  de  trabalho.  Esta relação contraditória dá origem á questão social, objeto de trabalho do Serviço Social. Como refere Iamamoto, 

Na atualidade, a “questão social” diz respeito ao conjunto multifacetado das expressões  das  desigualdades  sociais  engendradas  na  sociedade  capitalista madura,  impensáveis  sem  a  intermediação  do  Estado.  A  “questão  social” expressa desigualdades econômicas, políticas e culturais das classes sociais, mediadas  por  disparidades  nas  relações  de  gênero,  características  étnico-raciais  e  formações  regionais,  colocando  em  causa  amplos  segmentos  da sociedade civil no acesso aos bens da civilização (IAMAMOTO:  2004 ,17). 

 

Esta  relação  assume  também  particularidades  e  dimensões  bem  mais  complexas, responsável  pela  produção  e  reprodução  das  desigualdades  sociais,  apresenta  em  seu  meio uma  determinação  fundamental  das  relações  de  exploração  sexual  de  adolescentes.  Esta determinação  consiste  nas  relações  sociais  de  gênero,  ou  seja,  relações  desiguais  que viabilizam  a  violência  de  gênero  e  ao  mesmo  tempo  encontram  nela  sua  legitimação,  pois historicamente,  as  relações  estabelecidas  entre  homens  e  mulheres  foram  permeadas  pela desigualdade. 

Diante disso é perceptível que, a sociedade alia-se junto a relações sociais perpassadas 

pelo autoritarismo, patriarcalismo, violências de gênero e etnia, além disso, tem em seu meio uma inversão de funções, surgindo como agressor e responsável por essa violência à pessoa que deveria esta protegendo, e cuidando, e não utilizando equivocadamente a violência aliada a uma relação adultocêntrica de dominação e poder como forma de educar. 

Por outro lado, este tipo de violência se constitui por uma relação de dominação que se 

realiza  por  meio  da  força  física,  do  poder  econômico  ou  do  status  social.  Nesse  aspecto,  a condição  de  uma  criança  ou  jovem  em  situação  de  extremo  risco  social  e  pessoal  se  torna mais vulnerável ao abuso e à exploração sexual. 

 

1 A concepção de Iamamoto (2001, 27), vem ampliar este entendimento ao definir que “[...] questão social diz respeito  ao  conjunto  das  expressões  das  desigualdades  sociais  engendradas  na  sociedade  capitalista  madura, impensáveis sem a intermediação do Estado”.

Leal (1999, 11) vem nos mostrar que “apesar da exploração sexual ser um fenômeno 

inserido no âmbito da violência contra crianças e adolescentes, ela se contextualiza em função da cultura (do uso do corpo), do padrão ético e legal, do trabalho e do mercado.’’

 

A exploração sexual de crianças e adolescentes é uma relação de poder e de sexualidade,  mercantilizada,  que  visa  a  obtenção  de  proveitos  por  adultos, que  causa  danos  bio-psico-sociais  aos  explorados  que  são  pessoas  em processo  de  desenvolvimento.  Implica  o  envolvimento  de  crianças  e adolescentes  em  práticas  sexuais,  através  do  comércio  de  seus  corpos,  por meios coercitivos ou persuasivos, o que configura uma transgressão legal e a violação  de  direitos  e  liberdades  individuais  da  população  infanto-juvenil. (LEAL: 1999, 11) 

 

Presente em todos os lugares e classes sociais, as opressões e violências sofridas pelas 

mulheres estão diretamente ligados ao processo de regulamentação das normas sociais através da  estrutura  patriarcal,  que  afeta  diretamente  às  relações  de  gênero,  fazendo  com  que  as desigualdades e opressões sejam naturalizadas pela sociedade que está inserida nesse conceito desde  sempre.  Ademais,  para  que  possamos  entender  os  fatores  definidores  das  diferenças atribuídas  a  homens  e  mulheres,  é  importante  compreendermos  as  diferenças  referentes  ao conceito de sexo e gênero. 

Quando  falamos  em  sexo  estamos  nos  referindo  aos  “aspectos  físicos, biológico  de 

macho e fêmea, aquelas diferenças que estão nos nossos corpos e não mudam radicalmente” (CAMUÇA ; GOUVEIA ,2004), ou seja, são as diferenças físicas entre o corpo do homem e da mulher, caracterizadas pelos órgãos genitais,  pela forma do corpo, entre outras questões. Diferentemente disso, o “gênero diz respeito as representação do masculino e do feminino, a imagens  construídas  pela  sociedade  a  propósito  do  masculino  e  do  feminino,  estando  estas inter-relacionadas”  (SAFFIOTI,  2004, 116),  fazendo  uma  composição  das  características atribuídas a cada sexo pela sociedade. Ou seja, quando a pessoa nasce, ela se configura como macho ou fêmea, e é a partir do processo de construção da identidade de gênero que inicia o processo de desenvolvimento do homem e/ou da mulher. 

Por gênero entende-se “a construção social do masculino e do feminino” (SAFFIOTI, 

2004, 45), que ocorre no processo histórico. Tem relação direta e primeira com as diferenças de  sexo  e  por  isso,  embora  seja  uma  categoria  ontológica,  está  inscrita  na  natureza.  Como refere à autora, 

há [...] um vínculo orgânico entre gênero e sexo, ou seja, o vínculo orgânico que  torna  as  três  esferas  ontológicas  uma  só  unidade,  ainda  que  cada  uma delas não possa ser reduzida à outra. Obviamente, o gênero não se reduz ao sexo,  da  mesma  forma  como  é  impensável  o  sexo  como  fenômeno puramente biológico (SAFFIOTI: 2004, 135). 

 

Nesse  sentido,  compreender  o  gênero  enquanto  uma  construção  social  é  de 

fundamental importância para perceber e analisar as diferenças existentes entre ser mulher e ser homem na vida em sociedade, visto que a identidade e os papéis assumidos por ambos não são determinados no nascimento. Como refere Chanter (2011, 53) “o gênero [...] é a maneira como  organizamos  o  sexo”.  Tendo  em  vista  a  construção  histórico-cultural  do  conceito gênero, destaca-se que este,  

[...] refere-se às regras colocadas pela sociedade para mediar, impor e reprimir  determinados  comportamentos  considerados  nas  relações postas  entre  homens  e  mulheres,  mulheres  e  mulheres,  homens  e homens.  Tais  regras  expressam  as  relações  desiguais  de  poder estabelecidas  entre  homens  e  mulheres.  E,  visto  que  são  relações construídas  socialmente,  são  tidas  como  verdades,  as  quais  se legitimam,  se naturalizam  e quase não são questionadas  (AMARAL; FERREIRA; PEREIRA: 2013, 3). 

 

Desta forma, pode-se entender que sexo e gênero são conceitos distintos e ao mesmo 

tempo  interligados,  desenvolvendo  diferenças  e  características  a  cada  ser,  tendo  como referência as normas socioculturais que são fortemente influenciadas pelo patriarcado. Todo esse  processo  está  inserido  na  estruturação  das  relações  de  gênero,  entendidas  como  uma criação social que atribui características pessoais a cada indivíduo, sendo pontuadas a partir de  conceitos  bem  específicos  do  que  é  ser  homem  ou  mulher,  desenvolvendo  relações desiguais de acordo com o sexo de cada um que, segundo Queiroz (2008): são desenvolvidas a  partir  de  uma  construção  sociocultural  que  privilegia  o  masculino  em  detrimento  do feminino, gerando uma realidade de subordinação da mulher em relação ao homem. 

As diversas discursões de gênero traz como princípio um caráter relacional de poder, 

considerando  que  não  existe  apenas  uma  mulher  ou  um  homem,  mais  sim  diferentes construções de papeis  sexuais  que consideram  de uma lado os homens  como  machão, viril, poderoso, dominador. A mulher com inúmeras definições tais como o ser capaz de conceber e parir  outros  seres  humanos,  dotada  de  sentimentos  femininos  -  carinho,  compreensão, dedicação ao lar e à família, intuição; frágil, independente, fútil, amante, companheira, dona de casa, das piadas, sedutora, da zona, do amor, da perdição, do objeto sexual.   

Dentro deste contexto é notório a questão da sexualidade, na medida em que estimula 

os  meninos  a  iniciarem  a  vida  sexual  precocemente  e  em  contrapartida  limitam  o desenvolvimento da sexualidade feminina, baseado em um pensamento de que essas devem guardar seus corpos, serem recatadas, devendo iniciar sua vida sexual apenas em  função da procriação e para cumprir com as “obrigações de esposa” para com seu marido; ou seja, ela é apenas  vista  como  objeto  sexual  masculino,  condicionada  a  obrigação  da  procriação,  tendo em primeiro lugar sempre a satisfação dos desejos masculinos. 

Além disso, está impregnado na nossa sociedade a ideia de que a mulher como agrado, 

nasce  com  a  função  de  fazer  companhia  ao  homem,  concepção  bíblica  constituída  desse  a criação  da  humanidade.  Dessa  forma,  o  conceito  de  gênero  encontra-se  imbricado  nos conceitos de identidade sexual, de papel sexual e no de relações entre os sexos. Dessa forma para Saffioti (1987): 

a identidade social da mulher, assim como a do homem, é construída através da  atribuição  de  distintos    papéis,  que  a  sociedade  espera  ver  cumpridos pelas  diferentes  categorias  de  sexo.  A  sociedade  delimita,  com  bastante precisão, os campos em que pode operar a mulher, da mesma forma como escolhe os terrenos em que pode atuar o homem. (SAFFIOTI: 1987, 08) 

 

Com  base  no  exposto,  é  possível  notar  que  com  a  preocupação  em  proteger  as 

propriedades,  garantindo-lhe  a  linha  de  herança,  a  mulher  foi  afastada  da  participação  na produção  social,  restando-lhe  o  trabalho  doméstico  e  o  cuidado  para  com  os  filhos. Consequentemente,  o  homem  passou  a  ser  o  principal  responsável  pelo  sustento  da  família sendo lhe atribuído um poder e uma posição de dominador. Como refere (Saffioti: 2004, 44) em  relação  ao  patriarcado,  este  “é  o  regime  da  dominação-exploração  das  mulheres  pelos homens”.

A  cultura  machista,  autoritária,  sexista  e  patriarcal  ainda  vigente  na  sociedade  cria 

desigualdade nas relações de gênero e promove uma imagem das mulheres como mero objeto sexual, sujeitas a serem compradas ou usadas.  A afirmação e repercussão desse ideário acaba por reforçar como natural a oferta do corpo feminino para realização dos desejos masculino, tanto de adultas quanto de adolescentes e crianças.  

A “pureza” sexual  feminina é mitificada,  enquanto  que o apetite sexual  masculino é 

estimulado. A partir do momento em que esta ideia se cristaliza na cultura de um país, forma-se condições favoráveis para o surgimento, ampliação e manutenção de todo e qualquer tipo de  violência  e  exploração  de  mulheres,  sejam  crianças,  adolescentes  ou  adultas.  Como menciona Saffioti (1987): 

para  o  poderoso  macho  importa,  em  primeiro  lugar,  seu  próprio  desejo. Comporta-se, pois, como sujeito desejante em busca de sua presa. Esta é o objeto de seu desejo. Para o macho não importa que a mulher objeto de seu desejo  não  seja  sujeito  desejante.  Basta  que  ela  consista  em  ser  usada enquanto objeto (SAFFIOTI: 1987, 18). 

 

Assim,  as  distintas  formas  de  manifestação  da  violência  perpassam  todas  as  classes 

sociais  requerendo  uma  abordagem  histórica  da  questão,  oriunda  de  toda  uma  estrutura desigual  da  sociedade  brasileira,  pautada  não  só  pela  dominação  de  classes,  como  também pela  imperante  dominação  de  gênero  e  raça  e,  ainda,  nas  relações  de  autoritarismo, estabelecidas entre adulto/criança. 

A  exploração  sexual  contra  crianças  e  adolescentes  esta  intimamente  ligada  ao 

fenômeno da violência que por sua vez é materializada contra pessoas em desvantagens física, emocional e social, produto das relações construídas de forma desigual e que historicamente vem  sendo  denunciada  no  ambiente  doméstico/  familiar  contra  mulheres,  crianças  e adolescentes em que pesquisas têm confirmado que a incidência é maior entre as meninas e as mulheres –  dai  a  questão  de  gênero  ser  compreendida  como  um  conceito  estratégico  na analise desse fenômeno. 

Nesse  sentido,  quando  a  violência  de  homens  contra  mulheres,  sejam  elas  crianças, 

adolescentes ou adultas é compreendida sob a perspectiva de gênero, está se considerando a violência  não  na  sua  imediaticidade,  mas  a  partir  das  diversas  mediações  históricas  que atribuíram  ao  homem  o  poder  de  dominação  e  exploração  e  à  mulher  a  subordinação  e opressão. 

3. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Diante  desse  panorama  de  informações  concernentes  ao  campo  de  estágio,  algumas 

considerações se fazem necessárias. A violência sexual consiste em uma das piores formas de violação de direitos. O abuso e a exploração sexual revitimiza essas crianças, adolescentes e jovens  que  já  estão  em  situação  desigual  devido  à  negação  diária  de  direitos,  caracterizada pela falta de acesso às políticas sociais (saúde, educação e moradia). 

Outro  fator  relevante  a  ser  observado  é  a  questão  de  gênero. Um  elevado  índice  de 

adolescentes e mães sofreu/sofrem alguma forma de agressão física ou moral. Podemos inferir que  ainda  é  muito  presente  a  discriminação  contra  a  mulher,  principalmente  quando destacamos  que  os  integrantes  do  Projeto  em  sua  maioria  são  mulheres.  Outro  ponto  que merece destaque é a mulher como responsável pelo sustento da família, o pai não reconhece o filho e a mãe se vê abandonada. Este fato é muito comum entre as jovens, elas afirmam que para sustentar a família foi necessário submeter-se à exploração sexual. 

Analisar como  se constituem  as relações de  gênero na sociedade foi de fundamental 

importância  para  compreendermos  uma  das  razões  da  violência  de  gênero,  ou  seja,  da violência cometida contra as mulheres, sejam elas crianças, adolescentes ou mulheres adultas. Estas relações também são permeadas pelas desigualdades, visto que historicamente atribuiu-se ao homem o domínio e o poder de determinar a conduta dos demais, restando à mulher a subordinação e opressão. 

Desigualdade  de  gênero,  comportamento  machista,  valores  patriarcais,  relações 

desiguais de poder são características que historicamente marcaram e ainda marcam a família e  as  relações  sociais  da  sociedade  como  um  todo.  Estas  características  adquirem  extrema relevância  não  só  na  análise  da  exploração  sexual  contra  crianças  e  adolescentes,  como  de outras formas de violência. 

Dessa forma, diante da complexidade desta problemática, faz-se necessário reconhecer 

e aplicar as medidas propostas nas leis e planos para que haja a efetivação real dos direitos das nossas crianças, adolescentes e jovens. É preciso que haja forte mobilização da sociedade e Estado  no  enfrentamento  da  exploração  sexual.  A  sexualidade  deve  ser  apresentada  de maneira saudável e respeitando a fase e o tempo de cada jovem. Isso ocasionará uma possível solução  para  tanta  violação  de  direitos  dos  nossos  jovens. Sendo  necessária  a  criação  e ampliação de políticas públicas para esse público tão fragilizado. 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS : 

Amaral, Suelí Gião Pacheco do; Ferreira,  Isabel Bernardes; Pereira, Mayra Cardoso (2013). Prostituição: opção ou determinação social? Biblioteca da PUC-SP, Campus Monte Alegre. 

Cacho, Liliane de Souza Ribeiro (2006). A violência sexual contra crianças e adolescentes na cidade do natal: direito garantidos ou negados? Natal/RN. 

Camurça,  Silva;  Gouveia,  Taciana  (2004). SOS  Corpo –  Instituto  Feminista  para  a Democracia. 4ed. Recife. 

Chanter,  Tina  (2011). Gênero:  conceitos-chave  em  filosofia. Tradução:  Vinicius  Figueira. Porto Alegre: Artmed. 

Diógenes,  Glória  (2010). Vira  vida:  uma  virada  na  vida  de  meninos  e  meninas  do  brasil. serviço social da indústria – sesi, Brasília/DF. 

Iamamoto, Marilda Villela (2004). As Dimensões Ético-políticas e Teórico-metodológicas no Serviço  Social  Contemporâneo.  In:  Serviço  Social  e  Saúde:  Formação  e  Trabalho Profissional. San José, Costa Rica: ALAETS/Espacio Ed./Escuela de Trabajo Social. 

Leal, M.L. P (1999). A exploração sexual comercial de meninos, meninas e adolescentes na América Latina e Caribe: relatório final. Brasília: Cecria. 

Pedersen,  Jaina  Raqueli  (2014). O  corpo  como  mercadoria:  exploração  sexual  de adolescentes e vulnerabilidade social das famílias. - Porto Alegre, RS. 

Pimenta, Maria Clara Pinheiro (2012). Os Condicionantes que levam os adolescentes e jovens do Projeto ViraVida à exploração sexual. – Natal, RN. 

Queiroz, Fernanda Marques de (2008). Não se rima amor e dor: cenas cotidianas de violência contra a mulher. Mossoró, RN: UERN. 

Saffioti,  Heleieth  Iara  Bongiovani  (2004). Gênero,  patriarcado  e  violência.  São  Paulo: Editora Fundação Perseu Abramo. 

______, Heleieth I. B (1987). O poder do macho. São Paulo: Moderna.  

Waiselfisz,  Julio  Jacobo  (2004). Relatório  de  desenvolvimento  juvenil  2003 – Brasília: UNESCO. 

[image: ]

Título: Ser mulher na prisão: uma experiência a partir do estágio em serviço social em uma unidade prisional do Rio Grande do Norte 

 

Autoras: Helena de Araújo Santos (Universidade Federal do Rio Grande do Norte, venceshelena@gmail.com)

Cassia de Souza (Universidade Federal do Rio Grande do Norte, cassia_cvs@hotmail.com) Palabras  clave: SER  MULHER  -  MULHERES  ENCARCERADAS  -  SISTEMA PRISIONAL 

 

1. INTRODUÇÃO 

Em  uma  profissão  de  caráter  eminentemente  interventivo,  como  é  o  Serviço  Social, 

teoria e prática não devem ser vistas enquanto dissociadas, mas, sim, como complementares, uma  vez  que  a  apropriação  daquela  -  que  se  constitui  enquanto  fundamentação  crítica  da realidade  -  qualifica  a  inserção  do/a  assistente  social  nos  espaços  sócio-ocupacionais respondendo  de  forma  competente  às  demandas  sociais  em  sua  prática  profissional (GUERRA, 2005).  

No  processo  de  formação  acadêmica,  o  estágio  supervisionado  em  Serviço  Social  é 

caracterizado  por  proporcionar  ao/a  discente  essa  aproximação  teoria-prática,  observada  no exercício  profissional  do/a  assistente  social  do  campo  de  estágio,  se  expressando  enquanto elemento  essencial  para  a  formação  acadêmica  e  profissional  do  assistente  social, compreendido  a  partir  das  diretrizes  curriculares  do  curso  de  Serviço  Social  como  uma atividade  curricular  obrigatória  em  que  o/a  estudante  é  inserido  em  um  espaço  sócio ocupacional,  contribuindo  com  a  capacidade  interventiva,  propositiva  e  investigativa  do/a acadêmico/a  enquanto  profissional  em  formação,  que,  posteriormente,  no  seu  fazer profissional  poderá intervir nas diferentes expressões da questão social, como também fazer mediações para se alcançar mudanças num determinado espaço.  

Diante  disso,  este  artigo  trata-se  de  relatos  e  reflexões  sistemáticas  sobre  uma 

experiência de estágio curricular em Serviço Social em uma instituição prisional do estado do Rio Grande do Norte – Brasil, o qual descreve a visão das mulheres encarceradas sobre “o que é ser mulher?”. 

Nesse sentido, a categoria gênero se faz importante para a compreensão desse debate, 

pois  gênero  é  um  conceito  útil  que  explica  várias  condutas  de  mulheres  e  homens,  nos ajudando  a  compreender  diversas  dificuldades  perpassadas  pelas  mulheres  em  todas  as instâncias da vida pública e privada, se distinguindo do sexo - uma vez que este se resume as características  físicas  e  biológicas.  Neste  sentido,  podemos  dizer  que  gênero  diz  respeito  a construção social das imagens do feminino e do masculino (Camurça e Gouveia: 2004). 

Seguindo essa perspectiva, este trabalho foi desenvolvido a partir das intervenções que 

ocorrem  no  momento  do  estágio  curricular  realizadas  pelas  autoras  deste  trabalho  enquanto estagiárias  do  presídio  feminino.  Desse  modo,  o  objetivo  geral  era:  apreender  as  diferentes visões  do  que  é  ser  mulher  na  visão  das  mulheres  encarceradas,  tendo  como  objetivos específicos:  analisar  a  visão  do  que  é  ser  mulher  antes  da  prisão;  compreender  o  que  é  ser mulher dentro do ambiente prisional e debater algumas questões de gênero de acordo com as respostas obtidas no momento da intervenção.  

Utilizamos  a  corrente  epistemológica  materialista  histórico-dialética  por  apresentar 

uma  perspectiva  de  totalidade  e  procurar  compreender  a  essência  dos  fenômenos,  contando com  a  pesquisa  qualitativa,  devido  a  essa  proporcionar  uma  melhor  interpretação  das particularidades dos sujeitos quanto dos dados não quantificáveis. 

Para  tanto,  a  técnica  utilizada  para  obter  essas  informações  foi  à  dinâmica  de  grupo 

focal1,  dividindo  as  mulheres  interessadas  em  participar  da  intervenção  em  dois  grupos.  O primeiro contou com a participação de 14 presas e o segundo com 13 detentas.  

2. A  VISÃO  DAS  MULHERES  ENCARCERADAS  SOBRE  O  QUE  É  SER 

MULHER  

 

1  O  GF  [grupo  focal]  difere  da  entrevista  individual  por  basear-se  na  interação  entre  as  pessoas  para  obter  os dados necessários à pesquisa. Sua formação obedece a critérios previamente determinados pelo pesquisador, de acordo com os objetivos da investigação, cabendo a este a criação de um ambiente  favorável à discussão, que propicie aos participantes manifestar suas percepções e pontos de vista. 

O nascimento das prisões femininas no Brasil já carrega em seu cerne o viés de uma 

cultura patriarcal conduzido por práticas assistencialistas, uma vez que esta tinha por objetivo reeducar e domesticar através de atividades “próprias” a serem realizadas pelas mulheres sob um  disciplinamento  religioso  que  foi  extinto  apenas  em  1952  com  a  adoção  de  uma administração laica das penitenciárias (Medeiros: 2010).   

Atualmente, a prisão, de forma teórica, tem o objetivo de punir aquele sujeito que foi 

de encontro com a ordem social estabelecida, como forma de “reintegrar” os/as presos/as para o  retorno  ao  convívio  social.  Todavia,  no  Brasil,  o  sistema  carcerário  se  constitui  enquanto ampliador e reprodutor de desigualdades sociais e violações dos direitos humanos, tendo em 

vista que, muitas vezes, não assegura os direitos instituídos pela lei nº 7.210, de 11 de julho de 

1984, a qual institui a Lei de Execução Penal no Brasil.  

A  Lei  de  Execução  Penal  (LEP)  é  tida  como  a  forma  de  determinar  os  direitos  e 

deveres da população carcerária e determina em seu artigo 11º que os/as presos/as devem ter direito a assistência material, à saúde, jurídica, educacional, social e religiosa garantidos pelo Estado. No entanto, este vem se ausentando na execução do seu papel para com a população carcerária, onde, muitas vezes, as famílias acabam por se responsabilizarem pela assistência material dos/as apenados/as.  

Além  disso,  devido  a  racionalidade  punitiva  muito  forte  no  Brasil  com  a  adoção  da 

política  de  encarceramento  em  massa,  temos  um  sistema  carcerário  sucateado,  onde presenciamos unidades prisionais superlotadas, mal administradas, estrutura física irregular e comprometida, desprovidas de recursos humanos e materiais e de assistências médica, social, material,  dentre  outras,  formando  ambientes  insalubres.  Ou  seja,  se  antes  alguém  violou algum  direito  e,  por  consequência  disso,  foi  destinado  a  prisão  para  cumprimento  de  pena, nesta terá seus direitos violados e o Estado é o grande responsável pela negação de direitos daqueles sujeitos que estão debaixo da sua tutela. 

Esta  é  a  realidade  prisional  de  um  país  que,  de  acordo  com  o  Departamento 

Penitenciário Nacional (DEPEN: 2014), possui um número de 579.7811 pessoas privadas de liberdade, onde 37.380 mulheres e 542.401 homens, sendo considerado o país com a quarta maior população carcerária do mundo. Entre 2000 a 2014, o aumento da população carcerária feminina foi de 567,4%, enquanto a média de crescimento masculino, no mesmo período, foi de 220,20%.  

No estado do Rio Grande do Norte, o número de homens e mulheres em reclusão é de 

6.609 e 438, respectivamente. Só na unidade prisional lócus deste trabalho, no período em que realizamos as intervenções, havia 122 presas, onde a capacidade máxima era de 70 detentas, ou seja, a unidade se encontrava superlotada, o que não é novidade quando se trata do sistema carcerário do Rio Grande do Norte. 

No período em que realizamos o estágio curricular em Serviço Social nesta instituição 

de natureza estatal, a partir das observações do cotidiano profissional do assistente social na unidade  prisional  e  da  participação  nas  atividades  realizadas,  pudemos  identificar  algumas demandas  que  careciam  de  uma  intervenção  com  urgência,  como  questões  relacionadas  à saúde, educação, cursos profissionalizantes, gênero entre outras. Desse modo, decidimos fazer 4 encontros essas  mulheres encarceradas, dentre  eles,  dedicamos  um  determinado momento para discutimos apenas algumas questões de gênero, já que se tratava de um ambiente  onde a presença feminina era predominante. 

Como sabemos, as relações de gênero são construções da sociedade definidas a partir 

das  diferenças sexuais,  determinando,  a  partir  disso,  o  que  é  “ser  homem”  e  o  que  é  “ser mulher” e como os seres humanos devem se relacionar entre si. Essas relações criam algumas desigualdades  sendo  dotadas  de  poder,  autoridade  e  privilégios  de  acordo  com  o  sexo biológico (Camurça e Gouveia: 2004). 

Para Scott (1990), sua compreensão sobre gênero trás quatro elementos fundamentais: 

os simbólicos culturalmente evocados de representações de gênero; os conceitos normativos, expressos  nas  doutrinas  religiosas,  educativas,  científicas,  políticas  ou  jurídicas;  as instituições  e  organizações  que  estruturam  e  perpetuam  os  papeis  sociais  do  homem  e  da mulher e a identidade subjetiva a qual compreende o processo de formação da identidade de gênero - que diz respeito a noção que o sujeito tem de si como gênero feminino ou masculino, independente do sexo biológico.  

No  que  tange  aos  elementos  simbólicos,  como  exemplo  desses  para  a  cultura  do 

cristianismo,  temos  Maria  enquanto  santa  e  Eva  enquanto  pecadora.  A  aproximação  com esses  símbolos  acabam  por  interferir  na  sexualidade  das  mulheres,  posto  que  ao  tentar  se aproximar da imagem de santa, acabam passando alguns sacrifícios, negando o prazer sexual, por exemplo ao mesmo tempo que se afastando desses, acabam por serem estigmatizadas. 

Essas relações são determinadas por um sistema ideológico denominado patriarcado, o 

qual demarcar espaços públicos aos homens e os privados às mulheres e se consolida a com a constituição do Estado, a propriedade privada e a família consanguínea, sustentado pelo modo capitalista de produção (Nascimento: 2012).  

Conforme Saffioti  (2004),  o patriarcado é um  regime sócio-político-cultural  baseado 

no  controle  e  no  medo  e  que,  em  conjunto  com  o  racismo  e  as  classes  sociais,  não  só hierarquiza as categorias de sexo nos diversos espaços da sociedade, mas também apresenta em seu cerne uma contradição de interesses expressa na dominação-exploração das mulheres. Desse  modo,  ao  demarcar  os  espaços  privados  às  mulheres,  fez  com  que  essas  fossem invisibilizadas em todas as esferas da vida social.  

Além  disso,  a  sociedade  criou  estereótipos  de  gênero  os  quais  fizeram  com  que,  ao 

longo  da  história,  as  mulheres  fossem divididas  entre  “santas”  ou  “profanas”. Essas diferenciações  vivenciadas  pelas  mulheres  apenas  por  pertencer  ao  gênero  feminino  podem ser  ainda  mais  aprofundadas  de  acordo  com  a  idade,  escolaridade,  etnia,  classe  social, orientação  sexual,  identidade  de  gênero  e/ou  até  uma  determinada  condição,  causando  uma intersecção  de  opressões.  Isso  se  potencializa  quando  uma  mulher  comete  algum  crime, devido ao fato de romperem com o destino de gênero e a imagem socialmente construída de “meiga” e “bondosa”.

Como  a  vida  pública  era  apenas  para  os  homens  e  a  esfera  privada  destinada  as 

mulheres não era comum a prática de crimes ou ainda eram mais difíceis de serem detectados por  acontecerem  no  espaço  privado  e,  por  isso,  as  vítimas  estariam  mais  vulneráveis  a denunciá-las  ou  opor  resistência  (Medeiros:  2010),  podemos  perceber  que  as  penitenciárias foram feitas por homens e para homens.  

Dessa  forma,  é  imprescindível  dá  visibilidade  à  desigualdade  de  gênero  nesses 

espaços, pois apesar do número de mulheres em situação de privação de liberdade ser menor do que os homens, é necessário que sejam implementadas políticas públicas voltadas para as particularidades das mulheres no cárcere.  

No Brasil, a Lei de Execução Penal atende algumas particularidade femininas, como, 

por exemplo, acompanhamento médico pré e pós-natal, ensino profissional, estabelecimentos com  berçários,  seção  para  gestantes  e  creche.  No  entanto,  temos  um  sistema  carcerário feminino que não cumpre essa legislação como mostra os dados do DEPEN (2014) em que as unidades que custodiam mulheres,  mostram que apenas  34% dos estabelecimentos femininos possuem  cela  ou  dormitório  adequado  para  gestantes  e  nos  estabelecimentos  mistos  que custodiam  mulheres  e  homens,  apenas  6%  das  unidades  têm  esses  espaços  específicos.  Já acerca  da  existência  de  berçários  ou  centro  de  referência  materno-infantil  nessas  unidades femininas e mistas, esse número corresponde a 32% e 3%, respectivamente. 

Tendo em vista essa realidade, trouxemos a discussão da temática de gênero em uma 

de nossas intervenções, as quais, por questões de logística e melhor aproveitamento do debate, dividimos  em  dois  grupos  de  14  e  13  mulheres  a  partir  das  interessadas  em  participar  do grupo focal.  

Após  apresentarmos  um  pouco  da  discussão  acima,  ouvimos  relatos  que  só 

reafirmaram  as  desigualdades  vividas  pelas  mulheres  encarceradas  e  a  necessidade  de  uma infraestrutura  e  assistências  (médica  e  material,  principalmente)  que  abarcasse  as particularidades das mulheres nas prisões brasileiras. 

Foi aí que questionamos a essas mulheres sobre o que elas consideravam ser mulher. 

As  respostas  foram  praticamente  todas  repetitivas,  sinalizando  a  imagem  tradicional  da mulher disseminada pelo patriarcado enquanto reprodutora, dona de casa e detentora de todas as atividades que diz respeito a esfera privada, como podemos visualizar na fala de diversas detentas de ambos os grupos: “ser mulher é a fonte da vida”; “ser mulher é cuidar dos filhos, da casa”; “ser mulher é ser mãe, ser dona de casa, cuidar do marido”; “mulher é mãe”; “ser mulher é ser mãe, filha, esposa”; “mulher é vaidosa. A gente gosta de se cuidar (...) e aqui é coisa que a gente não tem, né?”.  

Conforme Saffioti (2008), essa ideologia patriarcal está tão enraizada que até mesmo 

as  mulheres,  apesar  de  não  se  beneficiarem  com  tal  regime,  acabam  por  alimentá-lo, desempenhando as funções do patriarca na disciplina dos/as filhos/as. Ou ainda, por meio de discursos conservadores proferidos às mulheres que não seguem esse “padrão” de ser mulher, como foi o caso de algumas das detentas ao falarem que “mulher deveria se dar ao respeito”, como  esta  que  comentou:  “[mulher  deve]  se  valorizar  enquanto  mulher porque  nem  elas fazem isso aqui, às vezes”. 




Desse  modo,  esse  regime  político,  que  se  constitui  como  um  pacto  entre  os  homens 

para exercer uma dominação-exploração sobre as mulheres, acaba por fomentar uma guerra entre as mulheres, não havendo a noção de sororidade 2.   

Apenas  duas  presas  expressaram  opiniões  divergentes  das  demais,  ao  responder  que 

“ser mulher é ser independente” e “mulher hoje em dia deve ser mais independente para não depender  de  homem”.  Essa  forma  de  pensamento  pode  ser  explicada  devido  a  relativa emancipação que a mulher vem conquistando desde sua inserção no mercado de trabalho e as lutas que têm traçado nesse árduo percurso por maior visibilidade nos espaços da vida pública e isso se deve muito ao movimento feminista. 

Em geral, essas visões devem-se a essa sociedade misógina, machista e patriarcal em 

que  vivemos,  a  nos  qual  ensina  desde  criança  a  sermos  donas  dos  espaços  privados, reforçando  isso  até  mesmo  em  brinquedos  infantis,  os  quais,  para  as  meninas,  são  sempre retomados as atividades do lar.  

Ademais, tendo em vista que, segundo o perfil socioeconômico traçado pelas autoras 

deste  artigo  em  outro  momento  do  estágio,  a  maioria  das  detentas  são  mulheres  em  fase adulta,  negras,  solteiras,  habitam  em  bairros  em  situação  de  vulnerabilidade  social,  ocupam profissões  consideradas  extensão  das  atividades  domésticas,  com  filhos  e  possuem  baixa escolaridade, onde nenhuma chegou ao ensino superior, ou seja, são mulheres que sofreram uma  histórica  negação  de  direitos  sociais  e  a  ausência  de  empoderamento  é  comum,  isso porque muitas nunca tiveram acesso a debates de gênero e diversidade por meio da educação. 

Após essas reflexões, perguntamos como era ser mulher em uma prisão, uma vez que 

o aprisionamento necessita de uma nova adaptação da realidade, pois é dotado de leis, códigos e particularidades. Nesse processo: 

 

[...]  perdem-se  os  referenciais  próprios  e  adquire-se  o  modo  de  pensar,  os costumes, os hábitos da cultura prisional, o que Donald Clemmer chamou de processo de prisonização [...] Cria-se portanto ali, uma nova coletividade que 

2 A sororidade é um conceito adotado pelo feminismo de que juntas as mulheres são mais fortes. No contexto do feminismo, a sororidade se trata da fraternidade feminina no combate à rivalidade e à competição pregadas pelo machismo  e  todas  as  formas  de  opressão. “Sororidade,  de  certa  maneira,  é  enxergar-se  na  outra  mulher. Reconhecer nela as próprias fraquezas, opressões, julgamentos, dores, virtudes, força. Por meio da compreensão mútua, nos vemos vítimas dos nossos próprios preconceitos. E é aí que a sororidade funciona: para desconstruir a  ideia  de  que  mulheres  são  rivais”.  Disponível  em:  sororidade/>. 

se estabelece obedecendo a regras endógenas – surgidas das novas relações dentro da instituição e com o mundo externo – e exógenas – impostas pelo sistema (Souza: 2014, 4). 

 

Ao responderem, todas concordaram que não é nada fácil ser mulher e estar presa, pois 

as  mulheres  tinham  algumas  particularidades  físicas,  biológicas,  e  culturais  que  os  homens não possuíam  e compararam  a vivência delas  enquanto  presas com  a de  homens presos  em algumas  unidades  masculinas  em  que  elas  conheciam,  sempre  reforçando  que  os  homens tinham  mais  privilégios  até  mesmo  quando  em  reclusão.  A  exemplo  dessa  comparação,  as detentas citaram que a lista de alimentação e materiais de higiene pessoal era mais flexível em alguns  estabelecimentos  masculinos,  podendo  adentrar  uma  maior  variedade  de  itens  aos presos, do que na unidade feminina. 

Além disso, foi relatado pela maioria que na prisão se sentem “menos mulher”, tanto 

pela questão da limitação na escolha das roupas por meio de um fardamento na unidade (blusa branca  e short ou  calça leg azul) quanto  pelo  fato  de ser proibida a entrada de alguns itens que,  segundo  elas,  realçassem  a “feminilidade”,  como  prancha  de  cabelo,  maquiagem, esmalte, dentre outros. Esse momento pode ser expresso na fala de uma das participantes, que diz: “mulher é vaidosa. A gente gosta de se cuidar (...) e aqui é coisa que a gente não tem.” 

Essas  visões  também  são  fruto  dessas  relações  patriarcais  de  gênero  as  quais,  em 

conjunto com o modo capitalista de produção, idealizam um padrão de beleza a ser seguido pelas  mulheres,  o  qual  essas  sempre  devem  estar  muito  bem  vestidas,  cuidadas,  limpas  e cheirosas,  pois  isso  já  é  de  sua  essência,  sua  natureza.  Desse  modo,  para  muitas  mulheres manter esse padrão é uma “necessidade”.

Para  tanto,  muitas  apenadas  comentaram  que  utilizavam  de  métodos  mais  criativos 

para suprir isso, como, por exemplo, a utilização de refresco em pó nos lábios para substituir o  batom  ou  quando  elas  aqueciam  as  panelas  como  forma  de  substituir  a  prancha,  assim, alisando  seus  cabelos.  Nesse  momento,  podemos  perceber  que  não  se  trata  apenas  de reafirmar a feminilidade, mas de se sentirem bem consigo mesmas, mais humanas, mais vivas e com uma autoestima mais elevada, uma vez que essas mulheres se sentem “apagadas” na prisão. 

Como as unidades prisionais são ambientes que necessitam de uma segurança maior é 

compreensível  à  proibição  de  alguns  utensílios  de  beleza.  Todavia,  proibição  da  entrada  de outros itens nos levam a pensar na regulamentação do corpo, da identidade e até mesmo da “vaidade”  dessas  pessoas  que  se  encontram  em  reclusão,  no  quanto  esses  ambientes  são normativos  e  conservadores,  como  a  proibição  do  batom  que  pode  nos  parecer  banal  sua utilização,  mas  para  as  apenadas  é  motivo  de  necessidade  e  alegria  uma  vez  que  eleva  a autoestima. 

3. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

A experiência de estágio em uma unidade prisional do Rio Grande do Norte - Brasil 

foi  um  elemento  fundamental  para  que  nós  enquanto  estagiárias  e  futuras  profissionais possamos reafirmar a nossa resistência em defesa das políticas sociais, garantia de direitos e a luta  contra  toda  e  qualquer  prática  conservadora,  que  viole  os  direitos  humanos,  sem discriminação de classe, gênero, raça e etnia, em busca da autonomia, emancipação e plena expansão dos indivíduos sociais. 

Ao  longo  do  trabalho,  trouxemos  que  o  sistema  penitenciário  brasileiro  se  constitui 

enquanto  um  reprodutor  de  desigualdades  sociais,  dentre  essas  a  desigualdade  de  gênero. Neste trabalho, tentamos abordar as diferentes visões do que é ser mulher para as mulheres encarceradas de uma determinada instituição prisional do estado do Rio Grande do Norte.  

Desse modo, podemos perceber que, mesmo essas mulheres sendo consideradas como 

pessoas que rompem com o destino de gênero e estereótipos de “meiga”, “delicada”, “dona de casa”  associados  historicamente  às  mulheres  de  modo  geral,  as  detentas  não  se  enxergam como  tal,  e  acabam  por  reproduzir  o  mesmo  discurso,  fruto  de  uma  sociedade  patriarcal  e conservadora. Além disso, acabam por restringir a condição de ser mulher na prisão à questão da reprodução, das atividades do lar e da feminilidade. Com isso, fica a reflexão de como o sistema prisional regula e normatiza os corpos das pessoas privadas de liberdade. 

Nesse  sentido,  é  importante  debatermos  o  encarceramento  feminino  a  partir  da 

perspectiva  do  gênero  não  só  nas  produções  acadêmicas,  mas  também  dentro  dos  próprios espaços  de  reclusão  para  rompermos  com  visões  microssociais  e  conservadoras  acerca  da realidade dessas mulheres.  

No tocante a categoria profissional das/os assistentes sociais, esse tema merece ser 

debatido  devido  à  prisão  se  constituir  mais  um  espaço  sócio-ocupacional  de  atuação  do 

assistente  social,  ademais  sugerimos  a  produção  de  novos  trabalhos  que  abarquem  as 

desigualdades de gênero no cárcere, uma vez que esses espaços de reclusão se constituem 

enquanto mais um espaço em que as mulheres estão inseridas, dando visibilidade à temática 

da criminalidade feminina, pouco debatida na literatura do crime e na profissão de Serviço 

Social.  

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

Associação Brasileira de Ensino e Pesquisa em  Serviço Social (2009). Política Nacional de Estágio em Serviço Social. 

Brasil. Presidência da República Federativa (1998). Lei de Execução Penal, nº 7.200, de 11 de Julho de 1984. São Paulo: Rideel. 

Camurça,  Sílvia.,  &  Gouveia,  Taciana  (2004). O  que  é  gênero? Recife:  SOS  CORPO – Instituto Feminista para a Democracia. 4ª ed. (Cadernos SOS CORPO, v. I). 

Departamento  Penitenciário  Nacional  -  DEPEN  (2014). Levantamento  Nacional  de Informações Penitenciárias INFOPEN Mulheres – Junho de 2014. Disponível em: . 

Foucault,  Michel  (2013). Vigiar  e  punir:  nascimento  da  prisão.  41  ed.  Petrópolis,  Rio  de Janeiro: Vozes. 

Guerra,  Yolanda  (2005). As  dimensões  da  prática  profissional  e  a  possibilidade  de reconstrução crítica das demandas contemporâneas. Rio de Janeiro: UFRJ. 

Medeiros,  Luciana  Lessa  de  (2010). Criminalidade  feminina:  uma  análise  de  gênero  no envolvimento  de  mulheres  no  crime.  In:  Anais  XIII  Congresso  Brasileiro  de  Assistentes Sociais: Brasília. 

Nascimento, Lissa Chrisnara Silva do (2012). Do lar à cela: os impactos da reclusão na vida das  mulheres  em  situação  de  prisão  do  Complexo  Penal  Estadual  Agrícola  Dr.  Mário Negócio.  Monografia  (Graduação  em  Serviço  Social) –  Universidade  do  Estado  do  Rio Grande do Norte: Mossoró/RN. 

Patton,  M.  Q  (1990). Qualitative  evaluation  and  research  methods. 2.  ed.  Thousand  Oaks: Sage. 

Saffioti, Heleieth I. B (2004). Gênero, patriarcado e violência. São Paulo: Editora Fundação Perseu Abramo (Coleção Brasil Urgente). 

 

Saffioti, Heleieth I. B (2008). A ontogênese do gênero. Florianópolis: Editora Mulheres, 2008. 

Silva, Claudia Gabriele da (2009). Mulher como sujeito da criminalidade: um estudo sobre a realidade  de  presidiárias  do  complexo  Penal  Dr.  João  Chaves.  Dissertação  (Mestrado  em Serviço Social) – Universidade Federal do Rio Grande do Norte: Natal/RN. Souza, Simone Brandão (2014). Lesbianidade, racialidade e prisão:contribuições para a efetivação dos direitos.In: XIV Encontro Nacional de Pesquisadores em Serviço Social – ENPESS, Natal/RN. 




[image: ]

Título: Violenca obstétrica: cuando las leyes no alcanzan  Autora: Beatriz Morrone (Grupo Estudios Familia, Género y Subjetividades/CEHis/FdH/UNMdP, 

bmorrone@infovia.com.ar)

Palabras  Clave:  VIOLENCIA  OBSTÉTRICA –  GÉNERO  -  MEDICALIZACIÓN  DE  LA SALUD  

 

El recorrido  

 

A  fines  del  siglo  XIX  y  principios  del  siglo  XX  comenzó  a  institucionalizarse  y  a medicalizarse el parto con el fin de disminuir las muertes maternas y neonatales resultantes de los  partos  Esto  fue  considerado  un  progreso  ya  que  efectivamente  dichas  muertes disminuyeron,  pero,  a  la  vez,  significó  la  incorporación  en  Hospitales,  regidos  por  los conceptos de personas enfermas, de una enorme mayoría de mujeres y recién nacidos sanos. Pasaron  a  internarse  para  el  parto  separados  de  su  familia,  en  ambientes  intimidantes,  con horarios restringidos de visitas, con recién nacidos colocados detrás de vidrios aislantes  y a recibir,  en  general,  un  trato  despersonalizado,  desvalorizante  y  poco  afectuoso  con consecuencias iatrogénicas como la lesión del vínculo madre-hijo y la introducción  de otros líquidos  y  sucedáneos  en  la  alimentación  del  recién  nacido  sano,  con  graves  consecuencias para  la  lactancia  materna.  El  parto  se  transformó  en  un  acto  médico  cuyos  significados científicos dejaron de lado los otros aspectos. Dejó de ser privado y femenino para ser vivido de manera pública, con presencia de otros actores sociales (Ministério da Saúde Brasil: 2001). 

 

Menéndez  (1985)  postula  que  “la  práctica  médica  radica  su  mirada  en  una  aparente especificidad: la de la enfermedad ‘en sí’”. Esta práctica elimina la red de relaciones sociales, productivas  e  ideológicas,  que  afectan  la  salud  global  del  trabajador;  pero  también  la  de  su familia. La obstetricia, parte de este modelo, se caracteriza por su enfoque en lo patológico más  que  en  lo  fisiológico.  La  atención  biomédica  del  parto  fisiológico  implica  una “normatización”, que permite la “acción” de los profesionales; y un “control”, que permite la “eficacia” en la aplicación de las técnicas (Menéndez, 1985); con un enfoque exclusivo en el aspecto  corporal  patológico  que  convierte  a  la  parturienta  en  un  sujeto  de  intervención  o paciente. De esta forma, evidenciamos un disciplinamiento violento de las parturientas hacia la  maternidad,  puesto  que  se  ven  obligadas  a  aceptar  rutinas  de  atención  estandarizadas, mecanizadas, masificadas –que 

agreden  su  cuerpo  y  su  subjetividad–  en  nombre  de  su  responsabilidad  maternal.  (Vásquez Quezada, 2013).   

Rutinas que no toman en cuenta su diversidad socio cultural; y que exponen su cuerpo y su intimidad a las miradas de los profesionales, a las intervenciones repetitivas de los aprendices, a la “censura de sus expresiones emocionales”. (Fernández ,1994). 

 

Se  convirtió    el  nacimiento  en  una  enfermedad  y  las  mujeres  y  sus  familias  pasaron  a  ser subordinados por el Equipo  de Salud,  perdiendo el  protagonismo  y “aceptando”/padeciendo las reglas de las instituciones. En la actualidad,  estas situaciones  aún se hacen evidentes   y perpetúan estas formas violentas de atención en centros asistenciales públicos y privados, en muchos casos “disfrazados” con mejor hotelería e iguales acciones contrarias a los Derechos de las mujeres en etapa reproductiva.  

 

La  OMS  (1985)  realizó  una  reunión  en  Fortaleza,  Brasil,  en  donde  la  Declaración  del “El nacimiento no es una enfermedad” que da origen al  trabajo  futuro  y continuo a favor de la transformación  del  modelo  de  atención.  A  esta  se  sumaron  múltiples  iniciativas  para “humanizar”  la  atención  del  parto,  rescatar  el  protagonismo  de  la  mujer  y  su  familia, transformar  las  maternidades  en  instituciones  centradas  en  la  familia  y  no  en  el  Equipo  de Salud  ni en  las rutinas burocráticas de los establecimientos.  

 

La implementación y evaluación de políticas públicas con perspectiva de género favorecen el pleno  ejercicio  de  los  derechos  humanos  y  el  fortalecimiento  de  la  construcción  ciudadana.  Es contradictorio el caso de las mujeres argentinas ya que aparecen poderosas ante la ley pero sin la efectivización plena de esos Derechos  en los espacios sanitarios en donde se evidencia su vulnerabilidad dentro del área de atención obstétrica en instituciones públicas y privadas.    La vulneración  parecería continuar el derrotero de las etapas previas a la legislación que hoy protege  sus  Derechos.  Se  dispone    de  la  Ley de Parto  Humanizado Nº  25.929  y  su reglamentación Decreto 2035/2015. Esta Ley conocida como "de parto humanizado" o "parto respetado",  promueve  que  se  resguarde    a  la  mujer  en  sus  particularidades –raza,  religión, nacionalidad-  y  que  se  la  acompañe  en  la  toma  de  decisiones  seguras  e  informadas relacionadas con su salud y la atención que reciba tanto ella, su hijo/hija recién nacida y su familia..Entre estos se destaca que la familia de la persona recién nacida en situación de riesgo tienen los siguientes derechos: recibir información comprensible, suficiente y continuada, en un ambiente adecuado, sobre el proceso o evolución de la salud de su hijo o hija, incluyendo diagnóstico, pronóstico y tratamiento. A tener acceso continuado a su hijo o hija mientras la situación clínica lo permita, así como a participar en su atención y en la toma de decisiones relacionadas con su asistencia.  

 

A  lo  que  se  sumó  la    Ley  de  Protección  integral  a  las  mujeres,  Ley  26.485/09    Ley  de protección integral para prevenir, sancionar y erradicar la violencia contra las  mujeres en los ámbitos en que desarrollen sus relaciones interpersonales. Se reconoce en su artículo  6º Inc. e) Violencia obstétrica: aquella que ejerce el personal de salud sobre el cuerpo y los procesos reproductivos  de  las  mujeres,  expresada  en  un  trato  deshumanizado,  un  abuso  de medicalización  y  patologización  de  los  procesos  naturales,  de  conformidad  con  la  Ley 25.929/09.  

 

En el  Decreto Reglamentario 1011/10  queda reconocido que incurren en violencia contra la libertad  reproductiva  los/as  profesionales  de  la  salud  que  no  brindan  el  asesoramiento necesario o la provisión de todos los medios anticonceptivos, como así también los/as que se niegan  a  realizar  prácticas  lícitas  atinentes  a  la  salud  reproductiva.  Se  considera  trato deshumanizado  el  trato  cruel,  deshonroso,  descalificador,  humillante  o  amenazante  ejercido por el personal de salud en el contexto de la atención del embarazo, parto y postparto, ya sea a la  mujer  o  al/la  recién  nacido/a,  así  como  en  la  atención  de  complicaciones  de  abortos naturales o provocados, sean punibles o no. Se considera personal de salud a los efectos de la ley  a  todo  aquel/la que trabaja en un servicio,  se trate de los/as profesionales (médicos/as, enfermeros/as,  trabajadores/  as  sociales,  psicólogos/as,  obstétricas/os,  etc.)  o  de  quienes  se ocupan del servicio hospitalario, administrativo o de maestranza. Las mujeres que se atienden en  las  referidas  instituciones  tienen  el  derecho  a  negarse  a  la  realización  de  las  prácticas propuestas por el personal de salud. Las instituciones del ámbito de la salud pública, privada y de  la  seguridad  social  deben  exponer  gráficamente,  en  forma  visible  y  en  lenguaje  claro  y accesible  para  todas  las  usuarias,  los  derechos  consagrados  en  la  ley  que  se  reglamenta. (Decreto 1011/10). 

 

Los  cambios  culturales  dentro  de  las  instituciones  sanitarias  y  las  de  formación  de  los profesionales  y técnicos sanitarios corren por carriles enlentecidos dado que  esto supone un cambio de paradigma  con la  consecuente pérdida de protagonismo del equipo médico y del control sobre las  mujeres. Su relación  y acción  debería dar muestras concretas de prácticas respetuosas y seguras.  

 

Todo  este    andamiaje  legal,  más  las  campañas    de  sensibilización  sobre  la  problemática, requirieron demás de la  Guía para la atención  del parto normal en Maternidades Seguras y Centradas en la Familia (MSCF). 

La Guía está destinada a los Equipos de Salud que asisten a mujeres y recién nacidos sanos durante  el  período  perinatal  con  una  filosofía  centrada  en  el  respeto,  la  humanización,  la calidad  y la seguridad en la atención, en concordancia con la legislación antes mencionada  Explicita que deben respetarse las necesidades, no sólo biológicas, de la mujer y su familia, atendiendo  los  requerimientos  psico-socio-culturales,  por  lo  que  esta  Guía  enfatiza  el concepto de MSCF que surge cada vez con mayor fuerza en todo el mundo desde fines del siglo XX y comienzos del siglo XXI. En esta misma publicación se adjuntan en Anexos las Normas de Organización y Funcionamiento de los Servicios de Maternidad y de los Servicios de Neonatología, aprobadas recientemente e incorporadas al Programa de Garantía de Calidad de la Atención Médica.  

Las  Guías  para  la  práctica  y  las  Normas  de  Organización  y  Funcionamiento  deben complementarse entre sí para lograr que se brinde la mejor calidad en la atención perinatal a la  madre,  a  su  hijo  recién  nacido  y  a  su  familia. Una  maternidad  “centrada  en  la  familia” promueve la visión de que la mujer y su entorno deben tomar un rol activo y central  en el cuidado  de  su  embarazo  y    participar  en  el  desarrollo  y  la  evaluación  del  mismo.  Existen innumerables evidencias científicas  desde la Organización Mundial de la Salud (OMS) y el Centro  Latinoamericano  de  Perinatología  (CLAP)    que  demuestran  que  el  estrés  producido por  un  entorno  desconocido  durante  el  parto,  sumado  a  una  atención  mecanizada  y medicalizada  incrementan  el  dolor,  el  miedo  y  la  ansiedad  de  las  mujeres  produciendo  un efecto  en  cascada  que  genera  mayor  cantidad  de  intervenciones  y,  consecuentemente,  más efectos  adversos  en  la  mujer/madre  y  el  recién  nacido.  Por  ende  iatrogenias  y  efectos adversos. 

 

La iniciativa de  Maternidades Seguras y Centradas en la Familia (MSCF)  a nivel de políticas públicas, promueve un cambio de paradigma para enfrentar la inequidad y la discriminación en  la  atención  de  la  salud  de  las  mujeres  embarazadas,  madres,  niñas  y  niños  dentro  del sistema público de salud. Implica  un cambio de paradigma, pues es una propuesta superadora de la falaz dicotomía entre lo tecnológico y lo humanístico, para lo que se requiere un cambio en  la Cultura Organizacional (CO). Los  dos pilares fundamentales  y complementarios: las prácticas  de  salud  basadas  en  la  evidencia  científica  .y el  respeto  por  la  autonomía  y  la capacidad de las mujeres y las familias de tomar decisiones informadas. 

 

Todas  estas  iniciativas  legislativas,  ministeriales,  de  organizaciones  científicas, supranacionales y de la sociedad civil aún no han  reunido la suficiente fortaleza para fisurar y hacer  tambalear  una    cultura  organizacional  que  violenta  los  Derechos  de  las  Mujeres,  su hijos/as y sus familias. Las modificaciones edilicias en muchas maternidades de la provincia de  Buenos  Aires,  adaptándolas  a  los  requerimientos  de  las  MSCF,  no  han  cambiado  las rutinas  mecanizadas,  a-criticas,  medicalizadas  y  centradas  en  prácticas  instrumentales    que van a contrapelo de las Guías internacionales y nacionales.  

 

Que sucede en los escenarios en donde las Leyes deben materializarse 

 

Se tomó para  esta investigación una maternidad pública de la provincia de Buenos Aires que fue  adaptada    con  los  requerimientos  edilicios  de  las  MSCF  y  cuyos  equipos  profesionales tuvieron  actividades  de  sensibilización  sobre  Derechos  Sexuales  y  Reproductivos,  las  leyes arriba mencionadas y la filosofía de las MSCF. 

 

En esta institución se realizo una investigación focalizada en la percepción de la satisfacción de la calidad de atención recibida por las destinatarias  en la internación obstétrica en 1998 y en 2002. (Morrone, 1998, 2000, 2003).  

Se    reitero  el  estudio  en  2015  con  el  fin  de    comparar  los  resultados  en  instancias  socio-económicas,  legales  y  con  políticas  públicas  sociales  en  salud  más  favorecedoras  de  una satisfacción percibida por las destinatarias en esta  MSCF.  

Se  destaca  que  contrariamente  a  lo  esperado  los  equipos  refuerzan  los  mecanismos  de reproducción  de  prácticas    antagónicas    a  la  filosofía  de  la  MSCF  según  se  infiere  de  las experiencias  protagonizadas    por  mujeres  entrevistadas    que  asistieron  sus  partos  en  esa institución.  

 

Asimismo aparecería  en el discurso de los supuestos  dinamizadores de esta mudanza en la cultura  organizacional,  que  todo  el  peso  del  resguardo  de  los  Derechos  que  la  asisten  sean respetados recae en la más vulnerable de la cadena, que es la mujer transitando su trabajo de parto. Doblemente afectada ya que no existe capacidad de cambio de institución, ni de equipo de  atención,  y  ve  desmoronarse  todas  sus  expectativas  prometidas  sobre  el  respeto  a  sus decisiones  y  el  acompañamiento  permanente    de  un  sostén  emocional  que  funcionaría  con limitaciones severas, pero  como mediador en ese escenario.     

 

Conclusiones   

 

Los resultados no han variado sustancialmente entre los estudios realizados en  1998 y 2002 y además son  desalentadoras  las evidencias obtenidas en 2015 en instancia socio-económicas, legal  y  con  políticas  públicas  sociales  en  salud  más  favorecedoras  de  una  asistencia respetuosa y humanizada hacia  las destinatarias en esta actual  MSCF. Por  lo  expuesto,  y  dado  el  tiempo  transcurrido,  en  principio  hasta  podríamos  plantear  un retroceso  ya  que  no  impactaron  favorablemente  modificando  y  reduciendo  la  violencia obstétrica  ni  las  Leyes  que  resguardan  los  Derechos  de  las  mujeres  y  de  sus  niñxs  recién nacidxs. 

 

Asimismo se observaron y fueron relatadas en las entrevistas similares actitudes mecanizadas, impersonales, violentas y  contrarias a las MSCF por parte de todxs lxs integrantes del equipo de atención. No se modificaron en los casi 20 años trascurridos entre la primera investigación y  la  de  2015  mudanzas  significativas  en  las  rutinas  de  los    médicxs  jóvenes,  formadxs  y graduadxs  con  este  marco  legal  vigente.  Lo  mismo  sucede  con  los  demás  integrantes    sean estxs profesionales, técnicxs y /o auxiliares. 

 

El nuevo espacio edilicio construido según el funcionamiento de una MSCF funciona con las mismas lógicas  violentes  de los antiguos servicios, las mujeres solas en su instancia de pre-parto  y  puerperio,  y  solamente  en  algunos  casos  y  según  el  criterio  personal  del  obstetra  u obstétrica que asiste se “ permite” el ingreso de  acompañante  solamente durante el expulsivo y sin integrar a estxs al proceso de atención integral familiar. Tampoco se  informa sobre los Derechos que amparan  tanto la mujer, su hijx y su acompañante.  

 

En síntesis el escenario es  similar a lo observado en los estudios anteriores lo que significa en la  actualidad  un  retroceso  y  ausencia  de    modificaciones  que  permitan  inferior  que  las políticas públicas sociales en salud, las nuevas Leyes promulgadas  en el primer decenio del siglo XXI y la implementación de la MSCF hayan impactado concretamente en la asistencia respetuosa  de  los  Derechos  de  las  mujeres,  y  tampoco  en  su  Seguridad  disminuyendo  la morbilidad asociada a las prácticas  sin evidencia científica  validada.  

 

Para finalizar y recomenzar  

 

Por todo lo mencionado cabe preguntarnos en principio ya que la  violencia obstétrica demuestra que  las leyes no alcanzan  

 

¿Que cambios y contenidos se han incluido en los programas de formación en el pre-grado de las carreras de las profesiones de la salud sobre Derechos? 

 

¿Que  modificaciones  se  han  incluido  en  los  programas  de  formación  en  el  Sistema  de Residencias  de    profesionales  de  la  salud  que  se  especializan  en  atención  ginecológica, obstétrica y medicina general? 

 

¿Las  actividades  de  sensibilización  sobre  Derechos  y  MSCF  que  se  han  realizado  en  las instituciones  de atención obstétrica y ginecológica como monitorean su efectividad? 

 

¿Quién/nes  monitorea/n  en las instituciones la satisfacción percibida por las mujeres y sus familias, que informes se elevan y que programas de mejora se implantan en consecuencia de los resultados?  

 

¿Hasta cuando las voces de las mujeres y sus familias  seguirán  sin ser escuchadas?  

 

Bibliografía 

CEDES-  UNICEF.  (2015) ABC  de  la  MSCF.  Manual  para  el  Diagnóstico  de  la  Cultura Organizacional Fondo de las Naciones Unidas para la Infancia (UNICEF) Centro de Estudios de Estado y Sociedad (CEDES) Buenos Aires  

 

INSTITUTO DE GÉNERO, DERECHO Y DESARROLLO INSGENAR Observatorio de Salud, Género y Derechos Humanos  (2003) Con todo al aire Reporte de derechos humanos sobre atención en salud reproductiva en hospitales públicos de la provincia de Santa Fe. Comité Latinoamericano y del Caribe para la defensa de los Derechos de la Mujer. Rosario  

 

INSTITUTO DE GÉNERO, DERECHO Y DESARROLLO INSGENAR Observatorio de Salud, Género y Derechos Humanos  (2009) Actualización al primer informe y descripción de las estrategias y herramientas utilizadas por el observatorio de salud, género y derechos humanos. Comité Latinoamericano y del Caribe para la defensa de los Derechos de la Mujer. Rosario 

 

LARGUÍA A. M. (1998) Maternidades Centradas en la Familia. En Rev. Hosp. Mat. Inf. Ramón Sardá, 17 pp.:103-109. 

 

Ley Nacional  Nº 25.929 de Parto Humanizado Decreto Reglamentario 2035/2015 Argentina. 

Ley  Nacional  Nº  26485/09    Protección  Integral  para  Prevenir,  Sancionar,  y  Erradicar  la Violencia contra las Mujeres en los ámbitos en que desarrollen sus relaciones interpersonales, Decreto Reglamentario 1011/10. Argentina. 

MATERNIDAD SARDÁ (2007)  Guía para transformar maternidades tradicionales en maternidades centradas en la familia. Buenos Aires

 

MENÉNDEZ,  Eduardo.  (1985).Modelo  hegemónico,  crisis  socioeconómica  y  estrategias  de acción del sector salud. En Cuadernos Médicos Sociales N° 33 :pp.  3-34,  Rosario. 

 

MINISTÉRIO  DA  SAÚDE,  Brasil  (2001) Parto,  aborto  e  puerperio:  Assistência Humanizada à Mulher.. Brasilia  MINISTERIO  DE  SALUD  DE  LA  NACIÓN.  DIRECCIÓN  NACIONAL  DE MATERNIDAD  E  INFANCIA  (2010). Guía  para  la  atención    del  parto  normal  en Maternidades Centradas en la Familia. 4º edición. Buenos Aires.

 

MINISTERIO  DE  SALUD  DE  LA  NACIÓN,  OPS,  UNICEF  (2015) Conclusiones  de  la  Reunión Cumbre Maternidad Segura Centrada en la Familia.- Buenos Aires,  

 

MORRONE,  Beatriz  (1998)  Satisfacción  de  las  mujeres  relacionada  a  la  atención  recibida durante la internación obstétrica. En Actas de la Asociación de Obstetricia y Ginecología de Buenos Aires.  

 

MORRONE Beatriz. (2003)  Calidad de atención: una evaluación desde la percepción de los destinatarios. En: Revista de Enfermería del Hospital Italiano Año 7 .Número 19. pp.:5-8 

 

MORRONE, Beatriz (2004) Humanización: una mirada crítica sobre la práctica cotidiana. En: Revista de Enfermería del Hospital Italiano Año 8 .Número 23. pp. 4-7.

 

MORRONE, Beatriz (2006) El lado oscuro de las nueve lunas.. 2º ed. Editorial Universidad Nacional de Mar del Plata,  Argentina. 

 

MORRONE, Beatriz (2008) Dando a luz al lado oscuro de las nueve lunas. El contradictorio caso de las  mujeres argentinas: poderosas para ley. Sin  derechos en escenarios sanitarios. Ediciones Suárez Mar del Plata. Argentina 

 

OMS/ OPS/ CLAP (2003) DECÁLOGO metas a lograr en la atención materno perinatal en América Latina y el Caribe 

 

OMS. (1985)  El Nacimiento no es una enfermedad, Declaración de Fortaleza, Brasil En:.Lancet 1985, 8452-II :456-7. 

PAUTASSI,  Laura.  (Organizadora).  2010. Perspectiva  de  derechos,  políticas  públicas  e inclusión social. Debates actuales en la Argentina. Buenos Aires: Editorial Biblos PETRACCI,  Mónica.  (2007). La  opinión  pública  sobre  salud  y  derechos  sexuales  y reproductivos en la Argentina, 1991-2006. Tesis Doctoral. UBA. Buenos Aires. 

 

URIBURU, G.; MERCER, R., ROMERO, M., ZAMBERLIN. N., HERRERO. B. (2008) El modelo  de  Maternidad  Centrada  en  la  Familia.  Experiencia  del  Hospital  Materno  Infantil Ramón Sardá. Estudio de buenas prácticas. OPS. Buenos Aires, 

 

VÁSQUEZ QUEZADA, Mónica Esmeralda (2013) Pluralismo médico y parto biomédico en la maternidad Isidro Ayora de Quito. FLACSO Ecuador


cover.jpeg
| i II JORNADAS de |
[N  GENERO y DIVERSIDAD SEXUAL s
[ “AMPLIACION DE DERECHOS: N
_ PROYECCIONES Y NUEVOS DESAFios” I

27 y 28 de Octubre

- P

Il Jornadas de Género y Diversidad sexual - Ampliacién de derechos:
proyecciones y nuevos desafios
Facultad de Trabajo Social - Universidad Nacional de La Plata

Compilacién de ponencias de Il GEDIS - 2016
ISBN 978-950-34-1423-1






index-165_1.jpg
_ . II JORNADAS de _
= GENERO y DIVERSIDAD SEXUAL =
“AMPLIACION DE DERECHOS:
PROYECCIONES Y NUEVOS DESAFiOS”






index-151_1.jpg
_ . II JORNADAS de _
= GENERO y DIVERSIDAD SEXUAL =
“AMPLIACION DE DERECHOS:
PROYECCIONES Y NUEVOS DESAFiOS”






index-173_1.jpg
II JORNADAS de =
e GENERO y DIVERSIDAD SEXUAL
“AMPLIACION DE DERECHOS:

PROYECCIONES Y NUEVOS DESAF{OS”

onsejeria de Género 7
iversidad Sexual Facultad de Trabajo Social '\.__/






index-16_1.jpg
_ . II JORNADAS de _
= GENERO y DIVERSIDAD SEXUAL =
“AMPLIACION DE DERECHOS:
PROYECCIONES Y NUEVOS DESAFiOS”






index-195_1.jpg
II JORNADAS de =
e GENERO y DIVERSIDAD SEXUAL
“AMPLIACION DE DERECHOS:

PROYECCIONES Y NUEVOS DESAF{OS”

onsejeria de Género 7
iversidad Sexual Facultad de Trabajo Social '\.__/






index-183_1.jpg
_ . II JORNADAS de _
= GENERO y DIVERSIDAD SEXUAL =
“AMPLIACION DE DERECHOS:
PROYECCIONES Y NUEVOS DESAFiOS”






index-104_1.jpg
II JORNADAS de =
e GENERO y DIVERSIDAD SEXUAL
“AMPLIACION DE DERECHOS:

PROYECCIONES Y NUEVOS DESAF{OS”

onsejeria de Género 7
iversidad Sexual Facultad de Trabajo Social '\.__/






index-115_2.jpg
_ . II JORNADAS de _
= GENERO y DIVERSIDAD SEXUAL =
“AMPLIACION DE DERECHOS:
PROYECCIONES Y NUEVOS DESAFiOS”






index-115_1.jpg





index-115_4.jpg





index-115_3.jpg





index-123_1.jpg
II JORNADAS de =
e GENERO y DIVERSIDAD SEXUAL
“AMPLIACION DE DERECHOS:

PROYECCIONES Y NUEVOS DESAF{OS”

onsejeria de Género 7
iversidad Sexual Facultad de Trabajo Social '\.__/






index-115_5.jpg





index-135_1.jpg
II JORNADAS de =
e GENERO y DIVERSIDAD SEXUAL
“AMPLIACION DE DERECHOS:

PROYECCIONES Y NUEVOS DESAFiOS”






index-287_1.jpg
— ; II JORNADAS de [
e GENEROy DIVERSIDAD SEXUAL
~— “AMPLIACION DE DERECHOS: e
mmmmm PROYECCIONES Y NUEVOS DESAFIOS” " g

= Ty






index-273_1.jpg
II JORNADAS de =
e GENERO y DIVERSIDAD SEXUAL
“AMPLIACION DE DERECHOS:

PROYECCIONES Y NUEVOS DESAF{OS”

onsejeria de Género 7
iversidad Sexual Facultad de Trabajo Social '\.__/






index-291_1.png





index-28_1.jpg
_ . II JORNADAS de _
= GENERO y DIVERSIDAD SEXUAL =
“AMPLIACION DE DERECHOS:
PROYECCIONES Y NUEVOS DESAFiOS”






index-295_1.png





index-292_1.png





index-2_1.png
= ; II JORNADAS de

GENERO y DIVERSIDAD SEXUAL
e “AMPLIACION DE DERECHOS:
PROYECCIONES Y NUEVOS DESAFiOS”

onsejeria de Género 7
iversidad Sexual Facultad de Trabajo Social (\—/ g(\






index-299_1.jpg
II JORNADAS de =
e GENERO y DIVERSIDAD SEXUAL
“AMPLIACION DE DERECHOS:

PROYECCIONES Y NUEVOS DESAFiOS”






index-247_1.jpg
_ . II JORNADAS de _
= GENERO y DIVERSIDAD SEXUAL =
“AMPLIACION DE DERECHOS:
PROYECCIONES Y NUEVOS DESAFiOS”






index-238_1.jpg
II JORNADAS de =
e GENERO y DIVERSIDAD SEXUAL
“AMPLIACION DE DERECHOS:

PROYECCIONES Y NUEVOS DESAF{OS”

onsejeria de Género 7
iversidad Sexual Facultad de Trabajo Social '\.__/






index-260_1.jpg
_ . II JORNADAS de _
= GENERO y DIVERSIDAD SEXUAL =
“AMPLIACION DE DERECHOS:
PROYECCIONES Y NUEVOS DESAFiOS”






index-218_2.jpg





index-220_1.jpg
19






index-219_1.jpg





index-223_1.jpg





index-221_1.jpg





index-237_1.jpg
—3 3 II JORNADAS de =
B GENERO y DIVERSIDAD SEXUAL
[I00 “AMPLIACION DE DERECHOS: NN
[ PROYECCIONES Y NUEVOS DESAFf0S” I

27 y 28 de Octubre —






index-227_1.jpg
II JORNADAS de =
e GENERO y DIVERSIDAD SEXUAL
“AMPLIACION DE DERECHOS:

PROYECCIONES Y NUEVOS DESAFiOS”






index-204_1.jpg
_ . II JORNADAS de _
= GENERO y DIVERSIDAD SEXUAL =
“AMPLIACION DE DERECHOS:
PROYECCIONES Y NUEVOS DESAFiOS”






index-1_1.jpg
—3 3 II JORNADAS de =
B GENERO y DIVERSIDAD SEXUAL
[I00 “AMPLIACION DE DERECHOS: NN
[ PROYECCIONES Y NUEVOS DESAFf0S” I

27 y 28 de Octubre —






index-218_1.jpg





index-214_1.jpg
II JORNADAS de =
e GENERO y DIVERSIDAD SEXUAL
“AMPLIACION DE DERECHOS:

PROYECCIONES Y NUEVOS DESAF{OS”

onsejeria de Género 7
iversidad Sexual Facultad de Trabajo Social '\.__/






index-85_1.jpg
_ . II JORNADAS de _
= GENERO y DIVERSIDAD SEXUAL =
“AMPLIACION DE DERECHOS:
PROYECCIONES Y NUEVOS DESAFiOS”






index-76_1.jpg
_ . II JORNADAS de _
= GENERO y DIVERSIDAD SEXUAL =
“AMPLIACION DE DERECHOS:
PROYECCIONES Y NUEVOS DESAFiOS”






index-331_1.jpg
_ . II JORNADAS de _
= GENERO y DIVERSIDAD SEXUAL =
“AMPLIACION DE DERECHOS:
PROYECCIONES Y NUEVOS DESAFiOS”






index-351_1.jpg
II JORNADAS de =
e GENERO y DIVERSIDAD SEXUAL
“AMPLIACION DE DERECHOS:

PROYECCIONES Y NUEVOS DESAF{OS”

onsejeria de Género 7
iversidad Sexual Facultad de Trabajo Social '\.__/






index-341_1.jpg
II JORNADAS de =
e GENERO y DIVERSIDAD SEXUAL
“AMPLIACION DE DERECHOS:

PROYECCIONES Y NUEVOS DESAF{OS”

onsejeria de Género 7
iversidad Sexual Facultad de Trabajo Social '\.__/






index-38_1.jpg
II JORNADAS de =
e GENERO y DIVERSIDAD SEXUAL
“AMPLIACION DE DERECHOS:

PROYECCIONES Y NUEVOS DESAF{OS”

onsejeria de Género 7
iversidad Sexual Facultad de Trabajo Social '\.__/






index-362_1.jpg
_ . II JORNADAS de _
= GENERO y DIVERSIDAD SEXUAL =
“AMPLIACION DE DERECHOS:
PROYECCIONES Y NUEVOS DESAFiOS”






index-58_1.jpg
II JORNADAS de =
e GENERO y DIVERSIDAD SEXUAL
“AMPLIACION DE DERECHOS:

PROYECCIONES Y NUEVOS DESAF{OS”

onsejeria de Género 7
iversidad Sexual Facultad de Trabajo Social '\.__/






index-48_1.jpg
II JORNADAS de =
e GENERO y DIVERSIDAD SEXUAL
“AMPLIACION DE DERECHOS:

PROYECCIONES Y NUEVOS DESAFiOS”






index-71_1.jpg
II JORNADAS de =
e GENERO y DIVERSIDAD SEXUAL
“AMPLIACION DE DERECHOS:

PROYECCIONES Y NUEVOS DESAF{OS”

onsejeria de Género 7
iversidad Sexual Facultad de Trabajo Social '\.__/






index-64_1.jpg
_ . II JORNADAS de _
= GENERO y DIVERSIDAD SEXUAL =
“AMPLIACION DE DERECHOS:
PROYECCIONES Y NUEVOS DESAFiOS”






index-320_1.jpg
_ . II JORNADAS de _
= GENERO y DIVERSIDAD SEXUAL =
“AMPLIACION DE DERECHOS:
PROYECCIONES Y NUEVOS DESAFiOS”






index-310_1.jpg
_ . II JORNADAS de _
= GENERO y DIVERSIDAD SEXUAL =
“AMPLIACION DE DERECHOS:
PROYECCIONES Y NUEVOS DESAFiOS”






