PASADOS
PRESENTES

Las claves filosoficas de la
comprension del pasado
Estudios de Filosofia de la Historia

Rosa Elena Belvedresi
(Coordinadora)

EDICIONES
DELAFAHCE

FACULTAD DE HUMANIDADES Y ¢// DE LA PLATA
CIENCIAS DE LA EDUCACION

TR UNIVERSIDAD Investigaciones en
a NACIONAL Humanidades y
A [od s Sociales
o N




Las claves filosoficas
de la comprension del pasado

Estudios de Filosofia de la Historia

Rosa E. Belvedresi
(Coordinadora)

FaHCE

FACULTAD DE HUMANIDADES Y
CIENCIAS DE LA EDUCACION

Instituto de
Investigaciones en
Humanidades y
Ciencias Sociales
CONICET
o8

2025




Esta publicacién ha sido sometida a evaluacién interna y externa
organizada por la Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educa-
ci6én de la Universidad Nacional de La Plata.

Diseno: D.C.V. Federico Banzato
Diseno de tapa: Sara Guitelman
Editora por Ediciones de la FaHCE: Florencia Buret

Queda hecho el dep6sito que marca la ley 11.723
©2025 Universidad Nacional de La Plata

ISBN 978-950-34-2504-6
Coleccion Pasados presentes, 7

Cita sugerida: Belvedresi, R. E. (Coord.) (2025). Las claves filoso-
ficas de la comprension del pasado. Estudios de filosofia de la Histo-
ria. Universidad Nacional de La Plata. Facultad de Humanidades y

Ciencias de la Educacion; IdIHCS. https://doi.org/10.24215/978-
950-34-2504-6

Disponible en
https://libros.fahce.unlp.edu.ar/index.php/libros/catalog/book/254

(Atribucién-No comercial-Compartir igual)

@ @ @ @ Licencia Creative Commons 4.0 Internacional


https://libros.fahce.unlp.edu.ar/index.php/libros/catalog/book/254
https://libros.fahce.unlp.edu.ar/index.php/libros/catalog/book/217 
https://doi.org/10.24215/978-950-34-2504-6
https://doi.org/10.24215/978-950-34-2504-6

Universidad Nacional de La Plata
Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educacion

Decana

Ana Julia Ramirez

Vicedecano

Martin Legarralde

Secretario de Asuntos Académicos

Hernén Sorgentini

Secretario de Posgrado

Fabio Esposito

Secretario de Investigacion

Marcelo Starcenbaum

Secretario de Extension Universitaria

Jer6nimo Pinedo

Prosecretaria de Publicaciones y Gestion Editorial

Verénica Delgado

Instituto de Investigaciones en Humanidades y Ciencias Sociales
(IdIHCS-UNLP/CONICET)

Director

Juan Antonio Ennis



Indice

La idea de modernidad en la obra de Enrique Dussel.
Una interpretacion decolonial

Maximiliano A. GArDATINO .....uuuneieeeeaeeiiiiiaeiiiiiieeeieieiieeeeeeeennnnnnnne, 17

El judaismo profano de Walter Benjamin. Una lectura
a contrapelo de la “Filosofia de la Historia” a partir de la obra
de Franz Rosenzweig

Historia y narrativa en la comprensién de la ética:

hacia una relacién sistematica entre la ética y la filosofia
de la historia

Horacio Martinn SiStO..ueeeeeeeeeeeeiiiiiiiiiiiiiiineeeeeeeeeeeeeeeeeeeieiiiiiiisssssneeees 73

Historia y deseo: algunas consideraciones en torno
a la emergencia de la historia de la homosexualidad

Teoria del testimonio de Agamben: de la performatividad al uso

Mercedes RUVITUSO ..uuueeeeeeeeiieieeeeeeeeeeeeeuiiiieiieeeeeieeeeeeeeeeeeeeeesnsnnnnnnns 133

Escribir el pasado reciente, escribir el acontecimiento.

Lo disruptivo como afirmatividad
AdFIAN ETCOLL wvvvvviiiiiiiiiiiiiiiiiieeeeeeeeeeeeeeeieieeeiiiiseeeeeeeeeeeeeeeeenn 163



El conocimiento histérico: entre la verdad y el imperativo

de justicia
Rosa E. Belvedresi

Quienes escriben



Prélogo

La filosofia de la historia es un producto europeo y moderno que sur-
gi6 en el contexto de la consolidacion de los estados nacionales y del
desarrollo de la narrativa histérica que ellos mismos adoptaron para
su autojustificacién (Koselleck, 2006). Como senala Hegel (1997), la
historia es la prosa del Estado, pues solo con él hay historia objetiva.
La filosofia de la historia fue requerida por una historia que se am-
bicionaba universal, preocupada por encontrar la direccion del desa-
rrollo humano. Desde esos inicios como una empresa comprometida
con la metafisica de una racionalidad universal hasta nuestros dias, la
filosofia de la historia se ha transformado. En especial, desde comien-
zos del siglo pasado, cuando abordé las cuestiones ligadas al funda-
mento del conocimiento del mundo histérico y abandond la biisqueda
de los indicios que explicarian el derrotero de la humanidad en pos de
un futuro mejor. De la mano de la inspiracién que proveyo Dilthey, la
filosofia de la historia se acercé a las preocupaciones de las incipien-
tes ciencias sociales y humanas que tomaron el modelo de la historia
para constituirse de modo distinto al de las ciencias naturales.

Desde mediados del siglo XX, puede constatarse la aparicion de
nuevos temas de interés que se agregaron a aquellas cuestiones epis-
temoldgicas sobre las que la filosofia de la historia se habia centra-
do, en su busqueda de independizarse de la metafisica histérica al
estilo hegeliano. Debemos a la obra pionera de Hayden White (Whi-
te, 1992a) el senalamiento de la importancia del relato como forma



Rosa E. Belvedresi.

particular de experimentar la realidad histoérica, superando la mira-
da simplista que solo veia en la narracién un instrumento neutral. E1
narrativismo, la corriente que se inicié con su obra, desarrolld des-
de entonces un intenso andlisis critico de las condiciones a través de
las cuales podemos decir que un texto histérico habla del pasado, si
es que alguna vez podriamos hacerlo con algin tipo de confianza. El
analisis narrativista se centr en el texto mismo, al que considerd un
“artefacto” lingliistico que se propone lo que no puede ser: una repre-
sentacion del pasado. Este enfoque concentra su atencién en la pro-
pia estructura del texto histérico tomado de manera auténoma, con
independencia de su posible referente, como un objeto opaco antes
que como un cristal a través del cual “ver” el pasado (Kellner, 1989).
La preocupacion por la retérica desplazé a la preocupacion epistemo-
l6gica por la adecuacion o corroboracion de las narraciones. A la vez,
se hizo evidente el problema de la representacion, cuestion que atra-
veso a la filosofia y a las ciencias en general y que tuvo, en el caso de
la filosofia de la historia, una connotacién especial. En efecto, puesto
que el pasado es un objeto que ya no existe, pues ha sucedido antes
pero no ahora, y solo podemos tratar con él a través del lenguaje (que
es opaco), ;bajo qué condiciones podriamos garantizar la diferencia
entre relatos histdricos y relatos de ficcion? Este problema no solo
surgié en el marco del narrativismo anglosajon, sino que también es-
tuvo presente en la propuesta de Paul Ricoeur (2009) y en su intento
por sostener, a la vez, la identidad estructural entre relatos de ficcién
y relatos historicos y, ademas, defender una distincién entre ambos a
partir de la nocion de “huella”.

A la cuestién de las narraciones histéricas, su construccion y va-
lidacién, se le sumé en los anos 80 una nueva connotacién, referida
al problema de la representacién. Esa década marca un punto de in-
flexién en las discusiones sobre la Shod y suponen un problema para
las tesis narrativistas. En efecto, si los relatos histéricos se definen por



Prélogo

sus relaciones lingiiisticas con otros relatos y si no tenemos elemen-
tos externos al texto para determinar su fiabilidad, ;c6mo, entonces,
enfrentar al negacionismo? En ese contexto, el exterminio cometi-
do por los nazis sobre los judios europeos se conformé como un tipo
particular de acontecimiento que puso en evidencia la necesidad de
nuevos recursos explicativos y narrativos para dar cuenta del horror
involucrado y, ademas, exigi6 a la filosofia de la historia poder justifi-
car la eleccion entre narrativas, de modo que el triunfo de unas sobre
otras no quede librado solo a cuestiones de gusto o preferencias esté-
ticas (Friedlander, 2008).

En esos anos 80, comenzd a plantearse de manera cada vez mas
insistente la necesidad de contar con otra perspectiva para dar cuenta
de los sucesos de violencia masiva del siglo XX. Si la narracién su-
ponia una estructuracion particular del pasado que permitiera tratar
con él —y normalizarlo (White, 1992b)—, se trataba ahora de que esos
sucesos de exterminio fueran considerados bajo otras condiciones. De
alli surgi6 la necesidad de dar cuenta de ellos desde el punto de vista
de sus victimas sobrevivientes, lo cual requirié la adopcion de cate-
gorias que no provenian de la tradicion historiografica. Dos nuevas
constelaciones de problemas fueron relevantes para la filosofia de la
historia en este contexto: como introducir el registro subjetivo pro-
pio de la memoria de los sobrevivientes al hablar del pasado y cémo
garantizar un uso fructifero y controlado de categorias comunes en el
psicoandlisis, como las de trauma y transferencia, que parecen ser re-
queridas para atender la primera cuestion. En este punto, la filosofia
de la historia comenzd una interaccién interesante con la teoria de la
historia, a través de autores que tomaron en cuenta el trabajo de los
historiadores y que, también, se preocuparon por la funcién social que
le podria caber a la historiografia (LaCapra, 2006).

Un nuevo rango de problemas se ha ido haciendo mas evidente en
la transicion al siglo XXI. Con posterioridad al denominado “memory



Rosa E. Belvedresi.

boom” y al auge del patrimonialismo, surgieron una serie de reflexio-
nes acerca de la experiencia del tiempo, luego de una era marcada
por la conmemoracion colectiva y la celebracién de los denominados
“lugares de memoria”. Presente y futuro fueron objeto de escrutinio,
senalando el desmesurado crecimiento del primero a costa de la des-
aparicién del segundo. Bajo el denominado “régimen presentista”
(Hartog, 2007), era constatable la pérdida de la dimensién del futu-
ro en un contexto sumido en la conmemoracién del horror (Huyssen,
2002). A ello se anadieron nuevas reflexiones sobre las experiencias
temporales en las sociedades desarrolladas, en particular, la experien-
cia de la aceleracién que alude a la sensacion generalizada de que el
tiempo pasa cada vez mas rapido, generada por el impacto de los de-
sarrollos tecnolégicos y por los cambios en el sistema econdmico y en
las relaciones sociales (Rosa, 2016).

Por ultimo, podriamos senalar una nueva inflexion. El tiempo his-
torico dejo de ser un elemento evidente y a-problematico del devenir
humano y pasoé a estar, en cambio, en el centro de la atencién tedrica.
La aparicién del concepto de “antropoceno” y la creciente conciencia
de que las acciones de la especie humana, como conjunto, han produ-
cido modificaciones a escala planetaria que afectaran negativamen-
te a todas las especies vivas, han obligado a reconsiderar la clasica
distincion entre tiempo histérico y tiempo natural. La naturaleza ya
no puede pensarse solo como la negacién de la historia (pues la vida
histérica comenzaria al dejar la existencia natural atras), sino que ha
quedado expuesta su condicién de posibilidad de la vida en general,
lo cual incluye a la vida humana (histérica). El tiempo humano ya no
puede prescindir del marco temporal de la naturaleza y, con ello, se
hace necesario repensar la misma condicion histérica de la humani-
dad (Chakrabarty, 2019).

Los textos reunidos en este volumen recorren algunos de los
problemas filoséficos de la historia anteriormente mencionados. Lo

10



Prélogo

hacen bajo la idea de que las comunidades humanas establecen re-
laciones con el pasado que son dignas de reflexiéon y analisis. Los
alna, también, la conviccién de que el pasado no es un resto inerte
esperando a ser descubierto, sino que es el producto de complejas
estrategias de constitucion para darle significado y transformarlo,
asi, en objeto de indagacién de una disciplina académica como la
historiografia y, también, en objeto de rememoracién colectiva, de
disputas sociales y de tradiciones en las cuales hallar el fundamento
para demandas actuales.

Los articulos de Maximiliano Garbarino y Melisa Jorda establecen
un interesante contrapunto de miradas sobre la historia universal, se-
gln cudl sea el elemento que se considere que ha quedado excluido
en esa construccion. Asi, en “La idea de modernidad en la obra de
Enrique Dussel. Una interpretacién decolonial”, Garbarino reconstru-
ye el pensamiento de Enrique Dussel para mostrar que Europa se ha
presentado siempre como el centro a partir del cual gira la historia.
Pero ese centro de dominacion no pudo conformarse sin la exclusiéon
de aquellos sobre los cuales ha construido poder, a partir de la expolia-
cién de sus riquezas naturales y la esclavitud de sus poblaciones origi-
narias. En consecuencia, para Dussel, segin la reconstrucciéon que nos
ofrece Garbarino, no puede pensarse Europa sin lo Otro. Y, por ello, la
Modernidad misma debe ser replanteada. En paralelo, el texto de Jor-
d4, “El judaismo profano de Walter Benjamin. Una lectura a contrapelo
de la ‘Filosofia de la Historia’ a partir de la obra de Franz Rosenzweig”,
aborda el lugar del pueblo judio en las filosofias de la historia de am-
bos autores. Jorda recupera el trabajo de Rosenzweig que busca ubicar
al pueblo hebreo en el marco de una historia de la salvacién y la pos-
terior traduccién (profana) que hace Benjamin de él, en clave politica,
para rechazar las tesis de la filosofia de la historia hegeliana.

Por su parte, el texto de Martin Sisto, “Historia y narrativa en la
comprension de la ética: hacia una relacion sistematica entre la éti-

11



Rosa E. Belvedresi.

ca vy la filosofia de la historia”, propone una interesante interseccion
entre ética e historia a partir de una reconstruccion de las dos gran-
des corrientes éticas: las inspiradas en el universalismo kantiano y
aquellas que se suelen caracterizar como “comunitaristas”. Su obje-
tivo es mostrar que toda reflexion ética requiere un anclaje hist6-
rico porque, si bien las leyes morales deben pensarse en términos
universales, su aplicacion concreta atiende a las condiciones reales
de la accién humana. Vincula su andlisis a la propuesta de Siep, que
a la vez permite reflexionar sobre las relaciones entre historia y na-
turaleza, problematica muy propia de la discusién actual, tal como
se sefal6 anteriormente.

En “Historia y deseo: algunas consideraciones en torno a la emer-
gencia de la historia de la homosexualidad”, Juan Ignacio Veleda nos
presenta un panorama de la estructuracion de un campo historiogra-
fico cuyo surgimiento puede ponerse en paralelo con el de la historia
de las mujeres, con el que comparte algunas de sus circunstancias.
Por ejemplo, el debate que atraviesa la historia de la homosexualidad
acerca de la identidad de los sujetos de esas historias y la vinculacién
estrecha que establecen con las demandas politicas de los grupos que
esperan ver sus luchas reflejadas en ella. El texto de Veleda deja en
claro las dificultades de una historia que requiere partir de una nocién
identitaria y, a la vez, enfrentar el problema de que esa identidad es
construida socialmente, antes que una sustancia auto-evidente.

Los trabajos de Mercedes Ruvituso y Adrian Ercoli abordan una
problemadtica relevante en las discusiones sobre el pasado reciente. El
insoslayable impacto de la Shod en los estudios historicos, sociales y
filoséficos es evidenciado en el exhaustivo analisis que Ruvituso hace
de las obras de G. Agamben y sus conocidas (y discutidas) tesis sobre
el testimonio de las victimas del genocidio nazi. En “La teoria del tes-
timonio de Agamben: de la performatividad al uso”, Ruvituso realiza
una lectura uniforme que libra a Agamben de las conocidas criticas de

12



Prélogo

negacionismo o banalizacién y pone sus tesis en el marco mas amplio
de su filosofia y del desarrollo del pensamiento italiano contempo-
rdneo. Por su parte, la contribucién de Ercoli, “Escribir el pasado re-
ciente, escribir el acontecimiento. Lo disruptivo como afirmatividad”,
analiza el concepto de “acontecimiento limite” tal como ha quedado
resignificado en el contexto de los estudios del Holocausto y pone el
foco en su condicién traumatica o sublime. Se sirve de las nociones
de Deleuze para mostrar una condicion afirmativa en el aparecer del
acontecimiento por vincularlo con los agentes sociales colectivos que
toman su rememoracion como herramienta de lucha.

En el caso de mi participacion en este volumen, a través del texto
“El conocimiento histérico: entre la verdad y el imperativo de justi-
cia”, la tematica de la verdad histérica es abordada segtn dos pers-
pectivas. La primera, epistemoldgica, tiene que ver con los requisitos
que deben cumplir las descripciones del pasado para poder contribuir
al conocimiento histérico. Si bien necesaria, en mi texto considero
que esta perspectiva no agota la problemadtica de la verdad en la his-
toria, la que entiendo debe considerarse teniendo en cuenta una se-
gunda perspectiva, vinculada a las demandas de justicia. Esta segunda
perspectiva tiene la pretensién de incluir, en la discusion por la ver-
dad histérica, un aspecto relacionado con aquellas exigencias de dar
versiones sobre lo que sucedi6 en el pasado que permitan reparar los
danos cometidos contra quienes fueron victimas, tradicionalmente
silenciadas en las reconstrucciones historiograficas.

El libro que ofrecemos apunta a un publico amplio, al cual le pre-
ocupen los temas y cuestiones aqui analizados que son, a nuestro en-
tender, de gran relevancia social. Como autores, nos moviliza el con-
vencimiento de que la tarea filos6fica obliga a una escritura precisa
y argumentada que pueda brindar a lectores interesados una mirada
fundamentada sobre las discusiones que atraviesan la practica de la
filosofia de la historia en la actualidad. Los textos aqui reunidos son

13



Rosa E. Belvedresi.

el resultado del trabajo de un equipo de investigaciéon que desarro-
lla su actividad en el marco del actual Centro de Investigaciones en
Filosofia, pero cuyos inicios se remontan a casi veinte anos, cuando
comenzamos a realizar las primeras reuniones para discutir ideas y
compartir lecturas.! Hoy forman parte de este libro textos que son el
resultado de los interrogantes que alimentan las investigaciones que
llevamos adelante y que responden a los distintos momentos en los
que nos encontramos en nuestras trayectorias académicas. Algunos
participantes integran el equipo desde sus inicios, otras y otros se han
sumado mas tardiamente. También hemos invitado a queridas amigas
y amigos con los que siempre disfrutamos compartir un intercambio
filosofico a través de la escritura.

Estos trabajos surgen de la convicciéon de que pensar y escribir
es la forma a través de la cual la filosofia puede actuar para hacer un
cambio en el mundo. Esa accién solo se realiza plenamente si las ideas
aqui presentadas interesan a lectores que, también, compartan esa
expectativa. Ningan texto estd completo hasta que alguien lo lee. Al
presentar este libro, esperamos que nuestros textos sean objeto de
una lectura que los revise y los critique. Una lectura a partir de la cual
ellos podran ser usados como alimento de ideas que daran lugar a
otros textos los que, de nuevo, seran objeto de otras lecturas. Como
autores, habremos contribuido asi al oficio de la filosofia: pensar el
mundo para cambiarlo.

Rosa E. Belvedresi
Ensenada, marzo de 2024

I Actualmente estd vigente el proyecto “Tratar con el pasado: recordar, objetivar
y entender lo que ocurrié” (H929 - Secyt/UNLP), que contintia otros que hemos lleva-
do adelante con financiamientos también provenientes del CONICET y de la ANPCyT.
Como equipo hemos publicado, anteriormente, dos volimenes. Al respecto, véase en
las referencias Belvedresi (2016 y 2020).

14



Prélogo

Referencias bibliograficas

Belvedresi, R. (Coord.). (2016). Introduccion a la Filosofia de la Historia.
Conceptos y teorias de la historia. Universidad Nacional de La Plata.
https://sedici.unlp.edu.ar/handle/10915/53681.

Belvedresi, R. (Dir.). (2020). La filosofia de la historia hoy: preguntas y
problemas. Prohistoria.

Chakrabarty, D. (2019). El clima de la Historia: Cuatro tesis. Utopia
y Praxis Latinoamericana, 24(84), 90-109. https://doi.org/10.5281/
zenodo.2653175

Friedlander, S. (2008). En torno a los limites de la representacion. El
nazismo y la solucién final. Universidad Nacional de Quilmes.

Hegel, G.W.F. (1997). Lecciones sobre la filosofia de la historia universal.
Alianza.

Hartog, F. (2007). Regimenes de historicidad. Presentismo y experiencias
del tiempo. Universidad Iberoamericana.

Huyssen, A. (2002). En busca del futuro perdido. Cultura y memoria en
tiempos de globalizacion. Fondo de Cultura Econémica.

Kellner, H. (1989). Language and Historical Representation. Getting the
Story Crooked. University of Wisconsin Press.

Koselleck, R. (2006). historia/Historia. Trotta.

LaCapra, D. (2006). Historia en trdnsito. Experiencia, identidad, teoria
critica. Fondo de Cultura Editorial.

Ricoeur, P. (2009). Tiempo y narracioén III. El tiempo narrado. (Vol. 3).
Siglo XXI.

Rosa, H. (2016). Alienacion y aceleracion: hacia una critica de la
temporalidad en la modernidad tardia. Katz.

White, H. (1992a). Metahistoria. La imaginacion histdrica en la Europa
del siglo XIX. Fondo de Cultura Editorial.

White, H. (1992b). El contenido de la forma. Narrativa, discurso y
representacion historica. Paidos.

15


https://sedici.unlp.edu.ar/handle/10915/53681
https://doi.org/10.5281/zenodo.2653175
https://doi.org/10.5281/zenodo.2653175




La idea de modernidad en la obra de Enrique
Dussel. Una interpretacion decolonial

Maximiliano A. Garbarino

Introduccion

La obra del filésofo argentino-mexicano Enrique Dussel es parti-
cularmente extensa. Su prolifica escritura, que comienza en los anos
60 y llega hasta la actualidad, abarca varias areas de conocimiento:
ética, teologia y filosofia de la historia, entre otras. Desde el comienzo
de sus publicaciones estd presente la preocupacion por pensar una
suerte de historia universal (o mejor: una contra-historia universal)
que dé lugar a las civilizaciones que cominmente han quedado oscu-
recidas o secundarizadas por la potencia hegemonica de Europa. Des-
de los anos 90 esta inquietud se traduce en una relectura posible de
la modernidad y el capitalismo —y, como veremos, también del colo-
nialismo—. Distintas perspectivas, como la histérico-filoséfica (Dus-
sel, 1994 y 2017), la ética (Dussel, 1998 y 2020) o la filoséfico-politica
(Dussel, 2007), delinean una singular aproximacién a la modernidad
que se articula con las llamadas teorias del sistema-mundo (de Emma-
nuel Wallerstein y André Gunder Frank, entre otros autores) de corte
sociolégico, historico y econdmico.

Respecto de la cuestién de los andlisis de la modernidad, cabe
destacar que, en su obra, conviven argumentaciones muy puntuales y
sutiles con indicaciones mds bien generales, que senalarian hipotesis

17



Maximiliano A. Garbarino

interpretativas pasibles de ser desarrolladas. Es por ello que el obje-
tivo de este trabajo es hacer una presentacion que ordene, en cierta
manera, las distintas dimensiones que Dussel trabaja en su lectura
sobre la modernidad vy, a la vez, complemente ciertas conjeturas muy
generales que, de no desarrollarse, corren el riesgo de socavar la com-
presion de las tesis mas acabadas del autor.

En el camino de la construcciéon de su idea de modernidad (y su
critica), son destacables las coincidencias y complementaciones con
la corriente de pensamiento autodenominada decolonial. Las ideas de
colonialidad del poder y de decolonialidad surgen a principios de los
anos 90 en la obra del sociélogo peruano Anibal Quijano (2019). Ra-
pidamente varias autoras y autores comienzan un didlogo con él y
con Dussel, donde releen la modernidad y proponen criticas concretas
desde la llamada decolonialidad (Castro-Gémez y Grosfoguel, 2007).
Es por ello que, para los fines propuestos, ademds de ciertas comple-
mentaciones argumentales nuestras, haremos especialmente uso de
argumentos y referencias a esta corriente.

La concepcion de la modernidad de Enrique Dussel implica reco-
nocer como necesario en su desarrollo a los Otros de la misma, habi-
tualmente negados. Esto conlleva una periodizacion particular de la
modernidad, en donde los siglos XVI y XVII muestran el despliegue
de una primera etapa (denominada “modernidad temprana”) que ha
sido muchas veces renegada, mal interpretada y desvinculada del pro-
yecto colonialista y sus derivas posteriores. Esta mirada particular, a
su vez, no puede hacerse sin una critica a la idea del desarrollo aislado
y auto-engendrado de Europa como historia de la razén y la libertad.

El proceso de la conquista de América (y, luego, de buena par-
te del globo), implicé no solo una violencia material, sino también
simbdlica. El resultado fue la anulacién de los Otros: su aniquilacion
directa, muchas veces; otras, la puesta en cuestion de su humanidad
y el borramiento de sus culturas en tanto formas de vida. Recuperar

18



La idea de modernidad en la obra de Enrique Dussel. Una interpretacién decolonial

esas otredades es algo que para Dussel no se puede hacer solo desde un
paradigma moderno o posmoderno. Por esta razon, terminaremos el
presente capitulo apelando a la idea de transmodernidad, concepto que
va tomando forma y contenido en los dltimos anos, no solo en la obra
de Dussel, sino también en el pensamiento decolonial y poscolonial.

La modernidad como ménada
Siguiendo a Habermas podemos afirmar que el filésofo que plan-
te6 mas claramente la cuestion de la modernidad fue Hegel:

Ciertamente que en el curso de una critica a la tradicion, que hace
suyas experiencias de la Reforma y el Renacimiento y que reaccio-
na a los inicios de la ciencia moderna de la naturaleza, la filosofia
moderna, desde la escolastica tardia hasta Kant, es ya también una
expresion de la auto-comprensioén de la modernidad. Pero solo a
fines del siglo XVIII se agudiza el problema del autocercioramiento
de la modernidad hasta el punto de que Hegel puede percibir esta
cuestion como problema filoséfico vy, por cierto, como el problema
fundamental de su filosofia (Habermas, 1993, p. 28).

Ahora bien, como sabemos, la interpretacion de la historia mun-
dial de Hegel (1997) fue expresada, metaféricamente, como el sol que
“va del Oriente hacia el Occidente. Europa es absolutamente el fin de
la historia universal” (pp. 201-202). Las sucesivas etapas del desarro-
llo del espiritu surgen en Oriente y llegan al Occidente griego, de alli a
Roma para desembocar en la historia de la cristiandad europea. Aqui,
la gran inflexién es la Reforma protestante proseguida de la Revolu-
cion francesa. Pero ;qué pasa con los demds pueblos o naciones? En
principio, el “Nuevo Mundo” solo cobra sentido en su discurso en tan-
to es presentado como una “continuacién” del viejo continente. Los
demads pueblos son, o bien condenados a ser presentados como “pue-
blos sin historia”, o bien, la historia universal ya paso por alli y sigui6
su curso. La civilizacién egipcia, la india, china y persa ya cumplieron

19



Maximiliano A. Garbarino

su destino, luego, quedaron atascadas en la fase del Espiritu que rea-
lizaron. Y lo mas importante para la idea que queremos desarrollar
aqui, es que al pueblo al que le llega la hora de la historia universal
—y solo a él— le asiste el total derecho. En palabras del propio Hegel:

Al pueblo, al que corresponde tal momento como principio natu-
ral, le es encomendado la ejecucién del mismo en el progreso de
la autoconciencia del espiritu del mundo que se despliega. Este
pueblo, en la historia universal, y para esa época, es el dominante,
y en ella solo puede hacer época una vez. Contra este su absoluto
derecho de ser portador del actual grado de desarrollo del espiritu
del mundo, los espiritus de los otros pueblos estan sin derecho, y
ellos, como aquellos cuya época ha pasado, no cuentan mas en la
historia universal (2000, p. 390).

Si bien podria pensarse que este es un discurso muy particular,
resulta en realidad caracteristico. Dejemos a un lado, por ahora, la
cuestion del derecho de unos sobre otros y solo detengdmonos en la
“auto-poiesis” europeo-occidental, es decir, en la idea de que la mo-
dernidad europea es fruto de un auto engendramiento que comien-
za con la Grecia antigua. Max Weber (1996), en su clasico trabajo La
ética protestante y el espiritu del capitalismo, se pregunta por qué se
desarrolla en Europa una racionalizacion (y diferenciacién) creciente
de distintas esferas sociales, que no se verifica en otras civilizacio-
nes. La respuesta tiene que ver con una causa intrinseca a Europa:
el protestantismo (en particular, el calvinista).! Mas puntualmente,
comienza su estudio con esta pregunta: “;qué serie de circunstancias
ha determinado que solo en Occidente hayan surgido ciertos hechos

! Si bien Weber es muy cauto en determinar el alcance de su tesis y pone muchos
reparos con identificar el espiritu del capitalismo en particular y, mas en general, la
racionalizacién burocratico-administrativa con un ethos religioso desechando otras
circunstancias explicativas, de todos modos, no hay causas que requieran ir mas alla
de Europa.

20



La idea de modernidad en la obra de Enrique Dussel. Una interpretacién decolonial

culturales sorprendentes (esta es la impresion que nos producen con
frecuencia), los cuales parecen sefialar un rumbo evolutivo de validez
y alcance universal?” (1996, p. 7). Weber parte de identificar Occiden-
te con Europa y la Europa geografica es concebida como una unidad
con continuidad histérica. De nuevo, encontramos aqui a la filosofia
griega, al derecho romano y a la diferenciacion y secularizacion de
las distintas esferas (artistica, cientifica, politica, econémica) en el
Renacimiento, como fenémenos propiamente europeo-occidentales
y autosuficientes.?

Discursos mds actuales —como, por ejemplo, el ya citado de Ha-
bermas (1993)— analizan la modernidad, tanto en su faceta hegemé-
nica como contra-discursiva, como frutos estrictamente europeos. El
fil6sofo alemdn critica fuertemente a los autores y autoras inscriptos
en el pensamiento posmoderno (mas alla de que quizas algunos no se
autodefinirian como tales), pero es la razén dial6gica europea, forjada
en la modernidad, quien debe dar respuesta a la misma. En Fuentes del
yo, Charles Taylor (2006) también plantea, en otro registro, cierta con-
tinuidad entre Grecia y la modernidad, pasando por Roma y la llamada
Edad Media. En Grecia, se encontraria una de las primeras “fuentes del
yo” que, luego, se delinea como un rasgo esencial de la identidad mo-
derna. La “interioridad” como rasgo central del yo moderno es rastrea-
da, aqui, en una secuencia que parte de Platon, pasa por los estoicos y
Agustin de Hipona, desembocando en Descartes y Locke.

No hay en Habermas ni en Taylor referencias a otros continentes
ni civilizaciones (en Weber solo son analizadas para contrastar con
lo “occidental”). Solo aparece la idea del Nuevo Mundo en el primero
(Habermas, 1993, p. 15) como algo que expande el marco experien-
cial moderno, pero sin ningtn andlisis especifico. El sujeto es el eu-
ropeo, solo encuentra un objeto nuevo (el Nuevo Mundo). Es decir, la

2 Una interesante sintesis critica de este tipo de relatos puede verse en Hobson
(2006, pp. 17-49).

21



Maximiliano A. Garbarino

modernidad es estrictamente europea y solo se relaciona de manera
contingente con el afuera. Lo Otro no es constitutivo de ella. Cabe
aclarar, por supuesto, que en ninguno de estos casos se neutralizan,
al menos explicitamente, los derechos de otras civilizaciones como en
Hegel. Solo que el problema no se plantea o, en todo caso, se lo quie-
re resolver desde la modernidad europea misma. No hay afuera y, en
ese sentido, si siguen siendo hegelianos: el “autocercioramiento” de
la modernidad estructura su discurso.

Elementos dusselianos contra el “origen” de occidente

Dussel llama helenocentrismo no solo a la idea de que la Grecia
antigua es la antesala de la modernidad —todo lo mediada que sea—,
sino también a que esta es, de algin modo, ya Europa tal y como la
concebimos actualmente (como si Europa fuera una entidad en si mis-
ma, no un producto histérico mas bien reciente). “Lo que serd la Europa
‘moderna’ (hacia el norte y el oeste de Grecia) no es la Grecia originaria,
esta fuera de su horizonte, y es simplemente lo incivilizado, 1o no-poli-
tico, lo no-humano (...) [de modo tal, que la moderna Europa] usurpara
un nombre que no le es propio” (Dussel, 2000, p. 45).5

La tesis de Dussel, desarrollada desde mediados de los 60, res-
pecto al fuerte contraste existente entre el mundo griego y el semi-
ta, confluye de un modo absoluto con las teorias del sistema-mundo
desarrolladas en los 70. La idea bdsica es que la Grecia antigua tuvo
el mediterraneo oriental como mundo de intercambios humanos, ma-
teriales y simbdlicos. Asi, la cultura fenicia, la egipcia y, aun, la persa

3 Dussel (2000) indica que “deseamos ir indicando, con propdsito tedrico, el cam-
bio de significado del concepto de ‘Europa’. En general no se estudia ese deslizamiento
semantico, y, por ello, es dificil discutir sobre el tema” (p. 45); de la misma manera pro-
cede con la idea de lo “Occidental” ya que, primeramente, serd “el Imperio Romano que
habla latin (cuya frontera oriental se sitia aproximadamente entre la actual Croacia y
Serbia), que ahora contiene al Africa del norte. Lo ‘Occidental’ se opone a lo ‘Oriental’,
el Imperio Helenista, que habla griego” (p. 46).

22



La idea de modernidad en la obra de Enrique Dussel. Una interpretacién decolonial

fueron centrales en su constitucion cultural. El hecho de pensar a Gre-
cia de modo aislado no se debe, justamente, a los griegos pues ellos
tuvieron en claro, al menos, sus influencias egipcias y fenicias. Las
ciudades portuarias de Asia menor fueron ciudades de intercambio
constante y es alli donde surgen los hoy llamados presocraticos. El mi-
lagro griego no es autopoiético, tendria pues antecedentes e influencias
(Dussel, 2007, pp. 52-61). El aislamiento de Grecia y su mirar hacia (la
que posteriormente seria) Europa es un constructo de los tiempos del
romanticismo aleméan que, como veremos, constituye un justificativo
del posicionamiento en términos de civilizacion frente a la barbarie ob-
servada en el resto del mundo. Es por ello que Dussel afirma que: “Es ya
tiempo de descartar como superado el ‘milagro griego’. Grecia fue la cul-
minacion de un proceso milenario de Asia Menor y Egipto” (2007, p. 55).

El planteo es complementado con la idea de que la filosofia no solo
es griega, tiene también origenes independientes en otras culturas.
Dussel (1966) toma y reelabora las grandes propuestas tedricas de la
“Historia Universal” —aquellas realizadas por Toynbee, Jasper, entre
otros, durante el siglo XX—, aclarando que incluso la filosofia tiene
distintos origenes independientes. El pasaje del mythos al Idgos (para
ponerlo en términos griegos) es un camino que comienza a suceder
en todas las grandes culturas. Afirma nuestro autor, por ejemplo, que
“cuando se leen detenidamente los primeros enunciados del Tao Te
Ching del legendario Lao-Tse (...) nos encontramos ante un texto que
usa categorias filosoficas que se alejan del todo del relato meramente
mitico” (Dussel, 2017, p. 16). Los ejemplos podrian multiplicarse, pero,
en definitiva, Dussel desea “indicar que ni la filosofia naci6 solo ni
primeramente en Grecia (en el tiempo), ni puede tomarse a esta como
el prototipo del discurso filoséfico (por su contenido)” (p. 18).

Sin embargo, la tesis mas profunda de Dussel respecto de ciertos
rasgos centrales modernos es que tanto la categoria de persona, como
la idea de libre albedrio —que conlleva la responsabilidad individual y

23



Maximiliano A. Garbarino

la valoracion de la vida mundana— tienen sus origenes en “ndcleos
ético-miticos”* egipcios, mesopotamicos y semitas (Dussel, 1998). De
hecho, nuestro autor establece cierta contraposicién entre el nicleo
referido y los pueblos de origen indoeuropeo. El primer ntcleo ético-
mitico es el camino seguido por los pueblos bantd, egipcio, mesopo-
tamico y semita, y se caracteriza por lo siguiente:

la singularidad del sujeto ético, y el nacimiento como afirmacion
de la vida (nace este sujeto), y por ello afirmacién de la vida terres-
tre y corporal, donde se concibe la muerte empirica como muerte,
pero reafirmando la vida miticamente como resurreccion, repro-
duccién o sobrevivencia del sujeto ético (...) son éticas unitarias
de la carnalidad (positividad de la sensibilidad) (...) Por otro lado,
prosigue Dussel, estan aquellas culturas que conciben el naci-
miento humano como negacién de la vida (nacimiento como enso-
matosis y origen del mal), y por ello negacién del valor de la vida
terrestre y corporal, y la muerte empirica como nacimiento de la
verdadera vida (inmortalidad mitica del alma como retorno a la
unidad del cosmos). Es el camino de los pueblos llamados indoeu-
ropeos, entre otros. Son éticas dualistas del alma (positividad) y
del cuerpo (negatividad) (1998, p. 620).

Mas alla de la contraposicion, lo que Dussel indica es que, jus-
tamente, varios rasgos moderno-occidentales tienen un origen que
podriamos denominar “oriental”, si es que esas categorias a esta altu-
ra tienen ya algin sentido.’ La construcciéon de una Europa unitaria,

4 El concepto de “niicleo ético-mitico” es tomado de la obra de Paul Ricoeur (1990)
y es utilizado a lo largo de toda su obra: “las culturas tienen por su parte un nticleo
ético-mitico, es decir, una visiéon del mundo que interpreta los momentos significativos
de la existencia humana y los guia éticamente” (Dussel 2017, p. 13). Es el ntdcleo bésico
que estructura una cultura.

5 Aqui solo hacemos mencién del “helenocentrismo” para darnos una idea de
como Dussel piensa y, en general, intenta desmontar el relato eurocéntrico. Hay otras
tesis que deberian tenerse en cuenta pero que aqui se nos hace imposible considerar.

24



La idea de modernidad en la obra de Enrique Dussel. Una interpretacién decolonial

occidental, apartada y con relaciones solo contingentes, donde los
otros son borrados simbdlica y materialmente, justifica una autorre-
ferencialidad que, a su vez, sera funcional a la imposicion cultural y
al dominio.

La Modernidad entendida en el marco del sistema-mundo

Las llamadas teorias del sistema-mundo reconocen varios ante-
cedentes. Por un lado, los debates marxistas sobre la transicion del
feudalismo al capitalismo, debates muchas veces estancados, que en-
contraron mejor deriva cuando se comenzaron a pensar las transicio-
nes en términos menos enddgenos (nacionales o, incluso, europeos)
y mas relacionales e interregionales. En paralelo, la llamada “larga
duracién” de la Escuela de los Anales vy, en particular, el andlisis de
Braudel sobre el Mediterraneo puso sobre la mesa redes de intercam-
bio mucho mayores y mucho mas importantes de lo que se pensaba
hasta el momento. Estos “andlisis significaron antes que nada la sus-
titucién de una unidad de anélisis llamada ‘sistema-mundo’ en vez
de la unidad estandar de analisis, que habia sido el estado nacional”
(Wallerstein, 2004, p. 15). Por otra parte, la Teoria de la Dependencia
surgida en América Latina arrojé luz sobre la relacioén centro-periferia
o metrépoli-satélite (para ponerlo en términos de un importante tra-
bajo como el de André Gunder Frank de 1973). La idea central es que
el desarrollo y el subdesarrollo son dos caras de la misma moneda. El

Solo mencionemos la idea de que la secularizacion de la filosofia es un hito de la filo-
sofia musulmana (el kdlam vy la falsafah), asi como el planteo del problema del Estado
secular (con antecedentes en el desarrollo filosdfico de Bizancio); también es el caso del
concepto musulman de “casa de la guerra” que habria sido el antecedente de la “guerra
justa” (Dussel, 2007, pp. 79-95 y 196). Otro punto interesante a destacar es la vision que
tiene Dussel sobre la influencia de la escolastica tardia (de Francisco Sudrez, en parti-
cular) sobre el pensamiento que, habitualmente, llamamos moderno: sobre Descarte,
primero, sobre Wolff, luego (p. 221). La tesis general es que las universidades espanolas
(como las de Salamanca, Alcald, etc.) son una fuente central del pensamiento que habi-
tualmente llamamos moderno.

25



Maximiliano A. Garbarino

intercambio desigual y las ventajas comparativas de una zona del sis-
tema mundial sobre otra—ya sea econémicamente fundadas y/o mili-
tarmente establecidas— producian y reproducian esa desigualdad. La
idea de que el desarrollo de una nacién es debido a factores endoge-
nos y que, por lo tanto, los llamados paises en desarrollo solo debian
copiar recetas —econdmicas, pero también “civilizatorias®— de los
paises desarrollados fue puesta en crisis. Y si bien Wallerstein no lo
refiere, son significativos los debates al interior del marxismo latinoa-
mericano, en cuanto a la caracterizacién de la economia colonial: ;era
capitalista, ya que su produccion se orientaba al mercado mundial en
expansion (y este ejercia su presion en la forma de producir)? ;O era
feudal, debido a que el modo de produccién inmediatoy las relaciones
de produccién establecidas estaban mas vinculadas a la estirpe espa-
nola feudal?® La necesidad de pensar en términos de sistema-mundo
ya estaba planteada, a la vez que ya se perfilaban varios conceptos
para desencajar esos debates. Uno de los resultados mas importantes
para lo que estamos diciendo aqui es la idea de que “América no se in-
corpord en una ya existente economia-mundo capitalista. Una econo-
mia mundo capitalista no hubiera tenido lugar sin América” (Quijano
y Wallerstein, 1992, p. 135).

Esta perspectiva del sistema-mundo confluye con las ideas de
Enrique Dussel sobre la modernidad. Uno de los puntos centra-
les es que la conquista de América (y su creacién como entidad,
inexistente antes de la conquista) fue el nacimiento del capitalis-
mo (entendido en términos de sistema-mundo, como un fenémeno
a escala global y relacional, no estrechamente nacional o regional)
y, al mismo tiempo, por tanto, del colonialismo. En el plano cultu-
ral y de ideas, es el nacimiento también de la modernidad y, como
veremos, del racismo.

¢ Como ejemplo, véase la discusion que, en Argentina, planted Milciades Pena
contra Rodolfo Puiggrés (Pena, 2014, pp. 61-82).

26



La idea de modernidad en la obra de Enrique Dussel. Una interpretacién decolonial

Por tanto, una tesis central es que hay que invertir la doxa que
afirma que el desarrollo del capitalismo y la modernidad europea son
auto-engendrados y “exportados” a otros lugares del globo. Por el
contrario, Dussel, sostiene que

la centralidad de Europa en el sistema-mundo no es fruto solo de
una superioridad interna acumulada en la Edad Media europea
sobre las otras culturas, sino también el efecto del simple hecho
del descubrimiento, la conquista, colonizacién e integraciéon (sub-
suncion) de Amerindia (fundamentalmente), que le dara a Europa
la ventaja comparativa determinante sobre el mundo otomano-
musulman, la India o la China” (1998, p. 51).

La conquista de América significé una extraccién de riquezas de la
recientemente creada entidad (primero Nuevo Mundo, luego Améri-
ca). Esto implicé la expropiacion de territorios y la superexplotaciéon
de mano de obra indigena, asi como también la posterior captura e
“importacién” violenta desde Africa de seres humanos convertidos en
esclavos. Un doble genocidio y una expropiacion cultural, territorial
y de libertades fue la condicién del “despegue” del capitalismo euro-
peo.” No es, para Dussel —y en coincidencia total con las teorias del
sistema-mundo—, que la conquista de América es el resultado de la
expansion capitalista (aunque mas no sea comercial), sino que sin su
conquista no habria habido la superexplotacién de trabajo, el finan-
ciamiento y la inyeccion de calorias —entre otras cosas— necesarias
para su surgimiento. Y para ponerlo en términos de modernidad, esta
es entendida como

7 Notese que, segun las teorias del sistema-mundo, asi como la teoria de la depen-
dencia y lo que, a partir de 1992, Quijano (2019) llamo el pensamiento decolonial, solo
podemos hablar de “capitalismo europeo” si entendemos, por un lado, que este no es
sin las colonias vy, por el otro, que el caracter central y hegemoénico de Europa depende
de constituir, al mismo tiempo, el caracter periférico de América (econdémico, politico y
cultural) y de buena parte del resto del mundo.

27



Maximiliano A. Garbarino

la cultura del centro del sistema-mundo, del primer sistema mun-
do —por la incorporaciéon de Amerindia— y como resultado de la
gestacion de dicha centralidad. Es decir, la modernidad europea
no es un sistema independiente autopoiético, autorreferente, sino
que es una parte del sistema mundo: su centro (1998, p. 51).

Por lo tanto, el colonialismo no es entendido como un efecto co-
lateral o contingente de la constitucion del capitalismo, es el mismo
capitalismo y, como veremos mas detenidamente, la modernidad es
fruto de esa gestion del sistema-mundo.

Rehistorizar la(s) modernidad(es)

Como ya se habra advertido, aqui se suponen al menos dos cues-
tiones que hay que explicar: la modernidad como un fenémeno mun-
dial emparejado con la instauracién de la estructura centro-periferias
(y, particularmente, qué implica para estas ultimas) y una histori-
zacion de la modernidad distinta de las habituales. Como advierte
Eduardo Griiner (2010), si es un lugar comun hablar en filosofia del
Discurso del método de Descartes, publicado en 1637, como el primer
texto propiamente moderno, es también parte de la doxa historiogra-
fica que la modernidad comienza en 1492, con la expulsion definiti-
va de los moros de Europa y el “descubrimiento” del, posteriormente
llamado por Europa, Nuevo Mundo. Esa distancia de casi 150 anos
merece tener una explicacion. Al respecto, la tesis de Dussel es que
existié una primera modernidad “hispdnica, humanista, renacentis-
ta, ligada todavia al antiguo sistema interregional de la cristiandad
mediterrdnea y musulman” (1998, p. 58), que se encontrd con nuevos
problemas (derivados del “descubrimiento” y la conquista) y que los
trat6 con una conceptualizacién renacentista sin todavia generar una
nueva episteme (Foucault, 2014).% Para Dussel, en la “conquista ame-

8 La episteme es un concepto que remite a las regularidades discursivas de una épo-
ca, asi como al quiebre entre una y otra. “La discontinuidad —el hecho de que en unos

28



La idea de modernidad en la obra de Enrique Dussel. Una interpretacién decolonial

ricana efectuada por Espana, se consuma la destrucciéon del antiguo
modelo y se enfrenta la nueva problemadtica, ya moderna, con el mé-
todo escoléstico antiguo aunque con modificaciones temaéticas (...) se
trata de la primera filosofia moderna” (2020, p. 38) o lo que llama ha-
bitualmente “modernidad temprana”. Al respecto, asegura Dussel que

el pensamiento tedrico filoséfico del siglo XVI tiene relevancia
actual porque es el primero, y el Ginico que vivid y expresé la ex-
periencia originaria en el tiempo de la constitucién del primer
sistema mundo (...) Desde el siglo XVII la segunda modernidad
no tuvo escripulos de conciencia con preguntas que ya estaban
respondidas de facto (1998, p. 59).

Sin embargo, aunque el problema de la ocupacién, dominio y ges-
tion de territorios y de pueblos antes ignorados se plante6 de manera
clara, sus resultados no fueron para nada loables. El Renacimiento se
encuentra con el Otro. Tiene la oportunidad de la apertura y el inter-
cambio, sin embargo,

la combinacion de la ideologia de expansion del cristianismo de
occidente con la transformacién del comercio derivada de la po-
sesion de la Tierra y la explotacion a gran escala de mano de obra
para producir mercancias destinadas a un nuevo mercado mun-
dial engendré la matriz colonial de poder (Mignolo, 2007, p. 55).

Y si Kant, como veremos, va a poder hablar de cuatro razas y hacer
una jerarquia entre ellas basandose en observaciones de viajeros e in-

cuantos anos quizas una cultura deje de pensar como lo habia hecho hasta entonces y se
ponga a pensar en otra cosa y de manera diferente— se abre sin duda sobre la erosion del
exterior, sobre este espacio que, para el pensamiento, esta del otro lado, pero sobre el cual
no ha dejado de pensar desde su origen” (Foucault, 2014, p. 67). Se pasa de una episteme a
otra cuando los objetos, los problemas, los conceptos y los modos de enunciacion tienen
una mutacién drastica (Foucault, 2002). Y, justamente, en concreto, uno de los cambios
que analiza Foucault en Las palabras y las cosas (2014) es el pasaje de la episteme rena-
centista a la episteme clasica. Cabe aclarar que, por un lado, Dussel no cita a Foucault y,
por el otro, que en Foucault no hay referencias a la cuestion colonial.

29



Maximiliano A. Garbarino

formantes, fue porque el borramiento o, al menos, la invisibilizacion
de los Otros, estaba establecido.” Borramiento que, de todos modos,
debe siempre, aunque de forma cambiante, ser ejercido: un despojoy
ordenamiento violento, si bien requiere de un momento originario de
fuerza desnuda, tiene siempre un segundo momento de “policia”, ya
que el orden siempre tiende a dislocarse.

Pero volvamos atras. Con relacién a la conquista, el Renacimiento
tiene un discurso que Dussel llama el contradiscurso de la modernidad
y otro que denomina mito de la modernidad. El primer gran debate
filoséfico que surge en esta modernidad temprana es, para el filéso-
fo argentino, la llamada controversia de Valladolid. A instancias de
Carlos I, entre 1550 y 1551, Bartolomé de Las Casas (universitario de
Salamanca, fraile y sacerdote dominicano) y Juan Ginés de Sepulveda
(sacerdote y fildsofo humanista) entablaron una polémica sobre el de-
recho de los cristianos sobre los barbaros y, al mismo tiempo, sobre la
caracterizacién de los pueblos indigenas como tales.

Ginés de Sepulveda es solo uno de los referentes del mito de la
modernidad, segin expresion de Dussel, pero quizas sea el mas claro.
Tengamos en cuenta que la caracterizacién de los pueblos amerindios
como “barbaros” supone un reajuste dificil al imaginario de la época
de eso Otro recientemente “encontrado”; al fin y al cabo, estamos ha-
blando del “Nuevo Mundo”.? Por un lado, la caracterizacién de los no
cristianos como barbaros (incluso tras haber reconocido lo refinado

° “Kant crefa que los libros de viajeros proporcionaban informacion certera (...) a
pesar de su poder de atraccion eurocéntrico y su propdsito intencional: es decir, justifi-
cacion propagandistica de expansionismo y explotacién extranjera” (Eze, 2001, p. 246).

10 Mignolo (2007) propone entender a la organizacién geografico-antropoldgica
europea como tripartita: Europa, Asia y Africa. La lectura cristiana implicaba que, en
cada continente, reinaba la estirpe de cada uno de los tres hijos de Noé. El Nuevo Mun-
do fue interpretado como una prolongacién de Europa, fue entonces “occidentalizado”
sin miramientos, tomandolo, como indican muchas representaciones —erréoneas— del
siglo XVIy XVII, como “tierra vacia”.

30



La idea de modernidad en la obra de Enrique Dussel. Una interpretacién decolonial

de una cultura —como en los casos de los arabes o de los chinos—,
o percibido la ejemplaridad de una organizacion politica especifica
como, por ejemplo, la turca) se ajusta a los parametros habituales de
relacién con lo Otro. Pero los barbaros estaban en la frontera y, en
todo caso, las relaciones violentas que pudieran establecerse tenian
que ver con la antigua ocupacién o dominio de parte de los barbaros
a los cristianos o alguna ofensa pasada o presente. Ninguno de estos
era el caso nuevo.
En concreto, Ginés de Septilveda afirmaba que

sera siempre justo y conforme al derecho natural que tales gen-
tes (barbaras) se sometan al imperio de principes y naciones mas
cultas y humanas, para que, por sus virtudes y la prudencia de sus
leyes, depongan la barbarie y se reduzcan a vida mas humana y al
culto de la virtud (...) y si rechazan tal imperio se les puede impo-
ner por medio de las armas, y tal guerra siempre sera justa (citado
por Dussel, 2007, pp. 196-197).

Hay otras posiciones mucho mas matizadas, como la de Francisco
de Vitoria,!! basada en el derecho natural (Dussel, 2007, pp. 206-209):
“hay en ellos una necesidad natural de ser regidos y gobernados por
otros, siéndoles muy provechoso el estar sometidos a otros, como los
hijos necesitan estar sometidos a los padres y la mujer al marido” (Vi-
toria citado por Castilla Urbano, 2014, p. 45). Esto es lo que Vitoria
llama servidumbre civil. Ginés de Sepulveda, en algunos casos, habla
de servidumbre natural. Como se puede advertir, con distintos mati-
ces, el debate se mantiene dentro del marco del derecho (y obligacion)
de tutela.

11 Francisco de Vitoria (1483-1546) fue un catedratico de la Universidad de Sala-
manca, tomo clases con John Meier quien, hasta donde se sabe, fue el primer fil6sofo en
pensar el derecho de los cristianos sobre el Nuevo Mundo; imparti6 clases a Domingo
de Soto, otro de los célebres y tempranos pensadores de la cuestion del derecho sobre
el Nuevo Mundo (Castilla Urbano, 2014).

31



Maximiliano A. Garbarino

Esto redunda en muchos casos en la idea de que el Otro no solo es
barbaro sino una suerte de materia a la que hay que darle forma (civi-
lizada). Si bien con matices que van desde el derecho absoluto sobre
pueblos y territorios “nuevos”, a la propuesta de ciertas condiciones —o
limitantes— para la guerra justa, la misiéon colonizadora-civilizatoria
no se cuestiona. Ahora bien, este derecho —morigerado o no— se basa
en la idea de que la civilizacion tiene derecho sobre la barbarie y que la
primera se define por el modo de vida realmente existente en la cris-
tiandad europea. Es decir, la medida del barbarismo se da en funcion de
la distancia con el modo de vida europeo. Los criterios son varios, pero
son recurrentes: la institucién de la propiedad privada —inexistente
entre los indigenas—; el cultivo de las letras y la profesion de la religion
cristiana, entre otros. En todo caso, como afirma Castilla Urbano (2014),
se mide la universalidad civilizatoria en términos eurocéntricos.'?

El mito de la modernidad tiene asi dos partes: por un lado, se cons-
tituye como vara para medir a los otros, planteindose como criterio
universal; por el otro, estd basado en la idea de que moldear, encami-
nar o, directamente, regir sobre los Otros es beneficioso para estos,
sépanlo ellos o no. Y, por tanto, con matices o no, la guerra para estos
fines es justa, ya que al oponerse supuestamente a su propio bien, la
“victima es trasformada en culpable” (Dussel, 1994, p. 74).

Ante este espectro de fundamentaciones, para Dussel, es Bartolo-
mé de Las Casas quien toma una posicién que caracterizard como “el
maximo de conciencia critica mundial posible” (2007, p. 199), posicién
a la que llama en reiteradas oportunidades el primer anti-discurso fi-
loséfico de la Modernidad. Al respecto, el recuento de las argumenta-

12 Mignolo (1995) muestra con qué profundidad fueron totalmente ignoradas las
modalidades de escritura, de ejercicio de la memoria y de concepcion del territorio de
los indigenas en el Nuevo Mundo (en particular, las de los Mexicas y las de los llama-
dos Incas). El criterio excesivamente eurocéntrico pasé por alto estas particularidades
culturales, salvo parciales y honrosas excepciones.

32



La idea de modernidad en la obra de Enrique Dussel. Una interpretacién decolonial

ciones lascasianas tiene varias aristas y es analizado por Dussel en
distintas oportunidades (1994, pp. 77-81; 2007, pp. 199-205; 2020, pp.
57-78). Cada argumento dado por de Las Casas es la contracara de
otros que fueron esgrimidos para justificar la conquista.

Uno de ellos tiene que ver con la discusion de la supuesta “barba-
ridad” de los indigenas. Ante esta idea, de Las Casas provee ejemplos
que dan cuenta de la sofisticacién en sus relaciones humanas y alaba
la organizacién politica local, asi como la calidad moral de sus ha-
bitantes. Como se puede advertir, agregamos nosotros, en este caso
no se impugna en lo mas minimo la episteme renacentista que mira a
través de la dicotomia civilizacion-barbarie o sus variantes.

Hay otros argumentos que, directamente, impugnan la forma pre-
dominante de la colonizacién. Al respecto, el obispo espanol plantea
que celebrar liturgia en el Nuevo Mundo es improcedente, ya que lo
que realmente se hace en esas tierras es adorar a un dios pagano (el
dinero). Este argumento impugna la miseria a la que es condenada
la poblacién local responsabilizando a los conquistadores por ella.
Mientras se siga de esa manera es una contradiccion performativa —
diriamos hoy— celebrar misa.

Pero, quizés, el argumento mas interesante es el que presenta a la
evangelizaciéon como un proyecto que debe respetar la voluntad de los
Otros. Lo que afirma de Las Casas aqui es que el convencimiento debe
darse por medio de razones aceptadas voluntariamente y no es legiti-
mo evangelizar de otro modo. De esta forma, presupone el raciocinio
natural de los indigenas pero, ademas, esta idea presenta un corolario
realmente muy radical: si no hay convencimiento por razones, al indi-
gena lo asiste el derecho natural de defender con las armas su propio
culto. Es decir, en la supuesta guerra justa que los conquistadores asu-
men, la justicia esta del “otro” lado. En palabras de Dussel:

Lo esencial es que se otorga al indio una pretension universal de
verdad (ya que desde su perspectiva “adoran al verdadero Dios”),

33



Maximiliano A. Garbarino

lo que no quiere decir que Las Casas mismo no tenga por su parte
igual pretensién (ya que Las Casas opina que es “err6nea concien-
cia”). Las Casas otorga dicha pretensién a los indios porque no
han recibido “creibles y convincentes argumentos”. Y como no los
han recibido, tienen todo el derecho de afirmar sus convicciones,
defenderlas hasta la posibilidad de una guerra justa (2020, p.71).

La argumentacion, para Las Casas, debe necesariamente ser acom-
panada de una conducta cristiana ejemplar (justamente, la que no se
da en las colonias). Hasta aqui llega el anti-discurso de la modernidad,
de Las Casas no es ni relativista ni cree que el cristianismo (verdade-
ro) debe aprender algo de los Otros.

La segunda modernidad

La llamada “modernidad temprana” entonces, seria un momento
de “acumulacién originaria”, si se nos permite la expresion. Si bien se
plantea la cuestién del derecho sobre los Otros, el problema se sigue
pensando desde criterios europeos cuajados en torno al par civiliza-
cién-barbarie. De todos modos, lo que primé fue el lado “mitico” de
la modernidad, es decir, no solo su criterio de universalidad y validez
(el modo de vida europeo), sino la idea del derecho de tutelaje incluso
impuesto por las armas. Hacia el siglo XVII, segin Dussel, se establece
otro momento de la modernidad:

Este segundo momento de la modernidad (que se inicia en
Amsterdam), para poder gestionar el enorme sistema-mundo que
de pronto se le abre a la pequena Holanda, que de provincia de la
corona espanola se sitda ahora en el centro del sistema-mundo,
debe efectuar o aumentar su eficacia por simplificacion. Es nece-
sario realizar una abstraccién (favoreciendo el quantum en des-
medro de la qualitas), que deja fuera muchas variables validas
(variables culturales, antropoldgicas, éticas, politicas, religiosas),
que no permitian una adecuada, factible, o técnicamente posible

34



La idea de modernidad en la obra de Enrique Dussel. Una interpretacién decolonial

gestion del sistema mundo. Esta simplificacion de la complejidad
abarca la totalidad del mundo de la vida, de la relacién con la na-
turaleza, ante la propia subjetividad, ante la comunidad y, como
sintesis, nueva actitud econémica (1998, p. 59).'3

Esta cita contiene un nudo de problemas que Dussel no despliega
y, por tanto, amerita detenerse un momento. La cuestion del privile-
gio del quantum sobre la qualitas, como forma de entender el capita-
lismo, tiene un antecedente importante en el teérico marxista htinga-
ro Georg Lukdcs. Es él quien primero auné los analisis de Karl Marx
respecto del trabajo y la mercancia con los de Max Weber sobre la
racionalizacién moderna. En Marx, sobre todo en el primer tomo de EI
Capital (2002), hay un analisis de lo que denomina trabajo abstracto.
Partiendo de la forma mercancia, que es la forma que toma la riqueza
social en el capitalismo para Marx, se pregunta —retomando a Aris-
toteles— qué es lo que tienen en comun las mercancias mas diversas
para ser intercambiables segiin una medida de valor. Si, como sostuvo
Aristételes, no hay ninguna caracteristica fisica que haga mensura-
bles entre si a las diversas mercancias, la respuesta a la pregunta por
“lo igual” no es fisica o natural, sino “supranatural”. Lo que hace com-
parables a las mercancias (y por eso se constituyen como tales) es la
cantidad de trabajo objetivada en ellas. Lo que nos interesa de esto
es que esta cantidad de trabajo es abstracta, es decir, no depende de
qué tipo de trabajo se esté haciendo, de las habilidades o destrezas
particulares que entran en juego.!* Si bien es claro que la mercancia

15 A medida que pasan los afios, Dussel va “corriendo” o diluyendo la idea de Europa
como centro del sistema-mundo. Acompanando sobre todo las investigaciones de Frank
(1998) sostiene que, si bien el proceso comienza en 1492, no es hasta 1800 que Europa se
torna hegemonica a nivel mundial. Si sigue siendo importante entender a Europa como
centro de la periferia construida y nombrada como Nuevo Mundo, es decir, centro de un
sistema-mundo que todavia no es del todo global y cuyo eje es el Atlantico.

4 Marx retoma el andlisis aristotélico indicando, ademas, por qué el filésofo grie-
go no pudo dar una respuesta satisfactoria al problema: porque una sociedad esclavista

35



Maximiliano A. Garbarino

debe ser un objeto que satisfaga alguna necesidad (lo que Marx lla-
ma “valor de uso” siguiendo aqui también a Aristételes) y, por tanto,
tiene cualidades, y si también es cierto que el trabajo siempre es una
actividad concreta especifica, la abstraccién mercantil —en la circula-
cién, pero primariamente en el momento de produccién— y la consi-
deracién abstracta del trabajo predominan en la forma capitalista de
produccion, subordinando lo concreto a lo abstracto. En palabras de
Marx:

si en lo que se refiere al valor de uso el trabajo contenido en una
mercancia solo cuenta cualitativamente, en lo que tiene que ver
con la magnitud de valor, cuenta solo cuantitativamente, una vez
que ese trabajo se haya reducido a la condicién de trabajo humano
sin mas cualidad que esta (2002, p. 56).

Tanto el trabajo como el objeto producido son considerados
abstractamente. Y es justamente por esta abstracciéon que se hacen
mensurables. Para Lukacs (2013), la forma mercancia —dominante
recién en el capitalismo— es la clave para entender tanto la objeti-
vidad como la subjetividad capitalista. El trabajador es considerado
una mercancia mas, su vida y su subjetividad —incluso mas alla del
momento de la produccion estrictamente hablando— son reducidas a
consideraciones cuantitativas (y, por tanto, abstractas). Asi, segin el
fil6sofo hiingaro,

el problema de la mercancia aparece no como problema aisla-
do, ni siquiera como problema central de la economia entendida
como ciencia especial, sino como problema estructural central de
la sociedad capitalista en todas sus manifestaciones vitales. Pues
solo en este caso puede descubrirse en la estructura de la relacién
mercantil el prototipo de todas las formas de objetividad y de to-

no puede pensar como equivalentes a distintos tipos de trabajo ejercidos por seres hu-
manos jerarquicamente distintos (2002, pp. 72-74).

36



La idea de modernidad en la obra de Enrique Dussel. Una interpretacién decolonial

das las correspondientes formas de subjetividad que se dan en la
sociedad burguesa (Lukacs, 2013, p. 187).

Lukacs vincula, proponiendo una suerte de ontologia moderno-
capitalista, la idea marxiana de lo abstracto sobre lo concreto con la
abstraccion que requiere el calculo de toda eficiencia capitalista y
moderna. La burocratizacion (del Estado, de la esfera juridica, pero
también, en cierta forma, de la empresa capitalista) como calculo efi-
ciente, automatizado, objetivo —en tanto no hay elemento subjetivo
que lo defina— son temas habituales en Weber. Lukacs refiere largas
citas de Weber que iluminan este punto:

Lo especifico del capitalismo moderno frente a las formas arcaicas
de negocio capitalista es la organizacion rigidamente racional del
trabajo sobre la base de la técnica racional; esa especificidad no ha
nacido nunca en el terreno de aquellas entidades estatales irra-
cionalmente construidas, ni podia tampoco brotar en él. Pues es-
tas modernas formas de la empresa, con su capital fijo y su calculo
exacto, son para ello demasiado sensibles a la irracionalidad del
derecho y de la administracion. Por eso no han podido brotar mas
que donde el juez es, en mayor o menor medida, un autémata de
aplicacién de articulos (...) cuyo funcionamiento es en todo caso
calculable en lineas generales (Weber, Escritos politicos, citado por
Lukacs, 2013, p. 203).

El capitalismo necesita de la diferenciacién de esferas (estatal, ju-
ridica, pero también estética, ética, religiosa, etc.) para la racionaliza-
cion precisa e ilimitada. Esa racionalizacién funciona sobre una abs-
traccién que maximiza la eficacia. Por ejemplo, la empresa capitalista
para calcular costo y beneficio, para hacer la ecuacion lo mas eficiente
posible, no solo necesita del trabajo abstracto (el trabajo libre, segin
Weber) llevado a la disciplina maxima, sino también del cdlculo juri-
dico, es decir, hacer absolutamente predecible la relacién de la esfera
juridica sobre la econémica (calculando incluso el costo de la ilegali-

37



Maximiliano A. Garbarino

dad). Es por ello que el derecho debe convertirse, lo mas posible, en la
aplicacion de un algoritmo.

Escindir la esfera de la produccion de la estética, por ejemplo, deja
llevar a las tltimas consecuencias la primera sin miramientos estéti-
cos. Lo mismo vale para la moral o la religién: de ahi que la eficacia
econdmica se lleve al maximo, sin limitantes. Las otras esferas solo
apareceran como parte del calculo —como vimos en el ejemplo ju-
ridico—, entendidas como limitantes externas. Pero si en Weber las
esferas se autonomizan, en Lukdcs esto es solo aparente. Hay algo que
totaliza el sentido de estas diferenciaciones, del impulso a la abstrac-
cién, racionalizacion y calculo: esto es la primacia de la mercancia, la
forma mercancia como forma arquetipica de la objetividad y la subjetivi-
dad en el capitalismo.

Para Dussel, el dominio del quantum sobre la qualitas esta vincu-
lado al capitalismo, pero, como dijimos, su movimiento es esencial-
mente colonialista. La explicacién —mas bien una indicacién que no
llega a desarrollar—entonces, no solo tiene que ver con la forma mer-
cancia como en Lukacs, sino con la conquista del Nuevo Mundo vy el
régimen colonial. Remontdndose a la “modernidad temprana”, Dussel
afirma que la primera burocracia moderna fue la espanola:

Max Weber no imagina que en el Archivo de Indias de Sevilla se
encuentran 60 mil legajos (mas de 60 millones de papeles) de la
“burocracia” espanola referente a América Latina del siglo XVI al
XIX. Espana fue el primer Estado moderno burocratizado (1994,
p- 49).

Otra indicacion interesante que da Dussel sobre esta abstraccion
cuantificante puede rastrearse en una referencia puntal pero escla-
recedora sobre EIl Nomos de la Tierra de Carl Schmitt (Dussel, 2007, p.
198). Schmitt indica que el Tratado de Tordesillas (1494) es el primero
que piensa una delimitacién geografico-politica en términos de “li-
neas globales”, es decir, como linea trazada more geométrico que no

38



La idea de modernidad en la obra de Enrique Dussel. Una interpretacién decolonial

considera diferencia entre la tierra y el mar, es decir, una linea trazada
segun un criterio “global”, que abstrae una consideracién central en
el derecho pues, hasta entonces, mar y tierra no eran, de ninguna ma-
nera, cualitativamente equivalentes.'®

El segundo elemento importante (que permitird contrastar la
“modernidad temprana” con la “segunda modernidad”) es que dicho
tratado se establece entre dos soberanos cristianos: hay, entonces, un
reconocimiento de una igualdad entre las partes que es ratificada por
una autoridad comun, el Papa. Sin embargo, a partir del siglo XVII
—momento en el que Dussel identifica la “segunda modernidad”—,
las cosas cambian: ahora los tratados, si bien trazados segtn “lineas
globales”, son elaborados bajo la figura de la “linea de amistad”, acor-
dada por dos potencias europeas y a partir de la cual solo rige la ley
del mas fuerte:

La particularidad tipica de estas lineas de amistad reside en que
(...) delimitan un espacio de beligerancia entre las dos partes con-
tratantes que efectiian tomas de la tierra, precisamente porque
estas carecen de cualquier otro supuesto comun o cualquier auto-
ridad comun (Schmitt, 2003, p. 77).

Los espacios definidos asi, geométricamente, delimitan entonces
un lugar de “catastrofe”, dice Schmitt, ya que no vale ningin derecho.
Para el autor, el concepto de “estado de naturaleza” —que cobra tan-
ta centralidad y adquiere una nueva reformulacién moderna— tiene
como referencia esta situacién: “es evidente que Hobbes no solamen-
te se encuentra bajo la impresién de las guerras civiles confesionales

5 La linea global “es un modo de pensar que representa una determinada fase
en la evolucion histodrica del pensamiento de la conciencia humana del espacio y que
comienza en el momento del descubrimiento de un ‘Nuevo Mundo’ y al principio de
la ‘época moderna’ (...) con la palabra global es designado tanto el cardcter planetario
universal de este modo de pensar como también su vinculacion con la superficie basada
en la equiparacién de la superficie de la tierra y el mar” (Schmitt, 2003, p. 69).

39



Maximiliano A. Garbarino

en Europa, sino también bajo el impacto de la aparicién de un Nuevo
Mundo” (Schmitt, 2003, p. 80).

Las potencias que primordialmente entran en el juego de las “li-
neas de amistad” son Francia e Inglaterra. En este punto, ya no apare-
ce la cuestion de la tutela sino directamente la aplicacién de la fuerza.
Nos detendremos al respecto en John Locke quien tuvo negocios y ac-
tividades administrativas en América (Castilla Urbano, 2014, pp. 39-
41). Para Locke, el concepto que se aplica para la descripcion de la re-
lacién entre colonos e indigenas es el de “estado de naturaleza”. Si los
habitantes originarios, ciertamente, son seres humanos como todos
y, por eso, los asiste el Derecho Natural iluminado por la Razén, no
gozan de una estructuracion politica segin un Derecho Positivo. Por
ello, las relaciones econdmicas de intercambio estan absolutamente
legitimadas (Derecho Natural), pero el reconocimiento de sus Nacio-
nes no (pues el Derecho Positivo es casi inexistente). Sin embargo, lo
central es que su relacion con la tierra no es la correcta. Un habitante
del Nuevo Mundo, a diferencia del colono europeo, no hace producir a
la tierra todo lo que puede. Pero, justamente, este es el mandato divi-
no, la relaciéon correcta del ser humano con la tierra: hacerla producir
lo mejor que se pueda. Es por ello que Castilla Urbano dice:

Los colonos, al extender el modo de vida europeo, desarrollan un
trabajo apropiador sobre una tierra que aparece sin dueno y desa-
provechada, y todo ello, por mandato divino. Por el contrario, a los
indios, apegados a su modo de vida cazador-recolector, aunque
—dicho sea de paso— no era el nico existente entre ellos, se les
atribuyen tres caracteristicas defectivas: no aprovechan la tierra
como es debido, porque su explotacion no es considerada trabajo
en sentido estricto; no solo no pueden exhibir vinculo alguno con
los designios del Senor, sino que parecen actuar abiertamente en
contra de éstos, y, por ultimo, no son considerados duefios de la
tierra en la que llevan miles de anos (2014, p. 51).

40



La idea de modernidad en la obra de Enrique Dussel. Una interpretacién decolonial

Entonces, si la relacién entre los colonos y los colonizados es una
relacion de “Estado de Naturaleza” y no hay “un tercero” que la regule
y, a diferencia del colono que trabaja la tierra, la relacién del indio
con la misma no es la correcta, el colono tiene, por eso, el derecho de
tomar la tierra por la fuerza y defenderla: “Al indio le correspondia
el papel de agresor de aquellos que, habiendo usurpado sus tierras,
contaban con la ley de la naturaleza a su favor” (Castilla Urbano,
2014, p. 52).

El derecho (a aplicarse por la fuerza) asiste al colono. Las rela-
ciones particulares de los habitantes del Nuevo Mundo entre si y con
el mundo que lo circunda (si es que, para todas esas cosmovisiones,
puede haber una separacién tal) son completamente pasadas por alto.
No hay otra forma legitima de apropiacién que la de la propiedad pri-
vada, no hay otra forma de ser en el mundo (segin el mandato divi-
no) que trasformando la naturaleza del modo mas eficiente posible
(v la eficiencia se mide en términos eurocéntricos y abstractos), no
hay otro derecho que el natural o positivo, basado en el modo de vida
europeo.'®

Cabe aqui referir otra distincién entre las fases de la modernidad.
En ocasiones, Dussel (2007) distingue entre una primera modernidad
temprana (1492-1630), marcada por el dominio espanol y portugués
del Nuevo Mundo; una segunda modernidad temprana (1630-1789),
caracterizada por un dominio comercial holandés primero vy, luego,
britanico, marcada ademas por una fuerte disputa entre las potencias
en el Nuevo Mundo y en Africa (donde el tercero en la disputa fue
Francia); y una modernidad madura, ya plenamente iluminista.’

16 Dussel hace mayor hincapié en la argumentacién lockeana para justificar la es-
clavitud que deriva de la situacion de captura de enemigos en el “Estado de Guerra”.
Para ello, ver Dussel (2007, pp. 236-240).

17 Si bien nunca lo aclara, la referencia politica es a la Revolucién Francesa (1789).
Pero el hecho de que esta sea la fecha no debe ensombrecer que los procesos siempre

41



Maximiliano A. Garbarino

Con respecto al paso de una fase a la otra, es necesario hacer men-
ciéon de un cambio filosofico-cultural. Si en la, casi siempre pasada
por alto, “primera modernidad” la oposicién entre quienes profesaban
la verdad revelada y quienes no fue el gran separador de la humani-
dad, ya el siglo XVII perfila una suerte de evolucionismo comparativo.
En Locke, por ejemplo, aparece la idea de que, al principio, todos los
pueblos eran como América. Lo primitivo estaba ahi para contrastarlo
con lo civilizado, pero, también, para marcar la regla de la evolucién,
el “hacia donde” de los pueblos primitivos. Ahora bien, ya en el siglo
XVIII, se conforma la idea antropologica de las diferencias y jerarquia
de razas.

Al respecto, el filésofo nigeriano-norteamericano Emmanuel Eze
asegura que “la antropologia y la geografia de Kant ofrecen la mds
fuerte, si no la Unica justificacién teorética filoséfica suficientemente
articulada de la clasificacion superior/inferior de las ‘razas’ del hom-
bre, de cualquier escritor europeo hasta ese momento” (2001, p. 249).
Durante sus cursos de geografia fisica y antropologia, que suman un
total de setenta y dos, Kant se dedic6 a establecer y fundamentar la
idea de la existencia de cuatro razas: “tan esencial es la diferencia
entre las razas humanas; [que] parecen tan grandes en las facultades
espirituales como en el color” (Kant, citado por Eze, 2001, p. 244). Las
razas estan ordenadas jerarquicamente desde aquella que responde
a lo esencialmente humano (esto es, que tiene la capacidad de de-

comienzan antes y terminan después de cualquier arbitrariedad cronoldgica rigida. En
todo caso, la modernidad madura esta marcada, ademas de por los procesos indepen-
dentistas en el “Nuevo Mundo” —al menos, los derivados de la crisis politico militar
acaecida tras la revolucion francesa—, por la revolucion industrial (primeramente, en el
Reino Unido) y, por tanto, por el paso del capitalismo comercial al capitalismo indus-
trial, coincidiendo no casualmente, sino todo lo contario, con el declive de China como
potencia productiva. Es central la referencia de Dussel a la idea de “la gran divergencia”
del economista Kenneth Pomeranz (2001), donde ademas de las ventajas derivadas del
colonialismo se analizan las consecuencias catastréficas de una crisis ecolégica en Chi-
na, hasta ese entonces dominante en la produccién mundial.

42



La idea de modernidad en la obra de Enrique Dussel. Una interpretacién decolonial

sarrollar el caracter, es decir, de hacerse cargo de su libertad moral y
actuar como seres racionales) a las que no tienen talentos naturales y
quedan sometidas al reino de la necesidad natural. La raza blanca (eu-
ropea), la amarilla (asiatica), la negra (africana) y, finalmente, la roja
(americana) constituyen la jerarquia racial, biol6gicamente determi-
nada y cuyo signo de distincidn, claro e incuestionable, es el color de
la piel. Si los hinddes no llegan a alcanzar conceptos abstractos, a los
negros se los puede entrenar para ciertos trabajos de esclavo, Kant
recomienda el modo de castigo fisico mas eficiente para tal fin.!® Los
rojos son in-educables, a-morales (Eze, 2001, pp. 223-225).

Kant basa su antropologia y su geografia fisica, como ya dijimos,
en los relatos de viajes, novelas y anécdotas traidas por los comer-
ciantes de todo el mundo que pasaban por la ciudad portuaria de Ko-
nigsberg. La indeterminacién entre el fundamento a priori de una idea
que dé sentido trascendental a las cuatro razasy la colecciéon empirica
de relatos de origen cuestionable fue una constante en Kant bien ana-
lizada por Eze.

En todo caso, lo que ya sucedia a nivel sistema-mundo era un or-
den colonial en América y buena parte de Africa, asi como un princi-
pio de reordenamiento colonial en el Pacifico y el Indico. Un orden
fruto de luchas y conquistas despiadadas, resultado de darle forma, de
manera violenta, a una supuesta materia informe o de dominar lo no
susceptible de ser civilizado. El reordenamiento econémico y politico
tuvo su traduccién racial en el plano epistémico. En este punto, Dus-
sel coincide con Quijano (2019) y Castro-Gémez (2022), para quienes
en buena parte el discurso racial tiene un origen concreto, avant la

18 Pensar en la forma mas eficiente de castigar fisicamente a alguien para entre-
narlo en ser un buen esclavo, no resiste ningiin analisis basado en la moral kantiana.
Justamente, eso muestra el caracter de inhumanidad de las “otras razas” para Kant. De
la misma manera, no poder forjar el caracter (que es la caracteristica antropoldgica que
nos hace seres libres y, por tanto, morales) los deja fuera de la posibilidad de entrar en
la “ilustracion”.

43



Maximiliano A. Garbarino

lettre, en las categorizaciones de la “primera modernidad”: negros, in-
dios, mestizos, mulatos y una serie de “subproductos” que indican las
“mezclas” en funcién del color de piel. Ese origen cruza y potencia el
ordenamiento jerarquico de género y la distribucién desigual (interna
y externa) del trabajo."

Segin Quijano, “todas las categorias por medio de las cuales di-
vidimos hoy en dia en América y el mundo (americanos nativos o in-
dios, negros, blancos o criollos/europeos, mestizos), eran inexistentes
antes del moderno sistema mundial” (2019, p. 138). Y por supuesto no
es nada casual: esto “delined las fronteras correspondientes a la divi-
sion del trabajo. Y justifico las multiples formas de control del trabajo
inventadas como parte de la americanidad (luego extendida al resto
del mundo)” (p. 139).

Si el racismo ejercido en América es la forma que el naciente ca-
pitalismo encontré para justificar la divisiéon internacional y local del
trabajo —como opina Griiner (2010)—, o si la cuestion racial es inse-
parable y sincrénica a esa divisiéon y a la jerarquizacién de la sociedad
(Castro-Gomez y Grosfoguel, 2007, p. 19), eso es algo que Dussel no
discute. En todo caso, la colonialidad y el racismo son elementos fun-
damentales (no contingentes) de la modernidad y del capitalismo.

Consideraciones finales: la idea de transmodernidad

Hasta aqui, vimos cémo Dussel desmonta la secuencia histérica
legitimadora de Europa-Occidente. Ni sus origenes ni su secuencia
pretendidamente auto-poiética son mas que un invento legitimador
de la posicion universalista de facto que Europa toma. Esa posicion
es la de ser el primer centro del primer sistema-mundo, sistema ba-
sicamente capitalista, cuyo plano filoso6fico y cultural es la llamada

19 Hablamos de diferencia (jerarquica) interna y externa porque lo que Quijano
(2019) llama “colonialidad del poder”, donde uno de sus nucleos organizadores es la
raza, funciona no solo de afuera hacia adentro, sino fundamentalmente, dentro mismo
de las colonias luego de la independencia.

44



La idea de modernidad en la obra de Enrique Dussel. Una interpretacién decolonial

modernidad. Esta, ya no es un punto auto-engendrado e irradiado por
Europa, sino que, fundamentalmente, es global y, como tal, implica el
colonialismo que, a su vez, como vimos, esta articulado con el racismo.

Desmontar la auto-legitimacién moderna, a la que (consciente o
inconscientemente) los sectores cultural y politicamente dominantes
en América Latina suscriben, implica otra forma de secuenciar la mo-
dernidad, ademéas de comprender el elemento colonial y racial como
esencial a la misma.

El desconocimiento y borramiento de la otredad de las cultu-
ras conquistadas es practicamente total. Primero, el Renacimiento
cristiano vy, luego, la modernidad —que se presenta como criterio y
conocimiento universal, como si no tuviera un lugar dominante de
enunciacion— desconocieron y tendieron a aniquilar a lo Otro. Sin
embargo, la otredad persiste de manera, quizas, fragmentada, dis-
persa, pero subsiste. La idea de transmodernidad es justamente dar-
le lugar a eso, reconociendo y asumiendo la situacion geopolitica de
desigualdad. En sintesis, para Dussel,

Hablar de ‘trans’-Modernidad, (...) exigird una nueva interpretacién
de todo el fenémeno de la Modernidad, para poder contar con mo-
mentos que nunca estuvieron incorporados a la Modernidad europea,
y que subsumiendo lo mejor de la Modernidad europea y norteame-
ricana, afirmard ‘desde fuera’ de ella misma componentes esenciales
de las propias culturas excluidas, para desarrollar una nueva politica
futura, la del siglo XXI. Aceptar esa masiva exterioridad a la Moder-
nidad europea permitird comprender que hay momentos culturales
situados ‘fuera’ de dicha Modernidad (2007, p. 145).

Ahora sabemos, por ejemplo, que el sistema de sexo-género fue
sobreimpuesto por la modernidad europea (asi como, en paralelo, fue
inventado e impuesto a sangre y fuego en la misma Europa).?® Maria

20 Al respecto, ver Federici (2015).

45



Maximiliano A. Garbarino

Lugones (2017) ha sintetizado distintas formas de, si es que cabe la ex-
presion, los géneros en los pueblos originarios. Del mismo modo, toda
la cuestionada relacion instrumental del ser humano con la naturale-
za, propia de la modernidad, para algunos, directamente occidental
para otros, no podria haber tenido cabida en el ethos de pueblos origi-
narios, ya que esas formas de vida no se constituian por oposicién a la
naturaleza. Asi, también, para dar otro ejemplo, Gémez-Muller (2021)
muestra coémo el Inca Garcilaso de la Vega (1539-1616) hizo una cri-
tica —extensiva a la Europa que conocio— de la pobreza extrema y
la mendicidad, productos de las transformaciones durante los siglos
XVI y XVII, basandose en criterios de vida incaicos y articuldndolos
con creencias cristianas. Sus libros, esta “memoria del bien perdido”
(Gémez Muller, 2021, p. 144), dirigidos a la corona espanola, fungie-
ron como criticas al modo occidental de vida impuesto en las colonias,
basdndose en la reciprocidad de relaciones productivas o, incluso, en
la proteccion de los desvalidos de una comunidad.

Estos son solo indicaciones, ejemplos, la tarea para Dussel supera
ampliamente América Latina y no puede ser compendiada. Para él, la
transmodernidad solo serad posible a través de una articulacion sur-
sur, es decir, de aquellas culturas impregnadas de elementos no oc-
cidentales que perviven en todo el mundo y que puedan ofrecer una
perspectiva de vida que supere la modernidad-capitalista-colonial
racista.? Sin esa articulacion, sin esa validacion, la critica a la moder-

21 Aqui, ni sur ni occidente hacen referencia a la ubicacion geogréfica. Occiden-
te es entendido como Europa y Estados Unidos, el sur es, practicamente, el resto del
globo. Con una posicion geopolitica totalmente opuesta a la referenciada hasta aqui,
Samuel Huntington hace una disquisicién coincidente: “Si bien América Latina es hija
de la civilizacion europea, ha andado por un camino muy distinto de los transitados
por Europa y América del Norte (occidente) (...) considerarla una civilizacion distin-
ta es lo mas apropiado y tutil” (citado por Mignolo, 2007, p. 151). Por supuesto, para
Huntington la situacion geografica de México (estrictamente América del Norte), no
merece ni mencion.

46



La idea de modernidad en la obra de Enrique Dussel. Una interpretacién decolonial

nidad solo es moderna (y en eso consiste la llamada posmodernidad),
seguiria sin abrirse al aporte positivo de lo Otro. Incluso, dice Dussel,
la modernidad en lo que tiene de positivo, debe ser “subsumida” en lo
transmoderno (es decir, serd un elemento mas). Es por ello que la obra
de Dussel puede ser leida como un enorme esfuerzo por interpretar
los mas diversos nucleos civilizatorios, asi como, mas recientemente,
de dar cuenta de distintas tradiciones filoséficas y politicas mundia-
les. El esfuerzo interpretativo y de “traduccién” (limitada, como toda
traduccion) es entendido como un pequeno paso para la construccion
de la transmodernidad.

Referencias bibliograficas

Castilla Urbano, F. (2014). Francisco de Vitoria y John Locke: sobre
la justificacién de la conquista de América al sur y al norte del
continente. En F. Castilla Urbano (Ed.), Discursos legitimadores de
la conquista y la colonizacién de América (pp. 37-58). Universidad
de Alcala. https://palabradeclio.com.mx/src_pdf/biblioteca
Castilla_Urbano_Francisco.pdf

Castro-Goémez, S. y Grosfoguel, R. (2007). Prélogo. En S. Castro-
Gomez y R. Grosfoguel (Ed.). El giro decolonial (pp. 9-24). Siglo del
Hombre Editores.

Castro-Gémez, S. (2022). La Hybris del Punto Cero. Ciencia, raza
e ilustracion de la Nueva Granada (1750-1816). Pontificia

Universidad Javeriana. https://biblioteca.clacso.edu.ar/Colombia/
pensar-puj/20180102042534/hybris.pdf

Dussel, E. (1966). Hipdtesis para el estudio de Latinoamérica en la
historia universal. Universidad del Nordeste. https://biblioteca.

clacso.edu.ar/clacso/otros/20120408102154/latino.pdf
Dussel, E. (1994). 1492. El encubrimiento del Otro. Hacia el origen del

“mito de la modernidad”. Plural Editores-UMSA. https://biblioteca.
clacso.edu.ar/clacso/otros/20111218114130/1942.pdf

47


https://palabradeclio.com.mx/src_pdf/biblioteca/Castilla_Urbano_Francisco.pdf
https://palabradeclio.com.mx/src_pdf/biblioteca/Castilla_Urbano_Francisco.pdf
https://biblioteca.clacso.edu.ar/Colombia/pensar-puj/20180102042534/hybris.pdf
https://biblioteca.clacso.edu.ar/Colombia/pensar-puj/20180102042534/hybris.pdf
https://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/otros/20120408102154/latino.pdf
https://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/otros/20120408102154/latino.pdf
https://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/otros/20111218114130/1942.pdf
https://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/otros/20111218114130/1942.pdf

Maximiliano A. Garbarino

Dussel, E. (1998). Etica de la liberacion. Trotta. https:/biblioteca.
clacso.edu.ar/clacso/otros/20120507093648/etica.pdf

Dussel, E. (2007). Politica de la liberacion. Historia mundial y critica.
Trotta. https://enriquedussel.com/txt/Textos Libros/58.Politica_
liberacion_historia_Voll.pdf

Dussel, E. (2017). Filosofias del sur. Descolonizacion y transmodernidad.
Akal. https://enriquedussel.com/txt/Textos_Obras_Selectas/
(F)29.Filosofias_sur_descolonizacion.pdf

Dussel, E. (2020). EI primer debate filoséfico de la modernidad. CLASCO.
https://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/se/20201013100555/E1-
primer-debate.pdf

Eze, E. Ch. (2001). El color de la razén: la idea de raza en la
antropologia de Kant. En W. Mignolo (Ed.), Capitalismo y
geopolitica del conocimiento. El eurocentrismo y la filosofia de la
liberacion en el debate intelectual contempordneo (pp. 201-252).
Ediciones del Signo.

Federici, S. (2015). Calibdn y la bruja. Mujeres, cuerpo y acumulacion
originaria. Tinta Limon.

Foucault, M. (2002). La arqueologia del saber. Siglo XXI.

Foucault, M. (2014). Las palabras y las cosas. Siglo XXI.

Frank, A. G. (1973). Latinoamérica: subdesarrollo o revolucién. Era.

Frank, A. G. (1998). Re-orientar: la economia global en la era del
predominio asidtico. Universidad de Valencia.

Gomez-Muller, A. (2021). La memoria utépica del Inca Garcilaso. Tinta
limon.

Griiner, E. (2010). La oscuridad y las Iuces. Capitalismo, cultura y
revolucion. Edhasa.

Habermas, J. (1993). El discurso filoséfico de la modernidad. Taurus.

Hegel, G. W. F. (1997). Lecciones sobre la Filosofia de la Historia. Altaya.

Hegel, G. W.F. (2000). Rasgos fundamentales de la Filosofia del Derecho.
Biblioteca Nueva.

48


https://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/otros/20120507093648/etica.pdf
https://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/otros/20120507093648/etica.pdf
https://enriquedussel.com/txt/Textos_Libros/58.Politica_liberacion_historia_Vol1.pdf
https://enriquedussel.com/txt/Textos_Libros/58.Politica_liberacion_historia_Vol1.pdf
https://enriquedussel.com/txt/Textos_Obras_Selectas/(F)29.Filosofias_sur_descolonizacion.pdf
https://enriquedussel.com/txt/Textos_Obras_Selectas/(F)29.Filosofias_sur_descolonizacion.pdf
https://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/se/20201013100555/El-primer-debate.pdf
https://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/se/20201013100555/El-primer-debate.pdf

La idea de modernidad en la obra de Enrique Dussel. Una interpretacién decolonial

Hobson, J. (2006). Los origenes orientales de la civilizacion occidental.
Critica.

Lugones, M. (2017). Colonialidad y género: hacia un feminismo
decolonial. En M. Lugones, I. Jiménez-Lucena, W. Mignolo y M.
Tlostanova (Eds.), Género y descolonialidad (pp. 13-42). Ediciones
del signo.

Lukécs, G. (2013). Historia y conciencia de clases. Herramienta.

Marx, K. (2002). EI capital (Tomo I). Siglo XXI.

Mignolo, W. (1995). El lado mds oscuro del Renacimiento. Alfabetizacion,
territorialidad, colonizacién. Universidad del Cauca.

Mignolo, W. (2007). La idea de América Latina, la herida colonial y a la
opcion decolonial. Gedisa.

Pena, M. (2014). Historia del Pueblo Argentino. Emecé.

Pomeranz, K. (2001). The Great Divergence. China, Europe, and the
Making of the Modern World Economy. Princeton University Press.

Quijano, A. (2019). Colonialidad del poder y clasificacion social. En A.
Quijano, Ensayos en torno a la colonialidad del poder (pp. 125-178).
Ediciones del Signo.

Quijano, A. y Wallerstein, E. (1992). La americanidad como concepto,
0 América en el moderno sistema mundial. Revista Internacional

de Ciencias Sociales, 46(4), 583-591. https://unesdoc.unesco.org/
ark:/48223/pf0000092840 spa

Ricoeur, P. (1990). Civilizacién universal y culturas nacionales. En P.
Ricoeur, Historia y verdad (pp. 251-263). Encuentro Ediciones.

Schmitt, C. (2003). EI Nomos de la Tierra en el Derecho de Gentes del
“Jus Publicum Europaeum”. Struhart & Cia.

Taylor, Ch. (1996). Fuentes del yo. La construccion de la identidad
moderna. Paidds.

Wallerstein, 1. (1979). El moderno sistema mundial. La agricultura
capitalista y los origenes de la economia-mundo europea en el siglo
XVI. Siglo XXI.

49


http://press.princeton.edu/titles/6823.html
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000092840_spa
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000092840_spa

Maximiliano A. Garbarino

Wallerstein, 1. (2004). Andlisis del sistema-mundo. Una introduccion.
Siglo XXI.

Weber, M. (1996). La ética protestante y el espiritu del capitalismo.
Coyoacan.

50



El judaismo profano de Walter Benjamin.
Una lectura a contrapelo de la “Filosofia
de la Historia” a partir de la obra
de Franz Rosenzweig

Melisa Jordd

El pensamiento de Walter Benjamin se caracteriza por ser multifa-
cético. Ciertos autores lo consideran como “incatalogable” no sélo
porque sus influencias son de lo mas variadas, sino porque, ademas,
recibe aportes de diversas lineas de pensamiento —como el marxis-
mo, judaismo, nihilismo, romanticismo—, pero, ninguna de ellas se
mantiene en su integridad. Por esta razon, las lecturas de su obra
también resultan disimiles, varian de acuerdo a la perspectiva con la
que se lo analiza. Nuestra Optica serd también particular: nos propo-
nemos acercarnos a la nocién de “judaismo profano” (Reyes Mates,
2006) de las Tesis sobre el concepto de historia de Walter Benjamin a
través de un autor poco conocido por la filosofia académica, como es
Franz Rosenzweig, quien influyé notablemente en la produccion del
filésofo berlinés, a través de su libro La estrella de la Redencion (1921).
Esta obra se presenta como una lectura a contrapelo de la “filosofia
de la historia alemana”, especialmente, porque critica al pensamiento
idealista hegeliano, a partir del lugar o no-lugar que ocupé el pueblo
judio dentro de la historia de Occidente, sobre todo en el fendmeno de

51



Melisa Jorda

la “Modernidad” desarrollado por el movimiento ilustrado. La critica
teorica de Rosenzweig hacia el sistema hegeliano es también una cri-
tica practica que desvela las mdscaras de una “filosofia de la historia
alemana” que se presenta en términos de totalidad y universalidad,
pero que excluye la otredad judia. En La Estrella de la Redencién de Ro-
senzweig, ya se encuentran presentes diversas ideas que luego serdn
rescatadas y reconstruidas por W. Benjamin en sus tesis, recuperando
de tal modo, y en su condicién de historiador/trapero, la obra de un
filésofo judio olvidado por la filosofia académica de su tiempo.

Por un lado, existe una complicidad entre la critica de Rosenzweig y
la de Benjamin sobre tres elementos que funcionan como fundamentos
de las filosofias de la historia alemana: la historia como totalidad y uni-
versalidad, el progreso de la humanidad y, por tltimo, la realizacién del
hombre en el Estado. Por otro lado, y como respuesta a la critica moder-
na, ambos filésofos presentan nuevas formas de reflexion sobre la histo-
ria: miran la historia desde los margenes y la exclusién y logran tener una
nueva concepcion de la temporalidad: el caracter redentor de la historia.

Franz Rosenzweig y La Estrella de la Redencion

La vida de Franz Rosenzweig fue relativamente corta, apenas vi-
vié 42 anos hasta que la enfermedad de esclerosis multiple culminé
con su vida. Sin embargo, el periodo de su produccién filos6fica —que
duré aproximadamente 20 anos— estuvo marcado por el trabajo ince-
sante y una reflexién entre lo histoérico y lo tedrico, en la que dejo6 de
lado una postura asimilacionista en consecucién de una adhesién al
judaismo en dialogo con la reflexién filosofica.

Nacido en Cassel en 1886, dentro de una familia asimilada,' Franz
Rosenzweig se cri6 en medio de un ambiente de estudio y lectura in-

! Como “asimiladas” entendemos aquellas familias judias que habian conseguido
instalarse y afianzarse dentro de las sociedades modernas por medio del desarrollo eco-
némico y social y que no conservaban una ligazén interna con la religion judia, sino que
solo participaban de aquellas celebraciones importantes a modo de costumbre.

52



El judaismo profano de Walter Benjamin. Una lectura a contrapelo de la “Filosofia...

cansables. Si bien, en un primer momento, Rosenzweig decidi6 estu-
diar medicina, su pasioén e impetu por la filosofia se habian despertado
a temprana edad vy, por esta razén, terminé dedicdndose plenamente
a la tarea filosoéfica. A los veinte anos comenz6 su labor en la Univer-
sidad de Friburgo donde realiz6 su tesis doctoral sobre la filosofia de
Hegel. Los estudios sobre este pensador continuarian con el tiempo
e irfan a la par de su redescubrimiento del judaismo. El ano de 1913
fue un ano decisivo: a punto de convertirse al catolicismo, participd
del culto sinagogal del “Dia del Perdén” en Berlin. Esta experiencia
lo marcé y volvi6 innecesaria e imposible su anunciada conversion. A
partir de aqui, comenz6 a asistir a los cursos del jubilado catedratico
Hermann Cohen, cuya tarea consistia en el redescubrimiento del sig-
nificado de las raices judias desde su existencia y sistema.

Luego, su participacién en las trincheras de la Gran Guerra lo
marcarian profundamente pues esta experiencia lo separaria del pen-
samiento histérico idealista, que justifica la muerte producida en la
guerra por causas superiores. En 1918, al regresar a su hogar, renuncio
a la carrera de profesor universitario y comenzoé a dedicarse a escribir
su gran obra, La Estrella de la Redencion, que fue acompanada por una
serie de escritos y libros que introducen y complementan su obra. En
1922, a sus 34 anos, se le declaré la enfermedad de esclerosis lateral
amiotroéfica, mal que avanzo rapidamente produciéndole, en un pri-
mer momento, dificultades en el habla y la escritura. En sus tltimos
anos, termind comunicandose a través de una maquina, diseada por
él mismo, que lograba captar el movimiento de sus labios. A pesar de
las dificultades y limitaciones propias de la enfermedad, sus tltimos
ocho anos fueron los de mayor produccién filoséfica.? Para el filésofo

2 “En 1923, la larga Introduccién para los Escritos Judios, en 1924, Sesenta himnos y
poemas de Yehuda Halevi; en 1925, El nuevo pensamiento. Desde principios de este ano
trabaja con Martin Buber en la traduccion de la Biblia, que anos adelante termind su
amigo. En 1926 apareci6 la primera ediciéon de Zweistromland (el Pais de los Dos Rios,

53



Melisa Jorda

y rabino Emil Fackenheim,® Rosenzweig es el mayor exponente del
“judaismo del Exilio” cuya obra, junto a las leyes de Nuremberg, ins-
tauran una nueva época sobre la “base de la novedad extraordinaria
de la concepcién rosenzweigiana de la verdad y la historia” (Cf. pre-
sentacion de Garcia Bar6 en Rosenzweig, 1997, p. 14).

La critica al idealismo alemdn

Rosenzweig critica el idealismo hegeliano utilizando el mismo
método dialéctico de su oponente y presentando al judaismo como
modelo para la reflexion filoséfica de la nueva filosofia. Por tanto, el
interés por el judaismo tiene mas que ver con la cuestion metodol6-
gica de su desarrollo filoséfico, que como objeto de conocimiento y
estudio. Para el fil6sofo serd necesario el pasaje de una vieja filosofia
—que culmina con el idealismo aleman— hacia una nueva filosofia,
por medio de la transvaloracién y sustitucion de los viejos valores tra-
dicionales por los ideales de la nueva filosofia programatica, presente
en La Estrella de la Redencion. Es el traspaso de Jonia a Jena. Diego
Fonti dice al respecto:

Seglin Rosenzweig, la filosofia resolvié hacia 1800 la tarea plan-
teada en Jonia: “conocer el todo pensandolo” (1997, p. 147). Nada
queda fuera de ella, ni siquiera la verdad de la fe, cuyo contenido
queda también producido por su propio sistema idealista. Prin-
cipio y fin quedan abarcados por el sistema. Pero lo Ginico que la

la Mesopotamia del Exilio), la recopilacion de los articulos y los ensayos breves (...); en
1927 aparecieron los Ciento doce himnos y poemas de Yehuda Halevi” (Garcia Bar6 citado
en Rosenzweig, 1997, p. 13).

3 Emil Ludwig Fackenheim (1916-2003) fue un fildsofo y rabino reformista, nacido
en Halle (Alemania). Vivié en carne propia los sufrimientos del campo de concentra-
cién de Sachsenhausen. Junto con su hermano menor logré escapar y se exilié en Gran
Bretana. Investig6 la relacién de los judios con Dios, creyendo que el Holocausto debe
entenderse como un imperativo que requiere que los judios continten la existencia
judia y la supervivencia del Estado de Israel. Emigré a Israel en 1984.

54



El judaismo profano de Walter Benjamin. Una lectura a contrapelo de la “Filosofia...

filosofia logra abarcar es el estadio elemental, y ni siquiera aqui da
cuenta de la irreductibilidad de los elementos, ya que intento su-
cesivamente subrogar su multiplicidad sea al cosmos, sea a Dios,
sea a la conciencia (Fonti, 2019, p. 17).

La vieja filosofia estd marcada por el pensamiento de la “Totali-
dad” donde el pensar absoluto coincide con el ser absoluto y la oposi-
cién de la Totalidad es la Nada Una y Universal. El presupuesto por el
cual se sostiene que, fuera del sistema, no existe ninguna exterioridad
sino mds bien la nada, constituye el “autoengano”, la “falsa ilusién”
e, incluso, la “enfermedad mortal” del filésofo y su sistema filoséfico.
Dentro de la Totalidad manifiesta por medio del “circulo”, se encuen-
tran presentes los tres elementos dialécticos. Rosenzweig asiste a la
“fractura de la Totalidad” que se expresa por medio de una explosién
dentro del circulo alejando cada uno de los elementos de la fingida
Totalidad. Los tres elementos se transforman en elementos meta-
sistemadticos, es decir, elementos que conforman el “ante-mundo”:
mundo meta-l6gico, hombre meta-ético y Dios meta-fisico. De esta
manera, lo “prefiloséfico” no puede ser superado por lo “filos6fico”.
Este conocimiento es a priori y no puede ser, de ningtin modo, reduci-
do a parametros puramente racionales ni tampoco tratados en forma
aislada. Presenta una oscuridad impenetrable desde la cual surge el
conocimiento de lo real como conocimiento relacional y dialégico.
En contraposicién a un sistema que funciona a través de una légica
pura y atemporal, se propone una légica de lo real y del conocimien-
to temporal, tomando en serio la alteridad tanto del otro como de la
temporalidad. De tal modo, la superacién propiciada por el judaismo
no implica un todo mayor abarcador, sino un otro constante tomando
un nuevo punto de partida, ya no propiciado por la razén omnipoten-
te, sino por la propia mortalidad existencial: “el todo filos6fico no da
cuenta del sujeto que morird. Este sujeto puede alcanzar su si mismo,
su identidad, no con una experiencia de subjetividad trascendental

55



Melisa Jorda

sino con una llamada” (Rosenzweig, 1997, p. 18). El “llamado” surge a
partir de una relacion interpersonal que debe ser respondida median-
te el “heme aqui” que marca la posicion del yo.

La fractura que crea otro tipo de temporalidad

Hasta aqui, podemos constatar el fuerte rechazo de Rosenzweig al
caracter generalizador del concepto y de la historia que olvida la vida
singular de los particulares. En el sistema hegeliano el universal evo-
ca la abstraccién que remite a los particulares, en tanto cada hom-
bre, cada hecho histérico particular constituye un momento, una
instancia del desenvolvimiento del Espiritu. El planteo metafisico
hegeliano fundamenta sus bases en la equivalencia entre ser y pen-
sar, siendo lo real racional y lo racional real. Rosenzweig critica esta
abstraccion ficticia del idealismo aleman, a través de la designacion
del “nombre propio”:

Lo que tiene un nombre propio ya no puede ser cosa, ya no puede
ser la cosa de cualquiera: es incapaz de desaparecer en el género
sin dejar rastros, pues no hay género al que pertenezca, sino que
él es su propio género. Tampoco tiene ya un lugar suyo en el mun-
do, un instante suyo en el acontecer; sino que porta consigo su
aqui y su ahora. Alli donde est4, esta un centro; y alli donde abre
la boca, hay un principio (Rosenzweig, 1997, p. 223).

Dicha perspectiva nos sitia en una nueva forma de comprender
la relacion del hombre inmerso en el lenguaje y la temporalidad. El
hombre manifiesta en el tiempo la respuesta hacia ese “llamado”,
respuesta donde se juega la libertad y la dependencia de Dios sobre
el testimonio humano para su manifestacion plena. El pueblo judio
es el pueblo del gran testimonio, un pueblo de “tiempo sin espa-
cio”, el pueblo de la eternidad, cuya temporalidad se despliega en un
sentido particular. A diferencia de la perspectiva moderna, la cual
plantea una temporalidad lineal, homogénea y progresiva cuya mi-

56



El judaismo profano de Walter Benjamin. Una lectura a contrapelo de la “Filosofia...

rada esta puesta en el presente en contraposicién al pasado caduco,
muerto y estéril, en la temporalidad judia hay una convivencia del
pasado, presente y porvenir. La misma se presenta en el concepto de
“redencion” que Rosenzweig unird al concepto de “creacién”, donde
tradicion y renovacion constituyen un mismo acto que une pasado,
presente y porvenir. El pueblo judio rememora el pasado como tiem-
po sagrado de manifestacién divina, evoca el pasado por medio del
presente, constituyéndose en memoria que marca el ritmo de la vida
del pueblo, el cual queda a la espera de un futuro que ya es redentor
desde el presente.

En el pensamiento de Rosenzweig, asi como también en el idealis-
mo alemdn, se encuentra la tesis de “la meta esta en el origen”, pero
de un modo muy diferente a como la plantea Hegel. Este desenvolvi-
miento no se produce en el “Espiritu” en su autodespliegue y auto-
conocimiento, sino en la experiencia de un pueblo, que sera también
por la que debera pasar todo hombre. Con la pérdida del territorio se
abre la plenitud temporal, el tiempo-ahora de la consumaciéon mesia-
nica es tiempo, movimiento, retorno y expansién, vuelta al pasado y
renovacién: “En el judaismo, el pasado se entrama con el presente y
proyecta sus rayos en el futuro que, de un modo muy preciso, cons-
tituye un reencuentro con los primeros dias” (Forster, 2003, p. 190).

El patriarca Abraham. Pueblo, Estado e Historia universal

Hegel encuentra en la figura del patriarca hebreo, Abraham, el
prototipo de su pueblo. Esta figura le resulta cautivadora, enigmatica
y repugnante a la vez. En el comienzo del primer capitulo dedicado a
los judios, se describe al patriarca del siguiente modo:

Abraham, nacido en Caldea, ya en su juventud abandoné una pa-
tria en compania de su padre. Ahora, en las llanuras de la Meso-
potamia se separ6 violenta y definitivamente también del seno de
su familia, para transformarse en un hombre enteramente autd-

57



Melisa Jorda

nomo, independiente, para poder ser jefe. Lo hizo sin que se le hu-
biera expulsado u ofendido, sin el dolor a través del cual se suele
manifestar, después de una injusticia, de una crueldad, la necesi-
dad permanente del amor que, herido, pero no perdido, busca una
nueva patria para florecer, para poder gozar de si mismo (Hegel,
1978, p. 287).

Para Hegel, Abraham era el personaje que desea la libertad, pero
no como realizacién plena en la consecucion de una tierra y una co-
munidad para amar, sino en el desarraigo y la autosuficiencia. Es el
hombre que “se va sin que lo echen”, quien rechaza y abandona la
casa paterna en pos de una promesa abstracta” (Forster citado en
Tatian, 2005, p. 290). Una libertad sin comunidad, sin tierra, sin
posesiones era una cuestion inentendible. En Abraham, la libertad
implica el vacio, el seguir un camino desconocido, a un Dios desco-
nocido, un partir sin ningdn tipo de garantias. El total abandono en
Dios implica el sacrificio de todo lo particular, incluso de su propio
hijo Isaac. En el fondo, lo que Hegel nos esté diciendo es que detras
de esta “ansiada libertad” se esconde una sumisién total a Dios, a su
Ley y sus mandamientos.

El pueblo hebreo se presenta como lo Otro, como la antitesis del
resto de la humanidad y el mundo en su condicion de desarraigado y su
posicion de sumision total, de manera que, para Hegel, los judios care-
cen de un contenido propio: “son vacios, sin vida, ni siquiera son algo
muerto —son una nada—, son algo tinicamente si el objeto infinito hace
que sean algo, es decir, son algo hecho, no algo que es, son algo que no
tiene ni vida, ni derechos, ni amor por si mismo” (Hegel, 1978, p. 301).

Con estas palabras demoledoras, Hegel senala la insignificancia del
pueblo judio, caracterizado por una animalidad en su relacién esclavi-
zante con Dios. Unicamente serd valorado como religién de la que pro-
cede Jests como antitesis del mundo judio vy, con ello, el cristianismo,
religién con la que culmina el periodo religioso de la manifestacion del

58



El judaismo profano de Walter Benjamin. Una lectura a contrapelo de la “Filosofia...

Espiritu, dando paso a la introduccién de la filosofia como pensamien-
to/realidad que expresa al Espiritu en su autodesenvolvimiento.

Por ello la saga genealdgica del pueblo eterno no comienza, a di-
ferencia de las de los pueblos del mundo, por la autoctonia. Vés-
tago de la tierra, y aun eso solo segtn el cuerpo, es inicamente
el padre de la humanidad. El padre de Israel, en cambio, fue un
emigrante. Su historia, tal como la cuentan los libros sagrados,
empieza con la orden divina de salir del pais de su nacimiento y
partir hacia otro que Dios le mostrara (Rosenzweig, 1997, p. 357).

A diferencia de Hegel, Rosenzweig encontrara en el personaje de
Abraham los rasgos caracteristicos que marcaran de forma positiva al
pueblo judio. La huella judia comienza en este llamamiento al desarrai-
goy a la errancia propia del ponerse en marcha, donde cobran sentido
los diversos sucesos histéricos —exilio, destierro, expulsion, destruc-
cion del Templo— que se constituyen en continuidad mas alla de las
amenazas constantes propias de la experiencia diaspdrica. Por ello,
Rosenzweig tendra una postura en contra de los nacionalismos, con-
siderando la ligazén del pueblo con la tierra como una opcién por lo
muerto, por el estancamiento de la vida y el ocaso. El pueblo judio no
se afianza en un territorio, sino en la comunidad de la sangre que crea
lazos, no a partir de la instalaciéon en un territorio, sino en la continui-
dad del tiempo y de la escritura en la experiencia de exilio.

Es la experiencia de eternidad lo que imposibilita al pueblo judio
su conformacion en un Estado y territorio en particular. Por ello, Ro-
senzweig serd uno de los mayores exponentes del “judaismo del exi-
lio”, en contraposiciéon con las posturas sionistas que habian ganado
una gran cantidad de adeptos a partir de la critica a la modernidad y
de la imposibilidad de asimilacion entre las diversas culturas:*

4 El pensamiento y el movimiento sionistas nacen en consonancia con la eclosién
de los nacionalismos en el siglo XIX. Su objeto se centra en el retorno a la patria his-

59



Melisa Jorda

El pueblo judio esta ya de suyo en la meta a que se encaminan
los pueblos del mundo. (...) Para conservar incélume la imagen de
la verdadera comunidad, tiene que prohibirse la satisfaccién que
el estado les proporciona de continuo a los pueblos del mundo.
Pues el estado es la forma, siempre cambiante, en que el tiempo
va dando paso tras paso hacia la eternidad. En el pueblo de Dios
estd ya, en mitad del tiempo, lo eterno. En los pueblos del mun-
do lo que hay es pura temporalidad. Pero el estado es el intento,
necesariamente siempre renovado, de dar a los pueblos eternidad
(Rosenzweig, 1997, p. 393).

Para Rosenzweig la vida es puro movimiento y devenir. Rescata
la frase de Her4clito “No te banas dos veces en la onda del mismo
rio” (Rosenzweig, 1997, p. 394). Frente al movimiento y la historia que
cambia constantemente en el tiempo, el Estado llega para implantar
la permanencia de la ley. Pero la ley solo se conserva si su pueblo logra
mantenerla y, en la practica, sucede que derecho y vida van distan-
cidndose entre si. Seglin el autor, en este distanciamiento se expone el
verdadero rostro del Estado: la violencia. De alli, la critica a la relacion
entre el derecho y la violencia en el Estado:

La violencia restituye a la vida sus derechos contra el Derecho. El
estado, al no ser él mismo solo de derecho, sino violento, va pi-
sando a la vida los talones. El sentido de toda violencia es fundar
un nuevo derecho. La violencia no es la negacién del derecho,
como suele pensarse bajo la fascinaciéon de su gesto de subver-

térica del pueblo judio, Jerusalén, y la conformacién de un Estado-nacién que pueda
albergar a todos los judios exiliados por el mundo. Existen distintos tipos y clases de
sionismos (politico, socialista, religioso, etc.), cuya expansion se realiza a causa del
antisemitismo sufrido en la Rusia zarista y en los paises occidentales, cuyo proceso de
asimilacion nunca pudo darse en sentido pleno. La experiencia de la Shoah y su pos-
terior reflexién constituyen una de las causas mas influyentes para la postura sionista,
considerando que dicho hecho no se hubiera producido si el pueblo judio hubiera teni-
do un territorio nacional donde refugiarse del régimen nazi.

60



El judaismo profano de Walter Benjamin. Una lectura a contrapelo de la “Filosofia...

sion, si no, al contrario, su fundamentacion. Pero en la idea de
un derecho nuevo se oculta una contradiccién. El derecho es por
su esencia derecho viejo. Y asi se manifiesta lo que es la violen-
cia: la renovadora del viejo derecho. En el acto de violencia el
derecho se va constantemente convirtiendo en nuevo derecho.
Luego el estado es tanto de derecho como violento: baluarte del
antiguo derecho y fuente del nuevo. Y es con esta doble figura
de baluarte del derecho y fuente del derecho, como se impone
el estado sobre el mero fluir de la vida del pueblo, en el que sin
cesar y sin violencia las costumbres crecen y la ley cambia (Ro-
senzweig, 1997, p. 395).

El Estado busca apoderarse del instante en el fluir natural de la vida,
actuando como dominador y precursor de la violencia en las contradic-
ciones que surgen entre conservacion y renovacion, siendo él mismo
la solucién a las contradicciones que a cada instante emprende. Ro-
senzweig va mas alla de la critica de la violencia estatal y senala cémo
la politica del Estado funciona para la consolidaciéon de una historia
universal, porque solo por medio de dichas entidades se puede teorizar
y tematizar la historia a través de detenciones, paradas, épocas, civili-
zaciones en el flujo interminable de la vida: “Sin estado no hay, pues,
historia del mundo, historia universal” (Rosenzweig, 1997, p. 396).

Solo a través del Estado y la guerra se logra una historia univer-
sal, donde las épocas representan las “horas de la historia del mundo”
como imagenes especulares de la verdadera eternidad. Pero, mientras
en las filosofias modernas de la historia, la justificacién de las guerras
estd en un “plan providencial” o en la “astucia de la razén”, Rosen-
zweig la encuentra en el apoderamiento de la tierra. En la resistencia
al enemigo que quiere conquistar el territorio ajeno se juega lo im-
portante, si el enemigo vence, el pueblo vencido, que ama a su tierra
mas que a su sangre, traicionara la esencia del pueblo en pos de la
conservacion de la tierra.

61



Melisa Jorda

En consecuencia, el pueblo judio tenia, tiene y tendra la mision de
dar cuenta del engano, “mostrando calladamente que miente esa pseu-
do-eternidad mundana, demasiado mundana, de sus momentos en la
historia universal, constituidos en estado” (Rosenzweig, 1997, p. 397).
Por estar fuera de toda la historia del mundo, es el tinico que puede unir
la Redencién con la Creacién como un todo, mientras que la historia
universal en pos del progreso tan solo reconcilia un momento anterior
con el momento posterior. Para Rosenzweig, es falsa la ligazon inicial
moderna de pueblo y tierra, por el contrario “pueblo” serd aquella co-
munidad que, gracias a la labor de la traduccion, hace de lo ajeno algo
propio, generando asi un espacio comun desde la extranjeria.

A través de esta nueva Optica se piensa lo real a partir de la triple
relacién hombre-mundo-Dios, sin la blisqueda de un concepto racio-
nal unificador, sino a través de una vision relacional y dialégica. El ca-
racter de exilio deja de tener un valor negativo y empieza a dar cuenta
de la positividad de la extranjeridad del hombre en la tierra que evita
el impetu de dominio y manipulacién de la misma.

En resumen, podemos considerar que Rosenzweig abre una nueva
forma de experiencia con lo real: el pensamiento dial6gico y la nueva
racionalidad que luego sera abordada por diversos autores, sobre todo
por aquellos cuyos intereses éticos guian sus investigaciones. Al con-
servar la nocion de sistema a través del método dialéctico, mantiene
un pensamiento filos6fico, pero desde la ruptura del “todo-filos6fico”,
razén por la que su pensamiento puede mantener la racionalidad sin
subsumir cada uno de los elementos a una categoria omniabarcante.
La realidad no es racional, por tanto, no puede ser reducida a pen-
samiento, en el origen esta la multiplicidad aun cuando de sus ele-
mentos pre-filosoficos, el mundo meta-légico y el hombre meta-ético,
sean creados. A diferencia del idealismo hegeliano, la experiencia no
se reduce a la idea, pero tampoco la multiplicidad y la fluidez es si-
nénimo de irracionalidad descontrolada. Se trata de un conocimien-

62



El judaismo profano de Walter Benjamin. Una lectura a contrapelo de la “Filosofia...

to desde la experiencia de la vida cotidiana, donde se da el asombro,
la sorpresa y la condicién de didlogo en el pensamiento, al tener en
cuenta las demandas de otros y, también, del Otro por antonomasia:
Dios. Este Dios no es Espiritu Absoluto, no es garantia del conoci-
miento ni violencia totalizadora, sino precisamente la garantia de la
imposibilidad de totalizar.

La extrapolacion profana a las Tesis sobre el concepto
de la historia de historia de Walter Benjamin

Hasta aqui hemos senalado aquellos elementos importantes que
nos introducen a un libro tan complejo e inabarcable como es La Es-
trella de la Redencién de Franz Rosenzweig. Para no caer en reduccio-
nismos, resulta necesario esclarecer aquellos aspectos que alejan las
ideas de F. Rosenzweig del pensamiento filos6fico de Walter Benja-
min. Es decir, evidenciar las diferentes intenciones y posiciones de los
autores con respecto al judaismo. Al respecto, Rosenzweig propicia
un pensamiento sistematico, donde el judaismo tiene un papel fun-
damental para el desarrollo de la nueva filosofia venidera. Por tanto,
una de las finalidades del autor sera la de rescatar el judaismo, tanto
en su tradicién histérica como cultural, y otorgar un sustento nuevo
que re-direccione las vias de la humanidad. De alli que la critica a la
filosofia de Hegel es la que confiere la posibilidad de una nueva visiéon
y perspectiva, donde el pueblo judio es presentado como la “luz de las
naciones”. Rosenzweig es el autor que lograr realizar las intenciones de
la Haskala —Ia ilustracion judia—, reconciliando el pensamiento judio
con la filosofia occidental, a través de un sistema programatico donde el
judaismo tendra un rol central en la comprension y reflexion filoséfica.

Distintas son las intenciones de Walter Benjamin con respecto al
judaismo. Si bien es cierto que su interés por la cdbalay el pensamien-
to mesianico estuvieron presentes de manera temprana en gran parte
de los escritos que componen su obra filoséfica, también es real que
su judaismo se metamorfosed a medida que el autor se apropiaba de

63



Melisa Jorda

ideas provenientes de otros campos del saber. Asi, sus Tesis unen el
judaismo con el marxismo.® La complejidad de las mismas se expresa
en especial en la alegoria de “El jugador de ajedrez de Maelzel”:

Tesis I

Sabido es que debe de haber existido un autémata construido de
tal suerte que era capaz de replicar a cada movimiento de un aje-
drecista con una jugada contraria que le daba el triunfo en la par-
tida. Un muneco, trajeado a la turca y con una pipa de narguile
en la boca, se sentaba ante el tablero, colocado sobre una mesa
espaciosa. Gracias a un sistema de espejos se creaba la ilusién de
que la mesa era transparente por todos los costados. La verdad
era que dentro se escondia, sentado, un enano jorobado que era
un maestro del ajedrez y que guiaba con unos hilos la mano del
muneco. Una réplica de este artilugio cabe imaginarse en filosofia.
Tendrd que ganar siempre el muneco que llamamos “materialis-
mo histdrico”. Puede desafiar sin problemas a cualquiera siempre
y cuando tome a su servicio a la teologia que, como hoy sabemos,
es enanay fea, y no estd, por lo demds, como para dejarse ver por
nadie (Benjamin en Reyes Mate, 2006, p. 49).

Es, en este punto, donde Reyes Mate habla de un “judaismo pro-
fano”, dando a entender con ello que las categorias judias han sido
extrapoladas de su contenido auratico (o sagrado) para dar paso a un
nuevo sentido netamente politico, que se relaciona con una posicién

5 Lowy distingue tres grandes escuelas que difieren entre si a la hora de interpretar
las Tesis benjamineanas. Por un lado, la Escuela materialista, cuyos exponentes —como,
por ejemplo, Brecht— consideran a Benjamin un marxista y sus aspectos teoldgicos
funcionan como metéaforas que encubren intereses materialistas. Por otro lado, la es-
cuela teologica, donde encontramos a la figura de su amigo Gershom Scholem, concibe
a Benjamin como un pensador mesianico y un te6logo judio. Finalmente, la escuela de
la contradiccion intenta conciliar marxismo y teologia, cuestién que se torna imposible
debido a lo disimil de las posturas. En esta linea, se encuentran las interpretaciones de
Habermas y de Tiedemann (Lowy, 2002, p. 41).

64



El judaismo profano de Walter Benjamin. Una lectura a contrapelo de la “Filosofia...

marxistay cuyo eje central estd marcado por la lucha en el instante del
presente. Una lucha que se inscribe en el campo de la historia como
critica al historicismo y a la consecucién del materialismo histérico
fundado en la teologia y el marxismo, dando con ello una interpreta-
cion nueva a las dos vias de pensamiento. En la primera tesis, Benja-
min intenta hablarnos de la complejidad de esta relacion. Por un lado,
tenemos al “muneco trajeado a la turca”, que representa al materia-
lismo histérico vy, por el otro, al “enano jorobado y feo” que representa
a la teologia y que, si bien debe permanecer oculto, es quien guia los
hilos del ajedrecista. Que la teologia se presente con un aspecto desa-
gradable y oculto supone no sélo la incorporacion de la critica marxis-
ta a lo religioso —recordemos que, para Marx, la religién era el “opio
de los pueblos”® pues, con ella, la clase burguesa mantenia oprimida
el proletariado—, sino también la critica ilustrada. La religion signi-
ficaba un tema muerto, ya que la creencia no contenia ningin prin-
cipio racional, sino todo lo contrario, era cuestién de sentimiento y
supersticion. Benjamin no rechaza del todo esta postura, pues si bien
es consciente de lo perjudicial que han sido, en la historia, los excesos
religiosos con su ambicién de poder y autoridad, rescata aspectos y
experiencias humanas propias de la dimension religiosa. Para Reyes
Mate, Benjamin no solo estara interesado en ser un recolector de tér-
minos teoldgicos para pensar su propuesta politica de Ia historia, sino
que, también, busca aquellos temas que siempre han estado presente
en las religiones. En particular, hay dos cuestiones que le afectan: el

¢ “La miseria religiosa es, al mismo tiempo, la expresién de la miseria real y la pro-
testa contra la miseria real. La religion es el suspiro de la criatura atormentada, el alma
de un mundo desalmado, y también es el espiritu de situaciones carentes de espiritu. La
religion es el opio del pueblo. Renunciar a la religién en tanto dicha ilusoria del pueblo
es exigir para este una dicha verdadera. Exigir la renuncia a las ilusiones correspondien-
tes a su estado presente es exigir la renuncia a una situacion que necesita de ilusiones. Por
lo tanto, la critica de la religion es, en germen, la critica de este valle de ldgrimas, rodeado
de una aureola de religiosidad” (Marx, 2005, p. 50).

65



Melisa Jorda

sufrimiento y la muerte. Mientras que, para la época moderna, estos
temas son secundarios e irrelevantes; hablar de muertos y opresion
constituye un tema recurrente en las distintas religiones. De alli que,
para Benjamin, hablar del pasado signifique hablar de los muertos, y
no de cualquier muerto, sino de aquellos que han muerto en el silen-
cio, en el olvido, en el sufrimiento (Reyes Mate, 2006, p. 54).

Sin embargo, hay un conjunto de ideas presentes en el libro La
Estrella de la Redencién que son retomadas por el propio Benjamin a
lo largo de sus tesis. En primer lugar, podemos ver una conexion entre
los autores en su perspectiva histérica ya que ambos filésofos parten
del sujeto marginal, de aquel que ha sido excluido del sistema. En el
caso de Rosenzweig, la marginalidad estd marcada por la historia del
pueblo judio, al que le otorga una particularidad que, luego, se con-
vertird en huella universal de la humanidad. En el caso de Benjamin
podemos encontrar este punto de partida tanto en su conciencia de
las implicancias que tiene el hecho el ser judio —ya que él mismo vi-
vi6 en carne propia esa marginalidad— como también en su apuesta
por el marxismo, corriente de pensamiento caracterizada por partir de
los excluidos y oprimidos de la historia.

Por otro lado, ambos planteos tienen un enemigo mortal: la filo-
sofia de Hegel. Las criticas se uniran en el rechazo al caracter totali-
zador y abarcador de la historia y la concepcion de lo real. La idea de
que el idealismo aleman piensa lo real en términos de Totalidad se
condice con las tesis IV, Vy VI, tesis medulares en las cuales Benjamin
critica al historicismo en su caracter universal, narrativo y cientifico.
Ademas, ambas propuestas se constituirdn como antitesis al modelo
hegeliano: mientras que Rosenzweig lo hace por medio de la renova-
cién del pensamiento filoséfico a través del judaismo, en Benjamin
se produce desde una postura netamente materialista de la historia.

También existe una critica compartida a las filosofias de la his-
toria que centran su interés en la constitucién de los estados moder-

66



El judaismo profano de Walter Benjamin. Una lectura a contrapelo de la “Filosofia...

nos. Para Hegel, el Estado es condicion indispensable del despliegue
del Espiritu: es el momento en que el hombre logra realizarse como
universal a través del derecho y la igualdad ante la ley. No obstante,
Rosenzweig y Benjamin encuentran una serie de contradicciones en
el mito de la constitucién del Estado ya que la consecucién del dere-
cho conlleva una violencia intrinseca. Lejos de los supuestos moder-
nos, ambos autores analizan la funcién estatal a través de la relacién
intrinseca entre derecho y violencia. La idea rosenzweigiana de que
“el estado va pisando a la vida los talones” y que “la violencia es re-
fundadora del viejo derecho” se encuentra en sintonia con la critica
que Benjamin realiza en 1920, cuando publica Hacia una critica de la
violencia. Alli el filésofo sostiene que la violencia representa el fun-
damento de la instauracion del derecho, pero también da cuenta de
su funcién conservadora por la cual el derecho permanece. En este
sentido, la violencia se manifiesta como fuente de poder del Estado.
Benjamin nos habla de dos tipos de derechos: el natural’ y el posi-
tivo.® Mientras el derecho natural pone el énfasis en los medios legiti-
mos e ilegitimos utilizados para ejercer violencia, el derecho positivo

7 El derecho natural es una doctrina ética y juridica que postula la existencia de
derechos fundamentados en la naturaleza humana. De esta manera, la legitimidad de
las leyes positivas —normas vigentes de un Estado— dependen, en dltima instancia, de
su concordancia con el derecho natural. Al conjunto de pensadores que inspiraron el
derecho natural se lo denomina “iusnaturalismo”, algunos de sus representantes son:
Hugo Grocio, Thomas Hobbes, John Locke, Jean Jacques Rousseau e Immanuel Kant.

8 El derecho positivo refiere, especificamente, al derecho escrito, a las leyes y nor-
mas escritas por un soberano. Su fundamento esta en el pacto social, es decir, en el
acuerdo o consenso realizado colectivamente en favor de normar la convivencia de las
personas y posee un coédigo legal comun. A diferencia del iusnaturalismo, que postula la
existencia del derecho como algo intrinseco al hombre, el derecho positivo sostiene que
el mismo es fruto de la creacién humana y emana de las relaciones entre los miembros
de una comunidad. Existen corrientes positivistas que niegan la relacién del derecho
positivo y el natural y otras que senalan una concordancia entre ambas. Entre los re-
presentantes de este derecho encontramos a Thomas Hobbes, Jeremy Behtham, Hans
Kelsen, Raimond Saileilles y Augusto Comte.

67



Melisa Jorda

se pregunta por los fines que justifican la misma, si son justos o no.
En contraposicion a estas posturas, Benjamin intentara desterrar los
mitos que giran en torno a la constitucién del Estado para dar cuenta
de Ia funcién de la violencia estatal, basada en el fundamento y la
conservacion del derecho. Finalmente, dicha critica se volvera radical
en sus Tesis de la historia —en especial, en la nimero VIII— donde
postula la existencia de una relacidn intrinseca entre el progreso y
el fascismo, relacién marcada por el contexto del surgimiento de los
totalitarismos y el ascenso del régimen nazi. El devenir moderno del
progreso histérico desemboca, en este sentido, en la aparicion de re-
gimenes fascistas y totalitarios.

Tesis VIII

La tradicion de los oprimidos nos ensena que “el estado de excep-
cién” en el que vivimos es la regla. Debemos llegar a un concepto
de historia que se corresponda con esta situacién. Nuestra tarea
histérica consistird entonces en suscitar la venida del verdadero
estado de excepcion, mejorando asi nuestra posicién en la lucha
contra el fascismo. El que sus adversarios se enfrenten a él en
nombre del progreso, tomado este por ley histérica, no es preci-
samente la menor de las fortunas del fascismo. No tiene nada de
filos6fico asombrarse de que las cosas que estamos viviendo sean
‘todavia’ posibles en pleno siglo XX. Es un asombro que no nace
de un conocimiento, conocimiento que de serlo tendria que ser
este: la idea de historia que provoca ese asombro no se sostiene
(Reyes Mate, 2006, p. 143).

Benjamin critica a los intelectuales de su tiempo que no supie-
ron estar a la altura de las circunstancias que no pudieron leer su-
brepticiamente ni tampoco comprender como la nociéon de progreso
moderno escondia una catastrofe histérica. El estado de excepcion,
en este sentido, es el estado de los oprimidos, un estado permanente
dentro de la narrativa del progreso burgués. El estado de excepcién se

68



El judaismo profano de Walter Benjamin. Una lectura a contrapelo de la “Filosofia...

constituye en regla para los sectores oprimidos. La critica benjaminea-
na concibe la violencia politica de una forma extrema, mas poderosa
inclusive que el derecho, ya que los individuos quedan a merced y vo-
luntad del soberano. Esta medida afecta, sin duda, de forma desigual
a los diversos sectores: los cercanos al gobierno seran afectados por
la mitigacion de la ley, pero el oprimido experimentara la tirania del
poder sin mediacién posible. En palabras de Reyes Mate: “Para que el
estado de excepcion funcione, es decir, para poder dejar a una parte
de la sociedad en un espacio sin ley, es necesaria la presencia de la ley.
Si todo fuera excepcionalidad estariamos en el caos. Y aqui no se trata
de un caos, sino de un sistema legal que pueda ser para los oprimidos
un estado permanente de excepcion” (2006, p. 143).

Finalmente, tenemos que hablar de las afinidades presentes entre
la nueva concepcion de la temporalidad y el concepto de redencién
proveniente del judaismo. Benjamin rescata ambas nociones ya que le
permiten pensar un nuevo abordaje historiografico que salta el “con-
tinuum de la historia”, propio del tiempo moderno, y abre una nueva
perspectiva historica. La redencién del pasado es la necesidad de su
salvacion a partir de la vuelta y el rescate del hecho histérico olvida-
do. Por esta razon, el pasado espera ser descubierto por el historiador.
Por medio de su mirada dialéctica se abre un vestigio que saca a la luz
aquello que ha sido ocultado o silenciado por el historicismo.

La opcién por la tradiciéon y el legado judio representa una op-
cion por aquel pueblo que ha tenido que sacrificarse para entrar en
los pardmetros occidentales. Benjamin recobra aspectos olvidados del
judaismo para revitalizar la filosofia de la historia. De alli, que detras
de las Tesis sobre el concepto de historia podamos intuir los supuestos
lingiiisticos que el autor ya habia desarrollado en “Sobre el lenguaje
en general y sobre el lenguaje de los humanos” (Benjamin, 1971). En
este ensayo, el autor reflexiona sobre el mito del origen del lenguaje
presente en la Tor4, donde Yahvé otorga al hombre la capacidad de

69



Melisa Jorda

nombrar las cosas. En este acto original, no habia confusién alguna
porque el hombre era capaz de “escuchar” el lenguaje de las cosas y
de traducirlo a nombres. Con la caida adamica, se produce el olvido de
la escucha y, como consecuencia de esto, la necesidad de crear pala-
bras y frases para explicar el significado de las cosas. El legado judio
nos trae la necesidad de volver a la escucha, a las voces de los que
no fueron nombrados, porque hay algo que ellos quieren decir y algo
que nosotros tenemos que escuchar. En este punto, radica el potencial
redentor del filésofo materialista, que es aquel que logra hallar en el
pasado la chispa de la esperanza presente.

En esta perspectiva, cobran sentido las frases de la Tesis II que
afirma que “el pasado lleva consigo un indice secreto que le remite
a la redencién” y la conciencia de que “hemos sido esperados sobre
la tierra” y se nos ha dado “una débil fuerza mesianica sobre la que
el pasado tiene derechos”. La mirada del filésofo estd puesta no en
el futuro impredecible, sino en el pasado, donde encuentra la felici-
dad de la que hablaba Lotze: “la generalizada falta de envidia del pre-
sente con respecto al futuro” (Reyes Mate, 2006, p. 67). La felicidad
consta del “aqui y ahora”, no mira los deseos y proyectos futuros en
pos de una realizacién individual o colectiva, sino que la envidia y la
esperanza de la vida provienen solo del pasado. En esto consiste el
caricter redentor, es un acto activo, un conmemorar para dar justi-
cia tanto al pasado como al presente. Asi como el vencedor recibe un
legado y un botin que defiende —Ia visién historicista de la historia—,
el historiador materialista también se une a las generaciones pasadas
por medio de la redencion, de las acciones de traer a la memoria y
de hacer revivir a los muertos para que sus deseos frustrados cobren
vida. Al igual que Rosenzweig, quien se manifiesta fiel a la misma base
teolodgica del lenguaje, Benjamin considera la tarea de la traduccion
como una fuente necesaria para que la filosofia reactive elementos
olvidados (aquello que fue excluido, la falta y la huella).

70



El judaismo profano de Walter Benjamin. Una lectura a contrapelo de la “Filosofia...

A modo de conclusiéon

Recuperar la historia, la tradiciéon y el mensaje del pueblo judio y
ponerlos en su relacién con la filosofia occidental constituyen tareas
fundamentales para autores como Franz Rosenzweig y Walter Benja-
min. El legado judio se presenta como una continuidad entre ambos
autores, cuyas diferencias explicitas hemos tratado de evidenciar a lo
largo de nuestro trabajo relacionando la influencia del libro La Estrella
de la Redencién de Rosenzweig con el pensamiento de Benjamin, sobre
todo con lo expuesto en sus tesis de la historia. Para Rosenzweig, la
revitalizacion del judaismo proporcionara una renovacion del pensa-
miento filoso6fico e histérico occidental a través de los nuevos supues-
tos fundamentales: extranjeria, realizacién individual e imposibilidad
de totalizar. Su objetivo es universalizar el mundo judio a través de
una nueva experiencia. Benjamin, por su parte, rescatara no solo la
figura y pensamientos de Rosenzweig, olvidado por la filosofia aca-
démica, sino que, también, extrapola ciertas ideas y categorias judias
que combina con una postura marxista de la historia. Mientras en el
primer autor hay una necesidad de rescatar los supuestos judios en su
totalidad, en Benjamin hay recorte, apropiacién y mutacion de ciertos
elementos judios para una nueva perspectiva histérica y politica. La
critica al idealismo hegeliano sera un aspecto a compartir por ambos
autores, quienes intentan desenmascarar las consecuencias de una
perspectiva de la historia universal y racional, que postula el olvido de
los hombres particulares y la decadencia del tiempo lineal, homogé-
neoy progresivo. Asimismo, ambos abogan por una nueva experiencia
histérica que parta del sujeto marginal y de una nueva concepcién de
la temporalidad disruptiva. Asi, la historia estd marcada por su ca-
racter redentor: recupera el pasado de los margenes y, a través de la
memoria y la conciencia historica, le otorga la necesidad de justicia

en el presente.

71



Melisa Jorda

Referencias bibliograficas

Benjamin, W. (1971). Angelus Novus. Editorial Sur.

Benjamin, W. (2008). Hacia la critica de la violencia. En Obras (Vol. 1,
Libro II). Abada.

Bloch, E. (1983). Sujeto-objeto: el pensamiento de Hegel. Fondo de Cul-
tura Econémica.

D’Hondt, J. D. (1971). Hegel, filésofo de la historia viviente. Amorrortu.

Fonti, D. (2019). Teorias criticas y eurocentrismo. Estudio de los compo-
nentes teédricos y prdcticos de la ideologia hegemonica contempord-
nea. La Guillotina.

Forster, R, Tatian, D. (2005). Mesianismo, Nihilismo y Redencion: de
Abraham a Spinoza, de Marx a Benjamin. Altamira.

Forster, R. (2003). Critica y sospecha. Los claroscuros de la cultura mo-
derna. Paidos.

Hegel, G. W. F. (1978). El espiritu del cristianismo y su destino. En:
Escritos de Juventud. Fondo de Cultura Econdémica.

Hegel, G. W. F. (2015). Fenomenologia del espiritu. Fondo de Cultura
Econémica.

Hegel, G.W.F. (2016). Lecciones sobre la filosofia de la historia universal.
Alianza.

Lowy, M. (2002). Walter Benjamin: aviso de incendio. Fondo de Cultura
Econdmica.

Marx, K. (2005). Critica de la filosofia del derecho de Hegel. Ediciones
del Signo.
Reyes Mate, M. (2006). Medianoche en la historia. Comentarios a las
tesis de Walter Benjamin “Sobre el concepto de historia”. Trotta.
Rosenzweig, F. (presentacion de Garcia Bard, M.) (1997). La estrella de
la Redencion. Sigueme.

Schmitt, C. (2009). Teologia Politica. Trotta.

Serrano Caldera, A. (1991). El fin de la historia: reaparicion del mito.
Editorial 13 de marzo.

72



Historia y narrativa en la comprension
de la ética: hacia una relacién sistematica
entre la ética y la filosofia de la historia

Horacio Martin Sisto

Marco general de la cuestion

La academia del siglo XX, sobre la base del universalismo formal
de Kant, ha hecho grandes esfuerzos para desarrollar una suerte de
“metaética” que establezca los alcances y limites de cualquier ética que
quiera proponerse como tal. Ese proyecto generalizado ha encontrado
en la historia su limite y su condicién de posibilidad. El reclamo por el
rol de la historia en todo desarrollo metaético se gesta progresivamen-
te, pero puede indicarse un hito: el libro Tras la virtud de A. MacIntyre,
que pone en el centro esta cuestion especifica y marca la agenda de la
discusién ética anglosajona de comienzos de los 80 (MacIntyre, 2004).
Desde entonces, la necesidad de introducir la dimensién histérica en
toda reflexion ética sistematica se ha vuelto una exigencia en posicio-
nes incluso encontradas desde el punto de vista ético. Bastaria repasar
los programas de ética en las carreras de filosofia, vigentes hasta esos
anos para ver, por ejemplo, como se detenian en discusiones analiti-
cas ahistéricas —al estilo de Richard Hare o Charles Stevenson, que ya
casi nadie atiende— sobre el concepto de lo bueno o sobre la dimensién
emotiva del lenguaje, para relevar cémo el “giro histérico”, por asi lla-
marlo, ha dado un respiro a la disciplina.

73



Horacio Martin Sisto

Por ello mismo, en este trabajo, en lugar de ofrecer una exposi-
cién sistematica sobre la relacién considerada o una tesis preliminar,
me detendré en la historia reciente de la ética filoso6fica, para sefialar
algunos modos concretos en que la historia ha sido considerada como
dimension indispensable para la constitucién de una metaética vy, asi,
de los fundamentos filos6ficos de una ética. En primer lugar, precisa-
ré, concretamente, qué significa esta necesidad de la consideraciéon
de la historia en Tras la virtud, una posicion que se abri6 paso en una
academia donde el universalismo formal de raiz kantiana, en sus di-
versas versiones, era predominante (apartado I). Luego, analizaré
coémo Charles Taylor, inspirandose lejanamente en Hegel y en la her-
menéutica, propone otro modo de reclamo por la dimensién histérica
en la ética (apartado II). Ahora bien, estas posiciones han sido consi-
deradas por la corriente ética neokantiana como “comunitaristas” y
esta manera de concebirlas podria limitar el alcance de la tesis sobre
la importancia de este giro histérico en la ética filoséfica. Por ello, me
referiré a dos filésofos “no comunitaristas”, comenzando por relevar
cierto impacto del giro histérico en la misma obra de Rawls, quien
hasta ese entonces adheria al ahistoricismo de raigambre kantiana
(apartado III). Y, por Gltimo, me concentraré en el rol de la experiencia
histérica en la “ética concreta”, la reciente propuesta de Ludwig Siep,
inspirada en Hegel y con antecedentes en Kant (apartado IV).

I. Tras la virtud: 1a modernidad como catastrofe metaética
y la via de recuperacion

El titulo original de la obra —que, lamentablemente, no se refleja
en la traduccién espanola— ya muestra el halo de la nueva concep-
cién: After Virtue: A Study of Moral Theory. En primer lugar, la traduc-
cién de “after” por “tras” lleva a una ambivalencia que, a mi juicio, no
se encuentra tan marcada en el inglés. Seria mejor traducirlo directa-
mente por “después”. Si bien la obra de MacIntyre también propone
la necesidad de centrar la ética en las virtudes —y el término “tras”

74



Historia y narrativa en la comprension de la ética: hacia una relacién sistematica entre...

podria entenderse como “a la bisqueda de”—, claramente lo que plan-
tea MacIntyre es como plantear una teoria ética después de la moder-
nidad. En cualquier caso, el término “after” caracteriza la dimension
histérica de la obra. Y no duda en equipararla, a través de los dos pun-
tos, con “un estudio sobre la teoria moral”. Tal estudio, si uno espera
una constelacion sistematica conceptual, no va a llegar nunca en esta
obra. Pues, para MacIntyre, hacer teoria moral es, antes que nada, ha-
cer historia de la moral.

En esta obra, el filésofo escocés reclamaba la imprescindibilidad
de la historia en dos niveles fundamentales: 1) para comprender la
situacion ético-cultural actual (en los 80) y los desafios que presenta
para la vida moral de los individuos; 2) para entender, adecuadamen-
te, una accién y habilitar asi la posibilidad de una evaluacion ética
de la misma no reductiva. Ambos niveles se encuentran relacionados,
pero los distinguiré en la exposicion.

1. La ética occidental y su historia

a) La modernidad como catdstrofe tedrica

El fil6sofo escocés MacIntyre abre su obra After Virtue: A Study
of Moral Theory con una tesis sobre el carcter catastréfico de la mo-
dernidad respecto de la vida ética occidental. Mediante un relato fic-
cional que emula a Fahrenheit 451, 1a obra de Ray Bradbury, podemos
reconstruir la tesis de MacIntyre en estos términos: lo que anticipa
el escritor norteamericano sobre un futuro posible, ya ha acontecido.
Si los bomberos de Fahrenheit 451 han cambiado de tarea —si, en lu-
gar de apagar incendios y preservar los bienes, se dedican a quemar
libros—los intelectuales modernos, en lugar de ofrecer una teoria me-
jor que las anteriores, sustituyen la herencia en nombre de un univer-
salismo abstracto. Y, asi, como hombres que han huido de la ciudad de
Bradbury y que, mediante la sola memoria, intentan recuperar parte
de los textos destruidos, los intelectuales —y la cultura— se encuen-
tran ahora frente a una tarea anéaloga. Pero, al menos, en esta situa-

75



Horacio Martin Sisto

cion real, la tarea estd destinada al fracaso, porque para unir los frag-
mentos tedricos que conservan, parten de la misma concepciéon que
ha producido la fragmentacién del saber. Esto es: la concepcién de
que una ética puede construirse como sistema haciendo abstraccién
de la historia.

En sintesis, la situacién actual de la ética es la de una fragmenta-
cién tedrica y cultural, no solo entre grupos e individuos sino, tam-
bién, dentro del mismo yo. Heredamos —de nuestros familiares, ins-
tituciones y demas grupos de pertenencia— una ética no homogénea.
En nosotros mismos pueden coexistir, en forma no reflexiva, ideas
utilitaristas, hedonistas, nihilistas —y podemos seguir enumerando—,
que se vuelven unas u otras operativas de acuerdo al contexto. Varios
dilemas morales de nuestra conciencia bien podrian explicarse como
sistemas éticos heterogéneos en conflicto. Conflictos interpersonales
o grupales pueden deberse a una confusién de creer estar discutien-
do dentro de un mismo paradigma, cuando no, y se consideran asi,
errbneamente, conflictos de indole personal. El individuo de hoy se
ve exigido —o, en realidad, sobre-exigido— a la hora de hacer frente
a demandas muy heterogéneas, de acuerdo con el ambiente en que se
encuentra, por ejemplo, su familia y su trabajo, o bien, entre el tiem-
po libre y el tiempo de trabajo o entre lo publico y lo privado. Esta
situacion ha sido naturalizada y han aumentado, asi, las exigencias
al individuo y, consecuentemente, el sentimiento del “si mismo” y
la “consistencia de si” requieren de un esfuerzo que otras épocas o
sociedades no han experimentado. Esto se naturaliza si no se vuelve
reflexivo. Pero no puede haber reflexion sin reconstrucciéon de la si-
tuacion histérica y de las diversas corrientes que, atin difusas, siguen
operando. Esa reconstruccion es exigida no solo por razones herme-
néuticas, sino —sobre todo— éticas, puesto que la unidad del indivi-
duo es conditio sine qua non de la consistencia del yo y, por tanto, de
su dignidad y de la percepcién de la propia dignidad. Identificar estas

76



Historia y narrativa en la comprension de la ética: hacia una relacién sistematica entre...

corrientes éticas es el primer paso hacia la restitucién del yo en toda
su potencialidad.

En la obra siguiente, Justicia y racionalidad (1994), MacIntyre tien-
de a moderar la transicion de un modelo de racionalidad ética eude-
monolégico hacia otro moderno racionalista, el paso de uno a otro ya
no es tan abrupto. La “catastrofe” de inspiracién bradburiana se ex-
tiende a un proceso que involucra el medioevo tardio.! Anos después,
MacIntyre (2001) llega a sostener, en forma critica —incluso respecto
de Aristoteles—, que la ética occidental se ha constituido, histérica-
mente, en torno al modelo de varén-adulto-sano-no pobre. Una ética
deberia deconstruir este modelo, a partir de una revision histoérica que
parta del cardcter vulnerable y dependiente del ser humano en cuan-
to existente concreto. Las mayores virtudes o valores éticos deberian
tener en cuenta, jerdrquicamente, esta condicién. Ni siquiera esa en-
tidad varén-adulto-sano-no pobre existe en la misma vida de un va-
réon: ha sido nino, serd anciano, pasa por enfermedades, es vulnerable
y dependiente mas de lo que muchas veces cree. De alli, también, la
necesidad de una revalorizacion de la ética del cuidado.

b) La racionalidad ética racionalista

Se trata de una concepcién equivocada de la racionalidad ética
e, incluso, practica, en general. Los conceptos morales (y, probable-
mente, todos los conceptos filos6ficos también) tienen una carga se-
mantica histérica. Las teorias éticas modernas que pretenden ignorar

! Nuevamente, cabe notar la variacion de la traduccién respecto del libro original.
El original tiene como titulo Whose Justice? Which Rationality?, es decir, “;La justicia
de quién? ;Cudl racionalidad?”. La traduccién del titulo en términos de “Justicia y ra-
cionalidad” pierde el encanto del titulo en inglés que, en su enunciacion problemati-
ca, ya tiene presente la dimension histdrica y, al parecer, para compensar, agrega el
subtitulo: “Contextos y debates”. Desconozco los motivos que llevaron a adoptar esta
variacién, probablemente, responda a una cuestién publicitaria, de marketing. Pero,
también, puede interpretarse como una resistencia a reconocer la dimensién histérica
como constitutiva de lo ético.

77



Horacio Martin Sisto

dicha carga hacen un doble juego. Por un lado, buscan definir los con-
ceptos morales a priori, pero, por el otro, los siguen utilizando. Esto
es, desprecian la historia de los conceptos —aquello que ha entendido
la corriente de la historia intelectual, por ejemplo—, pero, a la vez, no
abandonan los términos y asi, subrepticiamente, cuentan en paralelo
con la constelacion de sentido amplia que cargan y que necesitan para
que la teoria funcione. Es que toda teoria ética debe poder dar cuenta
de los usos intuitivos y populares de los términos que utiliza, de sus
contrastes, de sus supuestos, de sus incoherencias y, eventualmente,
criticarlos, pero no ignorarlos, no solo por razones tedricas, sino por
la simple advertencia socratica acerca de la capacidad movilizadora
que tienen esos términos y los riesgos que conllevan cuando son con-
fusos o abstractos.

Esa racionalidad errada que tiene en mente MacIntyre, en los 80,
se muestra en dos corrientes muy diferentes, pero que tienen —en
mayor y en menor medida, respectivamente— un racionalismo en co-
mun: la filosofia analitica y el existencialismo sartreano. Ambas po-
siciones pretenden poder ofrecer una ética que prescinda del pasado:
en el primer caso, en la constitucion de la teoria, en el segundo, en
la posibilidad de que el ser humano pueda prescindir de su historia y
formar su esencia a partir de sus decisiones.

¢) Continuidad y ruptura como categorias historicas

Estos modelos de racionalidad, en la medida en que involucran la
accién, no logran desentenderse de dos categorias 16gico-histéricas,
las de continuidad y ruptura. Explicita o implicitamente toman po-
sicién. Tanto el avance intelectual como moral de un individuo y de
una sociedad suponen continuidad y ruptura, en toda la amplitud de
su gama (conservacion, herencia, tradicionalismo, reforma, rebelion,
revolucidn, entre otros). Sin continuidad no hay ruptura posible y sin
ruptura ya no hay continuidad sino estancamiento. Segiin MacIntyre,
estos dos momentos constituyen el modelo basico de una dinamica

78



Historia y narrativa en la comprension de la ética: hacia una relacién sistematica entre...

inescindible para comprender el posicionamiento de una teoria éti-
ca. La racionalidad ética racionalista desnaturaliza ambos momentos.
Para ella, habria una sola ruptura significativa y absoluta respecto de
una continuidad confusa previa. Y lo que sigue a la ruptura no es ya
continuidad histérica sino ampliacién tedrica, como es el caso de la
ética kantiana. Estas categorias son tanto histéricas como historio-
graficas. Por ejemplo, como histéricas, podemos comprender mejor
conflictos o distanciamientos generacionales. Mientras que, en la ju-
ventud, las rupturas se ven como clamorosas, en la vejez, se descubre
la continuidad, que era la condicién de posibilidad de la ruptura. Pero,
mas alla de los acentos generacionales, ambos términos son de corte
histérico y constitutivos de una teoria ética. En esta direccion, las po-
siciones que referimos mas adelante se distinguen, entre otras cosas,
por su manera peculiar de articular la constelacion continuidad-rup-
tura, diferente sin dudas de la de MacIntyre.?

2 Aun cuando Maclntyre es catalogado como conservador, sobre todo por los
neokantianos, considero que su concepcion de lo histérico, como algo esencial a toda
teoria ética, es acertada y puede dar cuenta de diversas posiciones progresistas o fuer-
temente rupturistas. Pensadores de distintas posiciones lo valoran en este aspecto
puntual y, sin ir mas lejos, una fildsofa critica de MacIntyre, Victoria Camps, no duda en
volver a publicar ya en el siglo XXI la reedicién de su obra en castellano (Cf. MacIntyre,
2004, pp. 5-8). Si bien no comparte la propuesta del escocés, si lo hace con respecto a
gran parte del diagndstico sobre la discusion en torno a la ética y, ademas, lo reconoce
como un pionero del comunitarismo, aunque no llega a tematizar la importancia de la
introduccion de la dimensién histdrica. En el prefacio a la reedicién espariola de la obra
de MacIntyre, Camps asocia el comunitarismo con el conservadurismo y lo opone a una
posicién centrada en derechos. Incluso lo estigmatiza como “reaccionario” (Camps en
MaclIntyre 2004, p. 8). A mi juicio, Camps olvida algo fundamental: gran parte de la vul-
neracion de los derechos también se logra mediante la destruccién o debilitamiento de
las comunidades de base a las que pertenecen, acciones que pueden tener lugar incluso
dentro de “sociedades bien ordenadas”. La nocién de comunidad de base —asociada,
por definicion, a la falta de libertad y, luego, reforzada mediante la industria cultural—
se sirve de los casos negativos para establecer una regla. Que una comunidad proteja
los derechos del individuo es un fendmeno cotidiano que se deberia tener en cuenta en
la teoria a la par que los fendmenos negativos. Esta claro que MacIntyre tiene una po-

79



Horacio Martin Sisto

Anos mas tarde, MacIntyre introduce una nueva diferenciaciéon
en los posicionamientos frente a la dimension histérica de la ética.
Entiende su propia posicién como “tradicién” —a la que distingue del
“tradicionalismo”— y la diferencia de la posicion racionalista ilustra-
day de la posicién genealdgica de corte nietzscheano. Mientras la po-
sicion racionalista ilustrada ve en la historia de la transmisién de sa-
beres fundamentalmente una transmision con errores —al respecto,
los pasajes iniciales de la Primera meditacion metafisica de Descartes
resultan emblematicos—, la genealdgica, profundizada por Foucault,
ve en la transmision de saberes, la conservacion y reproduccién de re-
laciones de poder. Para MacIntyre, ninguna de las dos posturas logra
resolver satisfactoriamente la ecuaciéon continuidad-ruptura. Pero si
logran, a pesar de sus fallas, colaborar en la toma de conciencia de la
dimension histérica en la ética. Pues, si delimitamos correctamente
sus tesis, ellas pueden disolver confusiones que efectivamente suce-
den, o bien, detectar legitimaciones indebidas de poder, que se repro-
ducen mediante la (mala) tradicion.

d) La proposicion analitica como tesis historica

Una teoria ética, en la medida en que tiene una adecuada visién de
su posicionamiento histérico, en lugar de rechazar por completo teo-
rias rivales, puede entenderlas como buenos diagndsticos de su con-
texto. Asi, para ejemplificar a través de una simplificacién extrema,
tomar en un sentido absoluto la tesis de que “el hombre es lobo del
hombre”, nos llevaria a un tipo de discusion absoluta con la que, difi-
cilmente, se pueden obtener resultados fecundos. Pero esa tesis bien
puede describir la situacién existencial y antropoldgica de la Euro-
pa de las guerras y esto no significaria un relativismo o historicismo,

sicién “conservadora” y no logra ni quiere reconocer aportes del pensamiento moderno
ilustrado. La critica al conservadurismo suele ocultar el logro del filésofo escocés al
introducir la dimension histérica. Sugiero confrontar la posicién de Camps, representa-
tiva de gran parte del kantismo ético, con la posicién de David Carr (ver nota siguiente).

80



Historia y narrativa en la comprension de la ética: hacia una relacién sistematica entre...

sino la posibilidad de integracién de un juicio sobre una época como
insumo para una tesis mas general, que tome conciencia, a su vez, de
sus limitaciones histéricas posibles. Esta observacion tiene valor me-
todologico para delimitar el alcance historiografico de una tesis ética
que pretende universalidad.

También, desde el punto de vista histoérico, corresponde evaluar
una posicion ética de un individuo o grupo determinado desde su
comprensién histodrica vy, asi, nos acercamos al siguiente punto. Juz-
gar, por ejemplo, las acciones de la mafia italiana del siglo XX, podria
exigir comprender por qué y en qué condiciones se han constituido.
Puede que esas acciones mafiosas sean totalmente malvadas y execra-
bles, pero estos términos quedarian casi en un alcance solo juridico,
y cuanto mucho retérico, si la ética no indagase por qué se lleg6 a la
naturalizacién de esa situacion. En ese sentido, la ética debe conside-
rar, también, una justicia histérica (aspecto que, aqui, no entraremos
a discutir pues requeriria el despliegue de toda una teoria con sus al-
cances y limitaciones).

2. La comprension ética de la accion y la critica

a la concepcion atomista

La filosofia analitica y el existencialismo tienen otro supuesto en
comdn: ambos creen que una accién se puede comprender indepen-
dientemente de la historia de la cual forma parte ya que las acciones
son consideradas, éticamente, como entidades auténomas. En el caso
analitico, esto ocurre por la subsuncién de la acciéon bajo una normay,
en el segundo caso, porque la decisién se desprende soberanamente
de todo pasado.

Sin embargo, el sentido de una acciéon depende de su descripciéon
y esta de la narrativa que estamos llevando adelante. A su vez, en una
misma accion se cruzan historias relacionadas. Llevar a un hijo a la
cancha de fatbol forma parte de la historia familiar, pero, también, de
la historia del club y de su hinchada, como de las historias del padre

81



Horacio Martin Sisto

y del hijo en cuanto individuos. Hasta alli la necesidad de una des-
cripcién y de una historia e historias. Desde el punto de vista ético,
el criterio para seleccionar y dirimir entre descripciones y narrativas
es la consideracién de la vida individual humana como un todo. En
cierto sentido, la vida de una nacién es mas importante que la del
individuo vy, de acuerdo con el criterio o situacion en juego, podria-
mos establecer diferentes jerarquizaciones. Pero la vida del indivi-
duo es ontolégicamente prioritaria; todas las demds “sustancias” y
la importancia que, respectivamente, le corresponde a cada una son
secundarias respecto de esta, que resulta ser ontolégica y, normativa-
mente, constituye el criterio de jerarquizacion de las demas. No hay
realizacién de las segundas si no resuelve la realizacién de las prime-
ras. MacIntyre adhiere a la tradicién aristotélica y, ademas, la amplia,
puesto que, en Aristételes, la dimension histérica no esta tematizada
y distinguida en forma suficiente. Especificamente, el filosofo escocés
apoya la tesis de que la intencién no es suficiente para explicar una
accion, pero considera que es la que mejor la termina de explicar una
vez sopesados adecuadamente los otros condicionantes. MacIntyre
retoma aqui las investigaciones realizadas, anos atras, por Anscombe
(1958) que, en ese entonces, recuperaban para la discusion el silogis-
mo préactico de Aristételes. Sin embargo, esta “causa” para decirlo en
términos aristotélicos, es considerada en términos formales. MacIn-
tyre no senala un ideal de vida Ginico y verdadero, aunque no oculta el
suyo. Para él, el criterio basico ético es la unidad de la vida entendida
como unidad de busqueda del bien. La misma forma y estructura, bien
llevada, es el método del descubrimiento y realizacién del contenido.

En todo esto, el filésofo de origen escocés se cruza con otra dis-
cusion muy importante que estaba teniendo lugar en el ambito de
la filosofia de la historia, también desde fines de los 60. Nos referi-
mos, mas precisamente, a la discusioén interna dentro del naciente
“narrativismo”, corriente que, frente a las pretensiones positivistas

82



Historia y narrativa en la comprension de la ética: hacia una relacién sistematica entre...

y nomoldgico-deductivistas, es unida por la tesis de que la narracion,
en la historia y en las humanidades, es una forma de explicacion ori-
ginal e irreductible a los modelos de explicaciéon que predominan en
las demas ciencias, tanto naturales como sociales. El autor de Tras la
virtud adhiere, en lineas generales, a la posicién de Barbara Hardy y
confronta la postura de Louis Mink.? Hay dos eventos objetivos en la
historia, el nacimiento y la muerte de cada individuo, mas alla de to-
das las discusiones necesarias en bioética acerca del momento preciso
en que se nace y se muere. Todos los demas inicios y fines de historias
podran depender de la interpretacién, del criterio de seleccion y de las
categorias historiograficas que se utilicen, menos estos dos eventos
objetivos. Para la vida y la teoria ética basta con delimitar existencial-
mente los conceptos fundamentales.

Para MacIntyre, la dimension narrativa, antes de constituir la
mirada externa del observador de la accion, es constitutiva de la ac-
cién misma del actor. Este la concibe dentro de una narracién, con un

3 Para Maclntyre, “la forma narrativa no es un disfraz ni una decoracién” (2004, p.
261). Para apoyar su idea cita a Barbara Hardy: “sonamos narrativamente, imaginamos
narrativamente, recordamos, anticipamos, esperamos, desesperamos, (...) bajo especies
narrativas” (Hardy, 1968, p. 5). Y rechaza la siguiente afirmaciéon que Mink habia soste-
nido en contra de Hardy: “Las historias no se viven, se cuentan. La vida no tiene plantea-
miento, nudo y desenlace; hay encuentros, pero el comienzo de un asunto pertenece a la
historia que mas tarde nosotros contaremos (...). Solo en la narracién existe América con
un Col6n que la descubrié” (Mink, 1970, pp. 557-558). MacIntyre parte del hecho de que
la muerte es un punto de referencia articulador que permite comprender que la narrativa
es parte de la accion. La muerte es, en muchos sentidos, un final que el agente tiene como
horizonte real y a partir de €l calibra, en distintos modos y grados, las acciones. Y si bien
el sentido de los hechos puede ser controvertible o descrito desde distintas perspectivas
(la del historiador, la de los espectadores, la de otros agentes) hay hechos que en la his-
toria son finales o principios notorios. Esta discusion es abordada por MacIntyre en Tras
la virtud (pp. 261-277) y se ha extendido en el tiempo dentro de la comunidad académica
internacional. Aprovecho aqui para subrayar la importancia de Hardy en los albores de
esta discusion. Creo que tanto Anscombe como Hardy deberian ser recuperadas para una
comprension adecuada —es decir, también histérica— de esta discusion.

83



Horacio Martin Sisto

pasado y una perspectiva que pueden variar en grados de concien-
cia e, incluso, de objetividad. Por supuesto que no toda accion tiene
la misma relevancia ética. Pero cuanto mas la tiene, mas involucra
una narrativa del actor sobre si mismo, su contexto y sus grupos de
pertenencia. El actor incluso cuenta con modelos narrativos propios
de las tradiciones a las que pertenece y puede ver, con cierto temor,
por ejemplo, modelos tragicos de su cultura o de la historia familiar,
o bien, ver ideales encarnados, y no abstractos, en modelos de refe-
rencia de sus grupos de pertenencia.* Todo esto no significa que el
historiador debe acatar la narracion del actor, por supuesto,’ ni esta-
mos refiriéndonos a la interioridad de los pensamientos del actor. La
narraciéon mediante la cual el mismo actor comprende su accién es
un elemento que, en la medida en que esté a su alcance y con toda la
metodologia critica requerida, el historiador no debe despreciar, pues
es parte de la accién.

La obra de MacIntyre, Tras la virtud, no termina con un programa
de recuperacion tedrica de la tradicion clésica de la ética, sino con la
espera de un nuevo San Benito, es decir de gente capaz de generar y
consolidar nuevas comunidades, como sucedi6 en la Europa posroma-
na. Por supuesto que este final ha escandalizado a mas de un fil6sofo,
pero, mas alla de las convicciones del escocés en torno al bien concre-
to —de las cuales, por otra parte, ofrece justificaciones—, muestra la
primacia de la novedad en la historia y de la vida ética por encima de

4 David Carr (1986a, 1986b) es uno de los que mas ha reconocido los aportes de
MaclIntyre en este punto, aun cuando pertenece a otra corriente, la fenomenoldgica.
Tampoco ha tenido inconveniente en ir mas alla de la fenomenologia y recurrir, por
ejemplo, a Hegel para elaborar un concepto de intersubjetividad.

5 En este escrito, no establezco diferencias rigurosas entre “historia” y “narra-
ci6n”. En cuanto al &mbito de la ética, entendemos aqui “narracién” como aquella lleva-
da adelante por el actor, que también puede ser un “nosotros” o un observador externo
de la accién, e “historia” como el relato de los hechos relativos a los seres humanos y
sus acciones, incluyendo el realizado, critica y analiticamente, por los historiadores.

84



Historia y narrativa en la comprension de la ética: hacia una relacién sistematica entre...

los programas intelectuales. Las revitalizaciones posibles de la vida
ética —casi parafraseando a Hegel— vienen mas de las nuevas gene-
raciones que de las teorias filos6ficas.

En su tltimo libro sistematico, Etica en los conflictos de la moderni-
dad. Sobre el deseo, el razonamiento prdctico y la narrativa (2017), Ma-
cIntyre retoma varias de las ideas de Tras la virtud, texto que, segin
reconocio en sus obras posteriores, presenta varios errores historicos
y conceptuales. En lo que respecta al tema que estamos abordando,
el apartado “Cuatro Narraciones” es, desde mi punto de vista, el mas
significativo, pues alli, para mostrar la relacién entre la narrativa, la
historia y la ética, ensaya cuatro biografias éticas de personas muy
diferentes que han tenido particular relevancia en la vida civil y poli-
tica de sus sociedades: Vasili Grossman, Sandra Day O’Connor, C. L. R.
James y Denis Fal. Esas historias son una suerte de lecturas de vidas
realizadas a partir del primer pérrafo y, en general, del primer libro de
la Etica a Nicémaco. Alli MacIntyre ha logrado mostrar una articula-
cioén entre historia y teoria ética que, como vine senalando, constituye
uno de los hitos de su propuesta. Lo que, en Aristételes, tiene una es-
tructura cercana a una finalidad natural, en MacIntyre, adquiere una
estructuracién histdrica auténtica, para cuya narracion se requieren,
necesariamente, el auxilio de los géneros literarios, pues es imposible
hablar de ética sin recurrir a modelos de tragedia, de comedia y de
épica, entre otros.

I1. Fuentes del yo: 1a modernidad como desencanto
liberador y desafio

Charles Taylor ha sido otro filésofo que, de un modo diferente,
ha establecido la necesidad de la historia y de la narracién para la
comprensién ética. Asi como para MacIntyre tomamos Tras la virtud
como obra de referencia, para el caso de Taylor, el libro propuesto es
Fuentes del yo. La construccion de la identidad moderna, aparecido en
inglés en 1989.

85



Horacio Martin Sisto

A diferencia de MacIntyre, esta historia busca “recuperar”® el
aporte de la sociedad moderna en la concepcién que tenemos de
nuestro yo. Desde el punto de vista disciplinar, no es un libro de an-
tropologia, sino de ética: “esta investigacién es imposible esclarecerla
sin antes ahondar en la comprensién de cémo se han desarrollado
nuestras ideas del bien. La identidad personal y el bien o, dicho de
otra manera, la individualidad y la moral son temas que van inex-
tricablemente entretejidos” (Taylor, 1996, p. 19). Esta recuperacién
enfrenta dos posiciones: por un lado, cuestiona toda visiéon que vea
en la modernidad un retroceso cultural y ético en su totalidad. De
MaclIntyre, como aludimos en D. Carr, Taylor rescata la importancia
de la narrativa para la ética, no su posicion frente a la modernidad.
Por el otro lado, advierte que ciertas concepciones modernas han re-
ducido la amplitud de lo ético. Entre estas, se encuentran, por una
parte, una epistemologia de lo moral, cuyo canon seria el de las cien-
cias naturales y, por la otra, una ética marcada por un naturalismo,
que parte del cientificismo y reduce lo propiamente ético a una cues-
tion de calculos, ya sea utilitarista, sentimental u otro. Se trata de sal-
vaguardar de esas reducciones las grandes intuiciones sobre el yo que
ha plasmado la modernidad. Para eso, en pos de este objetivo, toda
la primera parte del libro se focaliza en el estudio de los lenguajes
de contrastes cualitativos, signo de intuiciones fundamentales a nivel
ético.” Taylor discute una serie de posiciones que buscan relativizar

¢ “Recuperar” es una categoria historiografico-practica recurrentemente utilizada
por Taylor. La ha utilizado, incluso, en el titulo de un libro relativamente reciente (cfr.
Taylor y Dreyfus, 2016). Para profundizar sobre este concepto véase Sisto (2017).

7 Taylor apela a este lenguaje en diversas obras. Por ejemplo, en Philosophical pa-
pers 2, escribe: “Quisiera concentrarme aqui en un aspecto particular del lenguaje mo-
ral y del pensamiento moral que queda oscurecido por la reduccion y homogeneizaciéon
epistemoldgica de lo ‘moral’ que encontramos tanto en el utilitarismo como en el for-
malismo. Estas son las distinciones cualitativas que hacemos entre diferentes acciones,
sentimientos o modos de vida, en términos de moralmente superior o inferior, noble

86



Historia y narrativa en la comprension de la ética: hacia una relacién sistematica entre...

o reducir esos contrastes. Muchas de ellas, curiosamente, tienen un
supuesto en comin: una ontologia implicita, constituida sobre la base
del paradigma de las ciencias naturales. Gran parte del rechazo mo-
derno tardio y contemporaneo a toda ontologia o metafisica supone,
en gran medida, ese tipo de ontologia. Por eso, no se trata de rechazar
la ontologia —ella es inevitable, pues toda posicién supone, de hecho,
una ontologia—, sino de llevar adelante una hermenéutica del ser, a
partir de las intuiciones morales fundamentales y, en particular, del
ser de nuestro yo. En sintesis: a partir del lenguaje de contrastes, re-
cuperamos las intuiciones morales fundamentales, y a partir de estas,
una concepcion critica de nuestro ser. Pero estos tres niveles tienen
una dimension histérica constitutiva. No es posible una perspectiva
adecuada de nuestro yo —con sus aspiraciones, deseos, exigencias,
pretensiones—, sin una historia que vaya capitalizando criticamente
tanto el lenguaje, que tiene una dimensién histérica, como también
las intuiciones que vamos consolidando o enriqueciendo histérica-
mente. El respeto por la dignidad humana es una intuicién que pue-
de probarse hoy en dia universalmente, después de toda una historia,
pero muchas veces se muestra en forma confusa, restrictiva, limitada
0, incluso, manipulada. La modernidad ha hecho grandes y novedosos
aportes que la filosofia debe recuperar, pero necesita para ello de la
historia. Por esta razon, ya en el Prélogo, Taylor advierte: “A quienes
aburra profundamente la filosofia moderna posiblemente preferirdn

o bajo, admirable o despreciable. Son estos lenguajes de contraste cualitativo los que
quedan marginados, o incluso borrados por completo, por las reducciones utilitaristas
o formalistas. Quiero argumentar, en oposiciéon a esto, que son fundamentales para
nuestro pensamiento moral y no se pueden erradicar de é1” (2012, p. 234, traducido
por Horacio Martin Sisto). Taylor cita palabras cruciales como “integridad”, “4gape”,
“liberacién”, que representan ideales decisivos para muchas personas —por los cuales
pueden llegar a dar la vida— y, ademads, generan toda una constelacién de contrastes
morales. También son lenguajes de contraste cualitativo, pues representan ideales de
vida totalizantes, de dificil compatibilizacién con otros ideales igualmente exigentes.

87



Horacio Martin Sisto

saltarse la primera parte. A quienes les aburre la historia, si por un
azar se encontraran con este libro entre sus manos, no deberian leer
nada mdas” (1996, p. 13). Una recomendacién que la agradecerd ese
tipo de lector frente a un libro de unas 790 paginas.

Aunque en un libro mucho més corto, Taylor puede ayudar a este
tipo de lector. La discusién sobre la modernidad parte, para Taylor, de
la constatacion de tres malestares de la cultura actual. El libro tradu-
cido al castellano con el titulo La ética de la autenticidad (1994) tiene
como titulo original The Malaise of Modernity (1991). Probablemente,
el editor de la edicién en castellano haya pensado que asi era mas po-
sitivo, pero oculta el punto de partida de la reflexién y de la propuesta,
presente esta Ultima en la segunda parte del libro. Para Taylor exis-
te una conjuncién actual entre la reduccion epistemolégica, la razén
instrumental y el individualismo, que son propios de la modernidad
y que deben afrontarse con la ayuda de las intuiciones éticas mas im-
portantes de la misma modernidad. No ayuda pensarla como un corte
absoluto con el pasado —como gran parte de la modernidad quiere
pensarse— ya que, dificilmente, podremos entender algunas intuicio-
nes sobre la interioridad moderna sin remitir, por ejemplo, a Agustin
de Hipona. Toda época trae conquistas positivas y nuevos riesgos.

Una hermenéutica puede mostrar que los lenguajes de fuertes
contrastes se articulan en torno a la preocupacién humanamente de-
cisiva acerca del destino de nuestras vidas, esto es, “qué es lo que hace
que la vida humana merezca ser vivida o qué es lo que confiere signi-
ficado a sus vidas particulares” (Taylor, 1996, p. 29; cfr. también la no-
ciéon de erstrebenswert mas adelante en el apartado sobre Siep). Y esa
hermenéutica puede mostrar que en esa exigencia hay una btiisqueda
de respuesta objetiva, mas alla de que, luego, esta no se comparta.
El ser humano busca una respuesta a su vida en cuanto ser humano
como en cuanto individualidad concretamente tnica. Ambas preten-
siones pueden documentarse en estos lenguajes de fuertes contras-

88



Historia y narrativa en la comprension de la ética: hacia una relacién sistematica entre...

tes. Taylor recupera, con un nuevo sentido, dos intuiciones de Kant,
a partir de los contrastes observados en su lenguaje: en primer lugar,
la idea de que la ontologia moral no puede estar constituida sobre la
base de una ontologia cientifica (para Kant la razén practica se mueve
por una ontologia diferente que la tedrica). En segundo lugar, la idea
de que hay cuestiones categoéricas irreductibles a condiciones, 1éase
en Kant la diferencia l6gica y moral entre el imperativo categoérico y el
hipotético (Taylor, 2012, pp. 237-239). Con el primer contraste, Kant
ha preservado las intuiciones de la razon practica, para protegerlas,
pero lo ha hecho aludiendo a una ontologia sin descripcién posible
puesto que la libertad, fundamento de toda ética —excepto ciertas
proyecciones analégicas— no puede ser descrita, segin Kant, sin re-
ducirla a la ontologia cientifica. Sin embargo, mientras tanto, el len-
guaje cotidiano de la gente documenta fuertes contrastes que supo-
nen la libertad y una ontologia. Con respecto de la segunda intuicién,
en la preocupacion de Kant por no contaminar el caracter categérico
de lo moral, ha terminado debilitando el fundamento de una serie de
intuiciones morales tan categdricas como su famoso imperativo, pero,
sobre todo, ha debilitado la idea de bien, que es primordial en funcién
de la primacia de la norma. Estos tltimos son limites de la propuesta
kantiana. Para Taylor, es necesario que una hermenéutica recupere de
Kant las intuiciones fundamentales, pues, en gran parte, fue él quien
ha dado forma filos6fica a las nociones modernas de dignidad humana
y de autonomia, entre otras (Taylor, 2012, pp. 231-232). Esto no debe
plantearse desde otra teoria atemporal, como se presenta la moral
kantiana, sino desde una contrastaciéon y comprension histéricas. Y la
historia muestra una diversidad de bienes en puja.

También, la teoria hegeliana del reconocimiento merece ser recu-
perada. Taylor, junto con Honneth y Siep, es uno de los pioneros de
esta recuperacion sistematica. Luego, han surgido diversas corrien-
tes que han modificado este modelo clasico, basado principalmen-

89



Horacio Martin Sisto

te en Hegel, pero que, también, abrevaba en Kant y Fichte. Incluso,
hay posiciones que critican radicalmente este modelo, por legitimar
y reproducir situaciones de dominacién ya que el mismo implicaria
la sobreadaptacion de los individuos a condiciones de reconocimien-
to que imponen quienes detentan el poder.® Pero, dificilmente, estas
posturas pueden eludir las interpretaciones que ofrecen los fil6sofos
contemporaneos que han trabajado sobre las limitaciones del mode-
lo clasico. También para Taylor presenta limitaciones, pero sin duda,
entre otros méritos, este modelo clasico ha enriquecido con nuevas
intuiciones la concepcién de la dignidad humana y ha introducido
una dinamica —en el caso de Hegel, especificamente dialéctica— que
supone siempre, para su comprension concreta, la consideracion de la
dimension histérica. Taylor ha ido mas alla y ha hecho una propues-
ta denominada “politicas de reconocimiento” (Taylor, 2009; Meyer,
Quante y Rojek, 2021, apartado vi). Sin una consideracién histérica de
la situacién en que se produce un conflicto ético-politico, es dificil no
caer en naturalizaciones.

En sintesis, con Taylor se vuelve a plantear, pero de otro modo,
que la comprensién apropiada del sujeto ético depende de la explo-
racion histérica. Y la comprension de nosotros mismos, tan necesaria
para la constitucion de una vida ética buena o saludable, depende de
una adecuada narracién de nuestra historia y de las historias de las
cuales formamos parte. La categoria de “recuperaciéon” en Taylor es
una forma de situarse en la tensién entre continuidad y ruptura, que
hemos sefialado mds arriba. La recuperacién implica una ruptura res-
pecto de un olvido tanto tedrico como cultural, sea fruto de la desidia,
de la inercia o de una posicién hegemonica; e implica, a su vez, la ca-
libracién del posicionamiento de la modernidad respecto de sus pre-

8 Puede ser el caso de Butler o Fraser. En Handbuch Anerkennung, se consideran,
criticamente, estas posiciones y se les dedica capitulos especificos (Siep, Ikdeheimo y
Quante, 2021, caps. V'y VII; Sisto, 2023).

90



Historia y narrativa en la comprension de la ética: hacia una relacién sistematica entre...

decesores: hay tanta novedad como continuidad y se trata de precisar
bien el alcance de cada una de estas categorias.

Taylor se ha comprometido en la practica politica. La compren-
sion de los conflictos ético-politicos de Canada, en particular la si-
tuacion del Quebec, y la elaboracién y propuestas de vias de solucion
para la region se encuentran enlazadas, en gran parte, con sus estu-
dios ético-histéricos.

II1. El Liberalismo politico: no toda sociedad
esta bien ordenada

Hasta aqui, podria objetarsenos que hemos recurrido al testimo-
nio de los “comunitaristas” o “particularistas”. Méas alld de que estas
etiquetas son reductivas, podemos apelar, brevemente, a posiciones
“no comunitaristas” y “no particularistas” para mostrar un caracter
amplio. Para ello debemos volver un poco en el tiempo, a los afios 70,
donde la obra de referencia para la tradicién kantiana es Teoria de la
justicia de John Rawls. Si hay algo que queda inmediatamente en claro
cuando uno compara esta obra con las de MacIntyre y Taylor es el es-
tilo expositivo que, como sucede en filosofia —y quizas en todo texto
de humanidades—, no es accidental, sino que hace a la cosa misma.
Como en Kant, no nos encontramos con una narracion, sino con una
exposicion conceptual sistematica y con una serie de términos que
obliga al lector a ir tomando nota de sus definiciones. Rawls no tiene
en cuenta el todavia incipiente narrativismo y tampoco parece que lo
tendra una vez desarrollado: para la fecha de su fallecimiento, el ano
2002, practicamente ya habian aparecido todas las grandes obras de
MacIntyre, entre otros narrativistas. La filosofia de Rawls si bien sigue
siempre el mismo carril, en su trayecto, presenta ciertas variaciones
que resultan muy significativas para nuestra indagacion.

En su teoria y propuesta de justicia, cumple un rol clave la situa-
cion originaria, constituida sobre el velo de la ignorancia. En ella se
traduce, fundamentalmente, el formalismo kantiano, aunque en for-

91



Horacio Martin Sisto

ma mads intuitiva y constructivista (Rawls, 1980). Pensar si una maxi-
ma puede convertirse en ley universal —o “poder querer” y todas las
variantes de la formulacién del imperativo categérico— es mas abs-
tracto, para un experimento mental, que el disefio que propone Rawls
del velo de la ignorancia. Por ejemplo, participo de la elaboracién
o modificacion del estatuto de la universidad, pero sin saber si seré
profesor, administrativo, estudiante, graduado o miembro externo de
la institucion. Este, el velo de ignorancia, es el que me permite pen-
sar mas concretamente la universalidad de la norma que si, acorde al
imperativo categdrico kantiano, tuviese que evaluar si la norma pro-
puesta puede convertirse en ley para todos ellos o si yo puedo querer
que sea asi. El ejercicio de la imaginacién se confronta mas facilmente
con lo empirico en el caso del velo de la ignorancia que en el de la
imaginacién universalizadora kantiana, al menos en sus dos versiones
de la formulacién basica: la primera, si puedo hacer de la maxima de
mi accién una ley universal —universalizacion puramente “l6gica”— o
la segunda, si, aun cuando este test fuese superado, si puedo querer
mi maxima como ley universal. Por otra parte, Rawls procura dar ca-
bida a los intereses humanos sin por ello afectar la idea de autonomia,
que era el clasico problema en Kant, sennalado por Hegel y, mucho an-
tes, por Schiller. También salva la virtud de imparcialidad que tiene el
formalismo kantiano sin por ello introducir heteronomia, otra aporia
que se le reprochaba a Kant, pues para Rawls la justicia no esta tanto
en los dos principios de libertad e igualdad, jerdrquicamente estable-
cidos, sino en el procedimiento que los establece: los principios de la
justicia son justos porque el procedimiento es justo. Si lo traducimos
empiricamente, una instituciéon o una sociedad que quizas sea torpe
en las decisiones, sin embargo, puede llegar a ser potencialmente mas
justa que un despotismo ilustrado, que establece buenas decisiones, a
partir de procedimientos no inclusivos. Estos dos casos son extremos,
pero los disenamos para entender el acento rawlsiano. Se han hecho

92



Historia y narrativa en la comprension de la ética: hacia una relacién sistematica entre...

muchas criticas a la Teoria de la justicia, como también se han pre-
sentado nuevas propuestas a partir de sus intuiciones fundamentales.
Entre las criticas, se objeta que el procedimiento propuesto por Rawls
sigue teniendo un defecto kantiano, esto es que, como sucede con el
test de universalizacion que ordena el imperativo categorico, pueden
llegar a establecerse principios en forma absolutamente monoldgi-
ca, dando por obvios los intereses de los demas y los bienes basicos
que deben respetarse. Y esto no corresponde del todo con nuestras
intuiciones de lo justo, en los casos en que tomamos decisiones que
pueden afectar seriamente a los demds. De algtin modo, es otra de las
criticas que Hegel habia dirigido a Kant y que habia intentado subsa-
nar en su propia teoria con el concepto de Eticidad.

Particularmente significativo para nuestro tema es el giro poste-
rior de Rawls: su declaracion de que la teoria de la justicia debe enten-
derse como teoria politica y no como teoria metafisica. En efecto, si la
teoria de la justicia se presentaba como una teoria trascendental, era
inevitable considerarla como una suerte de metafisica. Mas alla del
caracter despectivo que conlleva el término “metafisico” para muchas
corrientes, la dificultad que nos interesa senalar, en este trabajo, es
que esta impostacion en términos cercanos a una teoria trascenden-
tal limitaba enormemente sus alcances hermenéuticos y normativos,
pues no podia ni interpretar adecuadamente la moralidad en otro tipo
de sociedades ni establecer fundadamente principios exigibles. Por
ende, la teoria de la justicia se advertia injusta si se entendia de un
modo cercano al sentido trascendental kantiano. El “giro politico” de
Rawls es también un “giro histérico”, que se documenta fundamental-
mente en dos direcciones. En primer lugar, Rawls aclara que la teoria
de la justicia y su modelo procedimental no nace de un trabajo de
la teoria pura —al estilo de la Critica de la razon prdctica de Kant—,
sino que retoma, profundiza y sistematiza una serie de intuiciones
fundamentales que fueron surgiendo, principalmente, desde los pen-

93



Horacio Martin Sisto

sadores modernos europeos y norteamericanos de corte “liberal” (en
el sentido americano del término). En segundo lugar, la propuesta de
su modelo de justicia no es factible para cualquier sociedad empirica
actual o, incluso, del pasado. Una sociedad debe contar con ciertas
instituciones basicas como para que la propuesta sea viable.

Este pasaje, ubicado en la Introduccién de Liberalismo politico, es
representativo de su giro histdrico:

Volviendo la mirada al periodo moderno, tres acontecimientos
historicos ejercieron profunda influencia en la indole de su filoso-
fia moral y politica.

El primero fue la Reforma del siglo XVI. Fragment6 la unidad re-
ligiosa de la Edad Media y condujo al pluralismo religioso, con
todas sus consecuencias para los siglos posteriores. Esto, a su vez,
alent6 pluralismos de otras clases, que fueron una caracteristica
de la cultura a finales del siglo XVIII.

El segundo es el desarrollo del Estado moderno, con su admi-
nistracién central, al principio regido por monarcas con poderes
enormes, si no absolutos. O por lo menos por monarcas que tra-
taban de ser tan absolutos como pudieran, y que solo cedian parte
de su poder a la aristocracia y a la clase media ascendente, segiin
tuvieran que hacerlo, o segiin conviniera a sus intereses.

El tercer acontecimiento histoérico es el desarrollo de la ciencia
moderna, que empez6 en el siglo XVII. Al decir ciencia moderna,
me refiero al desarrollo de la astronomia, con la fisica de Copér-
nico, Kepler y Newton; y también —y esto hay que recalcarlo— al
desarrollo del analisis matematico (el calculo) que llevaron a cabo
Newton y Leibniz (Rawls, 1995, p. 14).

Rawls, lejos de hacer historia, sefiala en forma tajante un antes
y un después para delimitar el alcance de su teoria. Es cierto que lo
que para Taylor requeria toda una investigacion critica histérica que
sopesara los alcances y las limitaciones, Rawls lo despacha en unos

94



Historia y narrativa en la comprension de la ética: hacia una relacién sistematica entre...

pocos parrafos. Pero, al menos, Rawls entiende que debe hacer estas
delimitaciones para no caer en un ahistoricismo que volveria injusta
su teoria.

Surgen, no obstante, nuevas limitaciones. En primer lugar, es lla-
mativo que las Lecciones de la historia de la filosofia moral de Rawls
(2007) solo recuperen a pensadores modernos —lo mismo sucede con
sus lecciones sobre historia de la filosofia politica—, aunque es de
apreciar que siendo un pensador de inspiracién kantiana recupere,
a su modo, a Hegel, que introduce la historia y la critica a los for-
malismos. Pero, la omisiéon de toda la historia anterior resulta muy
problematica, no solo desde el punto de vista normativo —la primacia
de la nocién de deber parece hacer caso omiso de las criticas al estilo
de Taylor—, sino también hermenéutico: la pretension de Rawls de
poder comprender las sociedades actuales se ve limitada a unas pocas.
La objeciéon mds grave, sin embargo, es también de corte histdrico:
cémo una sociedad llegd a ser o estar bien ordenada queda fuera de
su teoria. Este es un punto ciego de la teoria de Rawls, que no tiene
desarrollada una subteoria de justicia histdrica ni contempla la rele-
vancia de la historia en lo ético. Por otra parte, convendria examinar
si es posible, para esta teoria, introducir una modificacién semejante,
sin alterar radicalmente su matriz de base. Este punto ciego es grave
porque puede facilmente convertir a la Teoria de la Justicia en una
teoria injusta. Son de admirar los norteamericanos por haber san-
cionado la constitucién mas avanzada de la historia en términos de
garantias juridicas. Eso si, omitieron, por ejemplo, la abolicién de la
esclavitud, con la cual Estados Unidos forjé gran parte de sus insti-
tuciones ahora bien ordenadas; o bien, los derechos de los pueblos
originarios, algo que podria considerarse “anacrénico” para la época
pero que una consideraciéon de la justicia histérica deberia compensar
y tuvo que comenzar a compensar. Hoy en dia se imponen internacio-
nalmente reglas de conservacion del medio ambiente, a la medida de

95



Horacio Martin Sisto

las sociedades bien ordenadas, que como ideales son muy justas, pero
corresponderia evaluar si, en alguna medida, esas sociedades se han
ordenado mediante la explotacion abusiva del medio ambiente. Una
teoria de la justicia deberia considerar esta historia, no para justificar
abusos actuales, sino para que, en los paises del tercer mundo, los cos-
tos del desarrollo para no danar el ambiente sean compartidos. Hoy
en dia los reclamos por justicia histérica que vemos en el panorama
mundial —algunos de los cuales se remontan a injusticias cometidas
500 e, incluso, 2000 anos atras— muestran por si solos la necesidad de
que una teoria de la justicia deba considerar la dimensién histérica de
todo juicio evaluativo. Como se calibran los principios operativos de
una justicia semejante y cudles serian sus limitaciones son preguntas
que pertenecen a las precisiones propias de una teoria moral.

Frente a estas objeciones, los estudiosos de Rawls han elabora-
do importantes contra-objeciones y otros filésofos posteriores han
tenido en cuenta los aportes de Rawls para sus propias propuestas.
Pero lo dicho hasta aqui busca solo mostrar como una propuesta ética,
inicialmente ahistérica, se vio obligada a limitarse historicamente, a
considerar la historia no como algo accidental a la ética, sino como
algo constitutivo de toda evaluaciéon normativa, como es el caso de la
célebre Teoria de la justicia.

IV. La Etica concreta y la historizacién de la moral

Ludwig Siep es un filésofo de referencia internacional, tanto por
sus estudios sobre Hegel como por aquellos sobre la teoria del recono-
cimiento. Dificilmente se encuentren articulos en revistas académicas
que traten temas de la filosofia del derecho o de teoria del reconoci-
miento sin citarlo. Tan importante como esos estudios es su propues-
ta original de teoria ética, que ha denominado “ética concreta”. La
misma ha alcanzado un nivel sistematico en la publicacion de Konkre-
te Ethik (2004). Ha sido el fruto no solo del estudio y la discusion en
el ambito académico, sino también de la experiencia en diversas co-

96



Historia y narrativa en la comprension de la ética: hacia una relacién sistematica entre...

misiones alemanas y europeas, que deben tomar decisiones u ofrecer
asesoramiento con implicaciones éticas delicadas. Siep ha continuado
desarrollando su teoria en los anos posteriores. En lo que respecta al
tema que aqui abordamos, resulta de particular interés su reciente
obra, publicada en 2020, Technisierung der Natur - Historisierung der
Moral. Ziele und Grenzen (Tecnificacién de la naturaleza - Historiza-
cién de la moral. Alcances y limites).

El libro es una confrontacién de la ética concreta con los proble-
mas éticos que plantea la creciente tecnificacion de la naturaleza. Los
medios técnicos disponibles han crecido a una velocidad que no ha
sido acompanada por la reflexion sobre los fines, a los que se los ha
dado por obvios. Asi sucede, por ejemplo, con la inteligencia artificial
o los diversos perfeccionamientos que se ofrecen al cuerpo humano.
Sin perjuicio del rol que compete a otros ambitos de la cultura y del
pensamiento —como, por ejemplo, el derecho—, la cuestion de los fi-
nes corresponde centralmente a una ética filosofica.

Nos encontramos frente a una situacion excepcional en la histo-
ria. La tecnologia puede no solo solucionar, en gran parte, los proble-
mas de salud humana, sino, incluso, mejorar su naturaleza (enten-
dida, por Siep, tal como es considerada en las ciencias naturales). Ya
no se trataria solo, por ejemplo, de restituir la visién a un paciente
que la ha perdido, o a un anciano, que por el paso del tiempo se le ha
empeorado. Cabria, incluso, la posibilidad de sustituir por un ojo por
otro que vea mejor que lo que los seres humanos han experimentado
hasta ahora. Si la cuestion de la inmortalidad, en la historia, ha estado
reservada solo a lo divino o a una posible vida después de la muerte,
ahora se puede prolongar la vida de un modo notable y surgen cues-
tiones vinculadas a una discusion creciente sobre el transhumanismo.
Estas nuevas realidades abren varios interrogantes. En primer lugar,
nos encontramos con problemas de justicia pues son posibilidades ac-
cesibles solo a una exigua minoria de la poblacién, generandose asi

97



Horacio Martin Sisto

diferencias sociales, econémicas y culturales cada vez mas notables
entre los seres humanos. Pero hasta aqui no esta atin en cuestién el
problema de los fines. El transhumanismo conlleva una modificacién
radical de todos los elementos que constituyen las dimensiones cen-
trales del ser humano. Podriamos encontrarnos con cinco o seis gene-
raciones conviviendo y con una redefinicion de las etapas de la vida 'y
de las relaciones humanas. Cuestiones que antes eran difusas o “me-
tafisicas” se vuelven apremiantes ahora en términos de fines éticos:
Jen qué cuerpo queremos vivir? ;qué partes del cuerpo son parte de
nuestro yo?

Los interrogantes se agravan ante el avance de la tecnologia fren-
te a la naturaleza. En primer lugar, el respeto de la naturaleza tiene
una dimension interhumana e intergeneracional: ;hasta qué punto
podemos aduenarnos de la naturaleza? y ;qué derechos tienen so-
bre ella los demds seres vivos y los humanos que ain no existen? En
segundo lugar, la naturaleza es considerada aqui tanto en el sentido
que le da el conjunto de las ciencias, como también en el modo en que
la experimentamos, paradigmaticamente, a través del arte o de los
viajes, es decir, experiencias de mirarla “en si misma”, sin un interés
o calculo. De este modo, desde nuestra perspectiva, Siep reconoce en
ella algo no igual, pero si andlogo a la dignidad.

La ética de Siep se encuentra enraizada en la tradiciéon deontold-
gica moderna. Ahora bien, para él, que la tarea de una ética filos6fica
consista, fundamentalmente, en establecer normas, no quiere decir
que se desentienda de fines. Al contrario, es una ética que busca esta-
blecer las normas que deben cumplir los fines de toda accién humana
y el fin fundamental es el respeto a la dignidad de cada ser humano.’

° Las éticas de tipo deontoldgico que se han consolidado a partir de Kant, si bien
centran la racionalidad ética en la ley moral —y en los deberes y derechos que se basan
en ella— no por ello dejan de lado los conceptos fundamentales de la ética clasica de
raigambre aristotélica, como fin y bien, sino que dan un giro a su fundamentacién. En

98



Historia y narrativa en la comprension de la ética: hacia una relacién sistematica entre...

En este sentido, sigue la tradicién consolidada en Kant. Pero la confi-
guracion concreta que esta dignidad puede o debe asumir en nuestros
tiempos requiere una urgente reflexion e intervencion filoséficas. No
son suficientes para ello, segtin Siep, las direcciones dominantes en
ética filosoéfica, puesto que, en su mayor parte, se basan en principios
atemporales y reglas altamente abstractas que no bastan —o ya no
bastan— para dar orientaciones mediante el complemento de una éti-
ca aplicada, tal como se ha intentado en el siglo XX. Los procedimien-
tos deductivos son insuficientes para la fundamentacion de las pre-
misas o principios fundamentales. Por otra parte, los procedimientos
reflexivos, si se los piensa en sentido técnico kantiano, presuponen
también esos principios y ese nivel de abstraccién como para poder
remontarse adecuadamente, por tanto, dependen légicamente de los
procedimientos deductivos y la insuficiencia permanece.

La ética concreta de Siep se inspira en Hegel, tal como el mismo fi-
16sofo lo ha sefialado en los prefacios de sus libros. Esta inspiracion se
articula, principalmente, en la nocién hegeliana de “eticidad”, enten-
dida histéricamente. Por eso recupera varias de las nociones kantia-
nas —que ya Hegel habia asumido, en su Filosofia del derecho— como
parte constitutiva en su capitulo sobre la moralidad. Pero se trata de
una recuperacion critica. Siep no acepta los compromisos teleoldgicos
metafisicos de Hegel e introduce, en la concepcion de la eticidad, una
historicidad que Hegel mismo consider pero que, sin embargo, en su
Filosofia del derecho, dio por superada definitivamente con su modelo
de Estado moderno. Es decir, mientras que, en Siep, los problemas
de reconocimiento siguen abiertos, en la obra hegeliana, parecen ya
superados. Siep introduce la historicidad como una dimensién induc-
tiva en la ética, principalmente, en dos sentidos. Por un lado, en un
sentido propositivo, podemos establecer, a partir de la historia, cier-

este sentido, Siep refuerza la nocién de fin, sin darle por ello una entidad metafisica o
biologicista. Para profundizar en estos aspecto véase Sisto (2020).

99



Horacio Martin Sisto

tas convicciones fundamentales acerca de la dignidad humana vy, con
esta, precisar objetivos fundamentales de la vida en comtn. De modo
que la forma en que se articula esta dignidad puede llegar a modificar-
se si asi lo requieren, fundadamente, las nuevas circunstancias hist6-
ricas. Y, por otro lado, en un sentido restrictivo, podemos senalar, con
mayor certeza aun, todo aquello que no debe permitirse nunca mas.
Literalmente, nie wieder (nunca mas) es la expresion de Siep (2020,
p. VIII), en la que puede hablarse de “superacién”.® “Etica concreta”
significa, fundamentalmente, el procedimiento de concrecion de una
concepcién de la totalidad del mundo natural y cultural, que tome
en cuenta, por un lado, no solo tradiciones normativas sino también
conocimientos actuales de la naturaleza y nuevos desafios culturales
y, por el otro, no solo la memoria sino las memorias (Geddchtnisse)
de las diferentes comunidades y personas. Y significa una constante
atencion a la experiencia de la conciencia colectiva: “solo una razén
que puede ser instruida por estos procesos puede desarrollar los cri-
terios que estamos buscando” (Siep, 2020, vin). Siep vincula, de un
modo nuevo, la nocién de “eticidad” de la Filosofia del derecho de He-
gel con la de “experiencia” de la Fenomenologia del espiritu y, si bien
se inspira en Hegel, las entiende de un modo nuevo, como dindmica
esencialmente abierta. En lugar de la teleologia hegeliana, acude a
una historia de experiencias. Entonces, podemos interpretar el titulo
Tecnificacion de la naturaleza como una fuente de problemas éticos y

10 En Siep, encontramos una nocién de superaciéon “negativa” si lo comparamos
con aquel olvido imposible que fundaba Kant en el hecho de la Revolucion francesa.
El olvido imposible en Kant era positivo: era la experiencia positiva de la autonomia
politica que se habia sellado con aquel hecho mas alla de los excesos (Kant, 1994, apar-
tado VII). Era una experiencia acompanada de un legitimo entusiasmo aun en medio
de grandes equivocos y sin llegar a legitimarlos. En el “nunca méas” de Siep, se subraya
el aspecto negativo como progreso, la experiencia de lo que debe ser negado. Se trata,
quizas, de una concepcién mas realista respecto del optimismo ilustrado que, a pesar
de los recaudos de Kant (quien, por distintas razones, tarda anos en afirmar el valor de
la Revolucidn), igualmente lo involucra.

100



Historia y narrativa en la comprension de la ética: hacia una relacién sistematica entre...

el de La historizacion de la moral como un método para acercarnos a
soluciones posibles.

La historizacién no significa, para Siep, relativizacién histdrica,
sino desanclar la deliberaciéon ética de normas trascendentes, su-
puestamente al acceso de la razén pura, mediante procesos deduc-
tivos y reflexivos. La atencién no solo al acontecer empirico sino al
cuerpo y a la naturaleza, tal como se la ha caracterizado mas arri-
ba, es constitutiva de una ética concreta. El género humano puede
llegar a convicciones restrictivas, en el sentido de nie wieder, con la
suficiente solidez, como para darle estatuto normativo categérico, y
generar convicciones propositivas, como para orientar la accién sin
que signifiquen quedar cerradas a la critica y a la modificacién. Los
mismos desafios histéricos y las nuevas circunstancias son ocasiones
propicias para su revision. En los comienzos de la reflexion filoséfica
ética occidental, Siep recuerda como Aristételes ya sefialaba que el
objetivo de la técnica es el de lograr fines humanos independientes
de la resistencia de las fuerzas y acontecimientos naturales (Arist6-
teles, 2005, & 1285b, 36-37). Pero esta concepcidn requiere una nueva
hermenéutica porque la techné ha adquirido una nueva dimensién y
efectividad, que puede afectar la dignidad humana de un modo nue-
vo. E, incluso, y en nombre de ella, puede perjudicarla, si no media la
reflexion sistemdtica y colectiva, para la cual la filosofia es, sin duda,
una disciplina necesaria.

Siep no abandona el término “bueno”, que en toda concepcion
deontoldgica de raigambre kantiana suele perder primacia. Esta no-
cion se refiere a los fines, a todo aquello que se considera que vale la
pena, que vale el esfuerzo (erstrebenswert) (Siep, 2020, p. XI). Y debe
estar abierta al mundo de las fuerzas vivas, en donde se presentan va-
rias pretensiones acerca de lo bueno, en este sentido amplio, cuyo cri-
terio fundamental es la dignidad. La nocién de “experiencia” también
es amplia: “comprende experiencias con utopias técnicas, de hombres

101



Horacio Martin Sisto

y una sociedad perfecta; experiencias con la injusticia, la violencia y
la desmoralizacién de los seres humanos. No solo las barreras ins-
titucionales contra estos problemas sino también las justificaciones
filosoficas son experiencias” (Siep, 2020, p. XII).

Conclusion: de la ética a la filosofia de la historia

El concepto actual de ética, si es que no ha sido siempre asi, im-
plica necesariamente una pretension de universalidad. Incluso un
“particularismo” —tal como los universalistas de raigambre kantiana
denominan al disefio que han elaborado para referirse a determinadas
posiciones— debe aceptar cierta norma universal, al menos para pro-
teger lo particular. Sin embargo, asegurar la universalidad, mediante
la anulacion directa o indirecta de la historicidad, lleva a una suer-
te de contradicciéon como, de algiin modo, intenté indicar en Rawls.
Por esta razén, tarde o temprano, se debe considerar la historia en la
constitucién interna de una teoria de la racionalidad ética. Esta es la
tesis principal que defendi en nuestro escrito. Sin duda, la historici-
dad “amenaza” a la universalidad con el riesgo del relativismo y su
introduccién en la estructura de un modelo de racionalidad practica
suscita problemas tedricos y éticos diversos. Pero deberiamos estar
alertas para que ese concepto de relativismo no provenga de modelos
propios de una racionalidad tedrica abstracta, dar atencion prioritaria
a lo ético tal como se presenta e investigar cdmo es en la practica la
racionalidad practica. El traspaso de modelos externos de racionali-
dad a la ética no genera universalidad, sino la naturalizaciéon de un
sistema determinado “ético” vy, asi, también siempre alguna injusticia.
Por otra parte, convendria examinar si es posible, para una teoria ra-
cionalista como la de Rawls, introducir una modificacién semejante,
sin alterar radicalmente su matriz de base. Pues no se trata de agre-
gar a modo de apéndice una teoria de la justicia histérica, una mera
traslacién légica de una teoria de corte racionalista a la relacién entre
sujetos de distintas épocas. Con “justicia histérica”, me referi a tener

102



Historia y narrativa en la comprension de la ética: hacia una relacién sistematica entre...

presente la dimensioén constitutiva historica de todo aquello que se
considere ético, en este caso de la justicia.

Un breve corolario con respecto a otra disciplina que he tenido
presente aqui al considerar la ética: la filosofia de la historia. Hayden
White ha sostenido, como leit motiv de su metahistoria, que la finali-
dad de la “ciencia” histdrica era, al fin'y al cabo, moralizar. Lo sostenia
con ironia, pues, de este modo, ponia en tela de juicio la pretendida
objetividad cientifica aséptica del historiador. Sin embargo, hay algo
que no es irénico en su tesis: gran parte de nuestra educaciéon éti-
ca consiste en escuchar relatos. Los relatos no son importantes solo
para formar la conciencia ética de los ninos; una historia criticamente
elaborada y actualizada es conveniente, también, para calibrar mejor
las pretensiones normativas y las aspiraciones que viven los adultos.
La escritura de la historia requiere, a su vez, de la ética; pero esta es
ya otra cuestion. Distinguir, sin necesariamente separar, es parte del
desafio a la filosofia.

Referencias bibliograficas

Anscombe, E. (1958). Intention. Basil Blackwell

Aristételes (2005). Politica. (Trad. de M. 1. Santa Cruz y M. I. Crespo).
Losada.

Bradbury, R. (1953). Fahrenheit 451. The Ballantine Publishing Group.

Carr, D. (19864a). Narrative and the Real World: An Argument for Con-
tinuity. History and Theory, 25(2), 117-131.

Carr, D. (1986b). Time, Narrative and History. Indiana U.P.

Hardy, B. (1968). Towards a Poetics of Fiction: An Aproach Through
Narrative, Novel, 2, 61-80.

Kant, I. (1994 [1797]). “Replanteamiento sobre la cuestion de si el gé-
nero humano se halla en continuo progreso hacia lo mejor”. En
Ideas para una historia universal en clave cosmopolita y otros escri-
tos sobre Filosofia de la Historia. (Trad. de C. Roldan Panadero y R.
Rodriguez Aramayo, 22 ed., pp. 3-24). Tecnos.

103



Horacio Martin Sisto

Maclntyre, A. (1994 [1981]). Justicia y racionalidad. Conceptos y contex-
tos. (Trad. de A. Sison). Ediciones Internacionales Universitarias.

Maclntyre, A. (2001 [1999]). Animales racionales y dependientes: Por
qué los seres humanos necesitamos las virtudes. (Trad. de B. Marti-
nez de Murguia). Paidds.

MaclIntyre, A. (2004 [1981]). Tras la virtud. (Trad. de A. Valcarcel). Cri-
tica.

MaclIntyre, A. (2017 [2016]). Etica en los conflictos de la modernidad.
Sobre el deseo, el razonamiento prdctico y la narrativa. (Trad. de D.
Cerda Garcia). Rialp.

MaclIntyre, A. (2022 [1994]). Tres versiones rivales de la ética: genealo-
gia, enciclopedia y tradicion. (Trad. de R. Rovira). Rialp.

Meyer Th., Quante M. y Rojek T. (2021). Status von Anerkennung (als
Phanomen/Begriff/Theoriegegenstand/Theorietyp/Kategorie/
Konzept oder Konzeption). En L. Siep, H. Ikdheimo y M. Quante
(Eds.). Handbuch Anerkennung (pp. 39-53). Springer vs.

Mink, L. (1970). “History and Fiction as modes of Comprehension”,
New Literary History, 1, (541-558).

Rawls, J. (1979 [1971)). Teoria de la justicia. (Trad. de M. D. Gonzalez).
Fondo de Cultura Econémica.

Rawls, J. (1980). Kantian Constructivism in Moral Theory. Journal of
Philosophy, 77, 515-572.

Rawls, J. (1995 [1993]). Liberalismo politico. (Trad. de S. Madero Béez).
Fondo de Cultura Econémica.

Rawls, J. (2007 [2000]). Lecciones sobre la historia de la filosofia moral.
(Comp. de B. Herman. Trad. de A de Francisco). Paidés Ibérica.

Siep, L. (2004). Konkrete Ethik. Suhrkamp.

Siep, L. (2020). Technisierung der Natur. Historisierung der Moral. Ziele
und Grenzen. Brill-Mentis.

Siep, L. (2022). Ethics and the Limits of Technology. Brill-Mentis.

Siep, L., Ikdeheimo, H., y Quante, M. (Eds.) (2021). Handbuch Anerken-

104



Historia y narrativa en la comprension de la ética: hacia una relacién sistematica entre...

nung. Springer VS.

Sisto, H. M. (2017). Resena: Recuperar el realismo, de Hubert Dreyfus y
Charles Taylor. Revista Avatares, 4.

Sisto, H. M. (2020). La amistad en clave deontolégica. Su estatuto sis-
temadtico en la Metafisica de las costumbres. Revista Stylos, 29(29),
174-192.

Sisto, H. M. (2023). “Siep, L., Ikdeheimo, H, Quante, M. (eds.) (2021).
Handbuch Anerkennung. Springer VS.: Review”. Estudios de Filoso-
fia, 68 (en prensa).

Taylor, Ch. (1994 [1991)). Etica de la autenticidad. (Trad. de P. Carbajo-
sa Pérez). Paidos.

Taylor, Ch. (1996 [1989]). Fuentes del yo. La construccion de la identidad
moderna. (Trad. de A. Lizén). Paidos.

Taylor, Ch. (2009 [1992]). El multiculturalismo y la “politica del reco-
nocimiento”. (Trad. de M. Utrilla De Neira, L. Andrade Llanas y G.
Vilar Roca). Fondo de Cultura Econdmica.

Taylor, Ch. (2012 [1985]). The diversity of goods. En Philosophical pa-
pers 2. (pp. 230-247). Cambridge U. P.

Taylor, Ch. y Dreyfus H. (2016 [2015]). Recuperar el realismo. (Trad. de
J. Carabante). Rialp.

105






Historia y deseo: algunas consideraciones
en torno a la emergencia de la historia
de la homosexualidad

Juan Ignacio Veleda

Introduccion

En el ensayo introductorio a un nimero especial de la revista Jour-
nal for Early Cultural Modern Studies, dedicado a explorar, particular-
mente, algunas discusiones sobre la sexualidad en la Edad Moderna,
se juega en el titulo con los términos “historia” y “deseo”. Al introdu-
cir la tematica especifica del volumen bajo la forma de un quiasmo,
“Historizar el deseo, desear la historia”, no solo se pretende delimitar
diferentes enfoques metodolégicos en el abordaje histérico de Ia se-
xualidad, sino también dar cuenta de las dificultades relativas al acce-
soy reconstruccion de cuerpos y deseos, desaparecidos hace tiempo, y
del papel que, a la vez, desempenan nuestros propios cuerpos y deseos
en esa tarea (Friedlander, 2016). Aunque las discusiones recogidas en
este numero refieren a las tensiones actuales entre las perspectivas
historiograficas mas disciplinariamente convencionales y las posicio-
nes heterodoxas provenientes de la teoria queer, la bidireccionalidad
y el problema fundamental —sugeridos por el mencionado quiasmo
entre historia y deseo— sirven muy bien para dar cuenta de los inicios
de la denominada historia de la homosexualidad.

107



Juan Ignacio Veleda

Si consideramos el surgimiento de la historiografia como disci-
plina con aspiraciones cientificas, en la segunda mitad del siglo XIX,
junto al amplio espectro de subdisciplinas o campos de estudio, deba-
tes y conceptos que han proliferado en su desarrollo, se podria decir
que la historia de la homosexualidad, asi como la de la sexualidad en
general, tienen una datacion relativamente reciente. Con la expresion
“historia de la homosexualidad” nos referimos especificamente al in-
greso de esta dltima dentro del campo de interés de la historiografia.
Su emergencia suele ubicarse en el transcurso de la década de 1970,
mayormente en el &mbito anglosajon.

De manera muy similar a lo sucedido con el feminismo y el sur-
gimiento institucional de la historia de las mujeres, también la apa-
ricion de las primeras historias de la homosexualidad, en buena me-
dida, estuvo ligada a las demandas de los movimientos politicos, en
particular, de los frentes revolucionarios o de liberacién homosexual
constituidos en varios paises con posterioridad a la revuelta de Sto-
newall. De la mano de tal activismo y en consonancia, a la vez, con el
desarrollo de la propia historiografia, se fue consolidando, de for-
ma muy paulatina, un campo de estudio que tuvo, como uno de sus
primeros objetivos declarados, la recuperacién de un pasado homo-
sexual o gay a fin de visibilizar la homosexualidad en la historia.
Junto a la configuracién de tal campo y la proliferacion de los llama-
dos estudios histéricos gay y lesbianos en los afios subsiguientes, la
década de 1980 fue testigo, simultaneamente, de la complejizacién
de los debates y la critica de muchos de los supuestos conceptuales
y metodolégicos, sobre los que se construyeron los primeros relatos
de caracter historiogréfico.!

! Aqui, cabria hacer una aclaracién terminoldgica. En principio, con “historia de
la homosexualidad” nos referimos al supuesto objeto de estudio de la investigacion
historica, aunque veremos, luego, los problemas que esto suscita. Por otro lado, con
“estudios histéricos gay y lesbianos” nos referimos mds bien a una denominacién —

108



Historia y deseo: algunas consideraciones en torno a la emergencia de la historia...

Este capitulo pretende, entonces, resenar estas dos décadas
fundantes de la historia de la homosexualidad, como un campo con
relativa especificidad dentro de la historiografia, con el objetivo de
destacar las notas salientes de tal configuracion y delinear algunos
problemas que, seglin nuestro criterio, contindan filtrandose en la
compleja relacion entre historia y deseo sexual. Como veremos, esto
no significa que no haya habido, anteriormente, cierta historizaciéon
general de la sexualidad vy, en particular, de la homosexualidad. Pero
se traté mas bien de intentos aislados y marginales o realizados en el
marco de otras disciplinas, con otros fines. Como afirma Jeffrey Weeks
(1998), se escribia mucho sobre la “sexualidad”, pero el conocimiento
histérico al respecto era insignificante. Hasta la década de 1970, el
sexo era “marginal” con relacion a los “amplios terrenos de la historia
ortodoxa”; quienes se aventuraban en el campo “tendian a presen-
tar generalizaciones transculturales (...) o bien a incluir el tema bajo
rétulos mas neutrales y aceptables” (Weeks, 1998, p. 23).

Dentro de este periodo fundacional, entre los temas mas rele-
vantes, se destacan los esfuerzos por legitimar la historia de la ho-
mosexualidad dentro de la disciplina historiografica, los intentos
por teorizar la sexualidad como tema de cambio histérico y una serie
de otros topicos como la “agenda de la recuperacién” y la “visibili-
zacion”, las relaciones con el activismo y, por Gltimo, los debates
tedricos surgidos a partir de la costosa pero progresiva institucio-
nalizacién (Weeks, 2016; Garton, 2004; Duberman, Vicinus y Chauncey,
1991). De todas estas discusiones, la de mayor trascendencia pro-
bablemente haya sido aquella denominada como el debate entre
esencialismo y construccionismo. Aunque en apariencia superada,

probablemente, un tanto vaga— utilizada para dar cuenta de la perspectiva o enfoque
teorico, desde la cual se llevaron adelante tales investigaciones. Para muchxs autorxs,
estos estudios histdricos gay y lesbianos y, en general, los estudios LGBT de las décadas
de 1970 y 1980, constituyen los antecedentes tedricos de la posterior teoria queer.

109



Juan Ignacio Veleda

intentaremos mostrar que, en algin sentido, esta discusién no ha
quedado completamente saldada. En el presente capitulo, entonces,
nos interesa dar cuenta de algunos problemas metodol6gicos y con-
ceptuales relativos a la emergencia y consolidacién, aunque lenta y
no exenta de dificultades, de la historia de la homosexualidad —o de
lo que muchxs autorxs han llamado historia gay y lesbiana—.

La emergencia

Existe cierto consenso en ubicar los comienzos de la historia de la
homosexualidad, como una suerte de campo disciplinar dentro de la
historiografia, durante el transcurso de la década de 1970. Hay acuer-
do, ademas, en resaltar la profunda conexién de esta emergencia dis-
ciplinaria con el activismo y los llamados movimientos de liberacion
gays y lesbianos, o frentes revolucionarios, como asi también en vin-
cular la posibilidad de surgimiento de este campo especifico con de-
sarrollos conceptuales y metodolégicos de la propia historiografia e,
incluso, de otras disciplinas (Weeks, 2016; Garton, 2004; Evans, 2016;
Duberman et al., 1991; Schuyf, 2000). En este sentido, en la prolifera-
cion de estudios histéricos gays y lesbianos, confluyen factores tanto
tedricos como politicos que seria preciso distinguir analiticamente,
aunque, por supuesto, existan entre ellos vinculos insoslayables.

La proliferaciéon de estos estudios historicos durante los anos 70
no implica, sin embargo, que con anterioridad no hubieran existido
intentos por historizar la sexualidad en general y la homosexualidad
en particular. En efecto, Jeffrey Weeks (2016) inscribe tales intentos
en una historia sexual mas general, cuya invencién remonta incluso
hasta los sex6logos de comienzos del siglo XX. Sin embargo, afade,
todo ello continuaba siendo periférico respecto de la historiografia y
respondia a otro tipo de inquietudes y agendas de investigacion. Mas
alla de eso, ya en la segunda mitad del siglo, tanto Weeks como Ste-
phen Garton (2004) coinciden en destacar la relevancia, para el pos-
terior interés histérico por la sexualidad, de una serie de autores y

110



Historia y deseo: algunas consideraciones en torno a la emergencia de la historia...

perspectivas tedricas: los intentos de Wilhelm Reich y Herbert Mar-
cuse por conciliar a Freud y a Marx; los escritos de Keith Thomas y de
Steven Marcus; la sociologia del interaccionismo social de Berger y
Luckmann, en particular, en la figura de Mary McIntosh; y el desarro-
llo de la nueva la historia social a partir de los afios 60.

El antecedente de McIntosh es sumamente interesante por la in-
fluencia tedrica que, posteriormente, tendrd en muchxs historiadorxs
de la sexualidad. Su idea de que la homosexualidad no es algo autoevi-
dente y que no se trata de una condicién bioldgica o psicolégica ni de
un problema social, sino mas bien de un rol social, anticipa muchos de
los desarrollos posteriores en la historia de la sexualidad y, en algin
sentido, al propio Foucault. McIntosh distingue entre conductas o ac-
tos homosexuales y rol homosexual y, de este modo, abre el camino
para su historizacion (Weeks, 2016; Garton, 2004).

Por otro lado, y ya dentro del propio campo de la historiografia, la
denominada nueva historia social de los afios 60 también sera crucial,
en términos tedricos, para la emergencia de los estudios historicos
gays vy lesbianos de la década posterior. Si bien el activismo, como se
vera inmediatamente, fue un factor determinante, también lo fueron
“las cambiantes ideas sobre lo que constituye una investigacién his-
torica aceptable” (Duberman et al., 1991, p. 2). Este giro de la historia
social representaba un desafio a las limitaciones de un tipo de escri-
tura de la historia mayormente enfocada en las intrigas y disputas de
la elite politica y que, por lo tanto, habia ignorado las experiencias
sociales y culturales de los sectores populares (Iggers, 1995). El in-
terés de la nueva historia social en la “historia desde abajo” y su in-
tencién de recuperar la experiencia de la vida cotidiana y de la esfera
privada, legitimaba, en algiin punto, la pretension de indagar en la
sexualidad y de convertirla en objeto de investigacién histérica: “con
el advenimiento de la segunda ola del feminismo y del movimiento de
liberacion gay desde finales de los anos 60, el énfasis en aquellxs que

111



Juan Ignacio Veleda

habian sido marginados y ocultados (con O mayuscula) de la histo-
ria abri6 el camino a nuevas formas de historia sexual, usualmente
de jovenes académicxs muy influidxs por los nuevos movimientos”
(Weeks, 2016, p. 32).

Como anticipamos con respecto a los factores politico-contextua-
les que contribuyeron al surgimiento de los estudios historicos gays y
lesbianos, la relacion con el activismo resulté clave. De manera muy
similar a lo sucedido con el feminismo y la emergencia institucional
de la historia de las mujeres, también la aparicion de las primeras his-
torias de la homosexualidad estuvo, en buena medida, ligada a las de-
mandas de los distintos movimientos de liberacién homosexual, en-
tre ellas, la necesidad de su visibilizacién en el pasado. En los paises
norteamericanos y en varios paises de Europa occidental, en los afos
que siguieron a la descriminalizacion de la homosexualidad, muchxs
hombres y mujeres homosexuales buscaron el modo de politizar sus
luchas por derechos y representacién. Entre otras cosas, ello implico
que, como sostiene Evans, Ixs académicxs activistas llevaran sus ba-
tallas a la academia. Estxs pionerxs de lo que luego llegaria a llamarse
“estudios gays y lesbianos” hurgaron en el pasado en busca de ante-
cesores, con el fin de hallar precedentes de la experiencia contempo-
ranea (Evans, 2016).

La agenda de la “recuperaciéon” y la “visibilizacién”

La recuperacion del pasado y, mas estrictamente hablando, de su
propia construccién se convirtié pronto en una herramienta politica.
Evidentemente, la relacién entre la bisqueda de un pasado compar-
tido y la constitucién de una identidad politica colectiva no fue ni
privativa ni exclusiva de los movimientos homosexuales o LGBT de
entonces, como tampoco lo fue, ni es, el rol politico que ha desempe-
nado la historiografia en esa relacién, incluso, en su versién cientifi-
ca mas pretendidamente aséptica. Como senala Lisa Duggan, “en el
contexto de movimientos politicos vitales, el significado politico de

112



Historia y deseo: algunas consideraciones en torno a la emergencia de la historia...

la comprension histdrica se manifiesta repentinamente, y el trabajo
histédrico se recibe con un entusiasmo bastante alejado, por cierto, del
manto emocional con que se cubre el aula de historia, deliberadamen-
te despolitizada, o de la sala del museo” (2006, p. 138).

El relativo rechazo e indiferencia hacia el sexo y la sexualidad
como tema de investigacién histérica que habia caracterizado a la
historiografia fue progresivamente dejado de lado en el transcurso
de los anos 60, pero fundamentalmente en la década siguiente. En
el contexto de la revolucién sexual y de la agitacion politica de aquel
entonces, movimientos tales como el del feminismo y de la liberacién
gay colocaron a la sexualidad en el centro de la politica contempora-
nea. De este modo, “la historia de la sexualidad se convirtié en una
preocupacion de activistas e historiadores (y de historiadores que
eran también activistas)” (Garton, 2004, p. 2).

Respecto de esta conexién con los movimientos radicales de en-
tonces, las primeras historias de la homosexualidad estuvieron muy
influenciadas por la demanda de recuperar una experiencia perdida,
de reafirmar el valor positivo de la homosexualidad y de localizar las
fuentes de su opresion social; en este sentido, varios de estos estudios
pioneros se ocuparon de recuperar, o mas bien, de construir una suer-
te de “pre-historia” de los movimientos de liberacién (Weeks, 1981).

En efecto, muchas de las primeras investigaciones fueron llevadas
a cabo por personas que tenian mas experiencia en el activismo que
en la academia, como es el caso de Jonathan Katz y su Gay American
History, una coleccién de documentos publicada en 1976 (Duberman
et al., 1991, p. 2), y que muchxs ubican como un hito fundador en la
historia de la homosexualidad. También Weeks enfatiza el cardcter
innovador y fundante del texto de Katz y su intencién —inspiradora
de muchos proyectos subsiguientes— de hacer visibles, en la histo-
ria, a gays y a lesbianas: “experimentamos el presente como historia,
a nosotrxs mismxs como hacedores de historia... experimentamos la

113



Juan Ignacio Veleda

homosexualidad como histérica” (Katz, 1976, citado en Weeks, 2016, p.
41). Por su parte, John D’Emilio, otro referente de los primeros estudios
histéricos sobre la homosexualidad, se pronuncia en sintonia con Katz:
“cuando comencé este tipo de trabajo (...) estaba muy relacionado con
el movimiento gay y lesbiano de esos anos. Lxs activistas consideraron
a menudo que su tarea consistia en liberar de la opresiéon a un grupo
de personas”; en este sentido, en la medida que “el silencio y la invisi-
bilidad eran los tropos del movimiento para indicar la opresién, como
joven historiador fui en busca de ese grupo de personas para hacerlas
visibles y recuperar sus voces” (D’Emilio, 2014, p. 90).

Hacia el interior de la academia, el activismo tuvo un relativo éxi-
to en crear condiciones de mayor tolerancia en las que el trabajo his-
torico pudiera llevarse adelante y en desafiar asi ciertas ortodoxias
tedricas, en particular, la enorme influencia de las teorias psicologi-
cas con un fuerte tono patologizante (Duberman et al., 1991). Como
senala Weeks (2016), por esos anos Ixs historiadorxs gays y lesbianas
estuvieron mayormente comprometidxs con la tarea de producir una
historia mas comprehensiva e inclusiva, lo cual implicé un trabajo de
recuperacién de aquellas voces que habian sido ocultadas de la histo-
ria. Desde estos primeros dias —afirma, por otro lado, Evans (2016)—,
esta “agenda de recuperacién” consistié en “actos de restitucion histé-
rica profundamente politicos”, utilizé6 métodos multidisciplinarios para
inscribir las vidas queer en la historia y estuvo marcada por un profundo
“sentido de urgencia”, derivado, en buena medida, de las preocupaciones
presentes: “para los que estaban en las trincheras, estas duras batallas de
recuperacion fueron una oportunidad para reclamar el pasado con el fin
de corregir la desigualdad en el presente” (p. 372).

Laura Doan (2013) utiliza la denominacién “genealogias ances-
trales” para referirse a estas primeras historias de la homosexualidad
que, a partir de la década del 70, rastrearon los origenes dando una
forma lineal a sus crénicas, con el fin de promover sus agendas politi-

114



Historia y deseo: algunas consideraciones en torno a la emergencia de la historia...

cas, ya fuera a partir de un ser lesbiano o gay esencializado y univer-
sal, ya fuera entendiendo las categorias sexuales como culturalmente
contingentes e histéricamente situadas: “enraizadas en el activismo
politico y animadas por las politicas de identidad, Ixs genealogistas
ancestrales preguntan quién ‘ocultd’ su historia y caracterizan su pro-
yecto como una lucha por la visibilidad, la ruptura del silencio, una
emergencia desde las sombras o el deseo de comunidad” (Doan, 2013,
p. 14). Retomando la terminologia de Doan, Evans afirma que la len-
te genealdgica ancestral de estas primeras historias gays y lesbianas
fueron cada vez mas centrandose en la nocién de identidad como una
categoria coherente (Evans, 2016, p. 372).

Por supuesto, esta emergencia no estuvo exenta de amargas difi-
cultades y obstaculos. Hacia mediados de los anos 80, haciendo un ba-
lance de la “historia gay y lesbiana”, Lisa Duggan sefalaba que el tema
de estos estudios en algiin punto seguia siendo tabt en los escenarios
historiograficos dominantes, mientras sus practicantes continuaban
manteniendo un estatuto de parias mucho mas limitante atin que “la
posiciéon culturalmente marginal de izquierdistas y feministas” (2006,
p. 138). Por otro lado, como varixs academicxs gays y lesbianas per-
manecian atin “en el closet”, dedicarse a esos temas podia significar
el golpe de gracia que llevara a la ruina su carrera académica. Pero
hay algo més: mds alld del valor inicial de estos trabajos fundantes,
producidos en buena medida al calor de las demandas politicas, en
ocasiones los resultados de las investigaciones colisionaban y po-
nian en tension algunas de las certezas del activismo. A la par de
estas dificultades politicas, la complejizacién tedrica iria abriendo
nuevos debates.

Tensiones tedricas y debates en torno a la historia
de la homosexualidad

Durante la inicial “fase de recuperacién” y visibilizacidén, el tema y
los propositos de Ixs historiadorxs variaron ampliamente (Duberman

115



Juan Ignacio Veleda

et al., 1991, pp. 3-4). Para contrarrestar, en algin punto, la ausen-
cia de imagenes positivas de si mismxs, muchxs buscaron establecer,
ateniéndose al juego de las reglas académicas, la homosexualidad
atribuida a algunas figuras historicas. Estas investigaciones tendian a
centrarse, principalmente, en cuestiones biogréficas, pero esta pers-
pectiva centrada en el individuo fallaba al explicar el significado so-
cial de su homosexualidad. Como senalan Duberman et al. (1991, p.
3), la homosexualidad no es simplemente una caracteristica personal
que pueda ser ignorada o celebrada, sino una influencia significativa,
en las vidas de los individuos y en los patrones de organizacién cul-
tural, que requiere ser explorada por Ixs historiadorxs. Con la misma
mirada critica, Weeks afirma que, en estos trabajos pioneros, se echa
de menos una explicacién acerca de cémo cambian los significados, de
las determinaciones del contexto histérico, de la complejidad de las
identidades, asi como también, del cambio de los tabues y los estig-
mas: “en su ntcleo habia una visién fija del homosexual, usualmente
masculino, cuyas caracteristicas centrales apenas variaban a través
del tiempo, la cultura y el espacio” (2016, p. 39).

Otra buena parte de la investigacion de historiadorxs gays y les-
bianas estuvo dirigida a documentar la historia de la represién y la
resistencia homosexual. Al hacerlo, “los historiadores han recupera-
do una historia suprimida casi tan rigurosamente como las personas
homosexuales mismas” (Duberman et al., 1991, p. 3). Sin embargo, al
poner el acento en documentar la experiencia de la hostilidad, estas
historias oscurecian “la riqueza de la cultura gay suprimida” y repro-
ducian, en algin punto, “el mito popular de que la vida en Estados
Unidos —y en otros sitios— anterior a Stonewall consistia solo en re-
presion y aislamiento, oprobio y closet” (p. 4).

Para discutir estas “historias de la victimizacién homosexual”,
una serie de investigaciones buscaron poner el acento en la resis-
tencia, recuperando asi la agencia histdrica de gays y lesbianas. Tal

116



Historia y deseo: algunas consideraciones en torno a la emergencia de la historia...

fue el caso, por ejemplo, de los trabajos del mencionado D’Emilio, de
Salvatore Licata y del propio Weeks. Estos estudios se centraron, fun-
damentalmente, en el desarrollo de los movimientos emancipatorios
y por los derechos civiles, incluso, en las décadas anteriores a Sto-
newall. Y, al hacerlo, “establecian un linaje, una historia progresiva de
opresion y lucha, mientras se enfatizaban los elementos que interve-
nian en la formacion de la identidad” (Weeks, 2016, p. 42).

Mais alla de la divergencia de temas, proyectos e intenciones, lo
cierto es que la paulatina pero progresiva proliferacion de estudios
histéricos gays y lesbianos trajo aparejada consigo también una ma-
yor complejizacién del campo y una problematizacién de las catego-
rias utilizadas para abordar el pasado. Como sostiene Evans, estos
estudios, apuntalados por las demandas del activismo politico, ten-
dieron a enfocarse cada vez mas “en la nocién de identidad como una
categoria coherente, tanto en iteraciones pasadas como en el presen-
te” (Evans, 2016, p. 372). La afirmacién de la identidad era una ca-
racteristica distintiva de sus resultados y estaba unida a la estrategia
politica, tanto académica como extracadémica, de visibilizacion. Sin
embargo, “también se hizo evidente, a medida que los hombres ho-
mosexuales, las lesbianas, los bisexuales y las personas transgénero
buscaban caéticamente objetivos comunes en un nuevo movimiento
social, que la identidad no solo era habilitante sino potencialmente
divisiva” (Weeks, 2016, p. 42).

Por lo tanto, la emergencia y consolidacion de la historia gay o
historia de la homosexualidad implico, por un lado, una complejiza-
cién de los conceptos, temas y debates y, por el otro, una sofisticacion
de los fundamentos teéricos e, incluso, filoséficos sobre los cuales se
desarrollaba. En este sentido, la Historia de la sexualidad de Michel
Foucault, publicada en 1976, y su famosa definicién de la sexualidad
como dispositivo fueron, sin lugar a dudas, completamente deter-
minantes para el desarrollo del campo y las discusiones posteriores

117



Juan Ignacio Veleda

(Foucault, 2007). A través de la critica de la llamada “hipétesis repre-
siva”, Foucault aspiraba, en ese libro, a reformular las relaciones entre
sexo y poder, habitualmente pensadas en términos de exterioridad.
Contra esto, afirma que los discursos sobre el sexo “no se han multi-
plicado fuera del poder o contra él, sino en el lugar mismo donde se
ejercia y como medio de su ejercicio” (Foucault, 2007, p. 44). Desde la
perspectiva foucaultiana, el problema de fondo es continuar conci-
biendo el poder en términos negativos. La idea de la sexualidad como
un dispositivo de poder pretende, en contrapartida, erigirse como un
modo alternativo de concebir la articulacién entre sexo y poder, un
modo que, precisamente, permita dar cuenta del aspecto positivo y
productivo del poder. Segiin Foucault, en Occidente, el dispositivo de
sexualidad —y de hecho la emergencia misma de algo como la “sexua-
lidad”— es el resultado de una voluntad de saber que ha provocado
el “encendido de una red sutil de discursos, de saberes, placeres, de
poderes” (2007, p. 91). Una historia de la sexualidad debe, por tanto,
rastrear las estrategias de poder inmanentes en tal voluntad: “maés
que de una represion generalizada y de una ignorancia medidas con el
patrén de lo que suponemos saber, hay que partir de esos mecanismos
positivos, productores de saber, multiplicadores de discursos, induc-
tores de placer y generadores de poder” (Foucault, 2007, p. 92).

Seglin Garton (2004, p. 9), las primeras historias gays y lesbianas
hacian de la sexualidad el objeto de la represién, pero dejaban sin teo-
rizar el concepto mismo (y podriamos agregar, también hacian un uso
no demasiado critico del concepto de identidad). Si bien algunxs au-
torxs, siguiendo a McIntosh, ya habian senalado la idea de que el ho-
mosexual era un rol creado precisamente por culturas homofébicas,
la tesis central foucaultiana era atin mas radical: la sexualidad mis-
ma era un fendmeno histérico reciente (Foucault, 2007). Por lo tanto,
desde esta perspectiva, no se trataba de que la sexualidad fuera algo
natural —y, en consecuencia, al margen de la historia— y de que el rol

118



Historia y deseo: algunas consideraciones en torno a la emergencia de la historia...

fuera algo social e historizable, sino que ambos, sexualidad e identi-
dad sexual, debian ser considerados como histéricos (Garton, 2004, p.
10). La finalidad de la argumentacién de Foucault es la historizaciéon
radical de la sexualidad y la consecuente demostraciéon de que su lu-
gar fundamental, como locus de la subjetividad, tenia una datacion
reciente, ubicable en la segunda mitad del siglo XIX.

Por supuesto, eso no implica que no hubieran existido relaciones o
practicas homosexuales, sino solo que la homosexualidad, como iden-
tidad o “especie”, habia emergido y habia sido configurada en el marco
de lo que el filésofo francés denomina el dispositivo de sexualidad:
“La idea de que el deseo se caracterizaba por orientaciones funda-
mentalmente diferentes, que todxs tenian un tipo particular de deseo
y que descifrar la naturaleza de tal tipo representaba una intuicion
fundamental del ser individual, era para Foucault algo novedoso del
siglo XIX” (Garton, 2004, p. 15). De este modo, la sexualidad moderna
“pasd de una situacién en la que la actividad entre personas del mis-
mo sexo era meramente sexo excesivo (actos sexuales) a un régimen
en el que la sexualidad estaba vinculada a uno mismo (identidades
sexuales)” (Reay, 2009, p. 213). A partir de entonces, agrega Reay, la
distincién entre actos sexuales e identidades sexuales se volvid, para
los estudios histéricos sobre la sexualidad, como una suerte de axio-
ma, muchas veces utilizado acriticamente, hasta que, en la década de
1990, dicha distincién comenz6 a ser cuestionada.

En conclusién, muy pronto las ideas foucaultianas sobre la se-
xualidad, entre otras, se diseminaron y ejercieron una importante
influencia en buena parte de Ixs historiadorxs gays y lesbianas. En
verdad, esta influencia formo6 parte del impacto mas amplio que tuvo
en el mundo anglosajon lo que dio en llamarse “postestructuralismo”
francés, el cual modificaria la agenda teérica no solo de los estudios
historicos gays y lesbianos sino también feministas. Asimismo, las te-
sis foucaultianas sobre la sexualidad sentarian las bases para el deba-

119



Juan Ignacio Veleda

te tedrico tal vez mas importante de los anos 80 y comienzos de los 90,
que verso sobre los origenes de la homosexualidad y fue caracterizado
cominmente como un debate entre esencialismo y construccionismo
(Weeks, 2016; Garton, 2004).

El debate entre “esencialistas” y “construccionistas”

En efecto, durante la década de 1980, la historiografia sobre la
sexualidad y la homosexualidad estuvo marcada, centralmente, por el
debate entre esencialistas y construccionistas (Weeks, 2016; Garton,
2004; Doan, 2016). Asi lo muestra el libro Hidden from History. Re-
claiming the Gay and Lesbian Past, publicado en 1989, consistente en
una compilacién de articulos cuya pretension principal era ofrecer un
panorama de los casi veinte anos de produccion historiografica en el
campo de la historia de la homosexualidad. Los dos primeros capitu-
los, de hecho, pertenecen a quienes a la postre se convirtieron en los
representantes mas importantes de ambas posturas, John Boswell y
David Halperin (Duberman et al., 1991). Son los propios editorxs del
libro quienes utilizan estas etiquetas e, incluso, hablan de escuelas.
Sin embargo, esta caracterizacion ha sido criticada por rigida y reduc-
cionista (Garton, 2004; Solana, 2018; Weeks, 2016).

En su famoso libro de 1980, Christianity, Social Tolerance and Ho-
mosexuality: Gay People in Western Europe from the Beginning of the
Christian era to the Fourteenth Century, Boswell habia intentado argu-
mentar en favor de cierta tolerancia hacia la homosexualidad, durante
los primeros tiempos del cristianismo, por parte de la iglesia catdli-
ca. Pero, probablemente, su tesis mds fuerte era que las personas y la
identidad gay habian existido siempre a lo largo de la historia (Du-
berman et al., 1991). Es preciso tener en cuenta que este primer texto
de Boswell estaba atin fuertemente influenciado por las condiciones
senaladas anteriormente sobre la emergencia de la “historia gay” y
las relaciones con las demandas politicas. En ese sentido, Garton se-
nala la importancia que tuvo para el movimiento homosexual, incluso

120



Historia y deseo: algunas consideraciones en torno a la emergencia de la historia...

antes de los anos 70, desafiar la idea predominante de que la homo-
sexualidad era una conducta desviada o una enfermedad a tratar. Para
discutir esto, ya desde entonces, una de las estrategias politicas prin-
cipales fue buscar y revelar la homosexualidad del pasado, documen-
tando un linaje de la cultura gay (Garton, 2004, p. 20).

En cualquier caso, y segln las caracterizaciones hechas con fre-
cuencia, una postura esencialista consistiria en afirmar que ha habido
personas en todas las culturas y épocas impulsadas, principalmen-
te, por el deseo del mismo sexo, estableciendo asi la homosexualidad
como un aspecto legitimo, natural y normal de la sexualidad huma-
na. Desde esta perspectiva, se ha puesto mayormente el acento en
rastrear las continuidades en la sexualidad, a través del tiempo y la
cultura. Desde la critica del construccionismo social, estas posturas
terminan afirmando manifestaciones inmutables y transhistoéricas de
la sexualidad (Garton, 2004; Weeks 2016).

En el articulo aparecido en Hidden from History, Boswell (1991) de-
fiende sus argumentos transformando la oposicion entre esencialistas
y construccionistas en una confrontacion entre realistas y nominalis-
tas, respectivamente. Por cuestiones de espacio, no desarrollaré este
desplazamiento, que involucra una extensa disquisicion filoséfica en
la argumentacion del autor. La idea central de su “realismo” seria que,
aunque las categorias sexuales dominantes de la antigiiedad greco-
romana y de la época medieval puedan ser diferentes de las nuestras,
los miembros de esas sociedades aun asi reconocian la existencia de
personas que nuestra propia cultura denominaria como homosexua-
les (Duberman et al., 1991, p. 5).

Hacia el final del articulo, Boswell ensaya otro desplazamiento,
con el fin de escapar de la etiqueta de “esencialista”. Este segundo
desplazamiento tiene que ver con la definicién de “personas gays”. En
su anterior libro de 1980, habian sido definidas como aquellos indi-
viduos “conscientes de la inclinacion erética hacia su propio género

121



Juan Ignacio Veleda

como una caracteristica distintiva” (Boswell, 1991, p. 35). Una década
después, son definidas como aquellas personas “cuyo interés erético
estd predominantemente dirigido hacia personas de su mismo géne-
ro”, es decir, con independencia de cudnta consciencia tengan de que
se trate de una caracteristica distintiva (Boswell, 1991, p. 35). Asi con-
cluye reafirmando que, en este tltimo sentido, ha habido personas
gays en la mayoria de las sociedades occidentales.

Por otro lado, los construccionistas sociales —basandose muchas
veces en la historizacion radical foucaultiana de la propia categoria
de sexualidad, mencionada en la seccidén anterior— enfatizaron la dis-
continuidad, concentrandose mas bien en la especificidad de las prac-
ticas sexuales y en las formas en que se han entendido tales practicas
y cuestionando, ademas, las afirmaciones segin las cuales la sexuali-
dad —y mas particularmente la homosexualidad— era una caracteris-
tica central de la cultura humana (Garton, 2004, p. 19). Los principa-
les representantes de esta posicién han sido el propio Jonathan Katz,
Robert Padgug 'y, sobre todo, David Halperin. Para estos historiadores,
en lugar de una historia que se ocupara de rastrear las actitudes varia-
bles hacia “personas gays”, entendida esta como una idea invariable y
transcultural, era necesaria una historia de los cambios acaecidos en
las propias categorias sexuales, pues tales categorias —y las identida-
des con las que estas se asociaban— eran socialmente construidas e
histéricamente especificas (Duberman et al., 1991, p. 5).

En su propio articulo de Hiddem from History, Halperin cuestiona los
intentos de rastrear continuidades entre el significado de la homose-
xualidad contemporanea y de experiencias pasadas, en particular, de la
antigliedad clasica. De esta manera, socava la posibilidad de escribir una
“historia gay” en los términos que pretendia hacerlo Boswell. Siguiendo
a Foucault, Halperin sostiene que no se puede realizar una utilizacion
simplista y acritica del término “homosexualidad” —y, por supuesto,
mucho menos del de “gay”’— para referirse a personas de las sociedades

122



Historia y deseo: algunas consideraciones en torno a la emergencia de la historia...

premodernas. Para que surgiera la homosexualidad, fue preciso prime-
ro que el siglo XIX “inventara” la sexualidad, es decir, “la existencia de
una esfera sexual separada dentro del amplio campo de la naturaleza
psicoldgica del ser humano” (Halperin, 1991, p. 41). Con anterioridad
a la construccion cientifica decimondnica de la sexualidad como “una
caracteristica positiva, distintiva y constitutiva de los seres humanos
(...) los actos de sexuales de una persona podian ser individualmente
evaluados y categorizados, pero no existia un aparato conceptual dis-
ponible para identificar la orientacion sexual fija y determinada de una
persona” (p. 41). En este sentido, las preferencias sexuales no eran re-
veladoras de un temperamento individual mas profundo y estructural.

Segun Halperin, la “leccién” que Ixs historiadorxs deben aprender
al confrontar el presente con la experiencia pasada —como, por ejem-
plo, con la imagen que nos devuelven las actitudes y comportamien-
tos de la antigiiedad— es que es preciso “des-centrar” la “sexualidad”
del foco de interpretacion de la experiencia sexual. En ese sentido, el
hecho de que, en la actualidad, estemos “obsesionados” con la sexua-
lidad y que la entendamos como la clave para una “hermenéutica del
y0”, “no deberia hacernos concluir que todos han considerado siempre
la sexualidad como elemento basico e irreductible, o una caracteristi-
ca central, de la vida humana” (p. 51).

El autor concluye su articulo sefialando una paradoja interesante
respecto del devenir de la historia de la sexualidad. En un primer mo-
mento, escribir esta historia aparecia como una empresa radical, en
la medida que buscaba desnaturalizar aquello que cominmente era
considerado como lo mas esencial para los individuos. Sin embargo,
en la implementacién de tal proyecto, muchxs historiadorxs habian
invertido, aunque mas no fuera involuntariamente, la propia radicali-
dad de su objetivo inicial:

al preservar la ‘sexualidad’ como una categoria estable del andlisis
histérico no solo no la habian desnaturalizado, sino que, por el

123



Juan Ignacio Veleda

contrario, la habian idealizado. De hecho, en la medida en que las
historias de la sexualidad lograron ocuparse de la sexualidad, en
la misma medida estuvieron condenadas a fallar como historias
(Halperin, 1991, p. 52).

Como muestra Hidden from History, la idea de que la historia de
la sexualidad era una guerra entre esencialismo y construccionismo
social estaba, para entonces, muy extendida, y esto dio forma a mu-
chas de las tensiones del campo producidas en los afnos subsiguientes.
Sin embargo, varixs autorxs han revisado el debate y han expresado
ciertas objeciones. Garton (2004), por ejemplo, senala algunos pro-
blemas con esta caracterizaciéon de la historiografia de la sexualidad,
en términos de una oposicion entre esencialistas y construccionistas.
En primer lugar, el debate mismo es, en buena medida, un resultado
de la caracterizacion de los propios construccionistas de la parte an-
tagdnica: los supuestos esencialistas no utilizan ese término para de-
finirse a si mismos. En el articulo de Boswell, el propio autor rechaza
tal etiqueta.

Por otro lado, hubo importantes historiadores de la sexualidad
cuyo trabajo en el campo es, incluso, anterior al impacto de la obra
de Foucault. Esto significa que, si bien luego se posicionaron del lado
de los construccionistas, las raices de su empresa histdrica y las pre-
misas de sus perspectivas tedricas radican en otra parte. En muchos
casos —como por ejemplo en la obra de Weeks—, su inspiracién pro-
viene de la nueva historia social, de la llamada teoria de la desviacién,
del rol social y del etiquetamiento, y de las luchas mas amplias de la
liberacién gay u homosexual y del feminismo. En definitiva, mas alla
del rechazo a las premisas del trabajo historico de quienes eran til-
dados de esencialistas, el grupo de los construccionistas tampoco era
algo unificado. El propio Weeks, muchos anos después, senala que la
controversia entre esencialistas y construccionistas produjo antino-
mias y polarizaciones un tanto extremas y que lo importante, desde

124



Historia y deseo: algunas consideraciones en torno a la emergencia de la historia...

una perspectiva histdrica, no es una explicacion sobre las causas de la
homosexualidad en los individuos, sino mostrar como las actitudes,
conceptos y subjetividades son moldeados en circunstancias histéri-
cas especificas, mas alla de su etiologia (Weeks, 2016, p. 44).

También en nuestro ambito, Mariela Solana (2018) vuelve critica-
mente sobre este debate y cuestiona la supuesta polarizacion, realiza-
da en funcién de representaciones demasiado caricaturizadas de los
oponentes. En su opinion, la discusién no debe entenderse, meramen-
te, como una controversia historiogréfica, sino principalmente como
una “disputa filos6fica”, en la que se asumen compromisos complejos
y problematicos sobre la relacién entre el lenguaje y la realidad: “no
se trata meramente de un debate sobre el pasado sexual sino, funda-
mentalmente, sobre la relacion entre el lenguaje y el mundo y sobre
los usos politicos de los discursos del pasado” (Solana, 2018, p. 424).
Tanto Boswell como Halperin, argumenta Solana, mantienen una pos-
tura politica que no es “auxiliar” a sus objetivos epistémicos, sino que,
mas bien, constituye un “elemento medular” de los mismos: mientras
Boswell afirma el valor politico de construir un pasado para la comu-
nidad gay, Halperin apuesta por la desnaturalizacion de las certezas
presentes como herramienta critica. En cualquier caso, y aqui radica
la idea central del argumento de la autora, “no es necesario concebir
estas opciones como caminos excluyentes. Una vez que dejamos de
creer que solo puede haber un relato que nos dé la versién definitiva
del pasado, debemos aceptar la necesaria incompletitud de cualquier
narracion histérica” (Solana, 2018, p. 422). En este sentido, el debate
no debe entenderse como un dilema excluyente sino “como alterna-
tivas epistemoldgica y politicamente legitimas”, cuya consideracion
depende de “lo que queramos hacer con la historia” (p. 423).

La lectura de Solana apunta, acertadamente, a las implicancias
practicas de los relatos sobre el pasado y a los supuestos filoséficos
subyacentes al debate Boswell-Halperin, aun cuando Ixs historiadorxs

125



Juan Ignacio Veleda

sean generalmente renuentes a admitir la permeabilidad de sus dis-
cursos a la teoria y la filosofia. Ademas de la relacién entre lenguaje y
realidad senalada por la autora, debiéramos anadir las concepciones
también tedricas sobre la sexualidad y el deseo que, de una u otra
manera, subyacen a cualquier reconstruccién historiografica sobre
estos temas. En este sentido, debates como el que hemos visto, en-
tre “esencialismo” y “construccionismo”, nos reconducen de manera
permanente a una discusién que no necesariamente se encuentra sal-
dada y que tiene que ver, como apunta Weeks, con cudl es, en tltima
instancia, el objeto de estudio de la historia de la (homo)sexualidad
o, para retomar el titulo de este capitulo, qué significa, y si acaso es
posible, “historizar el deseo”.

Conclusiones

Hacia el final de la introduccion de Hidden from History, Ixs edi-
torxs concluyen sosteniendo que, asi como las vidas de lesbianas y
gays eran realzadas por el conocimiento de su historia, el campo de
la historia también se enriqueceria por la recuperacion del pasado
homosexual (Duberman et al., 1991, p. 13). En efecto, desde la dé-
cada de 1970, la historia de la homosexualidad —y, de manera mas
general, también la de la sexualidad— se fue convirtiendo en un érea
de crecimiento importante, mas alla de todas las dificultades y obs-
taculos senalados. Pasé de tratarse de la aficién de unos pocos o de
escritos marginales, que describian actitudes y comportamientos del
pasado, a convertirse en toda una empresa académica, una especie de
subdisciplina ciertamente definible, de creciente riqueza conceptual
y metodolégica, sostenida a través de numerosas tesis, congresos, se-
minarios, libros, articulos e, incluso, revistas especializadas (Garton,
2004; Weeks, 2016).

Durante esas dos primeras décadas, paralelamente, el campo fue
abarcando cada vez mas una variedad de enfoques y puntos de vista,
muchas veces en tension. En ese sentido, “se fue desplazando mucho

126



Historia y deseo: algunas consideraciones en torno a la emergencia de la historia...

mas alla de los relatos de ideas exdticas y obsesiones extranas para
acoger temas como la subjetividad, la identidad, el poder, el deseo, el
género y la corporalidad” (Weeks, 2016, p. 9). Las razones de tal creci-
miento han sido varias, pero, tal como se intenté demostrar a lo largo
de este trabajo, basicamente, responden tanto a los contextos poli-
ticos, marcados por las demandas de los distintos activismos, como
a los propios desarrollos tedricos de la historiografia, la filosofia, la
antropologia y la sociologia. Nuevamente de manera muy similar a
lo ocurrido con la historia feminista, también la extraordinaria com-
plejizacion tedrica del campo de los estudios histéricos gays y les-
bianos hizo que, en ocasiones, los resultados académicos entraran en
conflicto con las expectativas militantes. La esperanza de encontrar
semejanzas en el pasado que confirmaran las certezas y las categorias
politicas del presente, muchas veces se vio truncada por la consta-
tacion de las diferencias y por la radical historizacién de tales cate-
gorias. Como afirma Duggan, “Ixs historiadorxs gays y lesbianas han
preguntado sobre los origenes de la liberacién gay y del feminismo
lesbiano, y han sacado a la luz respuestas sorprendentes” (Duggan,
2006, p. 144).

Asi, la reivindicacion y recuperacién de un “pasado homosexual”
o de un “pasado gay” pronto se fue revelando, mas bien, como una
auténtica construccién, lo cual, evidentemente, es valido para la ta-
rea historiografica en su conjunto, con independencia de su objeto.
Nuevas investigaciones dieron lugar a nuevas preguntas y, también, a
nuevas criticas. La visibilizacién de las vidas gays y lesbianas en el pa-
sado fue corriendo el velo a otros problemas referidos, principalmen-
te, a la pregunta misma por el significado de historizar la sexualidad y
el deseo, y en particular por escribir la historia de la homosexualidad.
Todos esos relatos contenian supuestos y se sostenian sobre premi-
sas, conceptuales y metodoldgicas, que merecian ser discutidas. Es en
este devenir disciplinar —a un mismo tiempo, tedrico y politico— que

127



Juan Ignacio Veleda

cobra sentido el debate central de esos afios entre “esencialistas” y
“construccionistas” sobre la naturaleza de la (homo)sexualidad y so-
bre el modo en que opera a lo largo del tiempo.

La irrupcion de la teoria queer durante el transcurso de la década
de 1990 fue modificando paulatinamente la agenda historiografica, no
solo con relacion a los temas a investigar, sino también con relacién
a las categorias teoricas sobre las que se sustentaban los escritos his-
toricos. La distincién axiomadtica entre actos sexuales e identidades
sexuales, proyectada desde los escritos foucaultianos, comenzo a ser
cuestionada y el propio debate entre esencialistas y construccionis-
tas fue revelandose, cada vez mas, como algo improductivo y limitan-
te. Como afirma Doan (2013, p. 27), la emergencia de la teoria queer
planteé serias dificultades a la practica de la historia gay y lesbiana,
todavia demasiado enfocada, hacia fines de los anos 80 y comienzos
de la década siguiente, en la recuperacién y descubrimiento de un pa-
sado que habia sido ocultado.

Para concluir, queremos referirnos a dos cuestiones que han sido,
aqui, brevemente resenadas y que, al parecer, no han perdido com-
pletamente su vigencia. Una de ellas alude a la relacién, a menudo
conflictiva, entre las demandas y necesidades, en ocasiones urgentes,
de los activismos, por un lado, y los resultados de la produccién teéri-
ca académica, por el otro. Esto no implica considerarlos como esferas
absolutamente separadas, como suele hacerse; pero si es cierto que
la investigacion critica de los supuestos y categorias que sostienen
nuestras representaciones sobre el pasado pueden muchas veces en-
trar en tension o colisionar contra lo que podemos, o deseamos, espe-
rar. La otra cuestién refiere a los problemas que surgen al momento de
historizar el deseo y la (homo)sexualidad: hacia donde debe apuntar
la investigacién; cudl es el objeto de estudio, o0 mas alin, cudles son
esos objetos; es meramente una historia de la identidad sexual; qué
problemas contiene esta categoria. Y, si no se restringe a una identi-

128



Historia y deseo: algunas consideraciones en torno a la emergencia de la historia...

dad, ;qué entendemos por deseo o por deseo sexual? Si no queremos
hacer meramente una historia de la opresion y la persecucion de Ixs
homosexuales, gays, lesbianas o queers, ;cudles serian las fuentes de
la investigacion histoérica?

Mas alla de las criticas que se puedan hacer a los intentos iniciales
por historizar la homosexualidad y a las caracterizaciones de la histo-
riografia de esos anos, es preciso no perder de vista que, a lo largo de
veinte anos, estas investigaciones fueron respondiendo a las agendas
politicas e intelectuales del momento y, con todas las falencias que se
les puedan atribuir, han permitido la emergencia y consolidacion del
campo. Casi dos décadas después de las primeras historias sobre ho-
mosexuales, como senala Garton (2004), el goteo inicial en la historia
de la sexualidad se habia convertido en una inundacién. Siguiendo
con esa metafora, tal inundacion permiti6 sacar a flote historias injus-
ta pero, intencionalmente, sepultadas y una agencia historica ignora-
da y, al mismo tiempo, sumergié —o, al menos, pretendié hacerlo—
prejuicios, indiferencia y olvidos.

Referencias bibliograficas

Boswell, J. (1991). Revolutions, Universals, and Sexual Categories. En
Duberman, M., Vicinus, M. y Chauncey, G. Jr. (Eds.), Hidden from
History. Reclaiming the Gay and Lesbian Past (pp. 17-36). Penguin
Books.

D’Emilio, J. (2014). Putting Sex into History and History into Sex. En
In a New Century: Essays on Queer History, Politics, and Community
Life (pp. 89-100). The University of Wisconsin Press.

Doan, L. (2013). Disturbing practices. History, Sexuality, and Women’s
Experience of Modern War. The University of Chicago Press.

Duberman, M., Vicinus, M. y Chauncey, G. Jr. (1991). Introduction.
En Duberman, M., Vicinus, M. y Chauncey, G. Jr. (Eds.), Hidden
from History. Reclaiming the Gay and Lesbian Past (pp. 1-13). Pen-
guin Books.

129



Juan Ignacio Veleda

Duggan, L. (2006). History’s Gay Ghetto. The Contradictions of Growth
in Lesbian and Gay History. En L. Duggan y N. D. Hunter, Sex Wars.
Sexual Dissent and Political Culture (10th Anniversary Edition) (pp.
137-146). Routledge.

Evans, J. (2016). Introduction: Why Queer German History? German
History, 34(3), 371-384. http://doi.org/10.1093/gerhis/ghw(34.
Foucault, M. (2007). Historia de la sexualidad. Tomo 1: La voluntad de

saber (vols. 1-3). Siglo XXI.

Friedlander, A. (2016). Introduction: Desiring History and Historici-
zing Desire. Journal for Early Modern Cultural Studies, 16(2), 1-20.
https://doi.org/10.1353/jem.2016.0016

Garton, S. (2004). Writing Sexual History. En Histories of sexuality (pp.
1-29). Equinox.

Halperin, D. (1991). Sex before Sexuality: Pederasty, Politics, and Power
in Classical Athens. En M. Duberman, M. Vicinus y G. Jr. Chauncey
(Eds.), Hidden from History. Reclaiming the Gay and Lesbian Past
(pp. 37-53). Penguin Books.

Iggers, G. G., (1995). La ciencia historica en el siglo XX. Tendencias ac-
tuales. Una vision panordmica y critica del debate internacional. La-
bor S.A.

Reay, B. (2009). Writing the Modern Histories of Homosexual England.
The Historical Journal, 52(1), 213-233. http://doi.org/10.1017/
S0018246X08007371

Schuyf, J. (2000). Hidden from History? Homosexuality and the His-
torical Sciences. En Th. Sandfort, J. Schuyf, J. W. Duvyendak y J.
Weeks (Eds.), Lesbian and Gay Studies. An Introductory, Interdisci-
plinary Approach (pp. 61-80). SAGE Publications.

Solana, M. (2018). El debate sobre los origenes de la homosexuali-
dad masculina. Una revision de la distincion entre esencialismo
y construccionismo en historia de la sexualidad. Topicos. Revista

de Filosofia, 54,395-427. http://dx.doi.org/10.21555/top.v0i54.834

130


http://doi.org/10.1093/gerhis/ghw034
https://doi.org/10.1353/jem.2016.0016
http://doi.org/10.1017/S0018246X08007371
http://doi.org/10.1017/S0018246X08007371
http://dx.doi.org/10.21555/top.v0i54.834

Historia y deseo: algunas consideraciones en torno a la emergencia de la historia...

Weeks, J. (1981). Discourse, Desire and Sexual Deviance: Some Pro-
blems in a History of Homosexuality. En K. Plummer (Ed.), The
Making of the Modern Homosexual (pp. 76-111). Barnes and Nobel
Books.

Weeks, J. (1998). La invencién de la sexualidad. En Sexualidad (pp. 21-
46). Paidos.

Weeks, J. (2016). What is Sexual History? Polity Press.

131






Teoria del testimonio de Agamben:
de la performatividad al uso

Mercedes Ruvituso

La polémica frente a Auschwitz como paradigma

En 1995, Giorgio Agamben publica el primer volumen de lo que
seria una investigacién de veinte anos, conocida como la serie Homo
sacer.! Su propdsito, en pocas palabras, es llevar a cabo una arqueologia
filoséfica de los conceptos fundamentales de la politica en Occidente.
En este marco, definird sus conocidas tesis sobre la “biopolitica” y, entre
ellas, quizas la mas inquietante: los campos de exterminio nazi definen
el “paradigma” extremo de la politica contemporanea. Para Agamben,
“Auschwitz” fue el mdas absoluto espacio biopolitico donde se produjo
una “vida desnuda” despojada de todo estatus juridico.> Como dird en
Mezzi senza fine (1996), no solo se trata de un “lugar en que se ha reali-
zado la mas absoluta conditio inhumana que se haya dado nunca en la

! En 2015, se publica una edicién que integra los nueve volimenes de la serie en
un orden definitivo: Homo sacer. Edizione integrale (1995-2015).

2 En Homo sacer I, Agamben define la nocién de “vida desnuda” (nuda vita) retomando
en parte la expresion blosses Leben de Benjamin en Zur Kritik der Gewalt y la definicion de la
soberania de Carl Schmitt en Politische Theologie. La vida desnuda se entiende como la pro-
duccién originaria del poder soberano que, al decidir sobre el estado de excepcion, despoja
la vida de todo estatuto juridico exponiéndola virtualmente a un poder absoluto de muerte.
Sobre esta cuestion, véanse: Galindo Hervas, 2003; Fleisner, 2014; Ruvituso, 2017.

133



Mercedes Ruvituso

tierra” sino, sobre todo, alli se encuentra una “matriz oculta, el nomos
del espacio politico en el que atin vivimos” (p. 35).°

Ahora bien, es necesario senalar que, cuando Agamben piensa
“Auschwitz” como “paradigma”, no busca determinar de manera factica
qué sucedi6 exactamente en uno de los sucesos mas atroces y extremos de
la historia politica, sino, en principio, comprender la particular estructura
juridico-politica que implicaban los campos. Su investigacion se pregunta
cuales fueron las condiciones que hicieron posibles la existencia de los
campos de concentracion, para que pudieran ocurrir, alli, semejantes
hechos. Su hipétesis es que entender dicho dispositivo permitiria,
también, reconocer en qué medida el mismo sigue operando en nuestro
actual espacio politico. Estudiar el concepto de “campo” y reconstruir
cémo se dio alli un absoluto “estado de excepcién” permitiria repensar
como se siguen creando estos espacios en la politica contemporanea.
Homo sacer 1(1995)y Stato di eccezione (2003) llevan a cabo un minucioso
andlisis conceptual que intenta arrojar luz sobre el dispositivo juridico-
politico que hizo posible que existieran campos de concentracion vy,
actualmente, todos esos lugares donde el estado de excepcioén se realiza
con total normalidad, sin distincién alguna entre los hechos que suceden
y la vigencia del derecho que deberia velar para que no se cometan
crimenes. Agamben reconoce que, quizas, las licidas reflexiones de
Hannah Arendt y su frase “alli todo era posible” hayan sintetizado, como
nadie, cudles son las consecuencias de que los “campos” habilitaran —
aunque sea virtualmente—lagunas “juridicas”. Entre esos dos escritos de
Agamben que apuntan al ambito de lo juridico-politico, el fildsofo publica,
también, lo que sera significativamente la tercera parte de la serie: Quel
che resta di Auschwitz. L'archivio e il testimone (1998). Esta vez si se trata de
entender qué sucedi6 alli, en los “campos”, pero desde una perspectiva
ética y politica, es decir, incorporando el problema de su testimonio.

5 En todos los casos, tanto para los textos de Agamben como para los comenta-
dores, las referencias bibliograficas remiten a los textos en su lengua original, y para el
presente trabajo incluimos una traduccién propia al castellano.

134



Teoria del testimonio de Agamben: de la performatividad al uso

En base al comentario de una serie de escritos testimoniales —don-
de aparecen, en primer plano, Se questo € un uomo (1947) e I sommersi e
i salvati (1986) de Primo Levi, pero, también, Diario di Gusen (1993) de
Aldo Carpi, L’Espéce humaine (1947) de Robert Antelme, Un intellettuale
a Auschwitz (1987) de Jean Améry, Surviving (1979) de Bruno Bettelheim
y tantos otros—, Agamben expresa que los pocos sobrevivientes de los
campos solo pueden testimoniar por “un testimonio que falta” y que
tendria que tener, como protagonistas, a aquellos hombres, mujeres y
ninos que sufrieron de manera mas extrema las consecuencias de los
campos y que, en la jerga, se llamaban los “musulmanes”.

Una referencia al “musulman” ya aparecia al final de Homo sacer I,
cuando se hacia un elenco de las figuras de la “vida desnuda”, como
el homo sacer, el Flamen Dialis, el Fiihrer, el ultra-comatoso. La “vida
desnuda” se produce al interior de un dispositivo juridico-politico,
en una zona —o “umbral de indistincién”—, donde ya no es posible
distinguir entre vida y norma, derecho y hecho, politica y biologia
(Agamben, 2015, pp. 162-168). Alli se trataba de pensar en qué situa-
cién de “abandono” juridico-politico se encontraban estas figuras de
la “vida desnuda”*y en Quel che resta di Auschwitz el problema es pen-
sar la posibilidad de su testimonio.

4 Los conceptos de “estado de excepcion” y “campo” tal como los define Agamben,
siguiendo en parte a Benjamin y Schmitt, han sido retomados por la critica para inter-
pretar otros escenarios contemporaneos. Richard Ek (2006) ha resenado la influencia
del paradigma agambeniano del campo en distintos autores de la ciencias sociales y hu-
manidades; Halit Mustafa Tagma (2009) ha estudiado escenarios actuales de excepcio-
nalidad que surgieron con las politicas contra el terrorismo y el caso de Guantanamo,
en particular; Claudio Minca y Paolo Giaccaria (2011) han estudiado la espacialidad de
los campos desde un punto de vista historiografico. En nuestro contexto, Pilar Calveiro
(2012) y Marina Franco (2012) han utilizado el concepto agambeniano de estado de
excepcion para pensar los centros clandestinos de detencién en la tltima dictadura
argentina. Rita Segato (2016) lo ha retomado para estudiar los actuales escenarios de
violencia policial y paramilitar en Latinoamérica, asi como los frecuentes femicidios
que exponen la vida de las mujeres como una “vida desnuda”.

135



Mercedes Ruvituso

Podria senalarse que Agamben recupera la famosa cuestion del
“después de Auschwitz” —con la que Adorno, en 1949, da inicio a un
largo debate, en el que participa toda una generacioén de pensadores—,’
del siguiente modo: si los musulmanes son los invisibles, los olvida-
dos del campo no tienen historia, palabra, pensamiento, ni rostro. En-
tonces, ;cémo dar testimonio por aquellos a los que les es imposible
testimoniar? Y ;en qué sentido Auschwitz sigue siendo “inimagina-
ble”, a pesar de los testimonios que se conservan?

Al mismo tiempo, el libro de Agamben irrumpe en la controver-
tida problemadtica de la cuestién del “después de Auschwitz”, gene-
rando un nuevo debate sobre el lugar de este campo de concentracién
como paradigma, en el contexto propio de los estudios sobre la mo-
derna “biopolitica”. Sin embargo, muchas de las criticas no compar-
ten la perspectiva en la que Agamben inscribe su teoria del testimo-
nio, que parte, como veremos, de la tesis sobre la llamada “aporia de
Auschwitz”. Frente a ella, una serie de autores intentan recuperar, en
cambio, el problema del andlisis “histérico” y “factico” de Auschwitz y
la pregunta por la “descripcién” de los hechos que Agamben, delibe-
radamente, deja de lado.

A continuacién, reseniamos algunos de los puntos criticos de estas
lecturas que seran de nuestro interés. Geoffrey Hartman (2002) ha cri-
ticado la idea de retomar solo la figura del musulman como paradigma
de los campos, dejando de lado otros hechos y figuras historicas. Este

5 Levinas, Arendt, Merleau-Ponty, Derrida, entre muchos otros, han intentado re-
tomar esta pregunta. Una serie de trabajos se han ocupado ya de comparar las tesis de
Quel che resta di Auschwitz con estos autores. Colin Davis (2004) contrasta la posiciéon
de Agamben frente a la de Paul de Man y Levinas sobre el modo de entender la muerte;
Cisney Vernon (2008) y Kevin Attel (2015) la comparan con las tesis de Derrida en el
ensayo Force de Loi, donde aparece en escena la relacién entre violencia, derecho y la
“Solucién final”; Mark Mazower (2008) analiza las posiciones de Foucault y Agamben
sobre la cuestion del nazismo; Jean-Phillippe Deranty (2008) compara las tesis agam-
benianas con la filosofia post-humanista de Merleau-Ponty.

136



Teoria del testimonio de Agamben: de la performatividad al uso

autor, como Neil Levi y Michael Rothberg (2003), se enfoca, particu-
larmente, en la perspectiva del “trauma” y le interesa el problema de
la “verificabilidad histérica” de los testimonios de los sobrevivientes.
Por su parte, Robert Eagleston (2002) cuestiona esta centralidad del
musulman, proponiendo otros paradigmas de la biopolitica moderna
como las colonias. Es Esther Marion (2006) quien lleva a cabo una de
las criticas mas severas acusando, directamente, a Agamben de rea-
lizar una “apropiacion” de los sobrevivientes y sus testimonios. Para
esta autora, afirmar la “imposibilidad del testimonio” produce una
“laguna del horror” de Auschwitz y su realidad empirica, deshuma-
nizando nuevamente el genocidio (pp. 1018-1022). Dominick LaCa-
pra (2007) ha cuestionado, por su parte, la pretensién de Agamben de
pensar una nueva ética que supere la llamada “prueba de Auschwitz”.
En este punto, Agamben estaria desligando, seglin el historiador, los
conceptos éticos de los juridicos, llevando a una concepcion ética des-
ligada de nociones indispensables como las de responsabilidad y culpa.
En el mismo sentido, Catherine Mills (2008) discute la concepcion de
la subjetividad ética como no-relacional y altamente desmaterializada.

Como acertadamente, desde nuestro punto de vista, ha senalado
Leland De la Durantaye (2009), este tipo de criticas no solo malin-
terpreta el método paradigmatico de Agamben —que, expresamente,
afirma no tener pretensiones historiograficas—, sino también el parti-
cular uso de las fuentes que este fildsofo italiano hace en sus analisis
(pp. 249, 270-271). Al mismo tiempo, estos autores realizan una lec-
tura aislada de este escrito dificil, sin considerar que las otras obras
de Agamben podrian arrojar luz sobre su método filoséfico y, también,
sobre el extenso debate en el que se inscribe, acerca de la imposibi-
lidad de la categoria de representacion “después de Auschwitz”.® Sin
embargo, lejos de resolverse, en este mismo tono critico, Judith Revel

¢ Para un panorama de esta controversia, véanse los trabajos de Kiedaisch (2001)
y Gagnebin (2005).

137



Mercedes Ruvituso

(2016) sostuvo, recientemente, que Agamben “se sale de la historia”
para “hacer poesia” y “traicionar” la biopolitica foucaulteana con una
“des-historizacion de los acontecimientos” (pp. 262- 263).”

Sin pretender agotar la complejidad que supone el panorama cri-
tico —que, aqui, someramente, acabamos de resefiar—, intentaremos
recuperar algunas de las lineas fundamentales en las que se inscribe la

7 Nuevamente, se desconoce aqui que Agamben expresa claramente la necesidad
de evitar cualquier tipo de “estetizacién” de Auschwitz. Sin embargo, esta negativa a te-
ner en cuenta las premisas en que inscribe sus tesis son frecuentes y esperamos contri-
buir a una lectura critica, pero también mas atenta. En este sentido, mencionamos por
ultimo dos trabajos que, desde nuestro punto de vista, han hecho las malinterpretacio-
nes mds controvertidas acerca de la imposibilidad del testimonio. En primer lugar, en el
articulo “Bare Life, Bearing Witness: Auschwitz and the Pornography of Horror”, J. M.
Bernstein (2004) sostiene que Agamben, finalmente, convierte el testimonio como “res-
to” en un “acto estético” o la produccién de una “escena pornogriéfica, la pornografia
del horror” (p. 3). El autor se basa en un concepto propio de pornografia, que se define
en forma negativa como “limite de la cultura”, donde “nuestra animalidad indigna, lo
natural bajo lo cultural, es aislado, desplazado y recordado” (p. 9). Desde este concepto,
Bernstein interpreta entonces que la tesis de Agamben de la vida desnuda, a la que eran
reducidos los musulmanes, va mas alla de cualquier ética de la dignidad y conformidad
a una norma, para retratar al musulman desde una “mirada estetizante”, sin dignidad,
tal como se mira la pornografia. A nuestro juicio, es claro que este autor confunde la
operacion propia de los campos, sobre todo el despojo de toda ética de la dignidad, con
la estrategia critica de Agamben (en efecto, el espacio de excepcién es aquel donde se
despoja a sus habitantes de todo derecho y donde el buen trato queda entonces librado
solo a las “buenas intenciones”). Esta confusién hace que el comentador concluya afir-
mando que Agamben no deberia pensar la inmanencia de la vida desnuda a la que es
reducido el musulman en “términos abstractos estéticos” sin ofrecer una salida espe-
ranzadora (p. 13). Reproche que, sin duda, deberia hacérseles a las SS, las Schutzstaffel,
la organizacién paramilitar de Hitler. En segundo lugar, cabe mencionar la lectura de
Robert Buch, en “Seeing the Impossibility of Seeing or the Visibility of the Undead:
Giorgio Agamben’s Gorgon” (2007), que interpreta la figura del musulmén como un
“punto ciego” en el constructo de la “vida desnuda”. Segun este autor, habria una ten-
sion irresuelta entre la ceguera y la revelacion de esta figura porque Agamben saca de
la oscuridad al musulman para, luego, “volver a hacerlo desaparecer” (Buch, 2007, pp.
179-181). Nuevamente, estos autores confunden la critica al dispositivo biopolitico de
muerte con una “falla argumentativa”. Hemos confrontado en detalle estas criticas en
otro trabajo. Al respecto, véase Ruvituso (2017).

138



Teoria del testimonio de Agamben: de la performatividad al uso

teoria del testimonio de Agamben y la llamada “aporia de Auschwitz”.
Asi, trataremos de mostrar que parte de las criticas que ha recibido
nuestro filésofo —especificamente, en torno al problema de la “des-
historizacion” de los campos— pueden enfrentarse si se piensa el con-
cepto de testimonio desde una dimensién “arqueolégica” propia del
pensamiento agambeniano. En ella, la nocién de testimonio se entien-
de como una reflexion abierta sobre lo que le sucede al viviente cuando
accede al lenguaje y se reapropia de su propio pasado. Desde ella, por
ultimo, buscaremos delinear el alcance de la teoria agambeniana del
testimonio mas alla de “Auschwitz”, en la propia concepcion de una ar-
queologia sobre los “restos” conceptuales de la politica occidental.

La aporia del testimonio

Quel che resta di Auschwitz es, sin duda, un libro de dificil lectura,
tanto por la delicada tematica que trata con extrema seriedad —y con
un tono que se vuelve, por momentos, poético—, como por su opa-
cidad tedrico-conceptual, sobre todo si se lee aislado de otras obras.
Ambas cuestiones —la poesia y la escasa referencia a los autores fun-
damentales con los que entra en discusibn— son marcas deliberadas
del estilo de Agamben, extensamente discutidas. Solo por sugerir un
lugar, Agamben dedica un volumen a exponer su singular método de
trabajo, Signatura rerum, siguiendo un estilo que le debe tanto a Wal-
ter Benjamin y Martin Heidegger como a Foucault o Derrida y, no me-
nos, a la tradicion italiana del ensayo filosé6fico. Sin embargo, a pesar
de esta opacidad, el texto expresa con claridad que no pretende ser
una investigacién historiografica ni sociolégica ni juridico-politica,
sino simplemente “un comentario” a los testimonios, en la necesidad,
la urgencia y el deseo de seguir testimoniando...

Cuando se llega al final de Quel che resta di Auschwitz —luego de
una experiencia de lectura tan perturbadora y necesaria como la del
Nunca Mds—, se advierte que la pregunta que abria el libro no puede
ser contestada de manera definitiva. El texto termina con el testimo-

139



Mercedes Ruvituso

nio de Bronislaw Goscinski de una cancion del Lager que describe los
ultimos momentos del musulman:

(Hay algo peor que el musulman?

;Tiene quiza derecho a vivir?

¢No esta alli para que lo pisen, empujen, golpeen?
Vaga por el campo como un perro callejero.

Todos lo rechazan, pero su salvacién es el crematorio.
iLa ambulancia lo saca del medio!

(Agamben, 1998, p. 160).

Y al final, una expresion de deseo —Residua desiderantur—, que
vuelve a poner el foco en ese término fundamental que aparece en
el titulo: la nocién de “resto”. Estos restos marcan indefectiblemente
la “aporia de Auschwitz” desde el inicio del libro. Ella sostiene que, a
pesar de que ya se conozcan, hasta en sus mas minimos detalles, las
circunstancias histoéricas del exterminio (tanto materiales, técnicas,
burocraticas como juridicas), no sucede lo mismo con su situacion
ética y politica. Aunque una gran cantidad de historiadores hayan
emprendido la labor de estudiar “facticamente” lo que sucedid en los
campos y haya miles de pruebas, testimonios, etc., ain no es posible
“comprender” humanamente el sentido, las razones, las palabras, las
imagenes que “restan” tanto de las victimas como de los perpetra-
dores. Desde un inicio, Agamben parte de que la “verificabilidad” de
Auschwitz es un hecho irrefutable, extensamente documentado y es
muy claro que el espiritu respetuoso con el que escribe el libro ni si-
quiera puede contemplar una minima duda al respecto. En este pun-
to, es evidente la deuda con el concepto de comprensién de Hannah
Arendt: se trata de “comprender” estos restos, quel che resta di...

La primera cuestiéon es, entonces, comprender que Auschwitz
contiene una aporia que lo vuelve “inimaginable”, en tanto los “he-
chos” y la “verdad” no coinciden y la “comprobacién” excede siempre
toda “comprension”, en los términos de lo que puede realizar la “hu-

140



Teoria del testimonio de Agamben: de la performatividad al uso

manidad” (Agamben, 1998, pp. 7-8). Varios testimonios dan cuenta de
esta aporia. El de Primo Levi, por ejemplo, cuando se refiere al trabajo
extremo de los Sonderkommando (la escuadra de deportados que ges-
tionaba las cdmaras de gas y los crematorios): “todavia hoy es dificil
construirse una imagen de ‘qué queria decir’ estar obligados por me-
ses a hacer esta tarea” (p. 23). O el testimonio de Aldo Carpi, acerca
de “la imposibilidad de mirar al musulméan”: “ninguno quiere ver al
Muselmann” (p. 45). También, durante la liberacién de los campos, los
films ingleses, para probar la atrocidad nazi, no ahorran detalles al
registrar los miles de cadaveres, pero el operador de la cAmara parece
no soportar la vision de los musulmanes que se enfocan por breves
segundos y que, quizas, sea “la Ginica imagen que de ellos se ha con-
servado” (p. 46).

Por lo tanto, es necesario tener en cuenta que, cuando Agamben
se refiere a la imposibilidad de imaginar y testimoniar Auschwitz, no
estd negando “facticamente” o “histéricamente” su verificabilidad, ni
que existan, de hecho, testimonios o imdgenes de estos sucesos, sino
todo lo contrario: todo el libro gira en torno a testimonios. Todo el
texto es el intento de “comprender” estas palabras e imagenes, incluso,
por parte de aquellos que reconocieron haber sido “musulmanes” y
de los miembros del Sonderkommando que pudieron hablar (pp. 23
y 155-160). Tampoco, aclara Agamben, se trata de una especie de
“imposibilidad 16gica” de testimoniar como referian Lyotard o Felman
y Laub (pp. 32-33). La aporia de la imposibilidad del testimonio
consiste en que, indefectiblemente, contiene una “zona gris”, no en
cuanto a su “verificabilidad”, sino porque ninguno de los principios
éticos de nuestro tiempo es suficiente para explicarlos, nunca
coinciden con los hechos que se muestran (p. 19). La “imposibilidad”
del testimonio, entonces, lejos de ser una falla en la argumentacién
0 una negativa de entender lo sucedido, es el punto de partida y la
Unica via practicable para indagar lo sucedido en Auschwitz (p. 9).

141



Mercedes Ruvituso

Desde el punto de vista en que nuestra tradiciéon occidental concibié
el “humanismo”, Auschwitz sigue siendo el lugar de “un experimento
todavia impensado”, que ningtin “ojo humano soporta”. Esta operacién
que hace posible el espacio de un “campo” —ya analizado a nivel
juridico-politico— no solo consiste en entender como era la vida y
la muerte en el campo, sino cémo fue posible que, al internado, se lo
transformara en “musulman” y que, ética y politicamente, a un hombre
se lo considerara un “no-hombre” (p. 47).

Al mismo tiempo, la aporia que encierra el testimonio de
Auschwitz se define a través de una paradoja cuya tesis, extraida de
las palabras de Levi, se resume en: “el musulman es el testigo inte-
gral” (p. 76). Es decir, el tinico que verdaderamente puede testimoniar
por Auschwitz es el “que no puede hablar”, desde el punto de vista
de la operaciéon que sufre en el campo. El testimonio queda entonces
encerrado en una “dialéctica imposible” entre el superviviente y el
musulman (p. 11): si solo el testigo superviviente es el que puede ha-
blar, este solo habla “por” y “de” una imposibilidad de hablar, es decir,
habla por los musulmanes que vivieron hasta las Gltimas consecuen-
cias el espacio del campo y no sobrevivieron para testimoniar. Pero si
el testigo superviviente habla por delegacidn, por el “testigo integral”
que es el musulman, su testimonio vale, esencialmente, por lo que
falta, es decir, es un “pseudo-testimonio” que contiene en su centro
una “laguna”: lo “intestimoniable” (pp. 31-32).

Ahora bien, como deciamos, no se trata simplemente de una im-
posibilidad factica de testimoniar, los musulmanes no solo no sobrevi-
vieron para testimoniar, tampoco su condicién les hubiese permitido
hacerlo. Este aspecto aparece cuando se afirma que el musulman “no
tiene ‘historia’ (...), ni ‘rostro’ y mucho menos ‘pensamiento’ (p. 32).
El testimonio, entonces, es el encuentro entre dos imposibilidades de
testimoniar, la del superviviente, que no puede hacerlo integralmen-
te, y la del musulmaén, que “no tiene lengua” para dar testimonio (p.

142



Teoria del testimonio de Agamben: de la performatividad al uso

34). Lo “intestimoniado” remite, entonces, a un espacio vacio o “res-
to” entre el viviente y el lenguaje, entre el no-hombre y el hombre v,
finalmente, entre el musulmén y el testigo.

El problema de lo intestimoniable se desarrolla en la parte II del
libro, dedicada a la figura del musulmadn, y, luego, en las partes IIl y IV,
dedicadas al analisis del lenguaje y del sujeto. Con este paso, Agam-
ben muestra como, en definitiva, la aporia constitutiva del testimonio
remite a la propia estructura del lenguaje y del sujeto. En este punto,
entonces, es necesario subrayar la dimension filoséfica de esta teoria,
donde la imposibilidad del “testimonio”, al nivel de la comprension,
implica necesariamente interrogar a la palabra en tanto permite un
proceso de subjetivacién y, al mismo tiempo, de desubjetivaciéon. Por
lo tanto, la paradoja del testimonio y lo intestimoniable, del “resto”
que contiene, no tiene un sentido literal, historiografico o metaféri-
co, sino, mas bien, filoséfico. No es posible entender el problema de
esta aporia (la “ausencia de rostro”, la invisibilidad del musulman) sin
remitirla a la estructura de excepcién que implica el campo y cuya
operacién mas extrema —sostiene Agamben— no solo es la muerte,
sino estar en un lugar donde el hombre se transforma en no-hombre,
donde el internado se transforma en musulman.

Este espacio de excepcion permite entender por qué, en las des-
cripciones de los testigos, la condicién del musulman —concebida
como “el umbral fatal que todos los deportados estan sin remedio
a punto de atravesar”’— es algo que “nadie quiere ver”. En palabras
de Agamben:

El espacio del campo (...) puede ser eficazmente representado
como una serie de circulos concéntricos que, como olas, banan
continuamente un no-lugar central, donde habita el musulmén.
(-..) Toda la poblacién del campo no es mas que un inmenso remo-
lino que gira obsesivamente en torno a un centro sin rostro. Pero
aquella voragine anénima, como la rosa mistica del paraiso dan-

143



Mercedes Ruvituso

tesco, estaba ‘pintada a partir de nuestra efigie’, llevaba impresa
la imagen verdadera del hombre. Segtn la ley por la cual lo que el
hombre rechaza es también lo que teme reconocer como similar,
unanimemente se evita al musulman porque en el campo todos se
reconocen en su rostro abolido (1998, pp. 46-47).

Cabe mencionar que el concepto de “rostro” —largamente referi-
do por Levinas— remite aqui, y en otros textos de Agamben, al pro-
blema de la produccion de lo humano en la medida en que, a través
del lenguaje, se expone a si mismo. En Idea della prosa (2002 [1985])
y en La comunita che viene (2007 [1990]), el “rostro” define el lugar
de la politica y la comunidad como un espacio comun insustancial e
inapropiable, concepcion que estd en didlogo con lo desarrollado por
Jean-Luc Nancy en su Communauté désoeuvrée. Como un “concepto
técnico” propio de Agamben,® el rostro remite tanto a la idea ben-
jamineana de la “pura comunicabilidad” de los hombres, como a un
espacio de aparicion performativo que implica su politicidad y que
estd en el tono de lo que Arendt llamara la “accién” politica. Por lo
tanto, si el “campo”, y Auschwitz como su paradigma extremo, es “un
espacio biopolitico absoluto”, en la medida en que es el proyecto mas
radical de cancelacién de todo espacio politico —como intenta de-
mostrar Agamben—, que el musulman sea una “presencia sin rostro”
significaria, desde este punto de vista, el proyecto mas radical de la
imposibilidad de hablar y aparecer ante los otros.

Ahora bien, retomando las criticas de poca claridad tedrica del
texto, es necesario entender por qué Agamben, sin contradiccion
alguna, expresa que el musulman “tiene un testimonio imposible”,
pero, también, que es la “imagen verdadera del hombre”. En este pun-
to, Agamben expresa la necesidad de hacer una critica de la opera-

8 Es decir, es un término que tiene un sentido y uso particular a lo largo de va-
rias obras y que, ademas, se constituye como uno de los conceptos que estructuran
su pensamiento.

144



Teoria del testimonio de Agamben: de la performatividad al uso

cién biopolitica del campo que evite generar, otra vez, en el continuum
de la vida, una zona de exclusiéon de lo humano. Siguiendo nueva-
mente una idea que podiamos encontrar, también, en la perspectiva
arendtiana, sobre la comprension de los espacios totalitarios, las
victimas y los perpetradores,’ para Agamben el propdsito filos6fico
del texto es doble: por un lado, senalar la necesidad de entender la
“operacion” propia de los campos como cancelacién de todo espacio
“humano” de aparicién y, al mismo tiempo, evitar repetir esta misma
operacion, considerar al musulman como un simple no-hombre. Se
trata, por esta razon, de la exigencia de pensarlo como una “imagen
verdadera”, aunque extrema, de lo humano. Debido a esto, en la ter-
cera parte, el autor intenta hacer una redefinicién de la palabra que
incluya la desubjetivacién mds extrema.

Siguiendo aqui una radicalidad afin a la que pensaba con respecto
a la “excepcion soberana”, donde intentando enfrentar a su tedrico
mas polémico (Carl Schmitt), la salida de Agamben se vuelve sobre las
mismas categorias ético-politicas que hicieron posible la operacion
de exclusién y muerte, interrogando las fracturas que se producen:
entre hombre/no-hombre, vida/muerte, viviente/hablante, testigo/
musulmdn. La cuestion es el intento de encontrar alli una nueva fi-
gura de lo humano, mas alla de toda identidad y pertenencia. Es por
eso que, a lo largo del libro, el testimonio del musulman —como un
“resto” que resiste mas alla de la operacion propia del campo— vuelve
finalmente sobre la presencia de un hombre indisociable de lo huma-
no. Debido a esta razon, la pregunta de Levi resuena una y otra vez: Se
questo é un uomo...

° No nos ocuparemos de analizar esta analogia en detalle, sino solo sefialar que
Agamben es, sin duda, deudor de esta perspectiva arendtiana. Asi, en su controvertido
ensayo sobre el juicio a Eichmann, Arendt rechaza la idea de “mal radical” por la de
“banalidad del mal”, para comprender c6mo, en la 1égica de un espacio totalitario, ya
no era posible hacer uso de la propia capacidad humana de juicio, pensamiento y com-
prension. Para esta cuestion, véase la obra de Geulen, Kauffmann y Mein (2008).

145



Mercedes Ruvituso

La tercera parte de la obra de Agamben, “El archivo y el testimo-
nio”, ahonda en esta tension entre subjetivacién y desubjetivacion
que atraviesa la teoria del testimonio. Pero, el filésofo va mas alla de
Auschwitz para sostener una tesis que cuestiona el propio lenguaje
humano: la misma desubjetivaciéon que implica todo testimonio esta
presente in limine en todo acto de habla. Para Agamben, toda palabra
finalmente nace como testimonio de algo intestimoniado, de una no
lengua. La experiencia del superviviente que no puede testimoniar, o
que testimonia por la imposibilidad de testimoniar del musulman, es
“andloga” a la que tiene todo aquel que pone en funcionamiento la
lengua al desubjetivarse. Porque, nuevamente, toda realidad discursi-
va implica la pretensién de apropiarse de una lengua que no se posee
ni controla. La analogia con el “testimonio” de los sobrevivientes, le-
jos de banalizar sus circunstancias, no se entiende si se la ubica como
una “comparacion” en el plano factico. En este sentido, como vere-
mos, se trata efectivamente de una deliberada “des-historizacién”
pero que lejos de banalizar la particularidad de las circunstancias his-
toricas, siempre determinantes, quiere llevar el analisis al plano del
“tener-lugar-del-lenguaje”, mas alld de lo que “efectivamente” se estd
diciendo. Es decir, una reflexion filoséfica acerca de qué significa un
acto de habla:

“Yo hablo” es pues un enunciado contradictorio (...) porque no
solo yo, respecto al individuo que le presta la voz, es siempre otro;
sino que tampoco tiene sentido decir de este yo-otro que él habla,
porque —en tanto se sostiene Unicamente en el puro evento del
lenguaje independientemente de todo significado— esta en la im-
posibilidad de hablar, de decir algo. (...) Subjetivacién y desubjeti-
vacién coinciden en todo momento (Agamben, 1998, pp. 108-109).

La cuestién del testimonio, aunque no explicitamente, remitiria
aqui a toda una serie de textos sobre el lenguaje —sobre todo Infanzia
e storia e Il linguaggio e la norte— que no podremos comentar. Pero,

146



Teoria del testimonio de Agamben: de la performatividad al uso

siguiendo la economia del texto, este movimiento de subjetivacion
y de desubjetivacion significa, si el superviviente testimonia por el
musulmdan, que quien testimonia sobre el hombre es el no-hombre.
Es decir, finalmente no hay sujeto del testimonio sino un testimonio
como “resto” entre este movimiento de subjetivacion (del supervivien-
te) y aquel de desubjetivacion (del musulman). La tesis que resume “la
leccion de Auschwitz” y que coloca al musulman como el “nervio del
campo” es una paradoja: “el hombre tiene lugar en el no-lugar del hom-
bre, en la frustrada articulacion entre el viviente y el logos. El hombre es el
ser que se falta a si mismo y consiste solo en este faltarse y en la erran-
cia que se abre con ello” (pp. 125-126, la cursiva esta en el original).
Como comenta Galindo, a propésito del analisis del musulman:

Se refuerza la conviccion sobre la inexistencia de una esencia hu-
mana, de un criterio diferenciador de hombre y no-hombre. Desde
aqui, Agamben sugiere una “teoria” del sujeto a partir de lo que
resta en el movimiento de la subjetivacion a la desubjetivacion.
(...) Donde la experiencia histérica de la destruccién que supone
el campo de concentracién no impide que la palabra politica atin
guarde un sentido: testimoniar (...) la alienacién de la alienacion,
la apertura de un nuevo espacio sobre el que pensar el uso libre de
lo comun (Galindo, 2003, pp. 218-219).

Podriamos anadir que, asi como el no-lugar de la excepcion crea,
en realidad, el espacio de la norma, el musulman como el hombre al
que se le niega toda humanidad no puede dejar de interpelar a lo hu-
mano. La ausencia de palabra del musulman marca la imposibilidad
de hablar propia, tanto del musulman como de los que podrian testi-
moniar por él. Por un lado, se reafirma aqui la idea inquietante de que,
si el campo es el paradigma oculto del espacio politico actual, el mu-
sulman es la “verdadera imagen del hombre”. Por otro lado, la idea de
que esa destruccion extrema de lo humano es, también, el verdadero
testimonio de lo humano.

147



Mercedes Ruvituso

Sin embargo —concediéndoles a los criticos que el de Agamben
no es un texto teéricamente transparente—, no es facil distinguir el
punto en que la critica-diagnostico del filésofo se convierte en una
posible salida de la estructura de poder que esta analizando. Enton-
ces, que el musulman testimonie la imposibilidad de testimoniar solo
se sostiene cuando ya se ha tomado la decision soberana acerca de
qué es lo humano, pero, a su vez, que el musulman es un verdadero
testimonio del hombre solo puede significar la frustraciéon extrema
de cualquier intencion de separar el no-hombre del hombre, para co-
menzar a pensar, desde alli, un nuevo espacio ético-politico.

La teoria performativa del testimonio
mas alla de Auschwitz

Quisiéramos retomar, ahora, la critica acerca de la des-historiza-
cién de la teoria del testimonio de Agamben, para analizar algunas
caracteristicas de sus arqueologias filoséficas. En este punto, pare-
ce necesario inscribir esta teoria no solo en una profunda reflexion
acerca del lenguaje humano, sino también en un estilo filoséfico que
—mas alld de Agamben— se ha dado en llamar Pensiero italiano o “Ita-
lian Thought”. Quizas, en este ambito de discusién, podamos medir
algunas caracteristicas de la “traicién” al pensamiento foucaultiano.

Como senala Roberto Esposito, el pensamiento italiano contem-
poraneo parece compartir una “tonalidad comun”. No se trata —vale
aclarar— de una localizacién geografica nacional ni del culto a un
“nacionalismo filos6fico”, sino de un “conjunto de caracteristicas am-
bientales, lingiiisticas, tonales que remiten a una modalidad especifi-
ca e inconfundible respecto a otros estilos de pensamiento” (Esposito,
2010, pp. 21-23). Esta tonalidad estaria incluso presente desde el sur-
gimiento del pensamiento italiano en el Renacimientoy, quizas antes,
en la filosofia poética de Dante Alighieri. Pero es una “tonalidad” que
se configura, precisamente, tomando distancia y poniendo en cues-
tién su propio rol “nacional”. Por esta razén, la filosofia italiana —de

148



Teoria del testimonio de Agamben: de la performatividad al uso

Dante, Maquiavelo, Vico, Bruno, Campanella, Galileo, entre otros— se
forjo, al menos hasta mitad del siglo XIX, en una situaciéon de descen-
tramiento y fragmentacién politica que marcé un pensamiento mas
libre y menos consumado, en relacion a los referentes estatales y cen-
tralizados de otros territorios de Europa (como Francia, Inglaterra y
Espana). En este sentido, la “tonalidad comtn” de la filosofia italiana,
seglin Esposito, podria identificarse en tres paradigmas fundamen-
tales: (1) uno que piensa la politica como un plano inherentemente
conflictivo, que no es posible ni desea ser superado para dar lugar al
orden politico (este aspecto seria el de la “inmanentizacién del con-
flicto”); (2) otro que piensa la historia como una tension irreducible
entre el inicio y el desarrollo, lo que denomina la “historizacién de
lo no histoérico” y, finalmente, (3) un tercer paradigma que piensa la
subjetividad como una tension irreductible entre el individuo y la
comunidad, donde ya no se trata de individuos aislados y propieta-
rios de si mismos (Esposito, 2010, pp. 24-29).1° Estos tres paradigmas
propiamente italianos del hacer filos6fico han sido “alternativas” a
la Modernidad europea dominante y, en parte, explicarian el gran
impulso que, en la actualidad, representan ciertos filésofos italianos
para la corriente de estudios sobre la biopolitica, iniciada por Michel
Foucault, en Francia, en la década de 1970: no solo Agamben, sino
también el mismo Esposito y Toni Negri.

Dario Gentili (2012) ha senalado, en relacién a Agamben en par-
ticular, que el aporte mas influyente de su obra a la “Filosofia Italia-
na” se da, sin duda, a partir de la publicacién de Homo sacer I, donde
comienza su lectura de la biopolitica. Alli definird una serie de con-
ceptos que, en los debates sobre la filosofia politica contemporanea,

10 Esposito analiza en detalle en qué medida estos tres paradigmas suponen una
gran diferencia con los paradigmas modernos de Descartes y Kant, donde el sujeto se
construye por una “légica de presuposicién”, que funda su unidad en una separacién
entre si y el propio sustrato bioldgico, entre el alma y el cuerpo animal sometido.

149



Mercedes Ruvituso

se vuelven centrales como figuras paradigmaticas: “estado de excep-
cién”, “vida desnuda”, “homo sacer”, “campo” o “Auschwitz” (pp. 176-
188). Y, ademds, analiza el aporte de Agamben al pensamiento de la
“comunidad”, con su publicacién de La comunita che viene, en 1990.
Como senalamos antes, este libro enmarca su concepcién politica del
sujeto del testimonio y podria inscribirse en el tercer paradigma que
menciona Esposito.!!

Uno de los rasgos que, segin Esposito, definen al Pensiero italiano
es la relacion particular que este mantiene con su “origen”, con su tra-
dicién pasada. Si en la Modernidad de Descartes y Hobbes, se recono-
ce un fuerte gesto de ruptura con la tradicién precedente —sus discur-
sos se fundan separdndose tajantemente de una experiencia comdn
y natural, de algo originario que no es “dominable por la razén”, una
“dimensién animal”, un “estado de naturaleza”, etc., y que, en cierto
sentido, resultan “amenazante”—, en la filosofia italiana, en cambio,
aparece el motivo de buscar, en “la sabiduria de los antiguos”, la clave
de interpretacion de lo que estda mas proximo. Una relacién diversa
con el “origen” que, sin embargo, estd muy lejos de significar una ac-
titud conservadora. Esposito refiere aqui a Maquiavelo, Vico, Bruno y
Leopardi, pero, también, a Croce con su principio de la “contempora-
neidad de la historia pasada” leida como “actualidad de lo originario”
(Esposito, 2010, p. 24). Y, finalmente, identifica este mismo motivo
—tipicamente humanista de “imitacion de los clasicos”, se podria de-

1 Esposito (2010) critica cierto prejuicio que, bien entrado el siglo XX, parece
recorrer la lectura de los “humanistas” italianos, en autores como Heidegger, Maritain,
Sartre y Cassirer (pp. 34-46). En la obra de Agamben, por el contrario, aparece frecuen-
temente la “matriz renascimental” de la filosofia italiana y, especificamente, de la filo-
sofia de Dante y de los poetas stilnovistas, entre otros. Dos ejemplos son significativos:
por un lado, se vuelve fundamental la influencia del averroismo latino, que marca el
desarrollo de su “filosofia de la potencia” y, por el otro, el concepto de “signatura” de
Paracelso, desde el que define su “arqueologia de las signaturas”, en su texto sobre el
método, Signatura rerum (2008).

150



Teoria del testimonio de Agamben: de la performatividad al uso

cir— en el recurso de Agamben a la sacertas romana, para analizar el
poder soberano y su interpretacién de la biopolitica.'?

Esta linea de pensamiento italiano tiene una particular vocacién
“arqueoldgica” de entrar en sintonia con las caracteristicas presentes
interrogando el pasado. Pero esto no implica una “mitologia del ori-
gen”, es decir, la identificaciéon como tal de un momento originario al
que retornar sino la afirmacién radical de una “in-originariedad cons-
titutiva de la historia” (p. 25). La relacion con el “origen”, en realidad,
vuelve al pasado contempordneo como un “recurso energético”, mas
que como “retorno espectral”, en este punto, sin duda, difiere con res-
pecto al concepto de deconstruccién en Derrida.

Ahora bien, no seria posible entender la “aporia de Auschwitz” sin
remitirla a esta tonalidad propia de la arqueoldgica en Agamben. Nos
interesa resaltar este punto, esta vocacion arqueolégica supone la si-
guiente conviccidn: no es posible “restaurar” una experiencia pasada
pues el pasado es irreproducible como tal, pero, también, es algo con
lo que hay que aprender a convivir. Para terminar, vamos a senalar,
entonces, algunos puntos que sirven para pensar el paradigma italia-
no que Esposito denomina la “historizacién de lo no histérico”.

En Signatura rerum, Agamben (2008) define el &mbito de sus ar-
queologias en una esfera que se desplaza, mas alla de los significados,
hacia “una nueva red de relaciones pragmaticas y hermenéuticas”
(pp. 42-43). Es decir, una esfera pragmatico-politica del “acto eficaz”.
Sin embargo, todo el texto gira en torno a medir la deuda con las ar-
queologias de Foucault. En L'archéologie du savoir, en efecto, una de
las cuestiones era, precisamente, definir un método de analisis de los
discursos que no fuera ni del orden de la formalizacién ni del orden
de la interpretacién. Y las categorias foucaultianas de “enunciado” y
“formaciones discursivas” apuntaban, justamente, a este nivel donde

12 Esta relacién particular con la tradicion pasada puede verse, en paralelo, en el
uso de las categorias de “Imperio”, de Toni Negri, o de “Persona” del mismo Esposito.

151



Mercedes Ruvituso

Agamben ahora sitda a las signaturas: “en el limite” entre el régimen
de la semdntica y de la semiética, umbral donde los enunciados “deci-
den siempre pragméaticamente un destino y una vida de los signos que
ni la semiologia ni la hermenéutica logran agotar” (Agamben, 2008, p.
65). Se trata, en pocas palabras, de “mostrar que hablar es hacer algo
y no simplemente expresar un pensamiento” (Foucault, 1969, p. 272).
Es decir, aquello que los lingiiistas llaman el aspecto “performativo”
del lenguaje.

Este aspecto “performativo” del lenguaje es, como queremos se-
nalar, el que marca de manera particular el concepto de “testimonio”,
en la medida en que permite y, al mismo tiempo, no permite que el
pasado se vuelva “contemporaneo” al presente.

Para Agamben, uno de los puntos fundamentales es codmo se con-
cibe la “regresién arqueoldgica” del método de investigacion. La “re-
gresion arqueolodgica” no se propone ir hacia el pasado para alcanzar
algo asi como lo “no dicho” o lo “intestimoniado”, sino ir mas alla de
la distincién entre historiografia e historia.!> Tal arqueologia es, en-
tonces, “subliminal” (de limen, “umbral”), se funda sobre el principio
de analogia y se coloca en el umbral de las tipicas oposiciones dico-
tomicas en que se plantea un problema para neutralizarlas. El mismo

3 En este punto, de manera paralela a Foucault, Agamben retoma la concepcién
arqueoldgica de Enzo Melandri que conjuga la idea nietzscheana de una “historia cri-
tica” con el concepto freudiano de “regresién”. Pero, también, aunque no podremos
analizarlo en detalle aqui, habria que tener en cuenta un contexto propiamente italiano
de discusion de la nocién de “arqueologia”, paralelo al de Foucault, en el que participan,
en la década de 1970, Enzo Melandri y otros intelectuales como Gianni Celati, Italo
Calvino, Carlo Ginzburg y Guido Neri. Al respecto es interesante releer la introducciéon
que redacta Agamben a una reedicion del libro de Enzo Melandri La linea e il circolo
(1968), “Archeologia di una archeologia” (2004). Alli Agamben se refiere a los textos
programaticos de una revista donde, claramente, se ve la originalidad de un concep-
to propiamente “italiano” de arqueologia, que vuelve a retomarse en Signatura rerum.
Como, anteriormente, nos hemos ocupado de analizar algunas de estas cuestiones véa-
se Ruvituso (2019).

152



Teoria del testimonio de Agamben: de la performatividad al uso

uso del concepto de “umbral” y “zona de indistincién”, que permite
analizar el espacio juridico de los campos, remite a esta idea.'

Enun texto dedicado a Enzo Melandri, “Archeologia di una archeo-
logia”, Agamben aclara el punto que nos interesa aqui: la arqueologia
no remite a un “pasado” que precede “cronoldgicamente al investiga-
dor” sino al “presente como medio analdgico entre los extremos”. Por
esta razon, dird: “La arché que la arqueologia alcanza es una totali-
dad des-homogénea, en la cual la humanidad se presenta como ‘una
imagen mévil de su complemento infinito’” (Agamben, 2004, p. XXX).
Este “complemento infinito”, explica, no es una especie de “incognos-
cible mistico” ni un “ideal”, sino “un principio activo inseparable del
objeto conocido y a la vez, aquello que impide al conocimiento cerrar-
se sobre si mismo. En este sentido las infinitas analogias en las que se
sostiene el método arqueoldgico, pueden ser buenas o malas, pero se
trata de que sean ‘revolucionarias’, es decir, politicas” (p. XXX).'3

Un texto que, por fuera de la serie Homo sacer, podria leerse como
la continuacion de Quel che resta di Auschwitz es, sin duda, Il tempo
che resta (2000), dedicado a pensar el “mesianismo” de Pablo de Tar-
so en clave benjamineana y donde el concepto de “resto” se define

4 No podremos ocuparnos aqui de analizar en detalle, las criticas de Agamben a la
deconstruccién derrideana que aparece, también, como un pensamiento de los “umbra-
les”. Pero la referencia a Melandri, nos permite al menos entrever que se trata de una
discusion donde la “influencia” de Derrida no aparece como una Unica linea, sino en un
contexto italiano mas amplio y menos estudiado.

15 Seglin Agamben, para Melandri, la “arqueologia” es una dialéctica que quiere
remontarse mas alla de la oposicién entre la linea y el circulo. Si, tradicionalmente, la
“dialéctica” es entendida como la 16gica de la contradiccién o de la complementariedad,
Melandri integra estas definiciones con un uso especial de la negacion: la negacién de
una alternativa (ni una linea, ni un circulo). Lo especial aqui es que la antitesis no im-
plica contradiccion, “la oposicién no es dicotémica ni sustancial, sino bipolar y tensi-
va”. Los dos términos no son ni removidos ni se componen en una unidad superior, sino
mantenidos en una coexistencia cargada de tensiones. En este punto, segin Agamben,
la analogia revela su sentido politico.

153



Mercedes Ruvituso

con mayor precision. Alli, Agamben recuerda la idea de que todas las
obras contienen una especie de “indice histérico” que no indica tanto
su pertenencia a una determinada época, sino el momento en que se
vuelven legibles. El célebre “ahora de la cognoscibilidad” o “legibili-
dad”, ese “momento critico y peligroso” que —segiin Benjamin (1991)
en Pasajes— “estd a la base de toda lectura” (p. 578). Siguiendo este
estilo, cuando Agamben (2008) intenta reflexionar sobre su método
arqueoldégico, en varias oportunidades aclara que la arché de sus ar-
queologias no es un “dato” que puede ser situado en una cronologia,
sino una “fuerza que opera en la historia” o, también, una “signatura”
o “imagen eficaz” (p. 110). Debido a esto, al analizar los diferentes
ambitos a los que pertenecié un concepto, o en el intento de pen-
sar el sentido de un “testimonio”, no se intenta “restituir” su sentido,
sino mas bien “hacer posible un nuevo uso”, una re-utilizacién que
explota una posibilidad diferente. La regresién arqueoldgica, afirma
Agamben, no quiere repetir el pasado para aprobar “lo que ha sido”,
pero, tampoco, simplemente determinar —en términos historiografi-
cos— “lo que ha sido”, sino todo lo contrario:

librarse de él, para acceder, mas alld o més aca de él, a lo que nun-
ca ha sido, a lo que nunca se ha querido. Solo entonces el pasado
no vivido se revela por lo que era: contemporaneo al presente;
y se vuelve de este modo por primera vez accesible, se presenta
como “fuente”. Por esto la contemporaneidad, la co-presencia del
propio presente, en cuanto implica la experiencia de un no-vivido
y el recuerdo de un olvido, es rara y dificil; por esto la arqueologia,
que se remonta mas acé del recuerdo y del olvido, es la tinica via
de acceso al presente (Agamben, 2008, p. 103).

A modo de conclusion

En “Che cos’é il contemporaneo”, Agamben (2009) expresa que ser
“contemporaneo” significaria asumir la necesidad y exigencia de ajus-
tar cuentas con la propia época, tomar posiciéon respecto del presente.

154



Teoria del testimonio de Agamben: de la performatividad al uso

Pero esto no implica, necesariamente, coincidir con el presente, sino
situarse en una especie de “desconexién” (p. 20) que permita ser mas
capaz de percibir el propio tiempo; percibir entonces, no sus luces
sino su “oscuridad” (p. 23). Retomando un motivo caro a Blanchot, se
trata, entonces, de enfrentar un pasado que se encuentra en la “impo-
sibilidad de morir”, es decir, aquel que expresaria como un paradigma
“fantasmatico” para nuestra época, la figura del “musulmén”.

No es posible entender la teoria del testimonio que contiene Quel
che resta di Auschwitz si no se la inscribe en un método arqueoldgico
que se pregunta por el modo de la presencia del pasado como “resto”.
Pero, a diferencia de un mero criterio metodolégico —como el que en-
contramos en Foucault, donde una investigacion sobre el pasado no
es mas que una interrogacion tedrica del presente—, para Agamben la
arqueologia tiene un caracter “performativo” y politico: el pasado y el
presente no solo no son separables, sino que “coinciden” segun el ser
y el lugar. La arqueologia define asi “aquel caracter de nuestra cultura
por el cual esta puede acceder a la propia verdad solo a través de una
confrontacion con el pasado”, y esto significa tanto que la tinica via de
acceso al pasado es el presente, como que “vivir el propio presente es
saber vivir el propio pasado” (Agamben, 2012, p. 13).1°

Para concluir, y retomando la singularidad del pensamiento “ita-
liano” en Agamben, quisiera reflexionar brevemente sobre el sentido
que tendria hacer una “arqueologia” del testimonio, utilizando la pro-
pia lengua. En una reciente entrevista, Agamben se muestra reacio a
pensarse bajo la etiqueta “Italian Theory” o differenza italiana, en los
términos de una “nacionalidad”, pero no asi a hacerlo bajo los térmi-
nos de “lengua” (Agamben 2018, pp. 113-114).

Habiamos senalado, sin poder entrar en detalles, que la teoria del
“testimonio” se inscribia en una serie de reflexiones sobre el lenguaje

6 Cita que Agamben retoma de las ideas de Giovanni Urbani (2012), historiador
del arte y temprano lector del pensamiento de Heidegger en Italia.

155



Mercedes Ruvituso

de finales de la década del 1980, precisamente, en el periodo en que,
en el centro de sus investigaciones, aparecia el problema de la comuni-
dad. Alli se expresaba la necesidad de llevar a cabo una critica a la tra-
dicién politica y a los conceptos de “pueblo”, “nacién” e “idioma”. En
La comunita che viene, el concepto de “singularidad cualquiera” le ha-
bia permitido concebir singularidades en la comunidad que no estaban
ligadas por ninguna identidad o pertenencia, sino por la sola ambigiie-
dad de “ser-dicho”. Es decir, una condicién que “performativamente”
permite fundar cualquier pertenencia, pero, al mismo tiempo, ponerla
radicalmente en cuestiéon. Como ya se ha senalado anteriormente (Le-
roux, 2006; Galindo, 2003), Agamben intentaba, de esta forma, resolver
el riesgo de caer en la “l6gica de la sustitucién”. Es decir, evitar supo-
ner que, si toda persona es un ejemplo de la humanidad en general y
vale por todas, entonces la individualidad se pierde en el universal. El
problema a resolver era, como se advierte, analogo al de la 16gica de in-
visibilidad del testimonio: como pensar una comunidad cuyos sujetos
sean “singularidades cualquiera”, “no importa cudl, indiferentemen-
te” (Agamben, 2007, p. 10), pero evitando, al mismo tiempo, caer en la
posicion nihilista de una comunidad sin presupuesto alguno. Nuestro
autor se preguntaba por una comunidad que sea in-sujetable a toda
pertenencia: “una comunidad que no esté mediada por ninguna con-
dicién de pertenencia (el ser rojo, italiano, comunista) ni por la simple
ausencia de condiciones (...) sino por la pertenencia misma” (p. 67). En
este punto —tal como lo interpreta Esposito—, la cuestion era evitar
esa pertenencia en el momento en que es subjetivada y sometida a un
poder superior que representa la forma de soberania estatal. Y aunque
la tesis sea ampliamente discutida, para Agamben, el paradigma bio-
politico de la soberania estatal, al menos en el primer volumen de la
serie, es Auschwitz en tanto espacio absoluto de excepcion.
Nuevamente, cabe senalar que, en esta época, aparecia una serie
de referencias al pensamiento de Arendt, esta vez sobre las figuras del

156



Teoria del testimonio de Agamben: de la performatividad al uso

“exilio” y el “refugiado”, que podrian verse como analogas a las del mu-
sulman, en la medida en que habitan un “estado de excepcién”. Arendt
se habia ocupado de ellas al final de la Segunda Guerra Mundial, cuando
se daba ya no la conquista y el control del Estado, sino la “lucha entre
el estado y el no-estado (o la humanidad), la disyuncién insalvable de
las singularidades cualquiera y de la organizacién estatal” (Agamben,
2007, p. 67). En este sentido, las “singularidades cualquiera” tenian una
posicién “ambigua”. Son aquellas que no disponen de una identidad
que hacer valer ni, tampoco, de algin lazo de pertenencia que hacer
reconocer. Pero, también, esas singularidades —como decia Arendt en
“Nosotros, los refugiados” en 1947- son aquellas que ningin Estado
tolera y, por esta razoén, produce como “vidas desnudas”.!”

Como hemos querido mostrar, la polémica sobre Auschwitz como
paradigma, generada por Agamben, no puede desligarse de este con-
texto problemadtico que, en la década de 1990, tenia que ver con la
caida de la estatalidad y la avanzada de las politicas neoliberales. Por
ello, la insistencia en pensar como evitar que las logicas estatales y
neoliberales sigan produciendo “estados de excepcién” que, aunque
en los hechos no sean similares a Auschwitz, mantienen una l6gica
juridico-politica que, virtualmente, podria llegar a serlo. Por esos
anos, y ante esta pregunta, Agamben expresaba asi la necesidad de
repensar los “restos” de una conceptualidad politica obsoleta:

.Qué es lo que se vuelve hoy insoportable de Italia? Ciertamente
y sobre todo este silencio, esta situacién en la que todo un pueblo
se encuentra sin palabras frente a su propio destino. Recuerda,

17 Esas vidas que recientemente Didier Fassin expresa, se fundan sobre una “razén
humanitaria” que legitima précticas de gobierno sobre las vidas precarias, “vidas de
demandantes de empleo y de demandantes de asilo, vidas de extranjeros enfermos y de
enfermos de sida, vidas de siniestrados por catastrofes y victimas de conflictos, vidas
amenazadas y vidas olvidadas que el gobierno humanitario hace existir protegiéndolas
y reveldndolas” (Fassin, 2016, p. 14).

157



Mercedes Ruvituso

cuando intentes hablar, que no podras recurrir a ninguna tradi-
cién, que no podras beneficiarte con ninguna de las palabras que
suenan bien, libertad, progreso, Estado de derecho, democracia,
derechos del hombre. Ni siquiera podras hacer valer las creden-
ciales de representante de la cultura italiana o del espiritu euro-
peo. Deberas intentar describir lo intolerable sin tener nada que
te ayude a escapar. Te mantendras fiel a ese silencio inexplicable.
Y solo podras responder a lo insoportable con medios a él inma-
nentes (Agamben, 1996, p. 96).

Pasados ya més de treinta anos, podemos ver que uno de los mo-
dos en que se expresaba esta “imposibilidad” del lenguaje tenia que
ver con pensar el testimonio y la “aporia de Auschwitz”. Entendien-
do que ella implicaba una concepcién de la lengua, ya no como una
“gramatica”, sino como la condicién en la que habita el hombre des-
de siempre, incluso cuando es reducido a la “vida desnuda” (musul-
man, paria, refugiado, migrante ilegal, etc.). La teoria del testimonio
agambeniana nos enfrentaba, asi, a un problema filosé6fico vinculado
al lenguaje y a su uso siempre impropio y performativo.!®* Como he-
mos querido mostrar, entonces, se trata de una reflexién que excede
la historiografia para interrogar nuestro presente.

Referencias bibliograficas

Agamben, G. (1996). Mezzi senza fine. Note sulla politica. Bollati Bo-
ringhieri.

Agamben, G. (1998). Quel che resta di Auschwitz. L’archivio e il testimo-
ne. Homo sacer nr. Bollati Boringhieri.

18 Asi, en “Las lenguas y los pueblos”, Agamben (1996) afirmaba: “Nosotros no te-
nemos, de hecho, la minima idea de lo que es un pueblo ni de lo que puede ser una len-
gua (es cierto que los lingiiistas pueden construir una gramatica, es decir, ese conjunto
unitario dotado de propiedades que pueden describirse y que se denomina lengua, pero
solo dando por hecho el factum loquendi, es decir, el puro hecho de que los hombres
hablan y se entienden entre si, algo que sigue siendo inaccesible a la ciencia)” (p. 56).

158



Teoria del testimonio de Agamben: de la performatividad al uso

Agamben, G. (2000). Il tempo che resta. Un commento alla “Lettera ai
Romani”. Bollati Boringhieri.

Agamben, G. (2002). Idea della prosa. Quodlibet.

Agamben, G. (2003). Stato di eccezione. Bollati Boringhieri.

Agamben, G. (2004). Archeologia di un’archeologia. En E. Melandri. La
linea e il circolo (pp. 11-35). Quodlibet.

Agamben, G. (2007). La comunita che viene. Bollati Boringhieri.

Agamben, G. (2008). Signatura rerum. Sul metodo. Bollati Boringhieri.

Agamben, G. (2009). Che cos’é il contemporaneo. En Nudita (pp. 19-
32). Nottetempo.

Agamben, G. (2012). Attualita di Giovanni Urbani. En G. Urbani, Per
una archeologia del presente. Scritti sull’arte contempordnea (pp.
9-21). Skira.

Agamben, G. (2015). Homo sacer. Edizione integrale (1995-2015).
Quodlibet.

Agamben, G. (2017). Principia Hermeneutica. Critique, 836-837(1-2),
5-13. https://doi.org/10.3917/criti.836.0005

Agamben, G.; Munoz, G. (2018). Didlogos. “Los modos estidn en Dios”.
Papel Mdquina, 12, 109-114.

Attel, K. (2015). Giorgio Agamben. Beyond the Threshold of Deconstruc-
tion. Fordham University Press.

Benjamin, W. (1991). Gesammelte Schriften, Band 6, Das Passagen-
Werk. Suhrkamp.

Bernstein, J. M. (2004). Bare Life, Bearing Witness: Auschwitz and the
Pornography of Horror. Parallax, 10(1), 2-16. https://doi.org/10.10
80/1353464032000171046

Buch, R. (2007). Seeing the Impossibility of Seeing or the Visibility
of the Undead: Giorgio Agamben’s Gorgon. The Germanic Review,
82(2), 179-196. http://dx.doi.org/10.3200/GERR.82.2.179-196

Calveiro, P. (2012). Violencias de Estado. La guerra antiterrorista y la
guerra contra el crimen como medios de control global. Siglo XXI.

159


https://doi.org/10.3917/criti.836.0005
https://doi.org/10.1080/1353464032000171046
https://doi.org/10.1080/1353464032000171046
http://dx.doi.org/10.3200/GERR.82.2.179-196

Mercedes Ruvituso

Colin, D. (2004). Can the Dead Speak to Us? De Man, Levinas and
Agamben. Culture, Theory & Critique, 45(1), 77-89. http://dx.doi.
org/10.1080/14735780410001686469

De La Durantaye, L. (2009). Giorgio Agamben: A Critical Introduction.
Stanford University Press.

Deranty, J-P. (2008). Witnessing the Inhuman: Agamben or Merleau-
Ponty. En M. Moberg (Ed.), South Atlantic Quaterly. The Agamben
Effect, 107(1), 165-186. http://dx.doi.org/10.1215/00382876-2007-061

Eaglestone, R. (2002). On Giorgio Agamben’s Holocaust. Paragraph:
Journal of Modern Critical Theory, 25(2), 52-67.

Ek,R.(2006). Giorgio Agamben and the Spatialities of the Camp: An In-

troduction. Geogr. Ann. 88(4) 363-386. http://dx.doi.org/10.1111/

1.0435-3684.2006.00228.x
Esposito, R. (2010). Pensiero vivente. Origine e attualita della filosofia

italiana. Einaudi.

Fassin, D. (2016). La razén humanitaria: una historia moral del tiempo
presente. Prometeo.

Fleisner, P. (2014). La vida que viene. Estética y filosofia politica en el
pensamiento de Giorgio Agamben. Eudeba.

Franco, M. (2012). Un enemigo para la nacion. Orden interno, violencia y
“subversidén”, 1973-1976. Fondo de Cultura Economica.

Foucault, M. (1969). LArchéologie du savoir. Gallimard.

Gagnebin, J-M. (2005). Después de Auschwitz. Boletin de estética,
3, 4-24. http://www.boletindeestetica.com.ar/boletines/Boletin.
Estetica.3.pdf

Galindo Hervés, A. (2003). La soberania. De la teologia politica al comu-
nitarismo impolitico. Leserwelt.

Gentili, D. (2012). Italian Theory. Dall’operaismo alla biopolitica. Bo-
logna: II Mulino.

Geulen, E.; Kauffmann, K. y Mein, G. (2008). Hannah Arendt und Gior-
gio Agamben. Parallelen, Perspektiven, Kontroversen. Wilhelm Fink.

160


http://dx.doi.org/10.1080/14735780410001686469
http://dx.doi.org/10.1080/14735780410001686469
http://dx.doi.org/10.1215/00382876-2007-061
http://dx.doi.org/10.1111/j.0435-3684.2006.00228.x
http://dx.doi.org/10.1111/j.0435-3684.2006.00228.x
http://www.boletindeestetica.com.ar/boletines/Boletin.Estetica.3.pdf
http://www.boletindeestetica.com.ar/boletines/Boletin.Estetica.3.pdf

Teoria del testimonio de Agamben: de la performatividad al uso

Giaccaria, P. y Minca, C. (2011). Topographies/Topologies of the
Camp: Auschwitz as a Spatial Threshold. Political Geography, 30,
3-12. https://doi.org/10.1016/j.polge0.2010.12.001

Hartman, G. (2002). Testimony and Authenticity. En Scars of the Spirit:
The Struggle Against Inauthenticity (pp. 85-99). Palgrave Macmillan.

La Capra, D. (2007). Approaching Limit Events. En: M. Calarcoy S. De-
caroli (Eds.), Giorgio Agamben: Sovereignty and Life (pp. 126-162).
Stanford University Press.

Kiedaisch, P. (2001). Lyrik nach Auschwitz? Adorno und die Dichter. Re-
clam.

Leroux, G. (2006). Marginales sur la communauté. Fragments d’un
commentaire de La communauté qui vient. En G. Asselin y J. F.
Bourgeault (Dirs.), La littérature en puissance. Autour de Giorgio
Agamben (pp. 187-209). VLB.

Levi, N.y Rothberg, M. (2003). Auschwitz and the Remains of Theory:
Toward an Ethics of the Borderland, Symploke, 11(1-2), 23-38.
http://dx.doi.org/10.1353/sym.2003.0015

Marion, E. (2006). The Nazi Genocide and the Writing of the Holo-
caust Aporia: Ethics and Remnants of Auschwitz. MLN, 121(4),

1009-1024. http://dx.doi.org/10.1353/mln.2006.0098
Mazower, M. (2008). Foucault, Agamben: Theory and the Nazis.

Boundary 2, 35(1), 23-34. http://dx.doi.org/10.1215/01903659-
2007-024

Mills, C. (2008). The Philosophy of Agamben. Mc Gill-Queen’s Univer-
sity Press.

Revel, J. (2016), Che cos’e¢ un campo? (Per tornare di nuevo su un fal-
so paradigma neo-foucaultiano). En A. Lucci y L. Viglialoro (Eds.),
Giorgio Agamben. La vita delle forme (pp. 247-266). Il Melangolo.

Ruvituso, M. (2017). Lo que todos miran y nadie quiere ver: la imagen
de la vida desnuda. Revista Anales del Seminario de Historia de la
Filosofia, 34(2), 181-198.

161


https://doi.org/10.1016/j.polgeo.2010.12.001
http://dx.doi.org/10.1353/sym.2003.0015
http://dx.doi.org/10.1353/mln.2006.0098
http://dx.doi.org/10.1215/01903659-2007-024
http://dx.doi.org/10.1215/01903659-2007-024

Mercedes Ruvituso

Ruvituso, M. (2019). Métodos y fuentes de la biopolitica: el con-
cepto de signatura. En M. Jiménez y A. M. Valle Vazquez (Eds.),
Michel Foucault. Sociologia y Biopolitica (pp. 61-82). UNAM, Edi-
torial Juan Pablo.

Segato, R. (2016). La guerra contra las mujeres. Traficantes de Suenos.

Tagma, H. M. (2009). Homo Sacer vs. Homo Soccer Mom: Reading
Agamben and Foucault in the War on Terror. Alternatives, 34(4),
407-435. http://dx.doi.org/10.1177/030437540903400403

Urbani, G. (2012). Per una archeologia del presente. Scritti sul arte con-
temporanea. Skira.

Vernon, C. (2008). Categories of Life: The Status of the Camp in
Derrida and Agamben. The Southern Journal of Philosophy, 46,
161-179.

162


http://dx.doi.org/10.1177/030437540903400403

Escribir el pasado reciente, escribir el
acontecimiento. Lo disruptivo
como afirmatividad

Adrian Ercoli

En una entrevista a Enzo Traverso, relativa a la emergencia de las
nuevas derechas en el mundo y su conceptualizacién del postfacis-
mo, el historiador italiano reflexiona acerca de la historia del siglo
XXy hace un balance de las izquierdas en este contexto, para luego,
puntualmente, referirse a como considera las politicas de la memoria
historica. Al respecto, sostiene que las mismas no deberian centrarse
en las victimas o en los perpetradores vy, a continuacioén, orienta su
respuesta hacia otro tépico: las luchas emancipadoras, sobre las cua-
les afirma:

Francamente, creo que es necesario liberarnos de este juego de es-
pejos y de una conciencia historica basada en la masificacion de las
victimas. Debemos tratar de dar cabida a la complejidad del pasado,
que no se reduce a una confrontacién binaria entre verdugos y victi-
mas. El recuerdo de las batallas y los compromisos politicos con las
causas emancipadoras del pasado tiene poco reconocimiento. El siglo
XX no se compone exclusivamente de las guerras, el genocidio y el
totalitarismo. También fue el siglo de las revoluciones, la descoloni-
zacion, la conquista de la democracia y de grandes luchas colectivas.

163



Adrian Ercoli

Esta memoria ha sido deslegitimada hoy en dia, después de haberla
ocultado y enterrado. Yo la llamo una “memoria marrana”, en tanto
que es una memoria oculta, clandestina, como la de los marranos
en el Reino de Esparnia cuando la Inquisicion. Creo que para romper
la jaula del “presentismo” —un mundo encerrado en el presente sin
utopia ni tampoco capacidad de mirar hacia el futuro— es necesario
“dar cabida a estas memorias”. El recuerdo de los movimientos colec-
tivos adquiere una dimension inconformista, quizd subversiva en una
época neoliberal dominada por el individualismo y la competencia
(Traverso, 2019, § 2).

Esta propuesta del historiador italiano respecto del valor de la me-
moria de las luchas — sin menospreciar las tensiones entre victimas y
victimarios, en los estudios del pasado reciente— se nos presenta como
una clave para pensar, de otra manera, la relacion entre memoria colec-
tiva e historiografia. En este sentido, nos proponemos indagar dicha re-
lacion a partir de ese inconformismo senalado por Traverso, ya que abre
un camino para repensar ese pasado que resiste como signo historico,
que se presenta como un acontecimiento irreductible a las estructuras de
conocimiento disponibles. A continuacion, expondremos un breve reco-
rrido por algunos de los problemas epistemoldgicos que trajo aparejado
el estudio del pasado reciente y los acontecimientos limites o disruptivos.

Cualquier lector de los estudios vinculados al campo del pasado
reciente habra podido advertir que el titulo de nuestro trabajo es una
formulacién que replica el modo de enunciacién del conocido libro de
Dominck LaCapra (2004), Escribir la historia, escribir el trauma. Como
es sabido, la obra lleva el mismo nombre que su primer capitulo. Tan-
to el libro como el capitulo inicial constituyen un desafio porque, jus-
tamente, buscan dar respuesta a la pregunta de como hacer historia
del pasado reciente, centrandose en los acontecimientos limite. La
eleccion de usar esa formulacion sintactica en nuestro titulo obedece,
por un lado, a que consideramos el texto de LaCapra un referente a los

164



Escribir el pasado reciente, escribir el acontecimiento. Lo disruptivo como afirmatividad

esfuerzos por dar respuesta a los nuevos desafios que se le presentan
a la historiografia. De un modo critico e innovador, plantea una agen-
da de problemas —que van de lo epistemologico a lo ético-politico y
estéticos— y se apropia de conceptos psicoanaliticos para redefinir la
practica historiografica. Por otro lado, el juego de la modificacion de
los términos, para componer el titulo de este trabajo, pretende expre-
sar la inquietud de repensar donde poner el acento cuando se trata
de valorar los acontecimientos disruptivos en el campo de la historia
reciente. La alternativa que ensayamos aqui se inspira en ideas de la
filosofia de Gilles Deleuze y Félix Guattari. El eje es trabajar en derre-
dor de la nocién de acontecimiento limite, a fin de problematizar el
aspecto negativo en pos de una mirada afirmativa. Este cambio valo-
rativo hace variar el modo de entender el papel de la historiografia y
el de sus sujetos/objetos de indagacién. Supone pasar de una concep-
cion del control sobre la transmision de lo “indecible” en la escritura
historiografica a una mirada afirmativa sobre el valor de lo disrupti-
vo, del silencio como forma de resistencia y como deseo de un nuevo
modo de existencia. Desde el enfoque que proponemos, el aconteci-
miento, primeramente, ha de ser entendido como disrupcion, siendo
el trauma y sus limites parte de su efectuacién. Sin embargo, antes
de sumar las complejidades del pasado reciente, el primer punto para
contextualizar nuestro planteo serd reponer, someramente, algunos
problemas que han ido caracterizando la practica historiografica.

La objetividad, el desafio de la practica historiografica
de fines del siglo XX

En los comienzos del siglo XX, la historiografia y la filosofia de la
historia se propusieron erradicar la metafisica como parte constituti-
va de la disciplina y orientar los esfuerzos en asemejarse, en su forma
de conocimiento, a la rigurosidad del saber cientifico, tomando como
modelo a las ciencias de la naturaleza. Uno de los hitos de este despla-
zamiento se aprecia, por un lado, en la renuncia a certificar el sentido

165



Adrian Ercoli

de los hechos histéricos, apelando a especulaciones y construcciones
teleologicas trascendentes y, por el otro, en el compromiso de elabo-
rar criterios de objetividad desde la propia disciplina o, al menos, de
alcanzar una forma de intersubjetividad, intrinseca a la comunidad
historiografica, capaz de establecer las condiciones para el estudio de
un hecho historico. Asi, las especulaciones de la filosofia de la his-
toria clasica se convertirian en un antecedente de la historia como
ciencia. El positivismo histérico ha sido la expresion mas radical del
intento de hacer de la investigacién histérica una disciplina libre de
elementos metafisicos. Luego, en la primera mitad del siglo XX, se
sucedieron otros intentos que procuraron determinar las condiciones
de objetividad e intersubjetividad, pero atendiendo, en este caso, al
caracter especifico del objeto de estudio. Asi, proliferaron nuevos mé-
todos y enfoques epistemoldgicos que, por distintas vias, centraron a
la accion humana en el corazén del objeto de estudio de la historia.
Por su parte, para la epistemologia de la historia, lo central a explicar
era la agencia de ese sujeto en el pasado. Pero este propdsito sera
puesto en cuestion cuando, a fines siglo XX, tengan lugar dos situa-
ciones. Por un lado, el surgimiento de la denominada nueva filosofia
de la historia o narrativismo que, en relaciéon con este asunto, planted
la inexistencia de una condicion cientifica de la historia y la ubicé en
el campo de las representaciones, compartiendo el lugar con la lite-
ratura. La tesis, brevemente enunciada, consiste en que la historio-
grafia es una disciplina de caracter eminentemente discursivo y, por
eso mismo, se la entiende mejor como una practica mas cercana a la
literatura que a la ciencia. Por otro lado, el tema de la representacion
también fue central para los enfoques defensores de la objetividad, al
momento de dar cuenta del nazismo y la Shod, aunque luego se ex-
tendio a otras experiencias sociales pasadas, signadas por genocidios
y matanzas similares en la misma Europa, o bien, fuera de ella. Esto
hizo del problema un desafio ain mayor en cuanto a cémo afrontar el

166



Escribir el pasado reciente, escribir el acontecimiento. Lo disruptivo como afirmatividad

horror. Basta con ver lo sucedido en Argentina y en Sudamérica con
las dictaduras militares y el Apartheid en Sudafrica, para entender la
necesidad de que la disciplina histérica dé una respuesta a una nueva
situacion: la voz de victimas sobrevivientes de experiencias limites.
De este modo, lo que se puso en juego —no soélo para la historia, sino
también para las ciencias sociales en general— fue la capacidad de
poder explicar como pudieron haber sucedido hechos tan extremos,
tan horrorosos que, incluso, llegaron a desafiar la imaginacién y las
fantasias de terror conocidas.

Sobre este ultimo asunto nos interesa detenernos. Resulta que
aquel comienzo de siglo XX encontraba, en su epilogo, la vigencia
de la amenaza de la metafisica, pero en una clave distinta. Pues ya
no se trataba de una teleologia subordinada a un ente trascendente,
sino a la dificultad de pensar el horror acaecido como algo fuera de
toda imaginacion, algo irrepresentable e inefable. Por esta razon, las
estrategias para conjurarlo se enmarcaron en la construccion de cri-
terios de objetividad e intersubjetividad, evitando perder la perspec-
tiva cientifica en el estudio de los acontecimientos. Pero esta aspira-
cién no logroé evitar las tensiones que abria lo irrepresentable. Desde
nuestra perspectiva, el ndcleo de este asunto logra hacerse visible si
recuperamos el topico central del pasado reciente, es decir, el acon-
tecimiento limite. A continuacion, avanzaremos teniendo en cuenta
la perspectiva interdisciplinaria como estrategia para abordar lo irre-
presentable, lo disruptivo.

Pasado reciente y acontecimiento limite

El pasado reciente se constituye en un desafio para el campo de
las humanidades y ciencias sociales al verse apremiado por multiples
tensiones de dificil resoluciéon que, atin hoy, estan vigentes. Proble-
mas tales como la representacién del horror, el estatuto de los testi-
monios, las implicancias ético-politicas de las investigaciones y las
vinculaciones con el arte son algunas de las mas destacadas, pero pue-

167



Adrian Ercoli

den leerse atravesadas por una cuestion que se vuelve un campo de
disputa en relacién con la filosofia. De algin modo, estas cuestiones
se tensan por el modo de considerar lo irrepresentable de ese pasado,
el exceso o acontecimiento limite. Este asunto supone focalizarse en
lo disruptivo, sobre lo que se experimenta —ante ciertas experiencias
individuales o colectivas— como imposibilidad de hacerlas parte del
discurso histérico, puesto que algo escapa a la representacion. Asi la
historiografia se enfrentd a una tarea novedosa, con el aditamento de
una incomodidad por su cercania temporal con los testigos y por su
proximidad con los hechos. Una de las formas mas conocidas en los
intentos de responder a estos desafios —tanto por parte de las ciencias
sociales, en general, como por la historiografia, en especial— se basé
en el recurso interdisciplinario, donde destacé la apelacion a la teoria
psicoanalitica. Por medio de la teoria del trauma, esta disciplina nu-
trio las reflexiones sobre la imposibilidad del recuerdo. Extrapolando,
como categoria de analisis, el concepto de trauma, valido tanto para
lo individual como para lo colectivo, el mismo termind por convertirse
en una categoria de comprension social del “pasado reciente”. Si bien
su implementacién no es homogénea, en general, cumple con la con-
dicion de responder a la incémoda interpelacion del horror desde la
practica historiografica. La investigacion historica se valié especial-
mente de la categoria de trauma para abordar los testimonios de las
victimas sobrevivientes, contando asi con un criterio para, en princi-
pio, ponderar el valor epistemoloégico de los testimonios, al momento
de reconstruir el pasado. Pero, finalmente, el trauma funciona como el
modo elegido para tratar con lo disruptivo, concepto entendido siem-
pre en una clave de exceso, de desmesura, que desordena el mundo
simbdlico y que, por esta razén, ha de ser conjurado, tanto a nivel in-
dividual como colectivo. Frente a esta mirada, es posible preguntarse
si la desmesura ha de ser tomada, inicamente, en un sentido negativo
y amenazante y si lo disruptivo ha de ser homologado con la pérdida

168



Escribir el pasado reciente, escribir el acontecimiento. Lo disruptivo como afirmatividad

de la palabra, con la fractura de la identidad y los lazos y con la patolo-
gizacion de los recuerdos y de las conductas individuales y colectivas,
instancia en la que se compromete algun tipo de normalidad no pre-
establecida por la misma disciplina. Teniendo en cuenta lo antedicho,
cabe preguntarse entonces, principalmente, si este criterio o supuesto
no condiciona, ademas, la practica historiografica referida a este campo
del pasado reciente pues, si se valora negativamente lo disruptivo, ;no
se estaria yendo mas alla de lo epistemolégico, dejando fuera de la pro-
pia disciplina el criterio para determinar lo que es historia?

En el campo del pasado reciente, los acontecimientos limite y
los acontecimientos traumaticos no son, necesariamente, equiva-
lentes. Comparten la condicién no discursiva como producto de una
experiencia que supone una desmesura, que se busca conjurar para
hacer posible la palabra. Si se los diferencia, teniendo en cuenta la
mencionada obra de LaCapra, la concepcion del acontecimiento limi-
te enfatiza el aspecto negativo de la desmesura, pero suele remitir a
un debate sobre lo sublime negativo. Por el contrario, la experiencia
traumatica refiere a la dimensién empirica, a la experiencia individual
de las victimas-sobrevivientes, donde la mirada psicoanalitica cobra
una relevancia especial, tratando de debilitar al maximo los efectos
disruptivos de la experiencia de la desmesura. De algtin modo, el valor
del trauma para el estudio del pasado reciente se aprecia en la impo-
sibilidad de un decir, de llevar al discurso lo vivido, pero, justamente,
esa imposibilidad es el acceso indirecto al horror que la produjo. Sin
embargo, el campo del pasado reciente se divide entre contar el ho-
rror y la vivencia muda, tanto individual como colectiva. La historia
va de la ausencia de palabra a su aparicion en un discurso articulado.
Los testigos, en tanto sobrevivientes, cobran relevancia epistémica
cuando sus silencios son encuadrados en el trauma y la elaboracién, a
la vez que pueden ser interpretados como prueba del horror. Lo irra-
cional ha de ser racionalizado. Pero, ;/qué supone este no dar lugar a

169



Adrian Ercoli

lo irracional, el convertirlo en lo otro negativo que amenaza las for-
mas estables, tanto en relacién con sus implicancias epistemoldgicas
como ético-politicas? Respondemos a este interrogante tratando de
evidenciar la imbricacién entre ambas dimensiones de la investiga-
cion, pues se revela una cierta dominancia de lo practico sobre lo epis-
temoldgico, en parte como residuo de aquel supuesto de lo disruptivo
como negativo.

La vigilancia epistemoldgica en cuestion

No es nada nuevo, en estos tiempos, considerar a la historiografia
como una practica disciplinar que se constituye en su hacer y, como
tal, esta conceptualizacién invita a revisar el modo de su funciona-
miento.! Dar cuenta de cémo opera la historiografia en tanto practica
lleva a divisar sus diferentes formas de concebir el pasado real acae-
cido. Esto permite hacer un recorrido por la practica historiografica
atendiendo al papel que ha jugado en la vida social, es decir, de cémo
se penso a la disciplina, en relacién a la sociedad, en distintos mo-
mentos. Por ejemplo, es posible identificar formas de escrituras dife-
renciables, de acuerdo al papel que jug6 la Historia, en su relacion con
el Estado, durante el ordenamiento oficial del pasado. No obstante, la
aspiracion a convertirse en un saber de tipo cientifico pareciera ser la
marca principal y distintiva de la historiografia desde comienzos del
siglo XX, aspiracion que mantendrd, en términos generales, hasta el
presente. Este “deseo” redefinio su papel en el conjunto de las ciencias
en relacién con su aporte a la sociedad. En su conocido libro Metahis-
toria. La imaginacion historica en el siglo XIX, publicado en inglés a

! Respecto a la historia como una préactica disciplinar, seguimos a Michel de Cer-
teau (2003) cuando sostiene, en Historia y Psicoandlisis, 1o siguiente: “Considerada (...)
como una ‘disciplina’, la historiografia es una ciencia que no tiene los medios para ser-
lo. Su discurso toma a su cargo lo que mas se le resiste a la cientificidad (la relacién
social con el acontecimiento, con la violencia, con el pasado, con la muerte), es decir, lo
que cada disciplina cientifica debi6 eliminar para constituirse” (p. 23).

170



Escribir el pasado reciente, escribir el acontecimiento. Lo disruptivo como afirmatividad

comienzos de los anos 70, Hayden White (1992) sostiene que por obra
historica entiende al libro y no a las monografias breves.? Una simple
apreciacién menor como esta nos permite advertir la necesidad de di-
ferenciar qué es un texto historico y, con ello, encuadrar el problema
de definir la escritura de esta practica disciplinar como algo determi-
nante para su valoracion social. Esto supone determinar, por ejemplo,
qué tipo de material ha de producir, en qué condiciones y cumpliendo
qué requisitos. Cumplir las prescripciones epistemologicas de escri-
tura se suma a la agenda de problemas a considerar para desarrollar
una buena préactica historiografica —aunque, en este punto, la filoso-
fia narrativista tome otro camino—. Esto ha llevado a cuestionar qué
hace, entonces, a una buena representacién de los acontecimientos,
cudles son sus limites epistemoldgicos. Pero también, en funcién de
su valor social, sus limites éticos-politicos. Aqui comienza una ten-
sién que no tiene un final feliz. Pues, aun cuando un enfoque esteti-
cista de la disciplina se desentendiera del debate por la objetividad,
no por ello deja sin efecto la pregunta por la responsabilidad de la ver-
dad historica. Asi, la situacion de la disciplina puede verse deviniendo
hacia un nuevo enclave: la articulacién entre lo epistemolégico y lo
ético-politico. Una vigilancia epistemoldgica procuraria controlar los
modos en que las investigaciones sobre el pasado reciente pudieran
llegar a hacer usos no deseables de los traumas. Por ejemplo, la ad-
vertencia respecto al trauma de segundo grado, o vicario, presente en

2 Hayden White (1928-2018), filésofo e historiador estadounidense, ha sido el
principal referente de la llamada filosofia narrativista de la historia. En Metahistoria,
analiza obras de historiadores y filésofos de la historia del siglo XIX y sostiene que
“considero la obra histérica como lo que mds visiblemente es: una estructura verbal
en forma de discurso en prosa narrativa. (...) Este paradigma funciona como elemento
‘metahistdrico’ en todas las obras histéricas de alcance mayor que la monografia o el
informe de archivo (1992, p. 5).

5 El concepto de vigilancia epistemolégica lo tomo de Alicia Garcia Ruiz (2008)
cuando resefia criticamente un texto de Dominick LaCapra.

171



Adrian Ercoli

las investigaciones y como limitar posibles excesos de apreciaciones
subjetivas de los investigadores son indicaciones que persiguen la ob-
jetividad epistémica, pero que suponen un tipo de impacto sobre lo
social y sobre las victimas sobrevivientes del orden de lo no deseable.
Mas alla de una imposibilidad de desimplicacion subjetiva absoluta
de los historiadores, respecto de sus intereses y el objeto estudiado,
la vigilancia epistémica ha sido propuesta, especialmente, como una
observacion critica, en relacion con el trabajo de escritura, a partir de
entrevistas con sobrevivientes de experiencias limites. Como muestra
LaCapra, se busca evidenciar un exceso de empatia con la “victima”,
algo no controlado, que incide y condiciona la comprension cientifi-
ca de los acontecimientos. Si esto es asi, entonces, la ética se vuelve
un problema determinante para la disciplina, que va mas alla de una
suerte de deontologia de la practica historiografica, como si se tratara
de seguir un protocolo de ética aplicada, que estableciera los deberes
a cumplirse en caso de acontecimientos disruptivos. La historia queda
atada a un problema ético, practico, al procurar establecer los limites
respecto de una escritura responsable: la verdad en la historiografia
del pasado reciente no solo atane a criterios epistemolégicos, sino a
un conjunto de criterios epistemoldgico-ético-politicos. De esta for-
ma, el trabajo con los testigos sobrevivientes debiera enfrentar la
paradojica situacién de dar cuenta de dos instancias distintas, cons-
titutivas y determinantes a la vez, para comprender el pasado, pero
de dificil determinacién respecto a la prioridad de una sobre la otra.
Esto no seria un problema si lo que estuviese en juego no connotara
o afectara la sensibilidad de quienes investigan, pues la disrupcion
no puede ser encapsulada o neutralizada. Por esta razdn, la paradoja
gira en torno a varias preguntas: ja qué dar mayor importancia en
el anélisis de estos acontecimientos y experiencias traumaticas? ;En
dénde ubicar la amenaza de pérdida de objetividad? ;Qué priorizar:
la determinacién del valor epistemoldgico intrinseco de los aconteci-

172



Escribir el pasado reciente, escribir el acontecimiento. Lo disruptivo como afirmatividad

mientos o la regulacién de la implicancia subjetiva de quien investiga
(fruto de una empatia no controlada en la sacralizacién del dolor o
en el callar por compasiéon al momento de reponer los testimonios
obtenidos de las entrevistas con sobrevivientes)? Por este lugar que
tiene la disrupcion, se vuelve entonces un desafio el conocimiento del
pasado reciente. La respuesta conlleva una paradoja, que resulta de
buscar sin éxito resolver la desmesura en clave de trauma.

El control de lo disruptivo negativo como
tension insuperable

Como senalamos anteriormente, la funcion de la historiografia
del pasado reciente se diferencia de la funcién social y politica que
otrora cumpliera, por ejemplo, en la conformacién de los Estado-
Nacién del siglo XIX. En Argentina, funcioné como parte del proceso
de crear una identidad nacional, a partir del establecimiento de un
pasado comin y de su contribucién al futuro con aspiraciones de pro-
greso y de conquistas politicas y sociales. Al respecto, es conocida esta
caracterizacion de una historiografia oficial representada en la figura
de Mitre.* En cambio, desde fines del siglo XX y hasta el presente, la
aparicion de nuevos objetos/sujetos en la historia redefinio la funcién
social de la disciplina. Al respecto, vale como ejemplos mencionar,
por un lado, la existencia de diferentes tratamientos sobre un mismo
asunto —como es el caso del estudio de las poblaciones originarias en
el presente— vy, por el otro, el desafio que suponen los negacionistas.
Victimas y negacionistas estan implicados en las narraciones de sus

4 Hacemos referencia a la figura del politico e historiador Bartolomé Mitre de
modo general. Nos interesa ilustrar ciertos usos politicos-sociales de la historia, en
relacién con la historia argentina. En el marco de la historia de la historiografia ar-
gentina, como en la obra de distintos historiadores del siglo XX, es posible apreciar
esta caracterizacion del propésito de Mitre en su vida, asi como el valor que tiene el
recorrido de la disciplina. Al respecto, véanse Devoto y Pagano (2009), Halperin Donghi
(1992), Romero (1943).

173



Adrian Ercoli

respectivos acontecimientos y fuerzan a los investigadores a tenerlos
en cuenta de un modo especifico: ;como escribir sin danar la autono-
mia de los primeros en el presente ni dar argumentos para la practica
fascista de los otros? De este modo, se hace visible la presencia de una
implicacién ético-politica en la decision sobre el punto de vista desde
el cual contar el pasado.

Llegados a este punto, nos preguntamos si esta dimension ética-
politica opera en el estudio del “pasado reciente” de un modo externo
o interno. Por un lado, identificamos la existencia de un limite que se
presenta como externo cuando los investigadores responden a los va-
lores sociales y trabajan en el marco de una cierta deontologia o ética
profesional. En estos términos, no se aprecia un desafio o amenaza
especifica sobre las investigaciones. Pero, por otro lado, desde una
perspectiva interna, los limites éticos-politicos apareceran jugando
un papel mas importante, puesto que sus determinaciones incidiran,
directamente, en la construccion del objeto a nivel epistemolégico. Es
verdad que para quienes hacen historia esta preocupaciéon no opera
en la primera linea de sus investigaciones, sino tan solo en determi-
nados momentos. Pero esta circunstancia no impide preguntarse por
las implicancias de una practica de investigacién condicionada por
cierta naturaleza del objeto de estudio o evaluar cémo la misma se ve
obligada a establecer o debatir limites respecto de la verdad histoérica,
de las marcas subjetivas o intereses de quienes investigan, o bien, de las
consecuencias de un relativismo epistémico y moral, cuando el limite
no refiere ya al impacto de una novedad sino a la determinacion de cudl
es la naturaleza de esa novedad. No es lo mismo discutir el plagio, faltar
a la verdad o promover politicas desde la practica historiografica, que
debatir hasta dénde es posible hablar sobre un acontecimiento cuya
naturaleza aparece como algo que se resiste a ser historiado.

Hemos mencionado a los pueblos originarios como desafio para la
historia, pero, también, podrian sumarse otros sujetos/objetos como

174



Escribir el pasado reciente, escribir el acontecimiento. Lo disruptivo como afirmatividad

la historia de la mujer, los grupos de disidencias sexuales, de obreros,
etc. En estos casos, sucede algo similar al estudio de pasados que no
pasan, debido a que la naturaleza de los acontecimientos a estudiar
supone algo acontecido y, a su vez, una memoria particular, en tanto
quienes se relacionan con esos acontecimientos lo hacen de forma
identitaria. Asi, la cuestion de la objetividad como aspecto central de
la investigacion da lugar a lo ético-politico y su valor en la reposicién
del pasado reciente.

En este camino de autorregulacion en la investigacion frente al
tratamiento de nuevos sujetos/objetos de indagacién —en el que se
presenta la tension entre la dimension histérica de las experiencias
traumaticas y las herencias de las mismas en los colectivos directa-
mente implicados—, se nos presentan los siguientes interrogantes:
;puede la historia como practica de investigacion correr el riesgo de
caer presa de una obsesion vigilante sobre si misma, transformando
sus debates en denuncias de intereses ocultos o senalamientos de la
no viabilidad de interpretaciones, a causa de exceder los limites de
control de la objetivacién ético-politica? ;Cuando una historia deja-
ria de interesar como explicacion del pasado? Tzvetan Todorov (2000)
nos lego6 la idea de pensar sobre los usos y abusos de la memoria y, de
esta forma, postulé la necesidad de una memoria ejemplar.® Esta pro-
puesta es una de las razones del debate sobre el “deber de memoria”.
;Seria posible pensar algo asi como un “deber de historia”? En el caso
de Todorov, su senalamiento supone entender el deber no de un modo
kantiano, como un imperativo formal que aspira a la accién moral-

5 La conferencia de Todorov (2000), Los abusos de la memoria, mantiene una dis-
tincién entre dos usos de la memoria respecto de acontecimientos singulares: por un
lado, mantener el recuerdo tal cual sucedid, es decir, retener el hecho en su literali-
dad, y, por otro lado, el uso ejemplar, una recordacion deseable consistente en tomar
la leccion del pasado para actuar en el presente. El uso ejemplar de la memoria es la
transformacion del recuerdo de la victima en accién de lucha contra toda forma vigente
de tratos deshumanizantes.

175



Adrian Ercoli

mente buena, sino como un deber de denuncia de los horrores, para
universalizar su repudio y movilizar acciones en consonancia con ello.
De algin modo, la historiografia ;podria tener que hacer el camino
inverso? Esto no afectaria tanto a la investigacién y a los criterios de
validacién para dar con la verdad, sino mas bien a algo previo, como
la seleccién de los temas y las formas de abordarlos —cuestiones no
siempre susceptibles de ser separadas—.

Denunciar las malas obras y/o practicas que conducen a convali-
dar representaciones poco deseables del pasado, ;pasa a ser una acti-
vidad central de la disciplina en funcién de su impacto en el presente
de la sociedad de la que forma parte? ;Queda, por tanto, la historia
encerrada sobre si misma, tratando de ver coémo llevar adelante su
tarea? En este viraje ético, ;ha perdido el norte de su actividad o lo ha
cambiado? El problema no es tanto la paradoja en la que subsume lo
disruptivo al pasado —instancia desde la que nos interesa pensar una
memoria involuntaria sobre la que se erigen los colectivos de memo-
ria—, sino como la historiografia articula un sentido de lo sucedido
sin remitir a principios normativos. ;Es posible una historiografia del
“pasado reciente” como explicacién y comprensién del pasado, que
no pierda la responsabilidad en la elaboracién del objeto, pero que, a
la vez, permanezca permeable a las demandas sociales, sin tener en
el horizonte la amenaza del exceso de subjetividad? En todo caso, la
cuestion es de donde tomar o cémo construir criterios que no respon-
dan a un modelo controlador. La verdad sigue siendo un horizonte
irrenunciable, pero a esto se suma la evaluaciéon de como se transmite.
Retomando una observacion del fragmento de la entrevista a Enzo
Traverso, la cuestion se puede plantear como un problema de decisién
sobre qué y como contar el pasado reciente, entre una memoria de los
sobrevivientes y sus traumas o una historia que busque exponer el
accionar de los verdugos. La decision no es epistemoldgica, o bien, no
lo es puramente de ese orden.

176



Escribir el pasado reciente, escribir el acontecimiento. Lo disruptivo como afirmatividad

Escribir el acontecimiento

Quizas, a la historiografia del “pasado reciente” le pueda servir
saberse en la arena movediza que subyace al hecho de construir su
saber, a partir de una singularidad constitutiva de la relaciéon sujeto/
objeto de indagacién (vale decir, un sujeto/objeto que emana de un
fondo indiferenciado y que se construy6 en practicas orientadas en
un horizonte abierto). Se trata de escribir a los sujetos/objetos como
efecto de un acontecimiento, en el cual se afirman. Como sostiene
Gilles Deleuze (2007) acerca de Mayo del 68:

Lo que cuenta es que fue un fendémeno de videncia, como si una
sociedad viese de repente lo que tenia de intolerable y viese al
mismo tiempo la posibilidad de algo distinto. Es un fenémeno co-
lectivo del tipo “Lo posible, 0 me ahogo...” Lo posible no preexiste
al acontecimiento, sino que es creado por él. Es cuestion de vida.
El acontecimiento crea una nueva existencia (p. 213).

De esta manera, historiar las experiencias indecibles —no sus-
ceptibles de ser llevadas al discurso de modo controlado— forma
parte de un proceso mas complejo, en el que todo sujeto es resultado
de una instancia indiferenciada, en este caso, inmemorial o produc-
to de una memoria involuntaria. Narrar el pasado reciente supone
poner de relieve las historias de resistencias frente a realidades in-
tolerables e invivibles, donde la memoria es condicion de posibili-
dad de una vida nueva. Es reconstruir las formas por las cuales los
sobrevivientes llegaron a ser tales y para ello se valieron de la me-
moria individual y colectiva. Es mostrar la resistencia y aquello de lo
que se huye. Es mostrar, a su vez, la construccion de un orden social
basado en un deseo y en una creaciéon que inventa formas de vida
nuevas. Esas resistencias y novedades, como son los colectivos de
memoria, expresan la busqueda de la dignidad frente a una realidad
social signada por el horror. La imposibilidad discursiva, la falta de
nombres y conceptos, lo disruptivo, no tienen un sentido negativo y

177



Adrian Ercoli

amenazante, sino que marcan el camino del esfuerzo de una crea-
cion colectiva, de una nueva subjetivacién, por la que logran plas-
mar una nueva sensibilidad social y modos de vivir en ella. Son los
colectivos de memoria los que logran transformar el dolor extremo,
en un programa de lucha por medios insospechados, creando formas
de hacer politica y llegando a modificar la esfera publica, espacial y
temporalmente.

Como habiamos mencionado al comienzo del trabajo, pensar un
desplazamiento en la conceptualizacion del acontecimiento limite,
yendo de lo negativo a lo positivo, es una alternativa que atempe-
ra las tensiones mencionadas. Partiendo entonces de afirmar que un
acontecimiento siempre es positivo, si por tal entendemos una fuer-
za que irrumpe provocando nuevas conexiones, creando una nueva
sensibilidad, entonces el encuadre de estas nuevas formas de exis-
tencias, individuales y colectivas, quizds haga posible una practica
historiografica que no anteponga de modo central la necesidad de un
autocontrol, en sentido normativo. Al entender la disrupcién como el
acontecimiento positivo, cobra prioridad la idea del huir de un orden
dominante, hacerlo trastabillar desde nuevas formas de entender las
palabras, la politica, lo social. En este sentido, podria agregarse que
todo acontecimiento se relaciona con una marginalidad, con aque-
1lo que rompe las formas de dominaciéon hegemonicas, vale decir que,
esencialmente, se define por un resistir y por una creacion como caras
de una misma moneda. El arte y la filosofia ayudan a esto, pero las
resistencias concretas, en el plano de la politica y de la sociedad, son
la encarnacién de ese desgarro, de ese sufrimiento.

Las victimas devenidas sobrevivientes, devenidas judias, negras,
pobres, no por empatia con el sufrimiento, sino por composicion,
por afirmacién de si, encarnan el acontecimiento. Son la creacion de
formas de existencia como efecto de una nueva composicién de las
relaciones sociales, no dada con anterioridad. No se identifica a las

178



Escribir el pasado reciente, escribir el acontecimiento. Lo disruptivo como afirmatividad

victimas con los débiles, sino con los fuertes, en tanto y en cuanto se
afirmaron siempre como victimas sobrevivientes.

La memoria como resistencia es la singularidad que alcanza a in-
dividualidades, tanto individuales como colectivas; ella hace posible
un interés de la historia para con la vida, lo cual la lleva a una exis-
tencia mas potente. La historia del pasado reciente, entendida como
hija del acontecimiento, de lo disruptivo, responde buscando, en el
pasado, los trazos que materializaron la resistencia de los colectivos
de memoria. No se trata aqui de pares complementarios, tales como
traumas y superaciones, memorias literales y ejemplares, repeticiéon
y elaboracion. Se trata de seguir las formas de resistencias, pues, en
ellas, las victimas sobrevivientes muestran como se dieron su existen-
cia. De cierto modo, es un acto performativo el que lleva a nombrarse,
a propiciar el acontecimiento, a crear una forma de existencia dife-
rente a lo dado. El derrotero de afirmatividad que la historia muestra
tiene lugar como acto de resistencia colectiva, que crea las condicio-
nes para nombrarse asi mismo. Las victimas sobrevivientes instauran
un nuevo sujeto como efecto de los acontecimientos, conquistando
una individualidad nueva a partir de lo que podemos llamar “agencia-
mientos”, en términos de Guattari (2013):

En un agenciamiento colectivo, el yo, la responsabilidad, seran
siempre considerados como un efecto, un resultado final de la ca-
dena. La funcién de dicho agenciamiento no consiste por tanto
simplemente en “poner a todo el mundo de acuerdo” sobre obje-
tivos comunes, sino en articular el conjunto de los componentes
materiales y semidticos, econémicos y sociales, que producen un
deseo colectivo, un eros de grupo, capaz de liberarse de las micro-
politicas fascistizantes de toda naturaleza —falocratica, racista,
capitalista, etc. (p.110).

Los colectivos de memoria, como agenciamientos colectivos de
enunciacion, conquistan formas de resistencias que, luego, seran his-

179



Adrian Ercoli

toriadas, pero que, en tanto emergen de la misma sociedad que los
persigui6, mantienen con el acontecimiento una relacién de fidelidad,
de dignidad, que hace de su accionar una apertura constante hacia la
diferencia, al otro, pues, en el devenir minoritario, en el sustraerse a
las formas de poder dominante, se hace posible crear una estrategia de
lucha contra el sometimiento de las formas de dominacién, contra los
privilegios, contra las jerarquizaciones que amenazan toda novedad.
Es por estas razones que conectar con el pasado reciente y el aconte-
cimiento en un sentido positivo desplaza el problema de la represen-
tacion de lo disruptivo como algo negativo y amenazante, puesto que
dicha bisqueda ya no se enmarca en una lucha por la representacién
mas adecuada del pasado. Trocar el concepto de acontecimiento como
disrupcién negativa a positiva supone centrar la indagacion del pasa-
do reciente en la narraciéon de nuevos sujetos, surgidos como efectos
de sus propias formas de resistencias y creaciones de existencias poli-
ticas y éticas, colectivas e individuales. La idea de un acontecimiento
como diferencia y afirmacién es nuestra manera de proponer lo dis-
ruptivo de un acontecimiento como un rechazo vital de lo intolerable,
como una linea de fuga, como un modo de existencia que potencia la
resistencia y la creacion de formas de vidas mdas deseables, sin que
esto suponga adecuarse a ningin modelo o representacioén previa o a
un ideal trascendente.

%

Recuperar aquella instancia en que la historia reconstruye el mo-
vimiento por el cual los colectivos de memoria se autoafirman en su
singularidad mediante alianzas, explorando su potencialidad creativa,
supone hacer de la historia del pasado reciente un campo de construc-
cién continuo. Las victimas sobrevivientes vuelven al acontecimien-
to que, en términos deleuzianos-guattarianos, no esta en la historia.

180



Escribir el pasado reciente, escribir el acontecimiento. Lo disruptivo como afirmatividad

Recuperan aquella fuerza disruptiva para resistir como una pedagogia
de resistencia y se componen en el conjunto de fuerzas que las liga a
toda forma de supervivencia. Sobre todo, aquella que se vuelve crea-
tiva de modo esencial.

Los colectivos de memoria son una forma de experimentacién
acerca de lo que les puede servir para resistir frente a las formas de
dominacion. No supone evocar a una sociedad como moralmente su-
perior o a una sociedad que se justifique en su impotencia, a partir de
la presencia de otro amenazante. Es la afirmacién de si misma como
forma de existencia deseable.

Los colectivos de memoria, en este sentido experimental, invitan
a una epistemologia de la historia descentrada del trauma y se alejan
de todo intento de moralizar la experiencia de las victimas. La con-
cepcion del trauma conlleva a pensar el pasado en su repeticién como
un problema, pero no siendo la cuestion la repeticién per se, sino lo
que sea su objeto y su forma. Es decir, hay repeticiones buenas y lo
son cuando pueden ser controladas. El uso del trauma puede, en su
trasposicion a la historia, terminar por impedir apreciar la dimension
de la resistencia, desde el testimonio.

Referencias bibliograficas

Certeau, M. de. (2007). Historia y psicoandlisis. Universidad Iberoame-
ricana.

Deleuze, G. (2007). Dos regimenes de locos. Pre-textos.

Devoto, F. y Pagano, A. (2009). Historia de la historiografia argentina.
Sudamericana.

Garcia Ruiz, A. (2008). De la historia a la experiencia: los usos de la
historia. Daimon Revista Internacional de Filosofia, 43, 175-184.
https://revistas.um.es/daimon/article/view/96131

Halperin Donghi, T. (1992). Una nacién para el desierto argentino. Cen-
tro Editor.

Guattari, F. (2013). Lineas de fuga. Cactus.

181


https://revistas.um.es/daimon/article/view/96131

Adrian Ercoli

LaCapra, D. (2004). Escribir la historia, escribir el trauma. Nueva Vision.

Romero, J. L., (1943) Mitre un historiador frente al destino nacional.
jlromero.  https://jlromero.com.ar/textos/mitre-un-historiador-
frente-al-destino-nacional-1943/

Traverso, E. (2019). ;Memorias de las victimas o memorias de las lu-
chas? Nueva Sociedad. https://nuso.org/articulo/traverso-izquier-
da-melancolia-luchas-memoria/

Todorov, T. (2000). Los abusos de la memoria. Paidos.

White, H. (1992). Metahistoria. La imaginacién historica en la Europa
del xix. Fondo de Cultura Econémica.

182


https://jlromero.com.ar/textos/mitre-un-historiador-frente-al-destino-nacional-1943/
https://jlromero.com.ar/textos/mitre-un-historiador-frente-al-destino-nacional-1943/
https://nuso.org/articulo/traverso-izquierda-melancolia-luchas-memoria/
https://nuso.org/articulo/traverso-izquierda-melancolia-luchas-memoria/

El conocimiento historico: entre la verdad
y el imperativo de justicia

Rosa E. Belvedresi

Este trabajo se propone abordar la problemadtica de la verdad histoérica
en un doble aspecto: por un lado, presentamos un abordaje propia-
mente epistemoldgico de la cuestién y, por otro, nos acercamos a la
discusion de la verdad en la ciencia histérica poniéndola en relacién
con el ejercicio de una cierta forma de reparacién. En tal sentido, ha-
bremos de argumentar que hablar de relatos verdaderos sobre el pasa-
do tiene que ver tanto con la adecuada ponderacién de la prueba em-
pirica como también con la formulacién de relatos que hacen justicia.

Introduccion

Posiblemente, la cuestion de la verdad sea de las mas relevantes
que se hayan planteado en el desarrollo de la ciencia histérica. Empa-
rentada en sus origenes con la literatura, por el uso de la escritura como
recurso fundamental para la produccion de conocimiento, la historia
se fue consolidando desde mediados del siglo xvi (Koselleck, 2004, pp.
47-59). La conformacién de un campo cientifico de estudios histdricos
en los siglos siguientes sirvié de contraejemplo frente a la hegemonia
del modelo de las —cada vez mas avanzadas— ciencias naturales.! En lo

! Salvo indicacién contraria, cada vez que hablemos de “historia” se tratara de la
ciencia histdrica o historiografia, por esa razén, ambos términos —el de historia y el de
historiografia— seran intercambiables a lo largo del texto.

183



Rosa E. Belvedresi

que sigue, nos enfocaremos en algunas cuestiones surgidas durante el
desarrollo del conocimiento histérico que seran tutiles para el abordaje
de nuestro tema.

Definida como el estudio de lo que los seres humanos han he-
cho en el pasado, cuyas conclusiones se expresan bajo la forma de un
relato que compartiria la misma estructura que la novela, la historia
se presentd como una ciencia con su propia metodologia de traba-
jo.2 Dentro del marco de las ciencias facticas, es decir, aquellas cuyas
teorias poseen contenido empirico, la historia configuré el modelo de
las denominadas “ciencias del espiritu”, las que, al decir de Dilthey
(1986), tenian por objeto las “manifestaciones vitales”. Ese concep-
to daba cuenta de aquellos fendmenos propios del mundo histérico-
social que, si bien tienen una existencia empiricamente determinable,
son algo mas que meros objetos fisicos. Su conocimiento demanda el
desarrollo de una estrategia metodolégica particular: la comprension.
Por ella se entiende, todavia hoy, la capacidad de considerar ciertos
elementos del mundo que nos rodea como portadores de significa-
dos, los cuales deberdn ser interpretados. Por ejemplo, cuando se
encuentra un trozo de piedra que exhibe una cierta forma que pa-
rece no ser natural, la pregunta acerca de qué significa ese trozo de
piedra podra llevar a la conclusién de que era utilizado para la caza,
lo que, a su vez, habilitaria otro conjunto de conclusiones sobre los
grupos humanos asentados en el espacio geografico donde ese trozo
de piedra fue encontrado.

La idea de que la historia era una ciencia del espiritu, o cultural,
permiti6 la formalizacién de un “principio de continuidad” segtn el
cual quien hace la historia (el agente histérico) y quien la escribe (la
historiadora y el historiador) son similares (pues comparten la con-

2 Segln la famosa definicion de Berlin (1992): “La historia pretende ocuparse de
hechos (...). La historia es el relato razonado de lo que han hecho los hombres y de lo
que les ha ocurrido” (p. 181).

184



El conocimiento histérico: entre la verdad y el imperativo de justicia

dicién humana), solo que pertenecen a tiempos distintos: “[nJuestro
comprender histérico es completamente el mismo con el que nos en-
tendemos con quien nos habla (...). El que comprende es, como él mis-
mo un Yo, una totalidad en si, lo mismo que aquél a quien comprende
(Droysen, 1983, p. 34, cursivas agregadas).

Aqui, ya encontramos una primera cuestion que nos interesa
remarcar: la historia se desenvolvié —y se desenvuelve— como una
ciencia del mundo humano, mundo con el cual ha de mantener una
interaccién constante e intensa, mucho mas que otras ciencias socia-
les. Esa proximidad entre sujetos, entre quienes son objeto de inves-
tigacion y quienes la llevan adelante, posiblemente es la clave por la
que la historia, en tanto conocimiento, se ha mantenido siempre en
un terreno polémico, sujeta a las tensiones del presente y utilizada
como herramienta en la lucha politica. Lejos de ser una caracteristica
negativa, que opaque su funcién cognitiva, creemos que esa estrecha
relacion entre historiografia y mundo humano es la condicién de po-
sibilidad para que pueda jugar el papel central que ha desempenado
en la conformacion de las identidades sociales.

A mediados del siglo xx, la ciencia historica fue la caja de resonan-
cia del debate acerca de la explicacién cientifica. La tesis de la epis-
temologia de corte popperiano consideraba que la explicacién causal
(es decir, la que procede aplicando leyes causales) era la caracteristica
central del conocimiento cientifico. En consecuencia, si la historio-
grafia se proponia como un conocimiento cientifico del pasado, debia
explicar y establecer, para ello, relaciones causales bajo la forma de
leyes histoéricas. No vamos a entrar en este debate, cuyas derivaciones
exceden el objeto de este trabajo. Solo queremos senalar una de sus
consecuencias: el surgimiento de la denominada filosofia narrativista
de la historia. Su origen puede remontarse al énfasis que Danto habia
puesto en que la historia se caracterizaba por explicar a través de sus
narraciones y que las descripciones histoéricas del pasado nunca po-

185



Rosa E. Belvedresi

dian ser definitivas (Danto, 1989).% A partir de alli, y con la publicacién
del influyente libro Metahistory de Hayden White, en 1973, la atencién
se concentro en los artefactos textuales a través de los cuales las y los
historiadores exponian el conocimiento sobre el pasado (White, 1992a).
En este marco, puede situarse una de las aristas del debate por la ver-
dad en la historia. El narrativismo hizo hincapié en el estudio de los
mecanismos propios de las narraciones histéricas con independencia
de su referente (es decir, del pasado del que pretendian hablar) con la
consiguiente defensa de la autonomia del texto histérico. Eso generd
rapidamente la discusién acerca de la manera en que podria decirse que
los textos histéricos eran relatos verdaderos acerca del pasado.*

Teorias de la verdad: un recorrido epistemolégico

En la tradicion filoséfica, hay dos formas clasicas de entender la
verdad y ambas pueden ser relevantes a la hora de pensar su funciéon
para la ciencia histérica. Vale recordar aqui que la verdad, en términos
l6gicos, es una propiedad que se aplica a ciertas entidades lingtiisti-
cas, las proposiciones. Ellas son las unidades informativas del lengua-
je de las cuales puede predicarse la verdad o falsedad.’

Uno de los modos de definir la verdad es establecido por la deno-
minada “teoria de la coherencia”, segiin la cual una proposicion es
verdadera si se ajusta a otras proposiciones que también son verdade-

3 La obra de Danto, Analytical Philosophy of History, se public6 originalmente en
1965. Nos referimos aqui a una seleccién de capitulos que pueden leerse en espanol.

4 Véanse el texto de White y las respuestas de los historiadores en Friedlander
(2008). Para leer una perspectiva distinta a la propuesta en este trabajo, aunque con
algunos puntos en comun, es recomendable ver el trabajo de Gay (2020).

5 Una proposicion tiene la forma “S es P”. Cualquier otra construccién lingtistica,
que carezca de esa forma o que no pueda ser reducida a ella, no es una proposicion vy,
por ende, no puede ser considerada verdadera o falsa. Bajo este tipo de enunciados —
que no son proposiciones, en el sentido aqui indicado— se encuentran las preguntas
y las 6rdenes. Esta consideracion sera relevante en lo que sigue, cuando abordemos el
tema desde la filosofia de la historia, especificamente.

186



El conocimiento histérico: entre la verdad y el imperativo de justicia

ras. Tal es el caso de las expresiones que conforman un sistema formal
y que surgen de la deduccion de otras proposiciones. Para este tipo de
teoria, no es relevante la relacién que las proposiciones guarden con
el mundo real, ya que lo que se evaltia es la coherencia interna del
sistema del cual forman parte. Si puede ocurrir que un sistema tal sea
propuesto como una interpretacién para dar cuenta de algiin aspecto
del mundo factico, real. Como los modelos que proponen las ciencias
exactas y naturales.

En el caso que nos interesa —la ciencia de la historia—, la cohe-
rencia interna siempre fue considerada un elemento en comtn entre
los relatos histéricos y los literarios. Por su naturaleza narrativa, al-
gunos autores han considerado estructuralmente idénticos a los pro-
ductos literarios y a los libros historicos puesto que ambos, en cuanto
narraciones, poseen la forma cldsica de estar organizados segtn la
secuencia comienzo-medio-final (Ricoeur, 1996).

Se generan aqui una serie de problemas a los que conviene pres-
tar atencion. En primer lugar, resulta obvia la incomodidad provocada
por la equiparacion entre historia y literatura, ya que mientras la pri-
mera pretende hablar del pasado que ocurrid, la Gltima puede ser un
producto de pura ficcidn, es decir, surgir solamente de la mente de la
escritora o escritor. En segundo lugar, tanto en la historiografia como
en la filosofia de la historia se ha sefialado que la forma narrativa no
es un simple instrumento neutro, sino que posee una carga extra que
mantiene oculta. La corriente historiografica conocida como la Escue-
la de Annales, surgida en Francia en la década del ’20 del siglo pasado,
denuncié que la forma narrativa de la historia clasica era servicial al
modelo de la denominada historia acontecimental, la del tiempo cor-
to, centrada en la figura del gran héroe y en la dimensién exclusiva-
mente politica de los sucesos pasados (Burke, 1993). Bastante tiempo
después, la filosofia de la historia narrativista, de origen anglosajon y
derivada de la corriente analitica, también pondria su ojo critico sobre

187



Rosa E. Belvedresi

la estructura narrativa de los productos del conocimiento histdrico, es
decir, los textos producidos por las y los historiadores. Esta autodeno-
minada “nueva” filosofia de la historia buscé mostrar que la narracion
es mas que la simple organizacion de la informacién disponible sobre
el pasado, lo cual permitiria explicar por qué co-existen diversas con-
formaciones narrativas sobre los mismos sucesos y por qué razén no
hay una Unica version final de lo que sucedi6 en el pasado. La narra-
cion historica no se deduciria univocamente de los rastros a los que
historiadoras e historiadores pueden acceder, sino que surgiria de una
particular organizacion de esa informacion, segin la clave interpre-
tativa en la que se ubique la/el investigador/a en cuestién (Pihlainen,
2019, cap. 1, especialmente).

Al concentrarse en el relato histérico como un dispositivo textual,
el narrativismo llamo la atencion sobre el peso que la coherencia inter-
na del relato tiene al facilitar que el publico receptor realice una lectura
exitosa de la obra histérica. Este punto de vista pone el énfasis en la di-
mension retérica, es decir, persuasiva, del texto ofrecido a la audiencia.
Como afirma Kellner (1989): “la retérica o, de modo mds general, las
convenciones mentales y lingiiisticas, son primarias, y (...) en conse-
cuencia ellas son las reales fuentes de la obra histérica” (p. 10).

La otra forma de considerar a la verdad es segin la teoria de la
correspondencia, que expresa un punto de vista intuitivo, cuya for-
mulacién clasica la encontramos en Aristételes, aunque, posterior-
mente, ha sido reformulada por Tarski. El principio que subyace a esta
concepcién de la verdad es que el lenguaje refiere a algo externo a
él, es decir, no lingiiistico. Cuando se dice de una proposicién que es
verdadera se estd afirmando que hay algo en el mundo que es tal como
lo expresa esa proposicion.® Para el caso de las ciencias facticas, esta

¢ La cuestién es mucho més compleja que el modo en que aqui la presentamos.
Que una proposicion verdadera refiera a algo en el mundo real puede resultarnos in-
tuitivo, pero dista de tener claridad filosofica. Solo para senalar uno de los problemas,

188



El conocimiento histérico: entre la verdad y el imperativo de justicia

forma de concebir la verdad entiende que las proposiciones empiricas
descriptivas pueden confirmarse en cuanto sean verificadas, es decir,
en cuanto pueda identificarse que la realidad es tal como lo describe
el contenido de esas proposiciones. Asi, como lo afirma Popper (1980),
especialmente en la segunda parte de La [6gica de la investigacion cien-
tifica, una teoria cientifica con contenido empirico es aquella a partir
de la cual se pueden obtener proposiciones cuya verificacion da cuen-
ta de que esa teoria es adecuada para hablar del mundo (esto es, es
aceptable hasta que aparezca una mejor).

En el contexto de la teoria de la verdad como adecuacion aparece
un problema que es especifico del conocimiento histérico: el pasado,
que es el objeto descripto por las proposiciones contenidas en un li-
bro de historia, no co-existe con el historiador o historiadora. Es un
pasado “ido”, solo esta disponible a través de los restos que ha dejado
tras de si y que hemos sido capaces de recuperar e interpretar.” De alli
que se considere que los productos del conocimiento histérico, es de-
cir, lo que se expresa en los textos, mantienen una relacion especial
con los restos del pasado, a los que se considera la prueba de que el
relato es, efectivamente, adecuado a la informacién de la que dispo-
nemos (es decir, que es el resultado de la interpretacién de aquellos
restos).® Y alli estribaria la diferencia entre los relatos histéricos y

;como, si no es a través del propio lenguaje, podemos hablar del mundo “real”? ;Qué
acceso podemos tener a é] que no sea mediante aquellas proposiciones a las que juzga-
mos verdaderas por, justamente, adecuarse a, o corresponderse con, el mundo? En la
actualidad, el intento de superar las limitaciones de la teoria de la correspondencia
ha conducido a los conceptos de “truth-makers” y “truth-bearers”. Al respecto, véase
Kuukkanen (2015, pp. 142-158).

»

7 En lo que sigue, usaremos de modo indistinto los términos “restos”, “rastros”
o0 “pruebas”, para referirnos a los materiales empiricamente disponibles para las y los
historiadores y cuya interpretacion es expresada en el relato histdrico.

8 Se produce asi una circularidad, no viciosa, entre rastros o pruebas histdricas e
interpretacion, pues no hay unas sin la otra. Los rastros son objeto de interpretacién.

189



Rosa E. Belvedresi

los literarios. Mientras los dltimos no deben cumplir la exigencia de
adecuarse a la informacién provista por los restos histéricos, los re-
latos de la historiografia deben forzosamente demostrar que son una
interpretacion adecuada y consistente de la informacion disponible
en aquellos restos.

Entre correspondencia y coherencia: un balance

Hemos senalado que la tesis de la verdad como coherencia pre-
senta el desafio de no darnos elementos que permitan distinguir entre
relatos ficticios y relatos histéricos, ya que se concentra especifica-
mente en la consistencia interna que guardan las proposiciones en-
tre si, dejando de lado la posibilidad de mostrar cuél de esos relatos
efectivamente tiene por referencia, es decir, se corresponde con un
suceso, proceso o aspecto del pasado del cual pretenden hablar. A ello
debe sumarse el hecho de que la diferencia entre relatos historicos y
relatos ficticios puede ser borrosa, habiendo textos que exhiban ca-
racteristicas de ambos tipos de relatos (como es el caso de las auto-
biografias que suelen contener elementos histéricos compuestos bajo
una forma literaria).’

A pesar de la dificultad ya mencionada, la teoria de la verdad como
coherencia tiene cierto aspecto ventajoso pues permite poner el én-
fasis —acertadamente, seglin nuestra opinion— en la recepcion de los
textos historicos, en la medida en que la coherencia de los mismos se
vincula con la legibilidad que le presentan a sus receptores. De este
modo, como deciamos antes, hace evidente el papel que la persuasion
juega en la comprension historica.

Al darles sentido a esos rastros (al interpretarlos), se convierten en prueba, justamente,
en relacion con esa interpretacion.

° En este contexto, haremos uso del criterio epistemolégico de tomar como re-
latos histéricos a aquellos que la propia comunidad cientifica de historiadoras e his-
toriadores toma como tal. De tal manera, no abriremos juicio sobre los casos que no
son considerados propiamente productos historiograficos ni pondremos en discusion
el criterio que se utiliza para su exclusion.

190



El conocimiento histérico: entre la verdad y el imperativo de justicia

En cuanto a la teoria de la verdad como correspondencia, podemos
sin dudas rescatar su pretension de referir a un pasado que efectiva-
mente ocurrié (por oposiciéon a uno simplemente imaginado en una
obra de ficcion). Este es el argumento que se esgrime en la defensa de
la condicidn cientifica de la historiografia, para oponerla a otras for-
mas de hablar del pasado que suelen definirse como “ideoldgicas”.!
En efecto, mientras la historiografia cientifica o académica busca dar
cuenta del pasado real, otras construcciones discursivas se escudan
en hacer “como que” hablan del pasado, cuando en realidad expresan
posicionamientos y puntos de vista que no son propios del pasado
que efectivamente ocurrio, de alli su consideracion de “ideoldgicas”.!!

Como contrapartida critica, queremos senalar que la defensa de la
posicién que toma la verdad como adecuacién muchas veces se concen-
tra en la idea de que la bisqueda de la verdad se cierra con la garantia
de confirmacién empirica, dejando de lado el hecho de que distintos
textos historicos pueden, a partir de la consideracién de los mismos
restos —es decir, con la misma informaciéon empirica—, producir relatos
diversos que den descripciones del pasado que no concilian entre si.

Para resumir, ambas posiciones sobre la verdad tienen elementos
favorables desde el punto de vista de la epistemologia de la historio-
grafia, pero también tienen puntos en contra. La teoria de la verdad
como coherencia tiene la virtud de resaltar los aspectos retéricos de

10 E] término “ideoldgicas” estd aqui usado en un sentido laxo. Somos conscientes
de la complejidad de ese concepto. Para el contexto de este trabajo, basta pensar a las
construcciones ideolégicas como aquellas que se presentan como descripciones objeti-
vas del mundo y, al mismo tiempo, ocultan que son el resultado de miradas interesadas
sobre él.

1 Esta es también la posicion de H. White (1992b) al criticar la idea de que el re-
lato histdrico puede ser una representacion de los hechos de los que habla. Pero, para
White, son los relatos histéricos los que enmascaran su funcién, haciendo aparecer a
los hechos “como hablando por si mismos”, cuando, en realidad, la narracion histérica
resulta de la actividad poética (es decir, creativa) de las y los historiadores.

191



Rosa E. Belvedresi

los textos historiograficos, senalando la calidad estilistica que deben
poseer para poder ser aceptados por el publico lector. La teoria de la
verdad como correspondencia pone el énfasis en la adecuacion que la
descripcién ofrecida por el texto tiene con el pasado realmente suce-
dido, en tal sentido, permite descartar aquellas construcciones que,
aun cuando estén “bien escritas”, resultan contrarias a la informacién
de la que disponemos sobre el pasado.

Ambas posiciones tienen, también, problemas serios. La teoria
de la verdad como coherencia no parece, por si sola, adecuada para
permitir dar cuenta de como se dan las discusiones historiograficas
alrededor de la interpretacion de los restos historicos, es decir, de algo
que estd “fuera” del texto. Los debates historiograficos se centran en
la prueba empirica disponible y en la adecuada interpretacién que de
ella se brinda en un texto. La teoria de la verdad como corresponden-
cia, por su parte, rescata la condicién de ciencia empirica de la histo-
ria —y, por ende, su capacidad de referir a algo externo a los textos—y
procura, justamente, interpretar y explicar. Pero también presenta al
menos dos flancos problematicos.

El primero concierne a la existencia de multiples interpretaciones
del mismo conjunto de restos histéricos, circunstancia que da cuenta
de que no basta con la pretensién de referir al pasado cuando se in-
tenta entender qué significan aquellos restos. Esas interpretaciones
no se deducen ni se siguen necesariamente del conjunto de restos que
las y los historiadores tengan a mano (tal como, adecuadamente, ha
senalado White, 1992b).!?

12 Podré decirse que esto ocurre en todas las ciencias empiricas en las que puede
haber méas de una teoria que explique el mismo conjunto de hechos. Justamente por ello
es que la teoria de la verdad como correspondencia (y el paradigma de referencialidad
que supone) también es criticada en el ambito de la epistemologia de las ciencias natu-
rales. Podriamos decir que el propio Popper, insospechado de posiciones negacionistas
de la ciencia, admitio esta cuestion cuando solo aceptd que se podia sostener respecto
de una teoria cientifica su condicién de “corroborada”, pero nunca verificada.

192



El conocimiento histérico: entre la verdad y el imperativo de justicia

El segundo problema ha sido identificado y, profusamente, traba-
jado por la filosofia narrativista de la historia. Se trata del senalamien-
to de que el texto histérico, justamente por su caracter narrativo, dice
algo mds que aquello que simplemente puede ser leido en los restos
historicos. Es decir, el texto histérico, en cuanto es una construccion
narrativa, presenta una visiéon de conjunto que, como tal, no puede
verificarse por adecuacién empirica, ya que el predicado “verdadero”
solo puede aplicarse a las proposiciones individualmente y no a la
construccién narrativa en su totalidad. Se siguen de aqui algunas con-
secuencias subsidiarias para la tesis de la representacion.

La idea de la representacion, someramente, postula que el texto
histérico refiere a algo externo a si mismo (el pasado) al que busca
representar. Un texto seria una representacién correcta del pasado
cuando se corresponde con él, de alli la vinculacion entre la teoria
de la verdad como correspondencia y las teorias de la representacion.
Si bien el analisis de estas tltimas excede el alcance de este trabajo,
podemos aclarar que la nocién misma de representaciéon es comple-
ja, como lo muestran las propuestas diversas que han proporciona-
do filésofas y filésofos provenientes de marcos tedricos muy varia-
dos. Caracterizar a la representacion en términos de reflejo o copia
es solo una de las maneras, y no la mas sostenible, bajo la que pue-
de pensarse la relacién entre un objeto lingiiistico (como un texto o
una teoria) y aquello extra-lingiiistico de lo que pretende hablar. Pero
la relacién que la narracion como totalidad mantiene con el pasado
realmente sucedido es mas compleja que aquella de la copia con su
original. Como vimos, por razones légicas, una narracién no puede,
estrictamente hablando, ser verdadera (en el sentido de la teoria de
la correspondencia) pues esa propiedad solo la exhiben los enuncia-
dos que tienen la forma de una proposicion. De alli, entonces, que las
filosofias de la historia que surgieron luego del impacto que provocd
la obra de White consideren que no puede decirse de una narracion

193



Rosa E. Belvedresi

histérica que sea una representacion del pasado (Kuukkanen, 2015,
pp. 61-67).13

Como conclusion de lo que hemos desarrollado hasta aqui, pode-
mos decir que la teoria de la verdad como correspondencia nos resulta
mas aceptable. Sin embargo, también hemos realizado observaciones
criticas a esa teoria, como el hecho —constatable en los debates his-
toriograficos— de que los mismos rastros histéricos pueden dar lu-
gar a distintos relatos. Por ende, no puede aceptarse la tesis ingenua
de que las pruebas hablan por si solas o de que solo hay una versién
aceptable acerca de lo que ocurrié en el pasado. Y eso, justamente,
es lo que permite rescatar la teoria de la coherencia, en cuanto hace
lugar a la legibilidad y a la recepcién de los textos historicos. Es decir,
a algo mas que la simple evaluacién del contenido empirico de una
narracion histérica. Lo que nos preocupa, en el contexto de nuestra
argumentacion, es como puede sostenerse la capacidad del relato his-
torico para representar verdaderamente lo que ocurrio.

Ya hemos senalado antes, que la historiografia debe enfrentarse a
la condicion de que el pasado que buscaria representar no forma parte
del presente de la historiadora o historiador, con lo cual se compleji-
za la relacion que el texto histdrico guardaria con su referente. Esta
afirmacién debiera, sin embargo, matizarse. Que el pasado ya haya
sucedido no significa, en sentido estricto, que no forme parte del pre-
sente que una comunidad comparte (comunidad a la que también per-
tenecen las historiadoras e historiadores). Lo que debe reconocerse es
que el pasado no posee la misma inmediatez ontolégica que las cosas
presentes aqui y ahora, como la lampara de luz sobre el escritorio en

13 Esto tampoco es un problema que afecta inicamente a la historiografia, al
menos en términos epistemoldgicos. Existen posiciones instrumentalistas en la ciencia
que consideran que las teorias cientificas no necesariamente representan al mundo —
en el sentido de ser un reflejo del mismo—, sino que son ttiles para nuestra vida en él.
Lo que si hay que senalar es que este problema tiene un impacto central en las discu-
siones acerca de los usos de la historia, en los debates del mundo social.

194



El conocimiento histérico: entre la verdad y el imperativo de justicia

el que este texto se estd escribiendo, digamos. Pero, como debiera ser
obvio para la reflexién filoséfica, la condicién de “real” de un objeto
no se asocia solo a su estar aqui y ahora; condicién que si cumplen los
objetos materiales. Pero la materialidad es solo una forma de enten-
der lo real.

Las ciencias sociales y humanas han mostrado la complejidad
del mundo social y los diferentes estratos de realidad que lo con-
forman. Para dar un ejemplo simple, consideremos una instituciéon
como nuestra Facultad de Humanidades. Es claro que posee un com-
ponente material: esta conformada por un conjunto de edificios que
ocupan un espacio determinado, esa ubicacion geografica es facil-
mente verificable por los sentidos. Pero, como es sabido, una institu-
cién es también un conjunto de reglas que la constituyen, reglas que
estructuran las vidas de quienes la componen; reglas que, también,
varian seglin a quiénes se apliquen (sean estudiantes, docentes o
trabajadores administrativos). Algunas reglas estan escritas y, por
este soporte fisico, tendrian asi una existencia material (son orde-
nanzas que pueden exhibirse en un papel o en una pantalla, como un
régimen de promocién académica o el reglamento del uso de la bi-
blioteca). Pero muchas otras reglas no estan escritas y, sin embargo,
condicionan fuertemente las conductas y acciones de quienes habi-
tan nuestra Facultad. Reglas como las que definen cdmo sentarse en
un aula, seglin seamos docentes o estudiantes, qué vocabulario usar,
ciertas restricciones de vestimenta, etc. Esas reglas no estan escri-
tas y, sin embargo, operan en nosotros provocando conductas que si
son manifiestamente visibles. De esta manera, podriamos decir que
muchos de los “objetos” componentes del mundo social tienen este
tipo de realidad, es decir, no son materialmente subsistentes, pero
generan efectos manifiestos en las personas. Por ello, diriamos, que
esos objetos sociales (como lo son una institucién universitaria o un
suceso histérico) si son reales.

195



Rosa E. Belvedresi

Las tesis anti-representacionalistas se fundan, acertadamente,
en las dificultades que tiene el conocimiento cientifico (y, en el fon-
do, toda construccidn conceptual) para dar cuenta de lo que esta “alli
afuera” (el mundo). Pero, al separar verdad y representacion, les qui-
tan a los relatos histéricos la posibilidad de referir a algo mas alla de
ellos mismos y, al hacerlo, generan otras dificultades que ya no son,
solamente, epistemoldgicas. Y de eso nos queremos ocupar en lo que
sigue, es decir, del impacto extra-epistemolégico que tienen las discu-
siones sobre la verdad historica.

La verdad no es solamente un requisito epistémico

Ademas de la aproximacién epistemolégica que hemos hecho
hasta ahora y que, en realidad, ubica a la historiografia en cierta cer-
cania con otras ciencias (sociales y humanas e, incluso, naturales),
hay un elemento extra que debe tenerse en cuenta cuando se trata
de la relacién entre historia y verdad. La demanda de verdad acerca
del pasado que opera sobre la historia (tanto en su forma académica
como en términos de las construcciones del sentido comun de la vida
de las comunidades sociales) muchas veces se relaciona con las exi-
gencias de justicia y reparacion. En tal sentido, exigir la verdad sobre
el pasado puede responder a diversas demandas sociales, las que se
pondrian en riesgo si se cuestiona la posibilidad de la historiografia
de proveer un conocimiento fundado y se la transforma en un tipo de
produccion textual en la que la verdad no importaria. Veamos algunas
de esas demandas.

En primer lugar, podemos citar los casos de situaciones judiciales
en las que las historiadoras e historiadores son convocados como pe-
ritos, es decir, expertos que pueden justificar cientificamente ciertas
condiciones vinculadas al contexto de un hecho que se quiere dilu-
cidar. En el caso argentino, se ha demandado este tipo de participa-
cion en los juicios contra los crimenes de lesa humanidad, para dar
detalles fundados en las investigaciones histéricas sobre el contexto

196



El conocimiento histérico: entre la verdad y el imperativo de justicia

represivo de la dltima dictadura militar (Abbattista, Barletta, y Lenci,
2016). El saber historiografico tendria aqui la funcion de corroborar la
existencia de pruebas que, en el marco de una investigacion judicial
tradicional, podrian haber sido ignoradas. Rechazar la posibilidad de
la verdad histoérica pondria en riesgo esa funcién de la historiografia
que hace posible ejercer justicia.

En segundo lugar, procurar conocer la verdad sobre el pasado pue-
de estar asociado a las luchas de la memoria colectiva en la bisqueda
de reparacioén. Tal ha sido el caso, en paises como el nuestro y en otros
del continente latinoamericano y del mundo, que han pasado por pe-
riodos de dictaduras y de violaciones a los derechos humanos. La con-
juncién de “memoria, verdad y justicia” estd asociada a la idea de que
conocer la verdad sobre el pasado serd una forma de hacer justicia y
reparar los danos. Esta verdad, que no se restringe solo a los estrados
judiciales como en el caso anterior, sirve para asignar responsabilida-
des histdricas. De esta manera, la verdad histérica cumpliria el papel
de “poner las cosas en su lugar”, colaborando con las construcciones
articuladoras del sentido del pasado compartido por una comunidad
social. Tomemos, como ejemplo, el caso de la investigacion de J. Gros
(2002) sobre el exterminio de los judios de la aldea de Jedwabne, en
1941. En ese trabajo, Gros comprob6 que fueron los mismos polacos
no judios quienes habian llevado adelante la masacre de la mitad de
los habitantes del poblado. El hecho se mantuvo en las tinieblas, du-
rante mucho tiempo, bajo la versiéon de que las muertes habian sido
provocadas por los nazis. El libro de Gros hizo evidente la responsa-
bilidad de los mismos “vecinos”, a los que alude el titulo, de llevar
adelante los asesinatos y obligé incluso a modificar el recordatorio
que se habia emplazado en el lugar.

Finalmente, hay un tercer caso en el que la discusion por la verdad
histérica desborda el abordaje puramente epistemolédgico, como es el
caso de los sucesores de las poblaciones originarias en nuestro pafs,

197



Rosa E. Belvedresi

quienes exigen la recuperaciéon de aquellos legados materiales que
estan en manos de los museos de los conquistadores. Se trata de las
denominadas “politicas de restitucién”, de las cuales hay numerosos
ejemplos en Argentina y en el resto del mundo. Nos parece un caso
particularmente relevante ya que no se trata solo de que un grupo ob-
tenga una respuesta en términos del conocimiento del pasadoy, en tal
sentido, pueda mostrarse una visién mas integradora de los actores
historicos, sus culturas e instituciones, sin reducirlos solo a quienes
se habrian asimilado, exitosamente, a la colonizacién europea. Lo que
resulta de interés en este caso es que determinado grupo (colonizado
y subalternizado) se apoya en la verdad histérica para exigir la devo-
lucion de aquellos bienes que consideran de su propiedad, segtn las
credenciales que la misma historiografia puede refrendar. Sobre esto
nos ocuparemos en el proximo apartado.

Las politicas de restituciones

En el ano 2021, los medios internacionales se hicieron eco de la
decisién de Alemania de devolver los denominados “Bronces de Be-
nin”. Se trata de un conjunto de bustos y esculturas, fabricados entre
los siglos xvi1 y xvii1, que fueron saqueados por los britdnicos a finales
del siglo x1x y, luego, adquiridos por los alemanes y exhibidos en sus
museos. La tenencia y exhibicién de objetos provenientes de regiones
que han sido sometidas a procesos de violenta colonizacién, o a la
expoliacion lisa y llana, atraviesan los debates acerca de las politicas
culturales en muchos paises caracterizados como “desarrollados”. A
la pregunta, cada vez mas insistente, acerca de quién tiene el dere-
cho de poseer y exhibir esos objetos, se ha respondido con la aplica-
cién de politicas de restitucion. Se trata de iniciativas por las cuales
se devuelven reliquias y restos humanos a quienes reclaman ser sus
legitimos duenos. Esos objetos suelen estar expuestos en museos o
descansan en dependencias académicas para su estudio. Los actuales
descendientes de las poblaciones expoliadas los reclaman en el en-

198



El conocimiento histérico: entre la verdad y el imperativo de justicia

tendido de que pertenecieron a sus ancestros y, por lo tanto, exigen
que les sean devueltos.!*

Nos parece que la cuestién general de las restituciones permite
echar nueva luz sobre el tema de la verdad histérica, muy en especial,
creemos que deja en claro el doble aspecto que esta cuestion reviste.
Nos referimos tanto a la dimension epistemoldgica como a la dimen-
sién politica que esta en el trasfondo de la busqueda de la verdad.

El aspecto epistemolégico se vincula a la necesidad de tener una
comprension lo menos viciada posible de los sucesos del pasado, para
la cual es indispensable el cuidado metodolégico, en el trabajo de re-
coleccion e interpretacion de los elementos que funcionan como res-
tos histoéricos. Pero es necesario tener presente que esos restos son, a
su vez, objeto de seleccion, razén por la cual podra haber algunos cuya
relevancia no se haya siquiera considerado, por no ajustarse al status
(aceptado) de resto histérico. Entre ellos, pueden senalarse los rela-
tos orales que se pasan de generacion en generacién, fundamentales
para reconstruir el pasado de pueblos victimas de exterminio, cuyo
resultado fue su casi total desaparicion y el borramiento de su figura
en los relatos histéricos. Esas comunidades habitan los margenes de
las sociedades actuales, carecen de recursos para ejercer el derecho
de que sus demandas sean satisfechas y suelen ser objeto de violencia
institucional, simbdlica y, en muchos casos, también fisica. Sometidos
a persistentes politicas de silenciamiento, sus miembros solo pueden
reconstruir su identidad a través de las narraciones que les llegan de
las y los ancianos, quienes a su vez las recibieron de otros adultos, o
bien, eran ninas y ninos cuando sucedieron los hechos relatados.

Una evaluacién puramente epistemolodgica de la cuestién de la
verdad, realizada en el vacio o como resultado de la aplicacién de al-

4 He analizado las restituciones como un ejercicio de justicia “anacrénica” que busca
reparar las inequidades sufridas por las victimas, en Belvedresi (2021). Se puede encontrar
alli un andlisis de este tema complejo que solo abordamos aqui a modo de ejemplo.

199



Rosa E. Belvedresi

goritmos que determinen los valores de verdad de aquellos datos, ya
aceptados sin discusion, no daria cuenta de la situacién de injusticia
epistémica que afecta a aquellos sujetos que solo tienen para exhibir
una palabra pasada de generacion en generacion (Fricker, 2006). Por
eso se deben discutir los mismos datos, su origen y recoleccién. Pero,
para ello, hay que desbordar la dimensién puramente epistemoldgica
y considerar, también, los aspectos politicos en juego.

Las restituciones que se han llevado adelante dan cuenta del ca-
racter polémico que tiene la construccién de sentidos sobre el pasado
y de las situaciones de desigualdad en las que se encuentran los su-
jetos que exigen ser debidamente considerados como agentes histo-
ricos relevantes. La exigencia de restituciéon va de la mano de una
reivindicacion de su condicién de ausentes o negados en la historia
tradicional. Por ello, apelan a una historia que no ha sido atn escri-
ta o que debe reescribirse. Una verdadera politica de restituciones
exige despejar los silencios de la historiografia y darles contenido.
Contenido que surge de las propias voces de quienes reclaman y que
se constituyen en archivos y reservorios de las pruebas que habian
sido ignoradas.

Las restituciones demandan la verdad histérica, en cuanto es la
historiografia la encargada de comprobar la existencia de las prue-
bas que ameriten la necesaria reparacion. Pero la aceptacion de esas
pruebas requiere salvaguardar a la comprension historica de los ses-
gos epistemolégicos que le han impedido verlas. De esta manera, la
verdad surge tanto de satisfacer las exigencias epistemolégicas como,
también, de re-configurar un campo de estudio para producir las res-
puestas requeridas por quienes denuncian las injusticias histéricas.

Una historiografia que no es consciente de las limitaciones de
aquellos materiales con los que trabaja produce una vision parcial del
pasado, que afecta severamente sus propias pretensiones de verdad.
Es decir, podra presentarse como una descripcién adecuada o correcta

200



El conocimiento histérico: entre la verdad y el imperativo de justicia

del pasado, a partir de los elementos de prueba que tuvo bajo conside-
racion. Sin embargo, las criticas que provienen de quienes no han sido
incluidos en los relatos historiograficos ponen seriamente en duda su
objetividad y la pretension de verdad asociada. La inclusién de otros
“objetos” historiograficos, como ha sido el caso de las mujeres o del
denominado “pasado reciente”, no puede hacerse sin cuestionar, tam-
bién, a la metodologia de la disciplina. En el caso de las mujeres, y
que podria extenderse a otros colectivos invisibilizados, su inclusiéon
como un nuevo tema pone en discusion a la practica historiografica
que lo habia negado hasta ahora, al requerir nuevas categorias de ana-
lisis como la de “género” o “subalterno” (Scott, 1993; Spivak, 1998).
0, para el caso del denominado “pasado reciente”, que concita cada
vez mas interés historiografico en nuestro pais, su misma caracteriza-
cién no puede hacerse sin cuestionar el régimen temporal de la histo-
ria clasica fundado en la distancia entre pasado y presente (Certeau,
2003, cap. 1, especialmente).'

Verdad vy justicia: por una historia justa

Lo que hemos querido mostrar en este trabajo es que la verdad
histérica involucra, como exigencia de minima, la condicién innego-
ciable de que las descripciones del pasado se basen en interpretacio-
nes razonadas de las pruebas histéricas disponibles. Pero, como exi-
gencia minima necesaria, no es ella suficiente si no se ponderan las
variables que determinan el campo de lo histéricamente significativo.
Ese campo estd atravesado por disputas de sentido y demandas de re-
paracion que exigen que la verdad historica esté, también, al servicio
de ofrecer interpretaciones justas del pasado.

Hemos dicho que los restos histdricos tomados como pruebas no
se agotan en los que tradicionalmente se aceptd; los testimonios es-
critos, las fuentes oficiales o los documentos estatales. Casi siempre

15 Al respecto, véanse los trabajos de Ercoli y Velada incluidos en este volumen.

201



Rosa E. Belvedresi

voces masculinas, blancas o pertenecientes a los grupos dominantes.
Cuando las descripciones del pasado aceptan otras pruebas historicas
pueden incluir voces que no eran escuchadas, como las que resuenan
en las demandas por las restituciones. Se producen, asi, descripcio-
nes que son mds ajustadas a las pruebas histéricas, ahora entendi-
das en un sentido mas amplio. Esas descripciones son también mads
justas en cuanto procuran desagraviar a quienes fueron victimas de
muchas formas de violencias. Entre otras, la que produce el silencio
historiografico.

Referencias bibliograficas

Abbattista, M., Barletta, A. y Lenci, L. (2016). La historia va al tribunal
en La Plata: Una vuelta de tuerca sobre comprender y juzgar. En
J. I. Piovani, C. Ruvituso y N. Werz (Eds.). Transiciones, memorias
e identidades en Europa y América Latina (pp. 97-127). Iberoame-

ricana; Vervuert. http://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/libros/
pm.729/pm.729.pdf

Belvedresi, R. (2021). ;Es posible la comprension histoérica sin anacro-
nismo? ArtCultura, 23(43), 82-94. https://www.memoria.fahce.
unlp.edu.ar/art_revistas/pr.13882/pr.13882.pdf

Berlin, I. (1992). El concepto de historia cientifica. En Conceptos y ca-
tegorias. Ensayos filosdficos (pp. 179-236). Fondo de Cultura Eco-
némica.

Burke, P. (1993). La Revolucion Historiogrdfica Francesa. La Escuela de
los Annales: 1929-1989. Gedisa.

Certeau, M. de (2003). Historia y psicoandlisis. Universidad Ibe-
roamericana.

Dilthey, W. (1986). Critica de la razon histérica (Ed. de H. U. Lessing).
Peninsula.

Danto, A. (1989). Historia y narracion. Paidos.

Droysen, J. (1983). Histérica. Lecciones sobre la Enciclopedia y metodo-
logia de la historia. Alfa.

202


http://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/libros/pm.729/pm.729.pdf
http://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/libros/pm.729/pm.729.pdf
https://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/art_revistas/pr.13882/pr.13882.pdf
https://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/art_revistas/pr.13882/pr.13882.pdf

El conocimiento histérico: entre la verdad y el imperativo de justicia

Friedlander, S. (2008). En torno a los limites de la representacion. El na-
zismo y la solucion final. Universidad Nacional de Quilmes.

Fricker, M. (2006). Powerlessness and Social Interpretation. Episteme,
3(1-2), 96-108. https://doi.org/10.1353/epi.0.0004

Gay, E. (2020). Una verdad estética para la teoria de la historia. Anua-
rio de la Escuela de Historia, 32. https://anuariodehistoria.unr.edu.
ar/index.php/Anuario/article/view/287

Gros, J. (2002). Vecinos. El exterminio de la comunidad judia de Jedwa-
bne. Critica.

Kellner, H. (1989). Language and Historical Representation. Getting the
Story Crooked. University of Wisconsin Press.

Koselleck, R. (2004). historia/Historia. Trotta.

Kuukkanen, J.M. (2015) Postnarrativist Philosophy of Historiography.
Palgrave Macmillan.

Pihlainen, K. (2019). La obra histérica. Palinodia.

Popper, K. (1980). La légica de la investigacion cientifica. Tecnos.

Ricoeur, P. (1996). Tiempo y narracién (Tomo 1-3). Tomo 1: Configura-
cion del tiempo en el relato historico. Siglo xxi.

Scott, J. (1993). Historia de las mujeres. En P. Burke (Ed.). Formas de
hacer historia (pp. 59-90). Alianza.

Spivak, G. C. (1998). ;Puede hablar el sujeto subalterno? Orbis Tertius,
3(6), 175-235. http://www.fuentesmemoria.fahce.unlp.edu.ar/
art_revistas/pr.2732/p r.2732.pdf

White, H. (1992a). Metahistoria. La imaginacion histérica en la Europa
del siglo xix. Fondo de Cultura Econémica.

White, H. (1992b). “El valor de la narrativa en la representacion de la
realidad”. En EI contenido de la forma. Narrativa, discurso y repre-
sentacion histérica (pp. 17-39). Paidos.

203


https://doi.org/10.1353/epi.0.0004
https://anuariodehistoria.unr.edu.ar/index.php/Anuario/article/view/287
https://anuariodehistoria.unr.edu.ar/index.php/Anuario/article/view/287
http://www.fuentesmemoria.fahce.unlp.edu.ar/art_revistas/pr.2732/p%20r.2732.pdf
http://www.fuentesmemoria.fahce.unlp.edu.ar/art_revistas/pr.2732/p%20r.2732.pdf




Quienes escriben

Rosa E. Belvedresi

Es Doctora en Filosofia por la Facultad de Filosofia y Letras de la
Universidad de Buenos Aires (FFyL-UBA). Especialista en Educacién
por la Universidad de San Andrés (UdeSA). En la Facultad de Humani-
dades y Ciencias de la Educacién de la Universidad Nacional de La
Plata (FaHCE-UNLP), es profesora Titular de la catedra “Filosofia de
la Historia”. Es investigadora del Consejo Nacional de Investigaciones
Cientificas y Técnicas (CONICET) y directora del proyecto “Tratar con
el pasado: recordar, objetivar y entender lo que ocurrié” (H929).

Adrian Ercoli

Es Licenciado en Filosofia por la Facultad de Humanidades y
Ciencias de la Educacién de la Universidad Nacional de La Plata
(FaHCE-UNLP). En la misma institucién, se desempena como Jefe de
Trabajos Précticos de la catedra “Filosofia de la Historia”.

Maximiliano A. Garbarino

Es Doctor en Filosofia por la Facultad de Humanidades y Ciencias
de la Educacién de la Universidad Nacional de La Plata (FaHCE-UNLP).
En la misma institucién, se desempena como Profesor Adjunto de la
catedra “Introduccion a la Filosofia”.

Melisa Jorda
Es Licenciada en Filosofia por la Facultad de Filosofia, Humani-
dades y Artes de la Universidad Nacional de San Juan (FFHA-UNS]J).

205



Quiénes escriben

En la misma institucion, se desempena como Profesora a cargo de la
catedra de “Filosofia de la Historia”. Es Becaria doctoral del Consejo
Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas (CONICET).

Mercedes Ruvituso

Es Doctora en Filosofia por la Universidad Nacional de San Martin
(UNSAM) y la Universita del Salento (Italia). Es Profesora Adjunta en
el area de Filosofia Contemporanea de la Universidad Pedagdgica Na-
cional (UNIPE). Es investigadora del Consejo Nacional de Investiga-
ciones Cientificas y Técnicas (CONICET).

Horacio Martin Sisto

Es Doctor en Filosofia por la Facultad de Humanidades y Ciencias
de la Educacion de la Universidad Nacional de La Plata (FaHCE-UNLP).
En el Instituto de Ciencias de la Universidad Nacional de General
Sarmiento, se desempena como Profesor-investigador adjunto y esta
a cargo de las catedras de “Etica” y “Filosofia Moderna”. Es Profe-
sor Titular de “Historia de la Filosofia Moderna” en la Universidad
Catolica Argentina y docente en la catedra “Filosofia de la Historia”
en la Facultad de Filosofia y Letras de la Universidad de Buenos Aires
(FFyL-UBA).

Juan Ignacio Veleda

Es Licenciado en Filosofia y Especialista en Educacién en Géneros
y Sexualidades por la Facultad de Humanidades y Ciencias de la Edu-
cacion de la Universidad Nacional de La Plata (FaHCE-UNLP) y Magis-
ter en Estudios LGBTIQ+ por la Universidad Complutense de Madrid
(UCM, Espana). Se desempeiia como Jefe de Trabajos Précticos de la
catedra “Introduccion a la Filosofia” en la FaHCE-UNLP.

206



Este libro aborda algunas de las cuestiones proble-
maticas que se hacen visibles en los diversos procesos
a través de los cuales las comunidades sociales
buscan interpretar (y hacer uso de) su pasado con el
fin de facilitar la transmision de una tradiciéon comun,
la constitucién de la identidad colectiva, el sosteni-
miento de las demandas de reconocimiento que
afloran en el presente, entre otras finalidades. En los
capitulos que constituyen este libro, las y los lectores
encontraran andlisis critico-hermenéuticos de las
tesis de autores contempordneos y, también, la
propuesta de perspectivas propias sobre aquellos
temas que no puede eludir una filosoffa de la historia
que se proponga como la reflexién sistemética sobre
los modos en que las comunidades humanas piensan
el pasadoy, al hacerlo, se apropian de él.

pasados
presentes

Pasados/Presentes, 7
ISBN 978-950-34-2504-6

EDICIONES
DELAFAHCE




	TAPA
	Prólogo
	La idea de modernidad en la obra de Enrique Dussel. Una interpretación decolonial
	Maximiliano A. Garbarino

	El judaísmo profano de Walter Benjamin.
Una lectura a contrapelo de la “Filosofía
de la Historia” a partir de la obra
de Franz Rosenzweig
	Melisa Jordá

	Historia y narrativa en la comprensión
de la ética: hacia una relación sistemática
entre la ética y la filosofía de la historia
	Horacio Martín Sisto

	Historia y deseo: algunas consideraciones
en torno a la emergencia de la historia
de la homosexualidad
	Juan Ignacio Veleda

	Teoría del testimonio de Agamben:
de la performatividad al uso
	Mercedes Ruvituso

	Escribir el pasado reciente, escribir el
acontecimiento. Lo disruptivo
como afirmatividad
	Adrián Ercoli

	El conocimiento histórico: entre la verdad
y el imperativo de justicia
	Rosa E. Belvedresi

	Quiénes escriben
	CONTRATAPA

