
FACULTAD DE
HUMANIDADES Y CS. DE LA EDUCACIÓN

Libros de Cátedra

 
Estudios feministas 
en contextos africanos

Natalia Cabanillas, Cecilia Onaha 
y Yamila Eliana Balbuena 
(coordinadoras)



ESTUDIOS FEMINISTAS EN CONTEXTOS AFRICANOS 

Natalia Cabanillas, Cecilia Onaha y Yamila Eliana Balbuena 
(coordinadoras) 

Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educación 



Agradecimientos 

Este libro es producto de una trama de relaciones de amistad, políticas e intelectuales. Las 

autorías y el “atrás de escena” del libro coinciden en gran medida. Así, agradezco a Cecilia 

Onaha, con quién empecé a estudiar sobre Sudáfrica, en 2005, en el marco de la cátedra Historia 

de Asia y África. A Yamila Balbuena, amiga entrañable desde el tiempo en que estudiábamos y 

a Mónica Cejas, familia, maestra, amiga, supervisora, colega y consejera; Mónica sin dudas tiene 

un lugar central en mi primera migración a Ciudad de México en 2007, donde realicé estudios de 

maestría. A les estudiantes de la Unilab, de quienes aprendo todos los días, en las clases y en 

las orientaciones; llegué a esta universidad concursada como profesora de historia de África, 

pero en realidad, en la Unilab tuve que aprender todo de nuevo. Una parte de esos aprendizajes 

están en el libro, con los textos de Peti Mama Gomes, María da Luz Fonseca e Ineildes Calheiro, 

a ellas especialmente les agradezco la generosidad intelectual y humana del compartir. A la 

Universidad Nacional de La Plata, donde realicé mis estudios secundarios y universitarios, donde 

me formé de los 12 a los 23 años y de la cual nunca me desvinculé, gracias a los vínculos y 

generosidad de Cecilia Onaha, Yamila Balbuena y Julián Carreras.  

Un agradecimiento especial a todas las personas que fueron parte de mi investigación de 

doctorado, en particular, durante la estancia en Sudáfrica. Muy en especial, a Vainola Makan y a 

mi co-supervisora Heidi Grunebaum. No hay forma de mensurar la profundidad con que me fui 

transformando a partir de sus compañías intelectuales, personales y políticas.  

Siempre, una gratitud especial a mi familia de origen, y a las amistades de la tierrita, que se 

mantienen a pesar de mis persistentes 17 años de ausencias; y a las amistades-familia que me 

acompañan en los itinerarios de la migración, en los últimos años en Brasil, muy especialmente 

a Luana Antunes Costa y a Jacqueline da Silva Costa, por ser mis hermanas y mentoras 

intelectuales en Ceará. Tantas otras personas son relevantes para este libro: Ineildes Calheiro, 

quien se dedicó a sacarme de la inseguridad y a instancias de sus palabras de aliento cree el 

Grupo de Investigación Estudos Feministas Africanos. Al grupo de estudiantes de graduación 

que integran los proyectos de investigación junto conmigo y que me acompañan en todas las 

propuestas. Ellas son mi educación permanente: Elizabete Essamai Manga, Ericania Almeida 

Gomes, Mariana Doroteia Bingi, Ana Raquel Reginaldo Silva, Diana Duarte Sá, Clara Buanhi, 

Suzana Jorge.  



Precisamos llevar nuestro feminismo, con todas sus energías y expresiones diferentes, hacia la 

construcción de una alternativa de resistencia al patriarcado, pero también enfocadas em disfrutar 

quienes somos y quienes nos queremos tornar como mujeres 

Patricia McFaden 

Contemporariedade e as possibilidades de construção de sociedades alternativas 



Índice 

Introducción. Natalia Cabanillas, Cecilia Onaha y Yamila Balbuena _________________ 6 

Capítulo 1. ¿Qué tiene que ver la violación con la cuestión racial? Pumla Gqola________  22 

Capítulo 2. Organizaciones Femeninas en Guinea Bissau:  
Experiencias Etnográficas. Peti Mama Gomes __________________________________ 37 

Capítulo 3. Mujeres médicas-sacerdotisas (Tinyanga) en tiempos coloniales,  
al sur de Mozambique. Jacimara Souza Santana ________________________________ 52 

Capítulo 4. Las piscadoras de fresa en Marruecos ante la acumulación  
por desposesión. Indira Iasel Sánchez Bernal ___________________________________ 65 

Capítulo 5. Escreviver para no Sucumbir: lucha y resistencia de Ana María Fonseca.  
María da Luz Fonseca de Carvalho ___________________________________________ 90 

Capítulo 6. "Descolonizar-cis": Cuerpos, sexualidades y deportes  
en Guinea- Bissau Ineildes Calheiro __________________________________________ 105 

Capítulo 7. Historizando a Frantz Fanon desde el sur de Abya Yala. Yamila Blabuena __ 128 

Capítulo 8. Estudios feministas africanos: una mirada posible. Natalia Cabanillas ______ 140 

Capítulo 9. Políticas discursivas en la historiografía sudafricana:  
situando mujeres y género. Mónica Inés Cejas__________________________________ 155 

Capítulo 10. Memoria y escritura en Nawal al-Saadawi. Wilda Celia Western__________ 167 

Capítulo 11. Rehabilitar para Civilizar: represión de las mujeres Mau Mau en Kenia.  
Agustina Gonzalez y Laura Efron ____________________________________________ 179 

Capítulo 12. “Necropolítica”, 20 años después: nuevos aportes desde los feminismos.  
David Mouzo_____________________________________________________________ 196 



FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  6 

Introducción 
Natalia Cabanillas, Cecilia Onaha y Yamila Balbuena 

El campo de estudios sobre las relaciones de género en contextos africanos desde los años 

90, va a estar atravesado por temáticas que son centrales de las agencias internacionales de 

cooperación: género y desarrollo; HIV, (des)nutrición, violencia sexual, mutilación genital 

femenina, pobreza. Estas temáticas son sin duda urgentes, y existen muchas feministas 

africanas que desde los territorios las trabajan. Sin embargo, estas agendas de investigación 

pueden ser problemáticas e instrumentalizadas. Siguiendo a Chandra Tlapalde Mohanty (2008) 

[1988] los discursos victimizantes sobre las mujeres del tercer mundo, producidos por feministas 

(ideológicamente) euro-norteamericanas, colocan a las mujeres no blancas como 

desempoderadas y por lo tanto implícitamente “precisando de ayuda” o de una “salvación 

occidental y blanca”. De esta forma, Mohanty considera que el impacto de estas narrativas es 

coadyuvante del proyecto cultural del imperialismo. Todos los textos presentes en el libro, y sus 

autoras, se hacen eco de esta crítica de diferentes formas y de hecho, construyen sus 

investigaciones y sus textos en la dirección contraria: persiguiendo la deconstrucción o el 

desmonte del proyecto cultural del imperialismo (Said, 2007) y de la colonialidad del saber 

(Quijano,1993). No nos es suficiente la crítica al colonialismo y al racismo sexista, precisamos 

también, producir conocimiento para el mundo descolonizado que deseamos. Las autoras, 

apuestan a esto no solamente por su posicionalidad en el Sur Global o -en algunos casos- por 

ser parte de las sociedades a las que estudian, sino también, por crear y nutrir una forma de 

producción de conocimiento dialógica, intensamente recíproca y humanizada en todos sus 

procesos. Se trata de a quién leemos, cómo leemos, sobre qué estudiamos, qué metodologías 

usamos, y también se trata de cómo escribimos, para quién y de cómo revolucionamos las 

palabras por dentro del lenguaje, a quién citamos, cuántas de esas voces de referencia y 

autoridad son mujeres o varones de los Sures Globales, militantes de qué causas: no son 

detalles, todos los datos importan. 
Como se muestra en el capítulo de Natalia Cabanillas, efectivamente, este campo se 

constituye durante la década de los 90, contando ya con casi cuatro décadas de intensos debates 

en el continente africano, y sobre todo con el desarrollo de un enfoque endógeno de las agendas, 

la teoría y las metodologías de abordaje. Este campo de estudio es el que retomamos como 

bibliografía en los capítulos que aquí presentamos, como interlocutoras necesarias para la 

consolidación de un “saber hacer” y de un “educar la mirada”, “educar el sentir” feminista que se 

construye en el entrelazamiento de caminos intelectuales y personales. A las autoras de este 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  7 

libro nos conectan vínculos de amistad y de trabajo, vínculos intelectuales y políticos. Este libro 

virtual evidencia la existencia de una red viva, actuante y pensante. Una red que atraviesa 

diversos puntos y momentos del Sur Global: Argentina, México, Brasil, Sudáfrica, y que, a su 

vez, se plantea preguntas sobre algunos países africanos puntuales: Sudáfrica, Guinea Bissau, 

Santo Tomé y Príncipe, Marruecos, Egipto, Argelia, Kenia. Son historias transversalizadas. A su 

vez, los debates feministas en cada uno de esos países tienen una historia propia, como nos 

cuenta Mónica Cejas en su capítulo y como comprueban el libro de Wilda Western Las Mujeres 

y El Cuerpo con el recorrido de 100 años de historia egipcia (casi un siglo de debates feministas 

en ese país), o bien, como demuestran los trabajos de Dayane Augusta Santos da Silva (2021b) 

para Angola y Patricia Godinho Gomes (2021) para Guinea Bissau, traducidos al español 

recientemente.  
Las agendas de investigación que este libro reúne generaciones diferentes de investigadoras, 

con preocupaciones, estilos y metodologías distintas. La mayoría, ya no está ocupada en la 

deconstrucción de aquello que no debe ser hecho en términos de la producción de conocimiento, 

y en cambio, están creando investigaciones fuera de los límites de lo científicamente 

hegemónico. Proponiendo metodologías y temas innovadores, arriesgando formas de 

construcción de conocimiento que tienen bases colectivas y en algunos casos, raíces 

profundamente ancestrales. 

Hay vida en los márgenes 

El presente libro -Estudios Feministas en contextos africanos- entronca con la trayectoria de 

la cátedra Historia de Asia y África de la carrera de Historia de la Universidad Nacional de La 

Plata para expandir los horizontes temáticos y problemáticos de la historia reciente de África, en 

confluencia con las agendas de investigación e interés por los debates feministas en Argentina. 

Esta cátedra fue instituida como materia optativa, con la iniciativa del Dr. José Panettieri y la 

colaboración de la profesora María Elena Vela, africanista egresada del Colegio de México a 

comienzos de la década de 1990. Ella inició la cátedra y a los pocos años fue reemplazada por 

Marisa Pineau, quien continuó hasta fines de la misma década. Ambas docentes llevaron 

adelante esta tarea junto con su trabajo principal en la Facultad de Filosofía y Letras de la 

Universidad de Buenos Aires. Por la imposibilidad de continuar esta tarea, a partir del año 2000, 

continuó con Cecilia Onaha -especialista en estudios japoneses- como titular de la misma. 

Siempre buscó abordar ambos continentes, a pesar de ocupar un único semestre. Es 

relativamente obvio decir que no existen “especialistas” en Asia y África, por el simple hecho de 

ser dos continentes. Entre los muchos desafíos, está la elección de bibliografía sobre Asia, África 

y Oriente Medio en español. De ahí que la colección libros de cátedra colabora enormemente en 

este sentido. El diseño curricular obliga a recortar contenido dada la pretensión del título de la 

asignatura y en contrapartida, el escaso tiempo con el que se cuenta para impartir esos 

conocimientos. A pesar de esos limitantes, los saberes sobre África están presentes no solo en 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  8 

las clases teóricas y prácticas sino también en las Jornadas organizadas por esta cátedra. Es en 

una de esas jornadas, la desarrollada en el año 2021, donde surge la idea del libro. En esa 

ocasión, Jacimara Santana, Mónica Cejas e Indira Sánchez presentaron sus investigaciones; el 

siguiente año Peti Mama Gomes y María da Luz Fonseca estuvieron en la mesa redonda. Todas 

ellas forman parte de este libro, y se sumaron otras autoras que escriben en español o en 

portugués, en su gran mayoría. 
Los estudios feministas africanos están atravesados por dos dinámicas de invisibilización que 

operan en conjunto: el racismo y el sexismo epistémicos. Los debates sobre historia africana han 

estado, por mucho tiempo, ausentes de las universidades argentinas, y en la mayoría de los 

casos reducidos a un semestre dentro de una materia optativa. A nivel mundial, la situación no 

ha sido mucho mejor que en Argentina; en este libro escriben autoras radicadas en Brasil, 

Argentina y México. No es una casualidad: México tiene el Centro de Estudios de Asia y África, 

en El COLMEX, que es el posgrado en estudios de África más antiguo de América Latina de 

habla hispana (fundado en 1964) y Brasil, además de tener un posgrado en estudios afro-

orientales fundado en 1959, más recientemente, desde 2003, adopta medidas de acción 

afirmativa y reparación histórica para con la población afrodescendiente. Por ejemplo, en Brasil, 

la historia africana y afrobrasileña es de enseñanza obligatoria en todos los niveles educativos 

desde 2003, demanda histórica de los movimientos negros. También incorpora las acciones 

afirmativas para la población afro-brasilera, como cupo de ingreso a la universidad, a los cargos 

públicos, entre otros. 
En relación con los estudios de género y feministas, en la Facultad de Humanidades y 

Ciencias de la Educación de la Universidad Nacional de La Plata (FaHCE-UNLP) es una de las 

casas de estudio del país que desarrolló un centro específico de estudios e investigación sobre 

la temática: El Centro Interdisciplinario de Investigaciones de Género (CinIG) que se crea en 

2006 y cuyas primeras Jornadas se realizan en 2009. Sin embargo, fue necesario el impulso de 

la masificación del feminismo de la mano del movimiento Ni Una Menos y la Marea Verde por el 

Aborto Legal, Seguro y Gratuito para que se conformara una cátedra que desde el año 2016 

imparte contenido y debates vinculados al área. Introducción a la Teoría Feminista, Estudios de 

Género y Sexualidades es una materia optativa dirigida a les estudiantes de todas las carreras 

de la Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educación que también la cursan estudiantes 

de grado de otras facultades de la UNLP y estudiantes que vienen de intercambio y/o de otros 

países. Les docentes a cargo pertenecíamos a distintas disciplinas, pero todes estábamos 

trabajando, desde hacía muchos años, en la perspectiva, desde la investigación, la docencia y 

la militancia feminista y queer: Andrea Valobra y Yamila Balbuena (Historia), Claudia Laudano 

(Bibliotecología), Facundo Saxe (Letras), Mabel Campagnoli y María Marta Herrera (Filosofía), 

Ariel Martínez (Psicología), Viviana Seoane y Juan Luque (Educación), Paula Soza Rossi 

(Sociología). En este momento, quienes estamos a cargo somos Yamila Balbuena, Juan Luque 

y María Marta Herrera, con Paula Provenzano a cargo de las clases prácticas. Hemos contado 

con el apoyo de Giselle Brown (Historia) y Juliana Esquivel (Sociología) quienes fueron 

fundamentales colaborando en el desarrollo de la cursada y en el acompañamiento a les 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  9 

estudiantes, como adscriptas a la cátedra; especialmente, durante la pandemia del COVID 19 

cuya virtualidad plagó nuestras prácticas docentes de nuevos desafíos (Balbuena, Herrera y 

Luque, 2023). 
Sin embargo, la incorporación de estos campos de estudio en las instituciones de educación 

superior, no son abrazados y transversalizados, y a través de mecanismos sutiles, permanecen 

como “áreas” o “guetos temáticos”. Materias optativas, bibliografía complementaria, congresos 

de estudio separados sobre lo que le pasa a “ellas” o “allá lejos”. Los análisis de autoría mujeres 

o que las tiene por protagonistas, aparecen mayoritariamente invisibilizados, con aportes

individuales muy puntuales y como una minoría o como una especialización aparte. La

historiadora francesa Michele Le Doeuff considera que al acantonar los libros de mujeres bajo

una rúbrica especial (por mujeres, sobre mujeres, para mujeres) se priva a la mitad de lectores

potenciales de sólidas lecturas. Y se pregunta, ¿hay que guardar nuestras obras maestras sólo

para nosotras? (2000) Si consideramos que los cuerpos marcados por la raza, la clase y el

género han estado en el centro de la producción de conocimiento moderno y no en los márgenes

(Haraway, 2022) esa marginalidad de las hablantes (Spivak, 2010) no nos tiene que confundir:

las mujeres siempre estuvimos en el centro de la escena, pero bajo la objetivación y apropiación

masculina. Entonces, la pregunta que se impone es: ¿Qué movimientos se necesitan hacer para

que las mujeres y otros sujetos subalternizados puedan efectivamente contribuir, robustecer,

discutir, pero en última instancia formar parte del corpus central? Así fue como pensando la

interseccionalidad en el contexto argentino, y mirándonos en el espejo de la teoría afro-feminista

encontramos Fanon en Simone de Beauvoir y viceversa y tantos otros cruces posibles si nos

animamos a flexibilizar las fronteras.

Buscamos mostrar que los temas de género en África no interesan únicamente a las mujeres 

africanas, y ni siquiera únicamente a quién se especializa en estudios africanos o en estudios 

feministas. En estas coordenadas del Sur Global nos preguntamos: ¿Cuáles son nuestras 

agendas de investigación? ¿Cómo investigamos como feministas y como mujeres en contextos 

africanos? ¿Cómo vivenciamos los procesos de generización siendo investigadoras extranjeras 

o locales? Estas preguntas atraviesan esta propuesta de publicación situada en los diálogos,

conexiones, desafíos, alianzas, tensiones y complicidades feministas del Sur Global.

Crónica de un silencio anunciado 

Dirigimos una pregunta a cualquier cientista social de Argentina: ¿cuántas autoras feministas 

africanas ya leíste? ¿A cuántas de ellas citas en tus textos? Si la respuesta a ambas preguntas 

es “ninguna”, eso no nos sorprendería. Algunas personas se apresuran a preguntar si existe el 

feminismo en África. Existe. Es una respuesta excedida de pruebas históricas. Diríamos más, 

existen debates feministas académicos en diversos contextos africanos durante las últimas 

cuatro décadas, como mínimo. Existen muchas más décadas si incluimos el activismo en favor 

de los derechos de las mujeres como debate feminista. Desde la política queer, y la performance 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  10 

de masculinidades lésbicas, hasta el derecho al agua potable, contra el hetero nacionalismo, la 

mutilación genital femenina, el casamiento infantil y leyes de herencia hasta el protagonismo 

femenino en la política y las discusiones sobre división sexual del trabajo, neoliberalismo y 

autoritarismo, por mencionar algunos de los temas de debate en los feminismos africanos. 

Podemos responder categóricamente que no existe el feminismo africano en singular, sino, 

muchos caminos políticos, ideológicos, artísticos y académicos de expresar la lucha por un 

mundo con justicia social y con justicia de género. En cambio, lo que no existe todavía, son lo 

que Gayatri Chakravorty Spivak (2010) definió como condiciones sociales para la escucha. 

¿Cuántos de esos debates feministas africanos son traducidos al español? ¿Cuántos de esos 

textos son considerados “clásicos” o lecturas obligatorias de tal o cual tema? Parafraseando a 

bell hooks, las voces femeninas negras no fueron -necesariamente- silenciosas, sin embargo, 

por mucho tiempo estuvieron condenadas al soliloquio, a un monólogo, a ser un discurso sin 

auditorio. 
Algunas autoras que han logrado saltar el listón de la invisibilidad como Chimamanda Ngozi 

Adichie, con varias de sus obras traducidas y disponibles en distintos formatos, o Oyèrónkẹ́ 

Oyěwùmí, cuya tesis de doctorado y libro publicado en 1997, La invención de las mujeres (2017) 

fue recientemente traducida al español, son leídas pero retomadas como si fueran únicas, como 

si no hubiera todo un debate alrededor de sus obras. 
No tenemos suficiente material disponible de literatura asiática, africana, y no hay indicios de 

que esta política de traducción cambié de rumbo en el corto plazo. Es por eso que este libro 

vuelve disponible no sólo las palabras de las autoras, que en algunos casos son su primera 

traducción al español; también tenemos la fortuna de conocer las voces de las protagonistas que 

hablan en changana, crioulo guineense, mandjaku, las variantes marroquina y egipcia del árabe, 

crioulo caboverdiano hablado en Santo Tomé, testimonios escritos u orales que son transcritos 

para que sus acciones, recuerdos y memorias se convierten en documentos y fuentes de 

investigación. 
¿Cómo pudo suceder que nunca leímos una -o más de una- autora feminista africana? La 

respuesta nos exige un minucioso análisis sobre la constitución geopolítica de la historiografía y 

de las ciencias sociales, sobre cómo el conocimiento elaborado por determinadas sujetas es 

producido como invisible, relegado a el campo de lo inaudible: no llega a ser publicado, no es 

traducido, no alcanza lectoras al otro lado del Sur Global. Esta inaudibilidad afecta a todo un 

espectro de feministas no blancas. Podemos citar como ejemplos nítidos, algunos avances 

centrales en los debates de las ciencias sociales: Angela Davis, afroamericana, elabora 

teóricamente la relación entre raza, clase y género en los años 70, pero, ¿desde cuándo es citada 

como bibliografía obligatoria en nuestra universidad?; Saba Mahmood (2006) -pakistaní dedicada 

al estudio de la sociedad egipcia- revoluciona el concepto sociológico de agencia, cuando lo 

desvincula de la noción de resistencia. Oyèrónkẹ́ Oyěwùmí (2017), nigeriana, demuestra la forma 

en que la traducción de conocimientos a las lenguas occidentales introduce nociones de género 

allí donde no las había, así como también demuestra las formas en que el colonialismo fue en 

proceso productor de género; Spivak, originaria de la India y tal vez la autora feminista no blanca 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  11 

más citada, propone una de las visiones más agudas de análisis del sujeto, partiendo de la tríada 

poder, deseo e interés, contestando las ideas de clase en sí y clase para sí, de Marx, y las 

nociones de sujeto del posestructuralismo francés. Todas estas propuestas son avances teóricos 

mayúsculos. ¿Por qué motivo estas autoras no son parte de todos los cursos de ciencias sociales 

y, sobre todo, de las bibliografías obligatorias? ¿Por qué no son parte ineludible de las lecturas 

básicas para pensar el mundo? 
Si tomamos como ejemplo Brasil, escenario laboral de varias de las autoras de este libro, el 

mundo académico se estructura en torno de las disciplinas: desde los concursos para docencia 

hasta los proyectos de investigación y las revistas científicas. Los estudios africanos y los 

estudios feministas ocupan un lugar de marginalidad en el campo académico, y además de eso, 

no se encuadran en ninguna disciplina en particular, son constitutivamente interdisciplinares. El 

área de estudios africanos en este país experimenta un crecimiento vertiginoso a partir de 2003, 

cuando la Ley 10.639/2003 establece la obligatoriedad de la enseñanza de historia africana y 

afrobrasileña en todos los niveles educativos, una medida sin precedentes en América Latina. 

Esta ley sucede en el primer mandato del presidente Lula da Silva, a instancias de luchas 

centenarias de los movimientos negros en Brasil para superar todas las formas de racismo. Los 

estudios académicos feministas en este país también tienen una presencia relevante, con 

programas de posgrado bien consolidados. 
Sin embargo, cuando observamos específicamente los posgrados y las publicaciones en 

revistas académicas brasileñas de alto impacto en el país, no encontramos ninguna que aborde, 

específicamente el área temática de estudios feministas africanos. Estas ausencias dificultan 

tanto la formación de alto nivel como el acceso a publicar en periódicos de renombre. La dificultad 

de inscribir los resultados de investigación en revistas de mayor impacto es algo que precisa ser 

estudiado con mayor detalle ¿Qué mecanismos de inclusión y exclusión están operando? La 

escasez de artículos en las revistas brasileñas de mayor impacto no significa la ausencia 

absoluta de trabajos, pero sí, que siendo un área que está en los márgenes de los estudios 

feministas y en los márgenes de los estudios africanos, y como tal, no se encuadra fácilmente 

en las revistas existentes. El proceso de evaluación resulta difícil dado que existen especialistas 

en estudios africanos que no dominan la bibliografía feminista africana, así como muchas 

profesoras de estudios de género en Brasil no necesariamente conocen las lecturas africanas 

sobre sus mismos temas; aunque normalmente estudian las investigaciones realizadas en 

universidades euro-norteamericanas. 
En Brasil, las investigaciones sobre relaciones de género en contextos africanos están en 

expansión, quizá a un ritmo mucho más acelerado que en cualquier otro país latinoamericano. 

La Universidad de la Integración Internacional de la Lusofonia Afro-brasileira (Unilab), situada en 

tres municipios rurales del nordeste brasileño, es una institución creada con un proyecto de 

internacionalización con  los países africanos de lengua oficial portuguesa, y como tal,  tiene un 

terreno particularmente fértil para los estudios de género en contextos africanos: reúne jóvenes 

de periferias de Ceará, Brasil y de diversos países africanos; la migración por sí misma produce 

un extrañamiento al percibir los diferentes regímenes de género y sexualidades de los países de 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  12 

origen y receptor; y en el Instituto de Humanidades, al menos 12 profesoras trabajamos de forma 

directa y sistemática con teoría feminista. A pesar de que la Unilab es el escenario de producción 

de monografías y proyectos de investigación en esta área (particularmente sobre relaciones de 

género en Guinea Bissau y Angola), por motivos de desfinanciamiento, marginalización y otros, 

este interés no se convierte fácilmente en publicaciones científicas en revistas de alto impacto. 
Para ejemplificar el caso brasileño, elegimos realizar un breve rastreo en dos publicaciones 

de referencia en el área de estudios feministas y otras dos de estudios africanos. La revista 

feminista Cadernos Pagu posee 69 números publicados hasta la fecha, de los cuales 53 están 

disponibles online. Entre esos 53 números, sólo dos dossiers fueron dedicados a tematizar 

estudios de género en contextos africanos, lo que representa el 5,6% de los números publicados 

(nro. 45 en 2005 y 49 en 2015), sin embargo, de los 23 artículos identificados con alguna temática 

africana, solo conseguimos identificar una única autora africana (Zethu Matebeni); en el caso de 

la Revista Estudos Feministas (REF) de sus 53 números publicados desde el 2001, tiene apenas 

un dossier sobre relaciones de género en contextos africanos (vol. 24, nro. 3, en 2016); posee 

sin embargo de los 29 artículos identificados con algún escenario africano, encontramos 7 textos 

con autoría de alguna académica africana (24%). En el caso de las publicaciones periódicas 

sobre estudios africanos más relevantes, elegimos la revista de la Asociação Brasileira de 

Estudos Africanos, ABEÁfrica, de reciente creación, tiene apenas 8 números publicados entre 

2018 y 2022, y en sus archivos ya cuenta con 21 artículos emergen con la palabra clave 

Mujer/mujeres o género, de los cuales 5 artículos (23%) tienen autoría africana (Bissau-

guineana); posee también un dossier específico sobre mujeres africanas y relaciones de género 

(vol. 6, nro. 6, 2021), siendo el único verdaderamente nutrido, con 12 textos. En la Revista Afro-

Asia, vinculada al prestigioso Centro de Estudios Afro Orientales (fundado en 1959), con 68 

números publicados desde 1965 a la fecha, no tenemos ningún número especial sobre estudios 

africanos y relaciones de género, y apenas 8 artículos que tratan contextos africanos emergen 

con la palabra clave Mujer/ mujeres (unos cuantos más para contextos de Brasil), y apenas 2 

textos tratan de cuestiones de género en contextos africanos. Este dato es el más llamativo, 

considerando que esta revista está basada en la Universidad Federal de Bahía (UFBA), donde 

trabajan importantes profesoras del feminismo afrobrasileño. 
En este sentido, percibimos que las Revistas académicas dedicadas a los estudios feministas 

por un lado y a los estudios africanos, por otro, no destinan un espacio relevante para el campo 

de estudios de relaciones de género en África, a pesar de que hace 20 años que el estudio de la 

historia de África es obligatorio en Brasil. En cambio, muchas académicas del área de relaciones 

de género en contextos africanos han publicado sus tesis como libro autoral propio, como es el 

caso de las ya citadas Jacimara Santana (2014; 2018) y Dayane Augusta Santos da Silva 

(2021b). Cabe mencionar que, en Brasil, un artículo de revista bien calificada puntúa tanto como 

un libro entero. Así, no toda la producción de conocimiento se traduce -automáticamente- en 

publicación. Y no toda publicación posee el mismo estatus, la misma capacidad y velocidad de 

circulación en ambientes académicos. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  13 

 En cuanto a las publicaciones en español, comenzando por Argentina, es importante señalar 

como antecedente inmediato -y único en nuestro país- el Dossier en la Revista Páginas, de la 

Universidad Nacional de Rosario, coordinado por Mónica Cejas y Emily Riley, donde reúnen 

traducciones, entrevistas y artículos de investigación en esta área de estudios. Ambas autoras 

trabajan en México, país que posee importantes centros de estudios feministas y el más 

importante centro de estudios de Asia y África de América Latina en El Colmex. Mónica Cejas 

coordinó junto a Alejandra Galindo un libro especialmente relevante para entender la 

conformación de este campo en América Latina, titulada Mujeres desde el Sur. Poéticas del 

encuentro con Asia y África. En ella, reúne capítulos de mujeres latinoamericanas que se 

especializaron en estudios de África, Medio Oriente o Asia, todas ellas egresadas de El ColMex. 

Destacan también las publicaciones coordinadas por Mónica Cejas, en particular su libro titulado 

Sudáfrica post apartheid (2017), y las numerosas obras feministas coordinadas por esta autora 

donde incluye estudios de las más diversas coordenadas del Sur Global. Así, en español las 

publicaciones son aún más dispersas y no se concentran necesariamente en países específicos. 

En Argentina también fue lanzado en 2017 la primera traducción al español de una obra de 

referencia, como es La Invención de las Mujeres, de Oyèrónkẹ́ Oyěwùmí publicada originalmente 

20 años antes, en 1997, y que junto con los estudios de Ifi Amadiume (1987) revoluciona el 

campo de estudios feministas africanos. 
Sin duda, desde la implementación de las acciones afirmativas y, con las políticas de 

democratización de la universidad en Brasil, se transformaron radicalmente las condiciones para 

el estudio de historia de África en este país latinoamericano. Y junto con la incorporación de 

estudiantes africanas y afrobrasileñas mujeres emergen nuevas preguntas, nuevas agendas de 

investigación y también nuevas metodologías para conocer. Con el crecimiento del feminismo en 

Argentina y en Brasil, pensaríamos que las condiciones para una escucha atenta han comenzado 

a transformarse. Esa transformación todavía es tímida y pequeña, dependiente, en muchos 

casos, de las acciones voluntariosas de profesoras específicas. Este libro busca una lectora que 

se comprometa con la escucha, con los recorridos intelectuales, metodológicos y teóricos 

relevantes del campo de estudios feministas africanos, pero que simultáneamente nos interpelan 

en esta porción del mundo. Los temas, los abordajes y a veces hasta las conclusiones no nos 

son ajenas. 

Razones para un libro 

Este libro es parte de un camino ramificado, errático y, a propósito, lento, en el que 

celebramos las impurezas; es una apuesta con más sonrisas que certezas, una mirada 

atravesada por muchas miradas y, sobre todo, una invitación a una escucha polifónica. 

Abordamos narrativas, experiencias, teorizaciones, redes, intercambios, acciones, que tienen 

incidencia en cómo hacemos ciencia, cómo definimos nuestros temas de investigación, cómo 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  14 

delineamos metodologías de la reciprocidad y también, cómo escribimos y cómo habitamos las 

palabras escritas desde nuestras vidas situadas. Indisciplinadas como somos no nos hemos 

ajustado del todo a las normas de publicación estandarizadas y en ese sentido, nos hemos dado 

un cierto permiso poético para respetar el estilo estético narrativo definido por cada autora. 
Las autoras estamos entrelazadas por experiencias de educación e investigación en 

universidades públicas de un Sur Global desfinanciado, desgastado en las mil y una luchas por 

una vida digna y libre de violencias. Nos atraviesan inquietudes feministas, los entre-lugares de 

la migración, y las tensiones de un mundo desigual. Y nos atraviesan de formas desiguales, 

también por nuestra condición de clase, racial, nacional y de sexualidades. 
En este libro se presentan trabajos que, desde una mirada tradicional, bien pueden 

encuadrarse en los campos de los estudios africanos, estudios feministas y la conjunción entre 

ambos. Pesa sobre esta clasificación, el prejuicio de ser análisis específicos y en el mejor de los 

casos, complementarios, cuando no, prescindibles. Aunque las razones de peso están a la vista, 

y esperamos haber contribuido con la suma de muchísimas otras en esta compilación, sigue 

primando una idea que estos campos importan sólo a quienes participan de él, ya sea en calidad 

de investigadoras y/o beneficiaries directes. Nosotras queremos contribuir en derribar esas 

fronteras entre especializaciones, en desarmar ese mito: aunque la historia de la humanidad no 

incluyó a las mujeres durante dos siglos de producción de conocimiento; los estudios feministas 

no discuten las mujeres, discuten la Historia con mayúscula. Los trabajos que aquí presentamos 

son obras que aportan al conocimiento entendido de una manera holística, que suman a los 

debates actuales sobre teorías y metodologías, sobre feminismos y sexualidades, sobre historia 

e historiografía, sobre el colonialismo, la violencia o sobre el neoliberalismo, que buscan un lugar 

en los análisis que ponen la atención en el cuerpo, en las intersecciones, en la 

transdisciplinariedad. 
No es un libro sobre mujeres, pero es un libro donde las mujeres que escriben y las mujeres 

sobre las que se escriben son protagonistas. En primera persona. En mayúscula. Sin pedir 

permiso, sin pedir perdón, sin peros: protagonistas. Es un libro donde buscar cómo entender 

teórica e históricamente la violación sexual en un mundo moderno colonial (Pumla Gqola), 

también, donde pensar los significados de la (no) alteridade en el hacer etnográfico (Peti Mama 

Gomes), donde abordar el valor teórico e histórico de trayectorias autobiográficas, que en su 

propia inscripción corporal presentan un archivo de la resistencia a la estructura del imperialismo 

portugués (María da Luz Fonseca de Carvalho); y también de reestructurar los significados de la 

investigación-intervención para el estudio de géneros y sexualidades donde este tipo de debates 

son tabú, como la metodología presentada por Ineildes Calheiro en su capítulo sobre deporte y 

sexualidades; es también un libro donde encontrar genealogías teóricas para pensar el mundo 

actual, a partir de los aportes intelectuales de una escritora y activista egipcia tan importante 

como al-Saadawi (Wilda Western), y también sobre cómo, desde el feminismo, nos apropiamos 

de conceptos que no siempre fueron pensados para incluir la experiencia femenina, como el de 

necropolítica, de Achille Mbembe (David Mouzo), o como los escritos de Fanón sobre Argelia y 

sobre el racismo, restituyendo los diálogos de este autor con el pensamiento feminista, en 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  15 

particular de Simone de Beauvoir y también con sus propias camaradas de lucha en Argelia 

(Yamila Balbuena). En este libro, la producción intelectual africana tiene destaque, y 

encontramos un detallado recorrido por la historiografía sudafricana y como ésta interpela la 

autora en su trayectoria (Mónica Cejas); pero también, destacamos la producción académica 

africana sobre relaciones de género y sexualidades, con un capítulo específico dedicado a situar 

de forma muy resumida el campo de estudios feministas africanos (Cabanillas); a partir del 

análisis detallado del archivo colonial, Agustina Suarez y Laura Efron demuestran las formas en 

que el Imperio Británico -y su represión genocida- fueron profundamente generizadas. Así, este 

libro es sobre estudios feministas africanos, pero es también sobre los silencios en las ciencias 

sociales, es sobre teoría y sobre metodologías para desafiar el extractivismo académico. 
Humildemente apostamos a la producción de saberes que busca resquebrajar el orden, en 

términos foucaultianos, en el que determinados temas, determinadas metodologías y formas de 

escritura son producidas como no visibles, ni audibles, en definitiva, no valiosas o no 

significativas. Dentro de este mecanismo también se encuentra la estrategia de reconocimiento 

de su importancia, pero en un mismo gesto son reducidas y segregadas al gueto de los “estudios 

feministas/ estudios africanos”. 
De ningún modo sostenemos que es fácil o sencillo de asimilar recibir o procesar los golpes, 

las denuncias, las nuevas formas de construir conocimientos, en parte porque mueven el piso 

que nos sostiene de pie, cuestionan nuestros privilegios, traen consigo demandas o dolores 

históricos que son precisos y de forma urgente, reparar. De lo que estamos convencidas, es que 

estas nuevas epistemologías nos proporcionan herramientas que mejoran nuestra comprensión 

del mundo y, por ende, son imprescindibles. Mejoran, sobre todas las cosas, la forma en que 

habitamos este mundo. Por supuesto que es desafiante, en el sentido de que poseen un estilo 

des-encuadrado si lo comparamos con la estructura y tono de los textos académicos, porque 

como ya lo expresó Audre Lorde (1984) “las herramientas del amo no desarmaran la casa del 

amo”. Sujetas y temas históricamente excluidos del mundo académico, inevitablemente 

desarrollan otras formas de habitarlo, de investigar y de escribir. Nos demandan también 

transformar una política de la escucha, una política de la lectura. Crear las condiciones para que 

determinados discursos sean inteligibles, visibles, citables. 
Aquí, África no es un estudio de caso, solamente; no es proveedora de material empírico para 

manufacturar teorías. Los capítulos que integran esta compilación proponen metodologías 

diversas, que van desde la interdisciplinariedad, como es el caso de Jacimara Santana, quien 

combina historia oral con el análisis de documentos escritos, algunos de ellos producidos por la 

policía colonial y observaciones en campo; África es también el espacio productor de teorías que 

precisan ser discutidas, criticadas, genealogizadas, donde el análisis bibliográfico es retomado 

desde experiencias situadas de vida, investigación y política (Cejas, Mouzo, Balbuena, 

Cabanillas); las formas vinculares del hacer etnográfico a través de las redes personales e 

íntimas de pertenencia, como es la investigación de Peti Mama Gomes; o el uso de la 

herramienta de la escrevivência por parte de María da Luz Fonseca, que es un concepto que 

emerge en el campo de la literatura y migra a las ciencias humanas, combina elementos de la 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  16 

auto etnografía y la autobiografía como forma de conocimiento, y como una ventana para enfocar 

la estructura social, y donde la genealogía familiar provee las “fuentes primarias” para contar las 

lagunas y áreas tabú de la historia santotomense. También el libro cuenta con metodología de 

investigación- intervención, donde acciones como un curso sobre géneros y sexualidades es 

montado para crear un espacio seguro donde hablar de temas tabú en el contexto de Guinea 

Bissau (Calheiro), y en esa acción militante junto a un Centro de estudios de género local, se 

producen los datos de la investigación y se procura historizar la existencia de la homofobia en 

Guinea Bissau, entendiéndola como parte de las ideologías coloniales; es un libro que 

problematiza la acción, agencia y voz de las mujeres en contextos tan complejos como el 

Mozambique colonial e independiente, donde las mujeres tinyanga (médicas-sacerdotisas) 

mantuvieron los saberes de salud y enfermedad en contextos represivos (Jacimara Santana); o 

en las acciones sindicales de campesinas sin tierra cosechadoras de fresas en el Marruecos 

contemporáneo (Indira Sánchez Bernal). Y subrayamos nuevamente el aporte que significa que, 

en muchos casos, las autoras dominan las lenguas predominantes en sus campos de estudio, y 

éstas no son las mismas en que se da su escritura, sumando una capa más de complejidad. 
La producción de conocimiento desde una otra perspectiva que apuesta a las formas 

comunitarias de existencia nos empuja a proyectos intelectuales que son inevitablemente 

colectivos. El aporte polifónico produce una convergencia también desde un lugar diferente al 

habitual. No fuerza la unidad, traza los dibujos de una articulación abierta respecto la 

problemática de las mujeres y diversidades no blancas imbricadas en un orden global capitalista. 

Aunque hay vasos comunicantes entre uno y otro capítulo, son diferentes propuestas y tienen 

particularidades irreductibles. Y en ese sentido, algunas de las historias que recoge este libro, 

aunque sean narradas desde un Yo aparentemente personal, en realidad develan el esqueleto 

de la opresión y del imperialismo. Así, la escritura de María da luz Fonseca de Carvalho revierte 

el proceso de cómo se produce una investigación, donde su propio archivo es la historia de vida 

de su madre. Leemos, en esa biografía ancestral en femenino los entrecruzamientos del proyecto 

imperial: el sistema de trabajo forzado llamado de contratado, el latifundio como único proyecto 

económico posible, la ruta entre Cabo Verde y Santo Tomé y Príncipe como un camino atlántico 

de ida sin retorno, las problemáticas de la ciudadanía santotomense actual, donde las personas 

originarias de Cabo Verde no tienen derecho, ni siquiera a un documento de identidad. Pero 

también encontramos en la etnografía de Peti Mama Gomes la poética del vínculo con mujeres 

que son familiares, y la reconstrucción de la confianza a partir del encuentro etnográfico. Así 

también se refleja en el trabajo de Indira Sanches con campesinas marroquíes sin tierra, donde 

los diálogos, las entrevistas están atravesadas con tensiones imposibles de resolver, como la 

amenaza de pérdida de empleo o de persecución por parte de las empresas agrícolas que las 

emplean. 
En ese desplegado de temas y escrituras hay una radicalidad que desafía el poder de la 

colonialidad, son experiencias disruptivas y que desafían el statu quo. Son agendas político-

intelectuales del siglo XXI. Pero también son formas de escritura que desafían lo que entendemos 

por conocimiento académico válido. La hechura artesanal de la metodología, evidenciada en sus 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  17 

detalles, transparenta aquello que no es discutido en la teoría: cómo planeamos, fallamos y nos 

accidentamos al momento de hacer investigación de campo. Precisamos decir a través de qué 

mecanismos llegamos a determinadas evidencias, para de esa forma retribuir a la lectora en su 

capacidad de criticar la investigación cuyos resultados son expuestos en cada artículo. Es una 

forma más de aplanar el abismo jerárquico entre quién escribe y quién lee. De invitar a quién lee 

a percibir cómo se construyen aciertos y desaciertos de la investigación. Ésta, es también una 

forma de desacralizar el llamado discurso científico. 
Recorriendo sus capítulos, es un libro que nos confronta con el hecho de (las autoras, las 

actoras) ser tan radicalmente diversas y estar tan profundamente conectadas. Cuando 

construimos el puente, cuando atravesamos el puente o cuando somos el puente para hacer 

efectivo el tan proclamado diálogo Sur- Sur, ¿qué encontramos del otro lado? Nos encontramos 

en los vínculos entre las luchas por la emancipación, las respuestas represivas, los regímenes 

de supremacía blanca y su relación con la violencia androcéntrica; las formas en que la historia 

es un ejercicio masculinizador, memorias emergentes que nos obligan a establecer otras 

periodizaciones; aprendizajes que están en el cuerpo, in-corporados, y que, desde su 

materialidad viva nos cuestionan cuán incompleta y compleja es la palabra, y la palabra escrita. 
Los diálogos desde el Sur a los que apostamos están enclavados en la empatía, en una 

experiencia propia que es capaz de extender su solidaridad en la diferencia. Es un diálogo en el 

que no reconocemos como propia la estructura binaria del “ellas y nosotras”. Este diálogo desde 

el Sur, nos muestra también estudios sobre contextos africanos, cuyas coordenadas nos son 

enteramente familiares: las políticas neoliberales y la desposesión territorial, la violación sexual, 

el cuidar de la vida y los aportes femeninos no reconocidos a la economía, el hacer historiográfico 

silenciado de intelectuales mujeres sudafricanas, africanas y latinoamericanas, la escritura 

militante, los aportes intelectuales feministas silenciados en los escritos de intelectuales hombres 

reconocidos, las dificultades de investigar en contextos donde hablar sobre sexualidades es tabú, 

la violencia lesbofóbica y homofóbica, la represión genocida generizada. Todos estos temas son 

abordados en contextos africanos, sin embargo, ninguno de estos temas nos es ajeno. La 

alteridad existe, sin embargo, no es la alteridad la que define o encuadra este diálogo. 

Reconocemos la diferencia, reconocemos las desigualdades, pero no hacemos de ellas el eje de 

nuestro trabajo. El trasfondo de cada capítulo se nutre de una urgencia militante: la urgencia de 

alzar la voz, de analizar, pensar y evidenciar las acciones de mujeres que de hecho están 

dedicadas a desmontar los proyectos racistas y sus consecuencias, a destruir la vergüenza y el 

auto- odio. Pero es también recuperar para un nosotras, parafraseando a Gloria Anzaldúa (2021), 

un Nos/otras, la apropiación de nuestra experiencia individual y las formas en que está 

entrelazada a tantas otras subjetividades colectivas. Pensando un público lector de Argentina, 

tal vez precisamos comenzar a percibir la otra que habita en nosotras, antes de delimitar una 

alteridad exógena que nos define en el centro de la escena. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  18 

Rutas de lectura 

En el momento final de la construcción del manuscrito dudamos bastante de qué manera 

agrupar los trabajos. Como hemos insistido en estas palabras introductorias, más allá de los 

temas específicos y diferentes de los abordajes, todos suman a una epistemología precisa y 

urgente. No obstante, algún ordenamiento teníamos que definir y así fue como elegimos abrir 

con la traducción de Pumla Gqola (2015) “Qué tiene que ver la raza con la violación sexual”, 

porque consideramos que nos interpela como país. En la Argentina del feminicidio y de la 

masificación del debate feminista, donde todavía es tabú hablar y discutir la cuestión racial y el 

racismo, este es un debate pendiente para nuestras universidades, para las militancias: una gran 

deuda pendiente para todes. Seleccionamos una autora sudafricana, que pertenece a un país 

donde la cuestión racial y la supremacía blanca son cotidianamente debatidos. Pumla, una 

feminista activista, aguerrida, comprometida, que no divide entre “activismo” y “producción 

intelectual”. Dueña de una palabra combatiente, y de una escritura prolífica y amplia. A pesar 

que no tenemos el resto de su obra en español, esperamos que este texto sea una invitación 

para seguir leyéndola.  
A continuación, elegimos una tríada que discute la agencia de las mujeres en contextos 

diversos: Peti Mama Gomes analiza el impacto de las actividades de mujeres emprendedoras y 

comerciantes en Guinea Bissau; Jacimara Santana analiza la relación íntima entre la 

incorporación de espíritus y la contestación del dominio colonial por parte de las tinyanga en 

Mozambique; y a través del texto de Indira Sanches recorremos e historizamos las luchas por 

las tierras de las campesinas marroquíes. Los tres capítulos tienen la virtud de mostrarnos las 

dimensiones de la agencia femenina en contextos de hiper precariedad y represión. En este 

sentido proponen dimensiones complejas de la capacidad de agencia, que relacionamos con la 

propuesta conceptual de Saba Mahmood (2006) en su texto sobre el revivalismo islamita en 

Egipto. 
En la siguiente tríada, los artículos se encuadran en lo que podríamos llamar de escrituras de 

sí. El punto de partida epistemológico es la sujeta cognoscente, la investigadora. El camino 

metodológico está atravesado de la propia experiencia, y en este sentido, los trabajos de María 

da Luz Fonseca de Carvalho, de Ineildes Calheiro y de Yamila Balbuena problematizan de formas 

divergentes el status de la experiencia y del sujeto en la investigación en ciencias sociales y 

humanas. Representan tres líneas de articulación diferenciadas: la escrevivência en el caso de 

Fonseca, la investigación- intervención en el caso de Calheiro, y el conocimiento situado en el 

caso de Balbuena. Este, es un debate inacabado y que atraviesa otras encrucijadas: las formas 

de escritura etnográfica de lo que Lila Abu Lughod (2020) llamó “Mundos de Mujeres”, en su libro 

sobre mujeres beduinas; y una desarticulación necesaria entre el “Yo/ otra”, desde el momento 

en que el sujeto de conocimiento constituye -en ocasiones- parte de lo que se conceptualiza 

como “otra”. La alteridad, de esta forma, abandona sus formas exógenas y exotizantes para estar 

inscripta en la primera persona, y pasa a ser escrita como una parte naturalizada e íntima de 

este mundo herido. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  19 

La producción de conocimiento africano ocupa un lugar especial en nuestros sentimientos, y 

dedicarnos a analizar lo que otras autoras feministas africanas pensaron sobre sí mismas y sobre 

sus sociedades es una forma de honrar esa actividad intelectual. Así la siguiente tríada son textos 

que hablan de textos africanos escritos por mujeres: Mónica Cejas recorre la historiografía 

sudafricana, retomando su posicionalidad y experiencia dentro de este campo; Natalia Cabanillas 

analiza brevemente la constitución histórica del campo de estudios africanos; y Wilda Western 

se dedica a la obra de una única autora: Nawal Al Saadawi. Esta tríada nos muestra que la 

riqueza no depende del tamaño de la muestra, tanto si tomamos una autora, un país, o un 

continente, vamos a tener un exceso de material de análisis. 
Finalizando, en el último apartado publicamos dos análisis de los mundos de muerte 

construidos por el colonialismo: el análisis de los estereotipos coloniales que pesaron sobre las 

mujeres combatientes del Ejército por la Tierra y por la Libertad (Mau Mau), analizados por 

Agustina Suarez y Laura Efron. David Mouzo, nos acerca un trabajo que sistematiza y sintetiza 

las críticas feministas al concepto de necropolítica, creado por el politólogo camerunés Achille 

Mbembe que a pesar de su importancia aún no circula con fluidez y como debería ser por la 

vitalidad de su aporte en nuestros debates intelectuales y políticos. David realiza originalmente 

una investigación sobre la violencia en el este de la República Democrática del Congo. Sin ser 

una investigación feminista, es un trabajo que retoma la crítica feminista como elemento teórico 

central para entender las dinámicas de control territorial en este caso específico. De hecho, las 

relaciones de género, como la cuestión racial, están imbricados en cualquier investigación: no 

existen motivos válidos para mantener las fronteras erguidas. En todos los casos, nuestra 

propuesta es que la teoría feminista producida por autoras africanas o en el Sur Global, es 

relevante para entender el mundo en que vivimos.  
Otras costuras textuales e intertextuales serían posibles. Animamos a les lectores armar su 

propio camino de lecturas. 
  
  

Referencias bibliográficas 
 

Abu Lughod. (2020). A escrita dos mundos de mulheres; histórias beduínas. Papéis Selvagens. 

Amadiume, Ifi. (1987). Male Daughters, Female Husbands. Gender and sex in an African Society. 

Zed Press. 

Anzaldua, Gloria (2021) Luz en lo oscuro. hekht 

Balbuena, Yamila. Herrera, María Marta y Luque, Juan (2023). Tiempos de aventura: la 

experiencia de una cátedra feminista. Ponencia. II Jornadas Nacionales “Haciendo 

Universidades Feministas. A 40 años de Democracia”. 

bell hooks (2019) Erguer a voz: pensar como feminista, pensar como negra. Editora Elefante.  

Cejas, Mónica Inés (coord.) (2017) Sudáfrica post-apartheid: nación, ciudadanía, movimientos 

sociales, gobierno, género y sexualidades. MC Editores-UAM-X. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  20 

Cejas, Mónica Inés y Galindo, Alejandra (Coord). (2023). Mujeres desde el Sur Poéticas del 

encuentro con Asia y África. Itaca. 

Davis, Angela (2004) [1981]. Mujeres, Raza y Clase. Akal. 

Dossiê (volume físico). Projeto editorial e fotográfico Mamãs, Bebês e Capulanas: cuidados e 

afetos tecidos nos corpos. Estudos Feministas, VOL. 27 N.1/2019. 

Gomes, Patricia Godinho. (2021). De emancipadas a invisibles: las mujeres guineanas en la 

producción intelectual del Instituto Nacional de Estudios e Investigación (INEP). Revista 

Páginas, 13(32), s/p. https://doi.org/10.35305/rp.v13i32.509. 

Gqola, Pumla Dineo. (2015). What Does Race has to do with rape. En Rape. The South African 

Nightmare. (pp. 37-53) MF Books Joburg.  

Haraway, Dona (2022) Visiones Primates. Género, raza y naturaleza en la ciencia moderna. 

Hekht. 

Le Doeuff, Michele (2000) El estudio y la rueca. Altaya. 

Lobo, Andrea e Gomes, Patricia Godinho. (2021). Vozes, vivências e significados. Mulheres 

africanas e perspectivas de gênero | AbeÁfrica – Revista da Associação Brasileira de Estudos 

Africanos. AbeÁfrica. v. 6, (6). https://revistas.ufrj.br/index.php/abeafrica/issue/view/1909  

Lorde A. (1984). The master’s tools will never dismantle the master’s house. In Sister outsider 

(pp. 110–113). Sister Visions Press. 

Mahmood, Saba. (2006). Teoria Feminista, Agência e Sujeito: algumas considerações sobre o 

revivalismo islâmico em Egipto. Etnográfica, V. X (1), 121-158. 

http://www.scielo.mec.pt/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S087365612006000100007&lng

=pt&nrm=iso&tlng=pt . 

Marques, Diego Ferreira; Jardim, Marta da Rosa (2015). Dossiê: corpos, trajetórias e valores: 

perspectivas de gênero, famílias e reprodução social em contextos africanos. Cadernos Pagu 

(45). https://doi.org/10.1590/18094449201500450051      

Monteiro, Euridice. (2016) Crioulidade, colonialidade e género: as representações de Cabo 

Verde. Revista Estudos Feministas, v. 24 (3) 983-996. 

https://www.jstor.org/stable/estufemi.24.3.983#page_scan_tab_content 

Mohanty, Chandra Talpade (2008) Bajo los ojos de occidente. Academia Feminista y discurso 

colonial. En Liliana Suárez Navaz y Aída Hernández (editoras): Descolonizando el Feminismo: 

Teorías y Prácticas desde los Márgenes. Cátedra. 

Oyěwùmi, Oyèrónkẹ́ (2021). A invenção das mulheres: Construindo um sentido africano para os 

discursos ocidentais de gênero. Bazar do Tempo. 

Oyěwùmí, Oyèrónkẹ́ (2017) [1997]. La invención de las mujeres. Una perspectiva africana sobre 

los discursos occidentales del género. En la frontera 

Quijano, Aníbal (1993). Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina. En Edgardo 

Lander. (comp.). La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas 

latinoamericanas (122-151). CLACSO. 

https://revistas.ufrj.br/index.php/abeafrica/issue/view/1909
https://doi.org/10.1590/18094449201500450051


NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  21 

Rea, Caterina, Soares, João Bosco, e Silva, Ana Catarina Barbosa (eds e tradutoras). (2021) 

Traduzindo African Queer II. Figuras da dissidência sexual e de gênero em contextos 

africanos. Editora Devires. 

Reginaldo, Lucilene; Lara, Silvia Hunold; Curto, José C. (2017) Apresentação Dossiê História 

Das Mulheres, Gênero E Identidades Femininas Na África Meridional. Cadernos Pagu, Nro 

49. https://www.scielo.br/j/cpa/i/2017.n49/  

Rocha, Eufemia e Vieira, Miriam (2020). Dossiê Mundos De Mulheres 2021: Pensamentos 

Feministas Afro-Moçambicanos Revista Estudos Feministas, Volume: 28, Número: 1, 

https://www.scielo.br/j/ref/i/2020.v28n1/ 

Said, Edward W. (2007). Orientalismo. O Oriente como invenção do Ocidente. Companhia de 

Bolso. 

Santana, Jacimara Souza. (2014). Mulheres Africanas de Moçambique na Revista Tempo (1975-

1985). Casa Aberta/Biblioteca Nacional. 

Santana, Jacimara Souza. (2018) Médicas-sacerdotisas: religiosidades ancestrais e contestação 

ao sul de Moçambique (1927-1988). EDUNICAMP. 

 Santos da Silva, D. A. (2021b). Mujeres angoleñas en la lucha anticolonial: historiografía, fuentes 

y memoria. Revista Páginas, 13(32), s/p. https://doi.org/10.35305/rp.v13i32.513. 

Santos da Silva, Dayane Augusta (2021a). Na cobertura da retaguarda. Mulheres angolanas na 

luta anticolonial (1961-1974). Tesis (Doctorado en Historia) — Universidad de Brasilia. 

Spivak, Gayatri Chakravorty (2010). Pode o Subalterno Falar? Editora UFMG. 

Western, Wilda. (2021). Las leyes y el cuerpo. Ciudadanía de mujeres en Egipto contemporáneo. 

UACM- GEDISA. 

  

https://www.scielo.br/j/cpa/i/2017.n49/
https://www.scielo.br/j/ref/i/2020.v28n1/


FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  22 

CAPÍTULO 1
¿Qué tiene que ver la raza con la violación sexual? 

Pumla Gqola 

La respuesta a la pregunta del título es muy simple: todo. Sin embargo, para demostrar esa 

idea será necesario un camino argumentativo mucho más extenso1. La idea raza como una forma 

de ver, definir, experimentar y organizar el mundo es relativamente reciente en la historia de la 

humanidad, y se apoya ampliamente en la creación de la diferencia sexual y en la violencia 

sexual. La idea de raza, primero se vuelve una forma de conocimiento y un sistema organizativo, 

que se institucionaliza, se expande y gana legitimidad a través del uso extensivo de la violencia 

sexual. La historia de la raza es la historia de la esclavitud, del colonialismo y de la emergencia 

de las ciencias. Las diferentes disciplinas académicas rescatan la raza, de ser solo una idea, 

para elevarla a ser un sistema productor de sentido y de ordenamientos válidos, que descansa 

en la violencia sexual, en la medición y catalogación sexual de los cuerpos de las personas 

esclavizadas y colonizadas. En este sentido, como George Lamming (1983) y David Dabydeen 

(1984) sugieren, el imperio es un proyecto pornográfico. Nombrar el carácter pornográfico del 

imperio es subrayar la manera en la que el proyecto imperial es sexualmente violento y 

espectacular (exagerado) en sus demostraciones de poder. Por lo tanto, no es posible hablar del 

desarrollo de un lenguaje de la raza sin hablar de violencia sexual.  Como demostraré, la raza 

fue producida a través de la violación sexual en formas deliberadas, directas e indirectas. 

Shailja Patel -la aclamada feminista keniana, activista, poeta y teatrera- nos recuerda que 

“cuando quieres entender cómo funciona el poder en cualquier sociedad, observa quien está 

soportando la vergüenza y quién está produciéndola”.  

Patel da en la tecla. La vergüenza es una función de la opresión; se relaciona con quién es 

valorizade y quién es invisibilizade en cualquier sociedad. Aunque lógicamente, parecería que 

las personas que hicieron algo malo serían las que tienen algo por lo cual deberían avergonzarse, 

en la realidad, sucede exactamente lo contrario. La vergüenza es producto de la 

deshumanización, y todos los sistemas violentos y opresivos producen vergüenza en aquellos/as 

1 Este texto fue publicado originalmente en inglés en 2010 como Capítulo 2 titulado What Does Race has to do with Rape, 
del libro Gqola, Pumla, Rape. The South African Nightmare. La traducción fue realizada por Natalia Cabanillas y la 
revisión y edición del texto por Yamila Eliana Balbuena. En el capítulo, la autora no realiza citaciones con números de 
páginas, pero se refiere a la mayoría de las obras con la referencia del título y autora. Elegimos respetar este aspecto. 
En cuanto al inglés, este idioma no es tan generizado cuanto el español. En acuerdo con la autora elegimos el lenguaje 
neutro con el uso de la “e”, para neutralizar términos que en la lengua de la publicación no tienen género. Por ejemplo, 
la palabra “black” puede significar de forma indistinta negra o negro, fue traducida siempre como negre, excepto cuando 
tuviera una referencia explícita a una correspondencia masculina o femenina. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  23 

a quienes brutalizan. En consecuencia, Patel establece que seguir las huellas de la vergüenza 

es una forma confiable de predecir cómo funciona el poder, ella apunta a la vergüenza como una 

expresión del trauma, relacionada con la degradación.  

Esta afirmación aparenta ser contraintuitiva. Por tanto, observemos algunos ejemplos. En las 

sociedades heteropatriarcales supremacistas blancas y capitalistas, todas las formas de 

degradación causan vergüenza. Por lo tanto, se les hace creer a les pobres que deben sentir 

vergüenza de sí mismes y de su pobreza, son alimentados con una dieta diaria basada en su 

supuesta inferioridad, holgazanería e inadecuación. Son bombardeados con estos mensajes, y 

de forma yuxtapuesta, los ricos son celebrados, mitologizados como personas que trabajan duro, 

que son más inteligentes y superiores en todos los aspectos. Los ricos llevan una vida fácil, llena 

de abundancias. Les pobres batallan para llegar a fin de mes, y generalmente se las tienen que 

arreglar sin comida, sin electricidad, sin agua, sin servicios adecuados de salud o escuelas bien 

equipadas. Esta yuxtaposición y bombardeo con los detalles de las vidas de los ricos 

manufactura el deseo de ese confort del que gozan los adinerados. Esto es parte del diseño del 

poder. Este deseo seduce a les pobres para que trabajen más duro, persiguiendo ese confort 

escurridizo. Pero no importa qué tan duro trabajan, los recursos del mundo son finitos.  

Por lo tanto, la riqueza requiere de la acumulación de recursos, lo que significa tomar recursos 

que les permitirían a les pobres vivir una vida decente en un mundo equitativo. Sin embargo, la 

mitología del poder violento construye a les pobres como inadecuades y a su incapacidad para 

adquirir riquezas obscenas como un fracaso del cual son responsables. La repetición del fracaso 

produce dolor, desempoderamiento, derrota y en última instancia, vergüenza. Esto no es un 

proceso natural. Así es como la riqueza es producida y justificada. En diversas sociedades 

jerárquicas esta estructura está mitologizada y naturalizada de diferentes maneras, tales como 

el “ser industriosa” (la idea que el trabajo duro produce riqueza), a través de la religión (jerarquías 

sancionadas divinamente), incluso hasta discursos biológicos (sobrevivencia y dominio de los 

más aptos) o por herencia (los ancestrales les otorgan el derecho a ser la realeza).  

La raza y el género funcionan en formas similares. 

Una parte del poder violento de género consiste en celebrar atributos asociados a lo 

masculino, y organizar el mundo en opuestos binarios. Si lo masculino y lo femenino son 

opuestos y no hay nada en el medio, cuando lo masculino es celebrado, su opuesto femenino 

tiene que ser degradado. Esto significa que aquellas personas marcadas como femeninas 

también son rebajadas en relación a las personas marcadas como masculinas. El rebajamiento 

es otra forma de hacerlas sentir inferiores.  

A través de un proceso similar al de la estructura de clases en las sociedades capitalistas (y 

feudales), el patriarcado crea el complejo de inferioridad en las mujeres, el cual también 

descansa en el odio por lo femenino, y consecuentemente, en el auto-odio. Por consiguiente, las 

mujeres gastan su energía intentando arreglarse2, ya que la medida del humano completo es lo 

2 N. de T: en la frase original la autora dice “women spend energy fixing themselves”, cuya traducción puede ser las 

mujeres gastan energía arreglándose -donde el sentido de arreglar es equivalente a arreglar un problema. O bien, podría 

ser traducido como “castigándose”, si tomamos el verbo “fixing themselves” como una expresión informal de habla. Sin 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  24 

masculino, y dado que las mujeres no pueden alcanzar la masculinidad de formas legítimas, lo 

mejor que pueden hacer es volverse deseables para la aprobación del ojo masculino. Cuando 

esta aprobación es perpetuamente negada, más tiempo se gasta en sí misma. Finalmente, el 

patriarcado produce que las mujeres no se sientan confortables en sus propios cuerpos. Las 

manifestaciones incluyen identificación de los cuerpos de las mujeres como sucios o excesivos, 

y que, por lo tanto, precisan ser disciplinados, escondidos y obsesivamente modificados. Desde 

decir que sus vaginas huelen a pescado, o ser enseñadas que la menstruación y el pelo corporal 

son sucios (cortan la leche, pudren la carne, contaminan a otres), hasta ser castigada por ocupar 

espacios, las mujeres somos socializadas para creer que siempre hay algo errado con nosotras. 

Nuevamente, es parte del plan. Mientras estamos muy ocupadas esforzándonos en tener menos 

pelos, ser menos olorosas, más frescas, y tantas otras cosas, estamos usando nuestra energía 

para volvernos pequeñas, de forma tal que quedamos sin energías para luchar contra el 

patriarcado. No es una casualidad que el cuerpo femenino idealizado en las sociedades 

capitalistas y supremacistas blancas es aquel que se ve cansado, y muestra evidencias de haber 

sido moldeado3. Mujeres cansadas, hambrientas y distraídas son más fáciles de dominar. Y ya 

están entrenadas para esforzarse y culparse por ser inadecuadas, inclusive en ausencia de la 

violencia sexual.  

Con la raza, la vergüenza es producida a partir de la esclavitud, el colonialismo y las 

conquistas que de este emergen. La esclavización, las masacres coloniales y las conquistas 

llevan al quiebre de las normas previamente conocidas, dejando los marcos explicativos 

incapaces de dar una explicación convincente de un mundo en transformación y del lugar de les 

colonizades en ese mundo.  

Al reflexionar sobre un conjunto de sociedades esclavistas, entre ellas, la sociedad 

sudafricana, Gwyn Campbell y Elizabeth Elbourne (2014) en su colección de ensayos Sexo, 

poder y esclavitud afirman lo siguiente: 

 
La esclavitud fue acompañada de ideas sobre la honra. Muchos de los 

capítulos de esta colección, tomados en su conjunto, parecen sugerir que, a lo 

largo de una multiplicidad de sociedades esclavistas, había vínculos entre la 

esclavitud, el control de la sexualidad (incluyendo el hecho de que les 

esclavizades no eran propietarios de sí mismos y por tanto eran obligades a 

prestar servicios sexuales), y percepciones sobre la honra y la deshonra.  

 

El deshonor o deshonra es otra forma de nombrar la vergüenza. Producto de la lectura de 

todos los ensayos en su colección, donde diversas autoras analizan diferentes sociedades 

esclavistas, Campbell y Elbourne concluyen que todas ellas se caracterizan por la asignación de 

                                                           
embargo, “arreglarse” en el español de Argentina también posee una polivalencia acertada: tanto se usa para arreglar 

un problema, como para el acto de embellecerse, sentido que combina con el final de la frase “ser atractiva para el ojo 

masculino” 
3 En el original en inglés la autora utiliza el verbo “worked on”, que puede aplicarse a un trabajo continuado sobre un 

objeto, una reparación, un arreglo, o arreglarse en el sentido estético.  



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  25 

honra y vergüenza. Esos significados de honra y vergüenza son autorizados -creados e 

investidos de poder- por el control de la sexualidad de la persona esclavizada. En otras palabras, 

la vergüenza es inducida en la persona esclavizada cuando él o ella no es capaz de controlar su 

propia sexualidad. La “obligación de proveer trabajo sexual” es la violación sexual. Ser une 

esclave es ser reducide al estatus de objeto, deshumanizade y negade de voluntad y soberanía 

sobre sí misme. Es estar cubierte de deshonra. Bajo estas condiciones, la autonomía corporal 

es una imposibilidad, induciendo más vergüenza. Los cuerpos de les esclavizades pertenecían 

a quienes los habían capturado o comprado. Sus amos y amas poseían sus cuerpos junto con 

su capacidad de trabajo productivo, sexual y reproductivo. Cuando eres propiedad de otro, un 

mueble, el consentimiento es imposible. La violación sexual era una faceta central de la 

esclavitud.    

David Brion Davis (2014) es instructivo a la hora de explicar la relación entre el control de la 

sexualidad y las sociedades esclavócratas. Él escribe: 

La relación sexual puede ejemplificar el momento más próximo en el amor, fusionando 

dos humanos compartiendo de forma igualitaria el placer y con el reparto igualitario de 

genes para crear mágicamente un nuevo ser humano. Sin embargo, el mismo 

movimiento físico puede ejemplificar el acto de conquista o guerra más deshumanizante, 

degradante y explotador, incluyendo la inserción de genes del conquistador en el grupo 

enemigo. […] Claramente, este es un rango muy amplio entre dos experiencias extremas 

extraordinarias. Las relaciones sexuales pueden ser casuales, comunes y corrientes, 

escasas, habituales o incluso, compradas. Pero a pesar de estas variaciones y 

diversidades, la relación entre una persona esclavizada y una libre, especialmente si es 

el amo, nunca podría alcanzar el nivel ideal expresado en el modelo expuesto, desde 

que une esclavizade, como un mueble, nunca podría alcanzar siquiera una igualdad 

temporaria. (cursivas adicionadas por la autora del capítulo).  

Para Davis, las relaciones sexuales consentidas entre dos adultos pueden incluir un amplio 

espectro desde el amor hasta el sexo transaccional, con todo lo que existe entre ambas 

posibilidades. La violencia sexual es un arma de guerra que ha sido implementada y probada 

con éxito en muchos contextos. A esto se refiere Davis. Performa en el cuerpo aquello que las 

balas no pueden realizar en el territorio conquistado. Como sugiere Davis, el control sexual de 

amos para esclavizades sólo puede ser violento. Como muestra buena parte de la literatura, la 

violación de mujeres esclavizadas era parte de la rutina de las sociedades esclavistas desde El 

Cabo a las Américas. Lo que Davis quiere mostrar aquí es la política deliberada de violación y 

embarazo forzado de mujeres esclavizadas, como parte de la experiencia de ser esclavizada. 

Una forma infalible en la que los amos se aseguraban el incremento de sus “propiedades” y 

riquezas sin precisar gastar más dinero. Estas prácticas no eran la excepción, sino que estaban 

ampliamente presentes en muchas de las sociedades basadas en el trabajo esclavo.  

Durante el lanzamiento del libro “Respecto a la comunidad musulmana: de la esclavitud al 

post-apartheid” [Regarding muslims: from slavery to post-apartheid], Gabeba Baderoon (2015) 

argumentó enfáticamente que seremos incapaces de quebrar el dominio absoluto de la violación 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  26 

sexual en Sudáfrica si continuamos suponiendo que es un fenómeno reciente. En otras palabras, 

si realmente tomamos en serio la tarea de entender el predominio de la violación sexual en 

nuestra sociedad, necesitamos empezar a interrogar las historias de la violación en Sudáfrica. 

Para eso, precisamos mirar hacia atrás y observar el tipo de trabajo que la violación ha hecho en 

la Sudáfrica colonial esclavista.  

Para Baderoon, no se trata solamente de reconocer la “explotación violenta y sexual” que 

caracteriza la temprana sociedad esclavista de Ciudad del Cabo, sino también, que tomemos en 

serio el “trauma de la esclavitud y de la dominación sexual” sobre el que Sudáfrica fue fundada.  

La violación de esclavizades fue una parte integral de la arquitectura del orden esclavista de 

la sociedad del Cabo. Cabe mencionar el nombre y la localización del Slave Lodge [hospedaje 

de esclaves] en la Ciudad del Cabo. Construido en 1679, fue utilizado como hospedaje para más 

de 9 mil personas esclavizadas, por la Compañía Holandesa de las Indias Orientales, prisioneres 

y afectades con enfermedades psiquiátricas entre 1679 y 1810. También es conocido por haber 

sido el primer burdel y “la compañía de mujeres esclavas prostitutas. El estatuto de esclave 

pasaba por la vía materna, de forma tal que todes les niñes producidos por esos encuentros eran 

esclavizades desde el nacimiento, independiente de quién fuera el padre” (Mary Caroline 

Cravens, 2009).  

La ambigüedad del hospedaje providenciado por la Compañía de las Indias Orientales (VOC, 

por sus siglas en holandés) es esclarecedora. La VOC fue fundada en marzo de 1602, para 

permitir a los comerciantes holandeses desafiar el monopolio portugués sobre el comercio de 

especies con Asia, así como también mejor competir con los mercaderes ingleses. Holanda dio 

a la VOC el derecho de desafiar cualquier monopolio existente, mientras establecía su monopolio 

propio con mandato libre para colonizar o esclavizar quien quiera que desearan en el Sureste 

asiático, con un efecto devastador. En 1649 decidieron establecer una base de 

aprovisionamiento en El Cabo de Buena Esperanza, y la VOC mandó un grupo de hombres, 

liderados por Jean Van Riebeeck. La historia de guerras, esclavización y establecimiento de 

colonos holandeses por Van Riebeeck es bastante conocida. Mientras que las personas libres 

tenían libertad de movimientos, les esclavizades no. Consecuentemente, a menos que se 

escaparan, eran obligades a vivir allí donde sus amos les hospedasen. Además, dado que la 

coerción sexual era parte del negocio de la esclavitud, el uso del “Hospedaje de Esclaves” como 

burdel no presentaba ninguna contradicción con el orden de una sociedad organizada en torno 

de la esclavitud. Aunque algunas evidencias sugieren que el uso de este edificio como burdel 

precede a su utilización como hospedaje de esclavizades, la mayoría de los registros muestran 

que les esclavizades residían en este edificio desde el momento mismo en que fue terminado. 

Este hecho, junto con el número extremadamente bajo de mujeres durante el periodo colonial 

significa que las personas prostituidas eran simultáneamente esclavizadas. Dada la 

institucionalización de la violación sexual en la esclavitud del Cabo, tanto como en otras 

sociedades esclavistas, no había ninguna contradicción entre -por un lado- el servicio obligatorio 

de trabajo sexual prestado por las mujeres esclavizadas, como parte de la función de burdel que 

el hospedaje tenía; y -por otro lado- la y el tipo de guerra sexual y embarazos forzados de mujeres 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  27 

esclavizadas como fue descripto antes por Davis. Como les niñes esclavizades pertenecían a 

sus dueños, la institucionalización de la violación sexual beneficiaba a la Compañía Holandesa 

de las Indias Orientales.  

Al mismo tiempo que la violación de mujeres esclavizadas era una rutina dentro de la 

esclavitud, la sociedad esclavócrata creó el estereotipo de la hipersexualidad africana, el cual 

buscaba tanto justificar como autorizar la violación institucionalizadas de esclavizades. El 

estereotipo sostenía que las mujeres esclavizadas no podrían ser violadas porque, como 

cualquier persona africana, eran excesivamente sexuales e imposibles de saciar. Por lo tanto, 

las mujeres esclavizadas no eran solamente objetos y legalmente incapaces de ser violadas, 

sino que también fueron construidas como hipersexuales, lo que significa que no podrían ser 

violadas siquiera siendo libres. Esto significa que también las mujeres libertas no podrían ser 

violadas. Al mismo tiempo que las mujeres esclavizadas eran cotidianamente violadas como 

forma de multiplicar el número de esclavizades de sus amos; los hombres esclavizades, 

especialmente si eran hombres africanos, eran clasificados como peligrosamente sexuales, con 

un apetito sexual delirante que podría acomodarse mejor al de las mujeres esclavizadas, pero 

que representaría un peligro específico para las mujeres blancas. Tal inversión no es exclusiva 

de la sociedad esclavista de El Cabo, sino que estaba bien difundida a lo largo de diferentes 

sociedades esclavistas del Nuevo Mundo y perduró durante toda la era colonial. 

En la última década, Gabeba Baderoon ha producido un trabajo substancial, primero en su 

tesis de doctorado (que después sería un libro), así como en diversos artículos que rastrean 

detalladamente como se desarrolló lo pintoresco como forma de enmascarar la violencia 

persistente ejercida contra cuerpos Negros4 en las sociedades esclavistas. Por ejemplo, en las 

pinturas de bellos paisajes, hombres malayos5 feminizados y seductoras mujeres malayas 

esconden la violencia de la esclavitud. De hecho, como una buena parte de la bibliografía 

académica demostró “el control del sexo fue central para las definiciones de raza” en las colonias, 

así como Baderoon argumenta en las “Geografías ocultas de El Cabo”. Para Baderoon la 

construcción de una estética de El Cabo estaba destinada a ocultar la violencia fundante.    

Además de la institucionalización de la violación dentro de la esclavitud, varias académicas 

han mostrado cómo el desarrollo de un lenguaje del imperio también descansa en la obsesión 

por el control sexual de les colonizades. Esto queda claro en la reglamentación obsesiva, en la 

catalogación, en los dibujos, patologización y mitologización de la sexualidad. Más allá de la 

esclavitud, el lenguaje del imperio era también el de un proyecto sexualmente violento. 

Los trabajos de Zine Magubane (2003) e Yvette Abrahams (2006) son particularmente 

ilustrativo en como la violación se mantuvo como una característica central de la conquista y del 

dominio colonial. La sexualidad fue una de las formas importantes a través de la cual la alteridad 

                                                           
4 N de T: en otros escritos de la autora, ella utiliza la categoría racial Negro o Negra a en mayúscula [Black, en inglés], 

para incluir a todas las personas que no fueron beneficiadas por el régimen del apartheid y que en la clasificación estatal 

eran nombradas como “africanos/bantu”, “mestizes” (coloured) o “asiáticos/ Indios”.  Cuando la categoría racial “negra o 

negro” está en minúsculas (black), se refiere a la población de origen africano.  
5 N. de T: contingentes de población malaya musulmana fueron esclavizades por la VOC en El Cabo, desde el siglo XVII.  



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  28 

colonial fue construida, ya sea midiendo y diseccionando los genitales, como Abrahams muestra 

en su ensayo “El gran Insulto Nacional”, con el ejemplo extremo de Sara Bartmaan, o como 

Magubane muestra en su detallado estudio histórico de cómo se van formando las ideas del Otro 

Colonial (o la Otra) a través del desarrollo de una supuesta ciencia médica racial, en su libro 

Bringing the Empire Home [El imperio en casa, 2003]. Esta obsesión con los genitales africanos 

y con la creación de estereotipos sobre el apetito sexual excesivo de les africanes tuvo efectos 

específicos, y se extendió desde la esclavitud y el colonialismo hasta el apartheid. En el racismo 

global contemporáneo todavía vemos sus huellas.  

La raza fue producida a través de la violación y de la diferencia sexual, por lo tanto, en las 

sociedades esclavistas había una preocupación constante con la “mezcla de razas”. Mientras 

que la violación sexual de mujeres esclavizadas era redituable, al mismo tiempo amenazaba las 

jerarquías raciales y producía ansiedades sobre la miscegenación6. La institucionalización de la 

violación sexual de las mujeres esclavizadas revelaba una posibilidad asustadora y tabú (para la 

clase de patriarcas dueños de esclavos) sobre las relaciones sexuales entre las mujeres blancas 

y hombres esclavizados. La ansiedad residía en la potencial pérdida de control sobre los cuerpos 

de las mujeres blancas, tanto como consistía en el temor a que las mujeres blancas se tornaran 

impuras.  

La ansiedad en torno de la miscegenación – esa palabra horrible para denotar la procreación 

entre personas de diferentes razas- en realidad es una ansiedad en torno de la violación. Sorcha 

Gunne y Zoe Brigley Thompson (2010) nos recuerdan:  

Pensando sobre la violación, el colonialismo y la construcción de una identidad 

comunitaria o nacional, es útil comprender que, en las sociedades patriarcales, 

la pureza racial y la pureza sexual no son mutuamente exclusivas. Dado que 

el cuerpo femenino es el locus de la reproducción, este se vuelve un sitio de 

preocupación mayúscula para el patriarca masculino. 

El miedo a que las mujeres blancas produzcan lo que las mujeres esclavizadas producen, 

está en la base de la ansiedad patriarcal sobre la miscegenación, ya que el propio amo esclavista 

está involucrado en el proyecto de embarazos violentos de las mujeres esclavizadas, y 

produciendo la misma miscegenación que tanto aterroriza caso pudiera suceder en sus propias 

casas. La violación está en el corazón del régimen colonial, tal como Gunne y Thompson (2010) 

ejemplifican con la celebración de la conquista de los ejércitos españoles con la violación y 

secuestro de mujeres de los pueblos originarios de América, como fue el caso de México.  

Esto se debe a lo que Yvette Abrahams evidenció, que la desposesión ha sido la historia 

sobre como la violación, la esclavitud y el capitalismo trabajan de una forma inter ligada y se 

refuerzan mutuamente. En el texto ¿“Eva fue violada?” [Was Eva Raped?], Abrahams insiste: 

6 N. de T.: En el original la palabra es miscegenation, palabra que existe en portugués como miscegenação, y que el 
equivalente en español es mestizaje. Sin embargo, miscegenation, como la autora lo explica tiene una connotación 
asociada a la visión racista eugenista, que la palabra mestizaje no tiene de forma automática en todos los contextos de 
habla hispana. Así, elegí traducirla como miscegenación en cursivas, dado que en el propio texto está explicado por la 
autora.  



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  29 

“Reconsiderando el proceso a través del cual la población Khoi San perdió no solo sus tierras, 

sino también su cultura y su historia, me parece que dos mecanismos cruciales en esta 

explicación son la esclavitud y la violación sexual”.  

Mientras que en muchos lugares donde la esclavitud dejó su huella horrorosa tenemos un 

archivo de narrativas de esclavizades, en Sudáfrica, las vidas de les esclavizades nos llegan a 

través de fragmentos de los registros de las cortes, diarios, periódicos coloniales y cartas. La 

violación de mujeres esclavizadas era ampliamente difundida y no era considerada un crimen, 

por tanto, los archivos coloniales nos plantean un gran desafío. Abrahams (1996) y Patricia Scully 

(1997) escriben sobre un incidente en el que un hombre condenado por violación tuvo su 

condena revertida cuando el juez, de hecho, percibió que la mujer violada no era una mujer 

blanca. Podemos deducir similitudes con la esclavitud en cualquier otro lugar del mundo, por 

ejemplo, cuando el abolicionista Thomas Pringles -quien vivió en Sudáfrica- desmiente en sus 

notas y en su diario los reclamos de los esclavistas del Caribe y de Sudáfrica, quienes aducían 

que la esclavitud era mucho más blanda en estos sitios que en Norteamérica. También lo 

podemos deducir del hecho que el Slave Lodge [hospedaje para esclaves] era simultáneamente 

un burdel (coincidencia deliberada), así como de la demografía. También podríamos 

comprometernos en una indagación histórica informada y considerada especulativa, como nos 

sugiere Abrahams:  

¿Como se puede estudiar un crimen con fuentes que no fueron escritas por las 

víctimas y pueden haber sido escritas por el perpetrador? Teóricamente, 

podemos afirmar la existencia de la violación sexual en general, ¿pero ¿cómo 

podríamos probar la existencia de una violación sexual en específico? Ya es 

bastante difícil de probar hoy día en las cortes, incluso cuando la víctima y el 

perpetrador están vivos. El problema de estudiar la violación en siglos pasados 

parece insuperable. Los estudios que he utilizado se aproximan al problema a 

través de los registros de la corte. Sin embargo, esto nos limita a los casos en 

los que los cargos levantados llegaron hasta una corte, un hecho bastante 

inusual para involucrar una mujer esclavizada, o una mujer inboekseling7, 

contra su amo. Les esclavizades eran objetos para ser usados, sin tener nada 

a consentir o disentir sobre qué tipo de uso se les daba. En un sentido jurídico, 

la violación no podría existir. Por lo tanto, los casos de mujeres esclavizadas 

víctimas de violación no aparecen en los registros de casos judiciales. El 

capítulo de Scully sobre la violación en un contexto post-emancipación muestra 

que, durante unos 30 años, hubo solo un caso de una violación de una mujer 

negra que acusa a un hombre blanco, y este caso fue archivado antes de llegar 

a la corte. Si esta era la situación a mediados del siglo XIX, en los períodos 

previos habría sido mucho más difícil aún. (cursivas de la autora).  

7 N. de T. inboekseling es una palabra en holandés, que significa literalmente “inscripto en el libro”. Es una condición de 

trabajo análogo a la esclavitud. Normalmente así eran nombradas las personas que, siendo todavía niñes africanes, eran 

capturades y mantenides en un régimen de trabajo forzado hasta la edad adulta. Es considerado una forma de esclavitud, 

vigente en el sur del continente africano durante el siglo XVIII.  



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  30 

Mientras que podría ser beneficioso hablar de mujeres esclavizadas con sus nombres propios, 

de la misma forma en que lo hago en otros capítulos de este libro, y en la forma en que somos 

capaces de hacerlo -como académicas que trabajamos con narrativas de mujeres esclavizadas- 

cuando contamos con escritos autobiográficos, el caso sudafricano nos presenta desafíos. Para 

los propósitos de este libro será suficiente trazar las tendencias e interpretar el material que está 

disponible, seguir las evidencias y leerlas en contraste con el conocimiento que tenemos 

disponible sobre las sociedades esclavistas.  

Si las fuentes no son confiables, ¿qué hacemos? ¿Nos cruzamos de brazos y abandonamos 

el trabajo? En mi ensayo “Tres lenguas en una boca” (2007) argumento que es posible aprender 

muchas cosas sobre mujeres cuyas vidas no dejaron rastros escritos propios, y donde los 

registros que tenemos que nos llegan filtrados por aquellos que no las veían como seres 

humanos, o como casi seres humanos, o sus visiones eran moldeadas por el régimen colonial. 

Abrahams nos muestra cuántos aspectos de la vida de Eva/ Krotoa se muestran inexplicables, 

pero podrían cobrar otro sentido si los analizamos como manifestaciones del Síndrome del 

Trauma de la Violación (RTS, por sus siglas en inglés).  

Robert Edgerton (2009), investigando sobre una época posterior en otra región de Sudáfrica, 

ha demostrado el uso extendido de la violación sexual como arma de guerra por los británicos, a 

medida que avanzaban en varias partes de lo que hoy es la provincia del Cabo Oriental. En su 

libro Ejércitos africanos: de la honra a la infamia, Edgerton escribe sobre cómo la población 

Inglesa y los Bóer los motivaron a avanzar en territorio Xhosa en la década de 1790 y atacar las 

áreas que durante más de 100 años habían sido defendidas por los guerreros Xhosa en lo que 

en el vocabulario colonial se llamaba de “las guerras de ocho fronteras”. Me permito citar esta 

obra en extenso, para demostrar la relación entre colonialismo y violación sexual, y también lo 

hago atenta a lo problemático que puede ser utilizar cierto enfoque para interpretar el momento 

específico y la secuencia narrada:    

En 1830, patrullas británicas de alto alcance devastaron las tierras xhosa, 

quemando casas y cosechas, robando ganado, desalojando al pueblo xhosa 

hacia el norte y hundiéndolo en la desesperanza. En respuesta a la 

depredación británica que incluía el asesinato y la violación, el pueblo xhosa 

compró armas y pólvora y se alistó para la guerra. En 1834 otros 15.000 

hombres marcharon hacia el sur, quemando las haciendas y haciéndose con 

el ganado y asesinando a los colonos blancos. Incluso hasta el atrevido y 

pomposo comandante Sir Harry Smith comenzó a respetar los guerreros xhosa 

como ´intrépidos, valientes y habilidosos ́. La situación se calmó 

eventualmente, porque los xhosa decidieron regresar al norte para cuidar de 

las miles de cabezas de ganado robadas. Hubo muchos años de guerras de 

fronteras durante las guerras de guerrillas en las que los xhosa se destacaban. 

A pesar de los éxitos obtenidos en este tipo de combate, en el que los británicos 

de uniforme tenían grandes desventajas, en ocasiones, los xhosa eligieron 

atacar posiciones fortificadas de los británicos. Al inicio de 1850 atacaron un 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  31 

fuerte británico por casi 5 horas, antes de emprender una retirada con fuertes 

pérdidas. Mientras que puede ser juzgada la decisión de realizar semejante 

ataque, no puede cuestionarse el coraje. A pesar de la escalada en crueldad 

de las tropas británicas y de que los voluntarios blancos asesinaban a les niñes 

xhosa, a lo largo de un siglo de enfrentamiento los xhosa asesinaron una única 

mujer blanca –tal vez por error- y nunca mataron ningún niñe blanco. (énfasis 

de la autora). 

Hoy en día, ya damos por supuesto que la violación es un aspecto inevitable de la guerra y 

consecuencia de esta. Así como en otros pasajes del libro de Edgerton sobre diferentes 

contextos coloniales, la cita anterior revela que la conexión entre guerra y violación no es 

automática. Esa conexión proviene de un idioma muy específico, viene del archivo colonial. El 

uso de la violencia sexual como parte de la conquista supone una acción deliberada, nada 

accidental. Dado que los guerreros xhosa vienen de otra lógica de la guerra, evitan los ataques 

y las rutas de retaliación que pudieran atrapar a mujeres y niñes en el fuego cruzado. Esta 

determinación parece frustrar a Edgerton, quien desea que los xhosa hubieran atacado a la 

noche, donde habrían tenido cierta ventaja.  

Después de leer cuidadosamente escritos coloniales, desde periódicos a ficción y cartas 

provenientes de diversos puntos del mundo colonizado, Ania Loomba (1998) describe la forma 

en que -en la imaginación colonial europea- el colonizador es representado como un violador y 

las tierras conquistadas/colonizadas como una mujer desnuda. Aquí, percibimos que el imperio 

se imagina a sí mismo como un violador de tierras y pueblos. Consecuentemente, la centralidad 

de la violación como arma de guerra no es un accidente. En realidad, la violación ocupa un lugar 

de orgullo en la artillería colonial. Loomba continúa:  

Hemos visto como el espectro de representaciones codifican la violación y el saqueo de 

los países colonizados, al imaginar estos últimos como mujeres desnudas y a los 

colonizadores como amos/violadores. Sin embargo, la amenaza de la rebelión nativa 

produce un estereotipo totalmente diferente, en el que se presenta al colonizado 

(usualmente de piel bien oscura) como un violador que viene a forzar a la mujer blanca, 

quien, por su parte, simboliza la cultura europea. Este estereotipo invierte el tropo del 

colonialismo-como-violación, y, por consiguiente, podría argumentarse que desvía la 

violencia del encuentro colonial del colonizador para el colonizado. La figura del ‘violador 

negro’ es un lugar común, suficiente para ser considerada una característica permanente 

o necesaria del paisaje colonial, más allá de si es entendida de formas variables, desde

como una respuesta del colonizado a la violación imperial, como una patología de las

razas oscuras o incluso como un esfuerzo europeo para lidiar con la culpa colonial.

Enseguida, Loomba discute un conjunto bien rico de estudios en los que se muestra que la 

imagen del violador negro adquiere una visibilidad muy significativa a lo largo y ancho de 

diferentes contextos coloniales, especialmente en momentos de muchas ansiedades en torno de 

la ‘resistencia nativa’, y esto sucede justamente cuando no hay ningún registro de una violación 

real cometida por un surasiático o por algún africano. Por lo tanto, la inversión colonial es 

explicada por Loomba en la cita anterior, donde ella muestra que la literatura europea colonial 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  32 

escribió sobre los colonizadores como consagrados violadores de la tierra y de las mujeres de 

las tierras conquistadas, sean estas en Asia, África o América. La literatura es bien extensa, y el 

ejemplo más temprano de los colonialistas españoles celebrando la violación de mujeres 

originarias de las Américas es parte de este tema8. Al mismo tiempo, la imaginación colonial 

construyó el ‘violador hindú’ o el ‘esclavo violador’, u otros ‘violadores nativos’ como un 

estereotipo que permitía administrar la ansiedad colonial. En parte, esto revela cuán 

profundamente enredados estaban la guerra y la violación en los imaginarios coloniales, porque 

inclusive hasta la resistencia al régimen colonial precisaba ser pensada en esos términos, aun 

cuando la evidencia sugiere que las rebeliones tomaban otros caminos que no eran la violación 

de mujeres blancas. En todos los sentidos posibles, el estereotipo de la mujer Negra inviolable 

junto al estereotipo del hombre Negro violador revela más sobre el inconsciente colonial y sobre 

sus ideas preconcebidas, que sobre lo que podría, de hecho, suceder, considerando los patrones 

de resistencia contra el régimen colonial.  

Si los registros de violaciones fueron introducidos por la esclavitud y consolidados por la 

conquista colonial, con toda certeza ya estaban bien establecidos cuando el apartheid comenzó. 

La violación se había consolidado, y varias otras formas de violencia colaboraron para fortalecer 

sus bases. Jacklyn Cock (1991) nota que en las Fuerzas de Defensa Sudafricanas (SADF, por 

sus siglas en inglés), “el núcleo del entrenamiento militar es inculcar la agresión y volverla 

equivalente con la masculinidad… que el ejército cultiva una forma de masculinidad que 

promueve la insensibilidad, la agresividad, la competencia, la violencia y la supresión de la 

expresión de las emociones”. El servicio de la guerra había pasado a estar asociado 

prioritariamente -y a veces exclusivamente- con el proyecto militarizado de masculinidad que 

Cock describe.  

Escribiendo sobre la década de 1983 a 1992, Jenny Irish (1993) insiste en que parte de 

entender la violencia extrema de esa era -14.000 muertes, la mitad de las cuáles acontecieron 

en Kwazulu Natal- supone tomar en consideración que esa violencia política debe ser entendida 

como una violencia generizada9 en diversos niveles.  

Hasta aquí, he delineado de qué formas la violencia política siempre fue generizada. Por lo 

tanto, no me sorprende leer las conclusiones de Irish sobre la violencia generizada en los años 

80s.  

La violencia sexual sobre la que Irish escribe puede no ser perpetrada exclusivamente por 

hombres blancos colonos, pero, aun así, sus víctimas continúan siendo mayoritariamente 

mujeres Negras. Es una violencia que da por sentado la vulnerabilidad de las mujeres, tal como 

la probabilidad de que estuvieran solas en casa con les niñes y les ancianes, desarmadas e 

8 En esta frase la autora utiliza la expresión “Native American Women”, que elegimos traducir como “mujeres originarias 

de las Américas”, debido a las connotaciones racistas del término “Nativo o Nativa” en español. En inglés todavía es 

frecuentemente utilizado, sin embargo, en ciertos contextos elegimos traducirlo con su equivalente de sentido, y no por 

el término literal. 
9 Generizada, en el original la palabra es genderized, a veces traducida al español como generificada, o mantenida en el 

original en inglés.  



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  33 

imposibilitadas de huir rápidamente ante una masacre, así como su inhabilidad para mantenerse 

seguras una vez que llegan a los refugios. Esto se debe a que:  

Frecuentemente las personas son amontonadas en un mismo espacio y 

forzadas a dormir todos bajo la misma frazada. Las mujeres no tienen 

privacidad, y usualmente son objeto de abuso y agresiones sexuales. En un 

campo de refugiades de la costa sur, al menos tres mujeres tuvieron que huir 

del campo después de haber sido violadas por hombres del refugio. En 

conversaciones confidenciales con las mujeres, ellas revelaron toda una 

cadena de acoso sexual. La mayoría de las mujeres teme denunciar este tipo 

de hechos, y algunas de ellas eligen esconderse y dormir en los bosques antes 

que tolerar el acoso sistemático.   

En un contexto en el que denunciar la violación sexual supone agregar una capa más de 

vulnerabilidad e imprevisibilidad, las mujeres desplazadas por la violencia política sobreviven a 

las masacres y no tienen a donde retornar, consecuentemente se encuentran en una situación 

particularmente precaria. En otros contextos análogos, también se mostró que, en situación de 

levantamientos, conflictos y militarización, las violaciones aumentan. Sin embargo, cuando una 

mujer denuncia a un policía por violación sexual, sus posibilidades de denunciar y de acceder a 

la justicia se reducen considerablemente.  

Jenni Irish escribe que: 

En al menos 10 casos levantados por la Comisión de Derechos Humanos, las 

mujeres en Durban denunciaron que fueron violadas por algún policía famoso. 

Una trabajadora social que atendía los casos alegó que este hombre, a partir 

del momento en que había violado a las mujeres, las convertía en sus ‘novias’ 

y las ‘llamaría cada vez que las precisase’. A las mujeres les fue dicho que, si 

se negaban a cooperar, las vidas de sus familias estarían en peligro.  En estos 

casos, a las mujeres les quedaba la opción de sufrir violaciones continuadas, 

o la posibilidad de perder integrantes de su familia. Para empeorar las cosas,

aquellas que tuvieron que ‘aceptar’ estos términos, fueron aisladas por otros

integrantes de la comunidad y por sus pares porque las veían como las ‘novias’

de un asesino destacado.

Esta cita muestra las condiciones de precariedad, ya que los agentes de un poder violento 

continúan brutalizando a las mujeres, dejándolas en una posición aún más peligrosa, expuestas 

a la victimización secundaria y a la vergüenza, imposibilitadas de recibir ayuda, acceder a la 

justicia y a la sanación.  

Sue Armstrong (1994), en su ensayo ‘Rape in South Africa: an invisible part of apartheid 

legacy’ [La violación en Sudáfrica: un legado invisible del apartheid], escribe:  

En situaciones de conflicto, la violación como forma de afirmar el poder 

masculino sobre las mujeres tiende a aumentar en incidencia y en intensidad… 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  34 

ciertamente, este ha sido el caso de Sudáfrica, donde la incidencia de las 

violaciones y de otras formas de violencia basada en el género se han 

disparado.  

Ella afirma que, hasta la abolición de la pena de muerte, ningún hombre blanco había sido 

ahorcado por violación, mientras que el único hombre Negro ahorcado por violación, fue 

condenado por la violación de una mujer blanca. Ningún hombre blanco o Negro ha sido 

condenado y sentenciado a muerte por la violación de una mujer Negra.  

Para el momento en el que el apartheid entra en decadencia, la violación de mujeres Negras 

está tan consolidada que es practicada extensivamente, más allá de los agentes estatales. 

Armstrong, citando Heater Reganass del Instituto Nacional para la Prevención del Crimen y 

Rehabilitación de los Agresores, continúa:  

Cuando comenzamos a investigar, descubrimos que la violación de mujeres 

Negras en Sudáfrica proliferaba tanto que simplemente era aceptado por 

todes: trabajadoras sociales, doctores, policías e inclusive, por las víctimas. La 

vida de una mujer Negra era considerada sin valor, y lo que a ella le hubiera 

sucedido no sería importante. Nosotras queremos cuestionar esa creencia: la 

violación es horrorosa y no podemos aprobarla, independiente de quién sea la 

víctima.  

Como ya fue demostrado, la violación de mujeres Negras fue central para la esclavitud, para 

el colonialismo y es -como Sue Armstrong muestra- un legado del pasado que se extiende hasta 

el presente, extrapolando los límites del apartheid. Aquí no incluí ningún ejemplo de mujeres 

violadas o amenazadas de violación durante su detención, a pesar de que esto era bastante 

común.  

Mi objetivo en este capítulo fue trazar el desarrollo y la extensión de la violación como arma 

contra las mujeres, y pese a eso, no es considerada con la seriedad que amerita. Lo que este 

capítulo intenta mostrar, es cómo la escalada de violaciones se volvió un lenguaje tan poderoso 

para controlar a las mujeres en Sudáfrica. Como el último ejemplo muestra, hoy día es un 

lenguaje muy bien establecido en la lógica del poder sudafricano. A pesar de eso, con todo este 

contexto, Desireé Hanson (1993) nos alerta que en un contexto en el que:  

Tanto la teoría como la investigación sugieren que las mujeres negras que son 

violadas por hombres blancos y las sobrevivientes de una violación que no 

cumplen con la definición masculina de feminilidad son discriminadas dentro 

del sistema legal. Es vital que las reformas recientes sobre la violación sean 

evaluadas cuidadosamente, en sus impactos sobre las mujeres que sufren 

diferentes tipos de opresión. 

Tal vez, esto no debiera ser sorprendente, dado que la justicia criminal está basada en el 

derecho holandés romano, la misma ley que consideraba a las mujeres Negras como no-



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  35 

violables, en un fenómeno que Jane Bennet (1997) llama de “sordera metafórica” en su ensayo 

“Basta de servicio Labial”. Ella define la sordera metafórica como una “estrategia colonial y 

patriarcal para abordar el género” negándose a involucrarse con realidades concretas “en las 

que el género juega un papel rápido y furioso”.  

Así como Bennet, sospecho que la forma de superar estas historias nos “demanda una 

reorientación, relaciones de poder no familiares, y elecciones aparentemente irreconciliables”. 

Las mujeres Negras son las sujetas que tienen más probabilidades de ser violadas, debido a 

estas historias combinadas sobre quién vale menos, y no por causa de una cierta esencia de los 

hombres Negros. Todavía nos resistimos a darnos cuenta que en todas las categorías de 

hombres, no sólo entre los colonizadores blancos, los violadores violan mujeres que cargan 

consigo la presuposición de ser no-violables. Aún así, todas las mujeres están en peligro de ser 

violadas.  

Referencias bibliográficas 

Abrahams, Yvette (1996). Was Eva Raped? A exercise in speculative history. Kronos, 23, 3-21. 

https://www.jstor.org/stable/41056362  
Abrahams, Yvette. (2006). The long great national insult: ‘science’, sexuality and the Khoisan in the 

18th and early 19th Century. Agenda, 32, 34-38. 

https://www.tandfonline.com/doi/abs/10.1080/10130950.1997.9675585  

Armstrong, Sue (1994). Rape in South Africa: an invisible part of apartheid legacy.  Population and 

Reproductive Rights, 2 (2), 35-39. http://hdl.handle.net/10546/131245  

Baderoon, Gabeba (2015). Regarding Muslims: from slavery to post-apartheid. Wits University 

Press. 

Baderoon, Gabeba. (2014). Hidden Geographies of the Cape: shifting representations of slavery 

and sexuality in South African art and fiction. En Gwyb Campbell y Elizabeth Elbourne (Eds.) 

Sex, Power, and Slavery (pp. 417-432). Ohio University Press.  

Bennet, Jane (1997). Credibility, Plausability and autobiographical oral narrative: some suggestions 

from analyses of the rape survivor´s testimony. En Ann Levett, Amanda Kottler, Erica Burman y 

Ian Parker. Culture, power and difference: discourse analyses in South Africa, (pp. 96-108).  

University of Cape Town Press. 

Campbell, Gwyb y Elbourne, Elizabeth (2014) (Eds) Sex, Power, and Slavery. Ohio University 

Press. 

Cock, Jacklyn. (1991). Colonels and Cadres: War and Gender in South Africa. Oxford University 

Press. 

Cravens, Mary Caroline. (2009). Manumission and the Life Cycle of Contained Population: the VOC 

Lodge Slave at the Cape of the Good Hope, 1680- 1730. En: Rosemary Brana-Shute and Randy 

J. Sparks. (Eds.) Paths to Freedom: Manumission in the Atlantic World. (pp. 97-120). University

of South Carolina Press.

https://www.jstor.org/stable/41056362
https://www.tandfonline.com/doi/abs/10.1080/10130950.1997.9675585
http://hdl.handle.net/10546/131245


NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  36 

Dabydenn, David. (1984). Preface. En: Slave song.  Peepal Tree Press.  

Davis, David Brion (2014). Slavery, Sex and Dehumanization. En Gwyb Campbell, y Elizabeth 

Elbourne, Elizabeth (2014) (eds) Sex, Power, and Slavery. (pp. 15-31). Ohio University Press.  

Edgerton, Robert (2009). Africa´s armies from honour to infamy: a history from 1791 to present. 

Basic Books  

Gqola Pumla, Dineo (2007) “Like three tongues in one mouth”: Tracing the elusive lives os Slave 

Women in (Slavocratic) South Africa”. In Gasa, Nombomiso (Ed.). Women in South African 

History Basus´imbokodo, Bawel´milambo / They remove Boulders and Cross Rivers. (pp. 21-

41). HSRC Press. 

Gunne; Sorcha y Thompson, Brigley Zoe (2010) (Eds.) Feminism, Literature and Rape Narratives 

Violence and Violation. Routledge. 

Hanson, Desiree (1993). A shock to the system: The first rape court and the legal recognition of 

Rape Trauma Syndrome, Agenda, 16, 10-18. Doi: 10.1080/10130950.1993.9675245 

Irish, Jenny (1993). Massacress muti and misery: women and political violence. Agenda 16, 6-9. 

Doi:10.1080/10130950.1993.9675244  

Lamming, George (1983). In the Castle of my Skin. University of Michigan Press.   

Loomba, Annia (1998). Colonialism, postcolonialism. Routledge.  

Magubane, Zine (2003) Bringing the Empire Home. Race, Class, and Gender in Britain and Colonial 

South Africa, The University of Chicago Press.  

Scully, Pamela (1997). Liberating the family? Gender and the British slave emancipation in the rural 

Western Cape, South Africa, 1823-1853. Heinemann. 



FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  37 

CAPÍTULO 2 

Organizaciones femeninas en Guinea Bissau 
Experiencias etnográficas 

Peti Mama Gomes 

Este capítulo10 contiene una parte de mi tesis de maestría titulada: “Mujeres em Asociación 

en Guinea Bissau: género y poder en Babock y Bontche”, en la que busque entrelazar y 

horizontalizar las diferentes formas de ser, estar y presentarse en el mundo femenino de dos 

asociaciones: Mandjuandadis Amizade de Babock, que actúa en zona rural de la región de 

Cacheu, sector de Canchungo y la Cooperativa Bontche cuyo trabajo está en áreas urbanas de 

la capital del país, Bissau. Aquí voy a exponer mi experiencia como antropóloga, enfatizando los 

aspectos etnográficos del antes, durante y después del trabajo de campo, a través de una 

relación de intercambio constructivo. A partir de la especificidad de la inserción académica en las 

carreras de pregrado y maestría en Redenção y Fortaleza (Brasil), a través de la implicación 

personal en el interior de Canchungo y Bissau, visibilizar los caminos etnográficos marcados por 

la negociación constructiva establecida con las organizaciones de mujeres denominadas Babock 

y Bontche 

Abriendo… 

Llegar a Canchungo, una pequeña comunidad situada en la región noroeste de Guinea-

Bissau, Cacheu, para estudiar los modos de vida de las mujeres en asociación, implica 

experimentaciones en la investigación que nos remontan a la tradición antropológica fundada por 

Malinowski a principios del siglo XX. Es decir, la antropóloga teoriza la investigación etnográfica 

basándose en una larga estancia en el campo (Malinowski, 1978, p. 7). Esto se debe, por un 

lado, a la propia forma de pensar sobre el objeto de investigación antropológica como lejana, y 

que por lo tanto requiere de un cierto período para dominar la lengua local, tener un contacto lo 

más íntimo posible, ser parte integral de la vida de la tabanca (poblado); y son esos caminos los 

10 Traducción del manuscrito en portugués por Natalia Cabanillas. Revisión y edición del texto por Yamila Eliana 
Balbuena.  



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  38 

que proporcionan a une antropólogue datos que cumplen con los objetivos de su investigación 

etnográfica. 

Por lo tanto, me dispuse a participar activamente en las actividades colectivas de las 

asociaciones de mujeres en Guinea-Bissau antes mencionadas. Durante 3 meses de 

investigación de campo en 2018, acompañé sus tareas diarias, especialmente las formas 

femeninas de construir organización y pertenencias locales. Esto me llevó a reflexionar sobre las 

condiciones de posibilidad para la investigación antropológica en el escenario del siglo XXI, 

marcado por el tránsito de individuos entre fronteras comunitarias, étnicas y nacionales. En mi 

caso, las interlocutoras de mi investigación fueron mujeres de mi región de origen (Cacheu, norte 

de Guinea Bissau). A pesar de ser una hija de esta comunidad, mi entrada en el campo estuvo 

inicialmente intermediada por una persona importante de mi familia. Como él ya era conocido, 

me presentó a las mujeres -no como una hija que había estado fuera del país durante unos seis 

años y medio- sino como una intelectual, investigadora y antropóloga. Me recibieron con alegría 

y mucha amabilidad, les presenté mi propuesta de investigación e inmediatamente expresaron 

su opinión sobre lo que me gustaría ver en el trabajo final. Fue un intercambio significativo para 

esta apertura inicial en el campo. Es importante resaltar que, además de compartir los mismos 

lazos de pertenencia, este enfoque también está relacionado con el hecho de que varias 

personas de mi familia son integrantes del colectivo de mujeres. Aun así, mi presencia en campo 

fue reconocida como investigadora, antropóloga y controlada –en el sentido de apuntar lo que 

debería o no debería estar en el trabajo. Por ejemplo, a menudo me pedían que no mencionara 

algunos asuntos íntimos (de sus matrimonios) o que preservase los registros fotográficos y 

fotografías en la versión final del texto. Por lo tanto, al contrario del silenciamiento, estos 

sentimientos no traducibles están presentes a lo largo del escrito. 

En ese sentido, este capítulo es resultado del encuentro etnográfico con las mujeres del norte 

de Guinea Bissau, resultado de los intercambios efectivos en campo, cargando la subjetividad 

entre la visión de la investigadora y el pensamiento de las mujeres que fueron interlocutoras en 

este trabajo. Además, incorpora la experiencia de investigación realizada dentro de los marcos 

de una posgraduada en antropología, formada en un curso de reciente creación dentro de las 

políticas de cooperación académica sur-sur y vinculado a las políticas de internacionalización de 

la docencia y de la investigación en aproximación al continente africano11. Se encuadra dentro 

del proceso continuo de la reflexión nacional, como propone Peirano (2018), donde la 

autoevaluación intelectual comprende propuestas teóricas y metodológicas en un lenguaje que 

permita el intercambio entre naciones. En este proceso formativo -en el que se destina un gran 

espacio para los aspectos empíricos y etnográficos- en ocasiones, las cuestiones tradicionales 

de la antropología adquieren nuevos modos de abordaje y permiten navegar en las márgenes 

del conocimiento dialógico y creativo. Como sugiere la misma autora, estar en el centro o en la 

periferia puede no ser tan relevante si la cuestión central es percibir las jerarquías embutidas en 

nuestra concepción de conocimiento, que nos demanda una defensa continua de la creación e 

11Programa Asociado de Pos-Graduación en Antropología Social de la Universidade Federal de Ceará (UFC) y de la 

Universidad de la Integración Internacional de la Lusofonia Afro- Brasileña (UNILAB) - PPGA. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  39 

innovación, y una defensa de una propuesta que sea al mismo tiempo intelectual y política 

(Peirano, 2014, p.18).  

Sin embargo, para reorganizar las percepciones que tenemos sobre estos temas, 

necesitamos debatir las posibilidades que ofrecen las herramientas metodológicas que están a 

disposición en el continente africano, en particular en Guinea Bissau. Por eso, se realizó una 

investigación asociativa sobre y de mujeres por medio de un estudio denso, en la que se subraya 

la relevancia del papel agrícola y comunitario que contribuyen a la sustentabilidad del país, en 

contraposición a los discursos eurocéntricos que otorgan un papel secundario para las mujeres, 

y su sometimiento a estructuras patriarcales de poder. Este punto puede ser importante y de 

referencia para los estudios de mujeres y de género en los países del sur global. 

Respecto la discusión sobre la cuestión de género y la universalidad de determinados 

patrones discursivos en el contexto académico, emergieron de esta investigación otras formas 

de lo femenino donde las mujeres guineanas en asociaciones se sitúan “en los modelos 

contrahegemónicos, insertas en una dinámica y en una gramática peculiares en lo que concierne 

a las formas de concebir y expresar identidades femeninas africanas” (Gomes, 2019, p. 62). Esto 

se debe a que las dos asociaciones Mandjuandadis12 Amizade de Babock e Cooperativa 

Bontche, desarrollan diferentes actividades generadoras de ingreso (tanto para alimentación 

familiar como para comercio local, nacional e internacional).  

 
Es sabido que las mujeres se impusieron como agentes sociales con presencia 

pública al ser reconocidas por sus propias comunidades como personas 

valientes, con mucha garra y fuerza, además de ser vistas como personas que 

contribuyen al desarrollo del país. Por lo tanto, desempeñan un papel 

importantísimo en la sociedad guineana, dependiendo de los lugares ocupados 

dentro de esa organización femenina (Gomes, 2019, p.53). 

 

Ellas, además de tener un protagonismo económico en el país, también son reconocidas 

como agentes sociales que contribuyen diariamente a los procesos de desarrollo local y nacional.  

Este capítulo estará dividido en dos partes: reflexiones sobre la etnografía como una escritura 

marcada por la negociación constructiva; y en un segundo momento, los tiempos de la 

investigación: antes, durante y después. La primera parte aborda herramientas metodológicas y 

experiencias de investigación etnográfica con las mujeres de las asociaciones en Guinea Bissau, 

a partir de un proceso de trueque y de reflexión pautada en el encuentro con el espacio familiar. 

La segunda parte narra algunos momentos de mi reencuentro con la familia y con las mujeres 

sujetas de la investigación, apoyada en las perspectivas de Berreman (1975), Magnani (2009) e 

Malinowski (1978) conocida como una narrativa que nos remite al entendimiento de la vida del 

“otro”, la etnografía sugiere la observación participante para una comprensión del mundo a partir 

del punto de vista de aquellos y aquellas que están colocadas como objeto de estudio.  

 

                                                           
12Asociación de mujeres de la misma generación o fase etaria. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  40 

Una escritura marcada por la negociación constructiva  
 

Según Amante (2015), la etnografía, como forma de escritura, comprende la producción de 

conocimiento sobre lo y los/ las que pueden ser mejor conocidos desde el punto de vista de los 

procesos sociales y dentro del campo etnográfico. Por tratarse de una práctica creativa, o sea 

de creación y recreación en un constante diálogo dinámico (Brites y Motta, 2017, p.33), inscribe 

discursos sociales y somete un modo de vida que es considerado “otro” a partir de prácticas y 

sentidos concebidos en el interior de la vida social (Geertz, 1997, p. 14).  

En esta sección voy a desarrollar la experiencia dinámica que se construyó en mi relación con 

las mujeres de Canchungo y Bissau. Así, siguiendo la línea de Clifford Geertz (1978), comparto 

la concepción de la etnografía no como la experiencia y la interpelación de una otra realidad 

circunscrita, si no como una negociación constructiva que involucra al menos dos sujetos – y en 

ocasiones muchos más sujetos conscientes y políticamente implicados en una misma trama 

social. Los paradigmas de experiencia e interpretación pueden habilitar determinados 

paradigmas discursivos de diálogo y de polifonía. Por lo tanto, se considera que es un proceso 

de investigación antropológica y etnográfica cuando se construye a partir del comportamiento, 

del habla, de las creencias, de la tradición oral y de los rituales marcados como un corpus 

significativo que asume una relación más o menos estable en determinado contexto. El resultado 

de este proceso sería la descripción densa (Geertz, 1978).  

Para obtener las informaciones, participar de forma directa en las actividades desarrolladas 

por las mujeres organizadas fueron necesarios tres meses. Tal como Rocha y Eckert (2008) 

sugiere, la investigación en profundidad de saberes y prácticas de un universo social permiten 

localizar aspectos desconocidos o poco evidentes. Se parte del presupuesto que esas mujeres 

conciben las situaciones, las estrategias, movilizan recursos y actúan en función de esas 

interpretaciones (Guerra, 2006, p. 17). Se buscó también el punto de vista de las interlocutoras 

para elucidar determinadas miradas conceptuales y perspectivas académicas.  

El campo etnográfico fue preparado a partir de ciertas facultades, que Roberto Oliveira (1998) 

considera como elementos claves o esenciales para la construcción del saber en las ciencias 

sociales y principalmente en la antropología: mirar, escuchar y escribir. La mirada disciplinada 

sugiere que podemos estar preparades para la investigación empírica, “el objeto al cual dirigimos 

nuestra mirada, ya fue previamente alterado por la misma forma en que lo visualizamos” (Oliveira, 

1998, p.19). Vale la pena decir que, la domesticación no se limita apenas a la mirada, sino que 

también el oír13. Sin embargo, el mirar no puede ser utilizado de forma independiente en la 

investigación, porque sería siempre complementado por la escucha. De esta forma, siempre 

deben andar juntos y servir como apoyo a les investigadoras para que ésta recorra el difícil 

camino hasta el conocimiento etnográfico. Estos elementos de mirar, escuchar y escribir me 

                                                           
13 Esta nueva perspectiva al mirar y oír, cuando se confrontan con una realidad que es conocida, pero que al mismo 

tiempo demanda de nuevos ojos y nuevos oídos informados de lecturas y experiencias de investigaciones, 

necesariamente son marcadas por visiones de saberes localizados. Es decir, de posiciones no totalitarias, sino 

particulares de aquel contexto específico. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  41 

permiten traer descripciones minuciosas de situaciones sociales vivenciadas en el cotidianos de 

las mujeres, dentro y fuera de los colectivos en Canchungo y Bissau, que antes eran 

naturalizadas.  

O sea, por haber nacido en el norte del país (Canchungo, Guinea Bissau), donde las mujeres 

en colectivo trabajan junto a los hombres para sustentar a la familia -en la agricultura y en el 

comercio- yo no había tenido una comprensión de la dimensión de género y sus dinámicas, como 

más tarde accedí, al llegar a la Unilab14. Sin embargo, mi experiencia académica en Brasil, sacó 

a la luz una experiencia, una vivencia basada en recuerdos o memorias colectivas tradicionales 

de mi comunidad y de mi país con las mujeres. Podría entenderse la etnografía en esta posición 

anterior, como un camino para comprender fenómenos culturales y sociales particulares, 

basados en las relaciones personales, y en la participación personal en los hechos observados 

en campo, con el fin de captar las realidades sociales de primera mano y valorar 

epistemológicamente las realidades sociales, a nivel empírico.  

En este sentido, es importante resaltar que la etnografía se preocupa en describir lo particular 

(sociedad), a veces desconocida. En mi caso específico, realice una investigación determinada 

por una sociedad familiar, involucrando mi medio de sociabilidad. Por consiguiente, en este 

trabajo, las experiencias de intercambio en campo con las mujeres dialogan directamente con mi 

historia de vida, por ser una de 11 hijes de dos mujeres activas en estas asociaciones, residentes 

de Petabe – una de las tabancas de Canchungo. También, la descripción que sigue aborda 

reencuentros con la familia y con las asociaciones de mujeres que fueron las interlocutoras de la 

investigación parte de una descripción de los tres momentos marcantes del trabajo de campo: el 

antes, el durante y el después.  

Los tiempos de la investigación: el antes, durante y después en 
un reverso de sentidos.  

Antes 

La Construcción de una mirada sobre mi propia casa a partir de una vivencia anterior en otro 

país, Ceará-Brasil, me trajo el interés de acceder a los relatos y las trayectorias femeninas en el 

interior de Guinea Bissau. Lógicamente, esto dialoga con mi historia de vida de forma directa e 

indirectamente, por ser yo misma una de las hijas de esas mujeres que son parte del colectivo 

en Canchungo. Cabe decir que hice una parte de la formación de 6 años en Ceará – me gradué 

en Humanidades y en Antropología, luego un posgrado en la misma institución. Entre los años 

2014 y 2019 sucedieron grandes debates sobre las cuestiones de identidad de género y las 

representaciones sobre las mujeres en la sociedad africana y en particular, guineana. Las 

14 Universidad de la Integración Internacional de la Lusofonia Afro-Brasileña. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  42 

representaciones sobre el continente africano y sus países reforzaban la subyugación, el 

prejuicio y la discriminación dentro de la propia universidad, lo que no se distinguía de mi 

experiencia más amplia de mujeres negras afro-diaspóricas, africanas y guineanas en el interior 

de Ceará, donde se hacen presentes los preconceptos, el machismo, la discriminación racial, el 

asedio y la ausencia de protección social.  

En este esfuerzo por acompañar los debates dentro de la universidad, algunes autores como 

Paul Hountondji (1989), Oyèrónkẹ́  Oyèwùmi (2010), Odete Semedo (2010), Chagas (2011) e 

Gomes (2010, 2013 en 2016a), fueron referencias importantes que me inspiraron a seguir en 

este camino de acercamiento a las mujeres organizadas a partir de un diálogo personal y 

colectivo. Les autores y autoras mencionados, presentan posiciones críticas respecto el 

conocimiento científico occidental y apuntan a una perspectiva de saber local a partir de un 

contexto africano, y principalmente en el campo de género en diálogo con las narrativas de las 

organizaciones femeninas con diferentes perspectivas teóricas y metodológicas. 

De este modo, las lecturas presentadas en la formación de pregrado me avivaron el deseo, 

las ganas, de querer saber más sobre las asociaciones de mujeres en Guinea Bissau. Estas 

asociaciones, son constituidas por personas que mantienen un vínculo de confianza y que 

establecieron lazos de amistad, parentesco, vecindad y/o de profesión, independiente de la clase 

social o de la etnia. Al elegir estos grupos, también percibí que todavía había una relación entre 

las comunidades y las mujeres, en relación al poder de asegurar su economía y autonomía 

personal, además de ser responsables de la mitad de la economía del país. Tal como sugirió la 

escritora guineana, Odete Semedo (2010), las mujeres guineanas dominan el sector “informal” 

de la economía del país.  

Esta percepción sobre el papel central que tienen las mujeres en Guinea Bissau se fue 

construyendo todavía durante la elaboración de la monografía de graduación, en el que se 

abordó un tema sobre “Ser mujer africana y guineana en el contexto de la diáspora: algunos 

aspectos del cotidiano de estudiantes guineanas en el Maciço de Baturité -CE” (2016). Este fue 

el primer intento de traer las experiencias de las mujeres de mi país para dentro del mundo 

académico. Durante el desarrollo del trabajo y durante mi preparación del proyecto de 

investigación para la maestría, fueron realizados contactos con posibles interlocutoras a través 

de internet. - WhatsApp, Messenger y e-mail. Las conversaciones fueron establecidas 

inicialmente con mis madres15, quienes integran el colectivo Amizade Babock en Canchungo. En 

términos metodológicos, el estudio fue ampliado, incluyendo la ciudad de Bissau, pretendiendo 

conocer otras formas de organización femenina en la capital. De este modo, amplié el estudio 

para la Cooperativa Bontche en São Paulo, Bissau. Es una asociación formada por mujeres 

costureras. En cuanto los datos del primer grupo fueron obtenidos en llamadas telefónicas con 

mis madres y con otras integrantes conocidas en Canchungo; el segundo grupo fue contactado 

por las redes sociales. Estos primeros contactos sirvieron como base para la construcción de las 

cuestiones que pasarían a guiar el proyecto durante el trabajo de campo.  

15 Soy hija de una familia poligámica, es decir, mi padre se casó con dos mujeres, a quienes nombro como mamás, 

además de mi madre biológica, considero a la otra esposa de mi padre como mi madre de afecto.  



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  43 

Esta investigación contó con el acercamiento a una realidad que ya era conocida por mí, pero 

a la cual retornaba ahora con una mirada nueva, tejida en mi experiencia formativa en Ciencias 

Humanas y Sociales en el Brasil. Buscando un entendimiento sobre que sería “hombre” y “mujer” 

como cuestión disciplinar, desde el fin de siglo XIX en el que los antropólogos y antropólogas 

buscaban la razón del “primitivo” y del “otro” en ultramar, y cuyos viajes sentaron las bases de 

los abordajes teóricas más sofisticadas en esta área disciplinar (Peirano, 1995 p. 19); esa 

perspectiva difiere en gran medida de lo que fue experimentado en el presente estudio.  

El antes de la investigación se construyó en una mirada para sí, y no en una mirada sobre el 

otro, como se pauta tan fuertemente en la tradición antropológica del siglo XIX. Intente acercarme 

a la propuesta de “regreso a casa”, de la antropóloga Lila Abu-Lughod, cuando describe el 

encuentro con el lugar social de las mujeres en una región que le era familiar, el Oriente Medio. 

Abu-Lughod (2005) defiende que, 

Su propuesta, inspirada en el concepto de “investigación de imaginarios multi situados” 

de George Marcus, no deja de lado el compromiso de la investigadora con el día a día 

de los sujetos y con las dinámicas microscópicas de investigación (p. 795). 

Ivone es una de las interlocutoras de la Cooperativa Bontche del barrio de São Paulo, en Bissau, 

a quién elegí para hablar de esa relación a la distancia, antes de mi llegada al campo propiamente 

dicho. Esta relación me permitió conocer de antemano el lugar donde las cooperadas se 

encontraban para realizar sus trabajos diarios. Es decir, las mujeres cosen ropas para vender en 

una tienda, en el mercado y en las ferias que se organizan en Bissau. Estas actividades no son 

únicamente desarrolladas en el país: muchas de ellas promueven viajes internacionales, donde 

hacen compras y envían encomiendas. La mayoría de las veces, los viajes se concentran en 

Portugal e Italia, países con los que mantienen un fuerte comercio.  

Con el crecimiento del comercio dentro y fuera del país, principalmente, recibiendo productos 

internacionales para la venta al por menor guineana, las mujeres emprendedoras sintieron la 

necesidad de divulgar sus trabajos para que las personas conozcan más sobre lo que hacen. De 

ahí surgió la idea de crear una página de facebook con el nombre ‘Mindjeris pudi fasi’ [las mujeres 

saben hacer, en crioulo guineano].  En este espacio virtual publican semanalmente los trabajos 

realizados. Los productos que mayormente se destacan en las publicaciones son los artículos 

femeninos como carteras, ropas y calzados.  

Por casualidad, o no, un día a menos de una semana para mi fiesta de graduación, uno de 

mis primos compartió conmigo en mi página personal, algunos vestidos bonitos, para que pudiera 

inspirarme en los modelos y mandar hacer una réplica para la ocasión. Cuando vi la publicación, 

me parecieron productos muy lindos y pregunté dónde había encontrado esos modelos. Eran 

cinco vestidos diferentes: tres largos y dos cortos, en colores y telas diferentes. En Guinea 

Bissau, las telas, las estampas de las ropas, sus colores y matices son un centro de atención e 

interés para aquellas personas que acompañan la moda y las costumbres de vestimenta.  

Mi primo me mandó el link de la página de aquellas publicaciones, cuyos vestidos me 

llamaban la atención por su belleza. Comencé a seguir la página de las creadoras de tales 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  44 

modelos y le ponía un “me gusta” a casi todas las publicaciones, ya que era un trabajo más lindo 

que otro. Tristemente, no conseguí una costurera en Acarape -municipio del estado brasileño de 

Ceará, donde vivía en aquél entonces- que pudiera producir un vestido con base en el modelo. 

Tal vez era un trabajo difícil para ser realizado en el corto período de una semana -que faltaba 

para mi graduación- y por personas que no estaban habituadas a trabajar con telas africanas. A 

pesar de esto, hubiera sido posible encontrar a alguien en Fortaleza (la ciudad más próxima) o 

en otro municipio, pero preferí dejar de lucir un vestido en los moldes guineanos que tanto me 

gustan para otra oportunidad. 

Seguí acompañando la página de las mujeres comerciantes de Guinea Bissau. En seguida, 

decidí mandarles mensajes, preguntando cómo funcionaban las encomiendas para el exterior. 

Recibí una respuesta inmediata de la gerenciadora de la página, Ivone Gomes.  Ivone es 

portavoz de la Cooperativa Bontche, nació el 01 de marzo de 1972, en el barrio de Reno Gâ  

Biafada, en Bissau capital, es la tercera hija de sus padres y tiene 6 hermanos. Ella me explicó 

de qué forma las mujeres de esa iniciativa trabajan en la tienda con fines comerciales. Dentro de 

este lugar hay una escuela, iglesia y una tienda para vender sus productos - ropas, bolsas, etc. 

Durante las conversaciones con Ivone, fueron surgiendo preguntas, que, en su gran mayoría, 

no fueron respondidas. Me fueron extendidas varias invitaciones para que las visitara 

personalmente. Les prometí que las visitaría cuando viajase a Guinea Bissau. En estos diálogos 

se fueron construyendo un objeto académico, que resultaría posteriormente en una tesis de 

maestría. Con esa base de conocimientos sobre la Cooperativa Bontche surgió una atención 

mayor en acompañar los trabajos semanales de la página. De esta forma, fui observando cada 

actividad realizada, así como la participación de las mujeres en cualquier feria organizada en el 

país. Teniendo en consideración mis lecturas y mis propias experiencias en los debates 

académicos y mesas redondas en nuestra universidad, se despertó un interés académico de 

base teórico- metodológico volcado para las cuestiones de las relaciones de género, con énfasis 

especial en las ideas de mujer en asociaciones en Guinea Bissau.  

  
 

Durante 
 

Cuando viajé para Guinea Bissau en agosto de 2018, fui directo para Canchungo a ver mis 

familiares y comenzar el campo de la investigación empírica con el primer grupo, cuyas 

actividades ya habían comenzado, y con quiénes había mantenido un diálogo desde la 

elaboración del proyecto. Es el campo al que considero “cercano y desde dentro”, como sugiere 

Magnani (2002). Canchungo es una ciudad en la que soy conocida por ser hija de dos mujeres 

que fueron, o, mejor dicho, que son bien activas en las Mandjuandadis de la tabanca (aldea) de 

Petabe, factor que de hecho, tornaría viable este estudio.  

De forma general, el retorno para Guinea Bissau fue marcado por momentos de grandes 

emociones para mí: desde mi estancia en Dakar (Senegal) donde realicé una pequeña parada 

de 3 días para reencontrar algunos parientes, hasta mi llegada en Cachungo. Allí, mis familiares 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  45 

prepararon un pequeño ritual de costumbres, para agradecerle a los ancestrales por la 

protección, por la salud y principalmente por estar juntes nuevamente después de casi 6 años 

fuera de casa. Se volvió un momento de vinculación muy fuerte con mi gente, algo que es 

inexplicable, al menos en palabras. Para hacer explícito la importancia de este momento de 

encuentro y agradecimiento ancestral, Mariza Peirano (2002) es esclarecedora cuando al 

reflexionar sobre el ritual, menciona que, en cualquier tiempo o lugar, la vida social está marcada 

por rituales. Esta afirmación puede ser inesperada para algunas personas, porque tendemos a 

negar tanto la existencia como la importancia de los rituales en nuestra vida cotidiana. “En 

general, consideramos que los rituales serían eventos de sociedades históricas, de la vida en la 

corte europea, por ejemplo, o en otro extremo, de las sociedades indígenas. (Peirano, 2003, p.7). 

En Guinea Bissau, existen diversos rituales que no cabe mencionar en este trabajo, pero es 

importante decir que, mi reencuentro estuvo marcado por uno de los rituales para agradecer y 

pedir éxitos en la investigación de campo, con todas las mujeres.  

Es decir, estamos hablando de dos grupos heterogéneos, o, mejor dicho, las asociaciones 

compuestas por mujeres de diferentes generaciones, algunas casadas, otras solteras o viudas, 

de clases sociales y grupos étnicos diferentes, pero que tienen un objetivo en común, juntarse 

para realizar los trabajos que generan lucros y, sobre todo, los trabajo que les gustan y con los 

que se identifican bastante.  

Dicho esto, necesitaba encontrarme con mis interlocutoras lo más rápido posible, incluso por 

que las mujeres tenían sus calendarios anuales de trabajo y esas serían las actividades que iría 

acompañar de forma próxima para la investigación y recolección de datos. Llegué al campo para 

presenciar las cosechas de los trabajos realizados en mayo, en otras palabras, las mujeres ya 

estaban trabajando diariamente en las bolanhas (tierras de plantíos). Fui mitad del trayecto y 

mitad caminando con mi tío, el objetivo del recorrido era comprender mejor las rutinas y el rol de 

cada persona en la organización comunitaria. Precisamente el día de nuestro primer encuentro, 

ellas estaban celebrando la victoria del aumento de precio de algunos productos que ellas venden 

en el mercado. Este fue un momento oportuno para conocer de cerca cómo funcionaba la división 

del trabajo por edad y experiencia, las que determinaban qué tipo de tarea podía ser ejercida. 

Estas cuestiones fueron explicadas en este primer día.   

Sin embargo, vamos a recordar esos primeros encuentros, en los que, de hecho, no era una 

novedad llegar al campo etnográfico y tener contactos personales que me permitieran abrir redes 

para poder iniciar la investigación, comenzando por las rutinas diarias hasta las actividades 

agrícolas -que yo llamé de “trabajar juntas”. La gran diferencia reside en el “retorno a casa”, un 

hogar conocido y al mismo tiempo, un contexto de trabajo de campo desconocido, lo que tendría 

un sentido doble. Según Evans-Pritchard (2005, p. 246) [la antropóloga] “el antropólogo vive 

simultáneamente en dos mundos mentales diferentes, construidos con categorías y valores -en 

muchos casos- difíciles”. Al ser una investigación que involucra a mis seres queridos de 

Canchungo, creí que no me enfrentaría con ciertos desafíos. Por el contrario, en los primeros las 

mujeres ya me miraban como una intelectual de casa, una futura antropóloga, a pesar de que 

“los/as antropólogos/as son considerados traidores”, como que quienes se gradúan en 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  46 

Antropología como área de conocimiento comparten el lado del “colonizador blanco”, los 

“dominantes”, “se consideran superiores”, quieren saber para dominar. 

Esto se debió a que fui presentada como estudiante de antropología por mi tío, que hacía de 

puente en la comunicación antes de mi viaje. Sabiendo mi área de formación, enseguida 

“desconfiaron”. Sin embargo, durante la primera semana en campo, hubo muchas preguntas y 

afirmaciones en la plantación, tales como “¿es confiable que te contemos todo sobre nuestros 

problemas íntimos (secretos)? En sus palabras: “No todas nuestras conversaciones van en tu 

relatoría […]!”  “Mirá que no queremos que seas muy controladora. Por aquí las personas piensan 

que estás enterada de muchas cosas […] no controles nuestras vidas”. “Nuestras vidas no serán 

controladas por vos” […]. Continuaban las indagaciones “mana Peti, ¿Por qué una persona que 

estudia en Brasil vuelve para Bolanha?”.  ¿Y encima con ese barro y con tanta lluvia? “¿Por qué 

estar aquí con nosotras agarrándose gripe y tomando baño de lluvia?” “¿te casaste en Brasil?” 

“¿Tenés hijos?”  ¿Sos de algún partido o del proyecto “mon na lama16”? (notas17 del cuaderno 

de campo, 11 de septiembre de 2018).  

Durante sus discursos, las mujeres mostraron claramente, qué es lo que les gustaría que 

suceda durante mi presencia como investigadora. O sea, ellas tenían expectativas con relación 

a mi -no siempre de forma tan nítida, pero en una negociación sutil. Me recuerda a Berreman 

(1975), cuando describe el “control de impresiones” refiriéndose le investigadore y le investigade. 

Estas impresiones que ambos sujetos tienen, una de otra, podrían influenciar en las 

descripciones y relatos, así como en la práctica de investigación de campo. A partir de los 

descripto, y a pesar que era considerada una “hija”, sitúo brevemente que tuve dos niveles de 

aceptación y acogimiento en el grupo de mujeres que me posibilitaron acceder gradualmente a 

este lugar. Mi experiencia de estar fuera por algún tiempo, y en especial, el ser antropóloga, me 

colocó en un lugar de desconfianza. El primer momento de aceptación se dio cuando 

descubrieron que yo todavía plantaba arroz muy bien y muy rápido. Esto me permitió mantener 

una relación más próxima con las mujeres: me llamaban para todos los trabajos de la semana, 

de mañana y de tarde, ya que ahora sabían que trabajar con ellas era parte de mi investigación. 

Tomaba algunas fotos y muchas veces las mismas interlocutoras me pedían para tomar fotos y 

ellas evaluaban si esa imagen podría ir en mi trabajo o no. Un segundo momento, fue cuando 

acepté realizar charlas con los y las adolescentes y jóvenes que son hijes de ellas. Fue un 

momento muy oportuno, para hablar abiertamente sobre embarazo precoz o no deseado, así 

como de “protagonismo juvenil” y la “importancia de la formación superior para las mujeres”18. 

                                                           
16 “Mon na Lama”, fue un proyecto agrícola creado por el Presidente de la República, José Mário Vaz, con el objetivo de 
apoyar la producción de arroz en las bolanhas.    
17 Durante mi estancia en Bontche, las notas de la investigación de campo fueron registradas en criolo (lengua franca da 

Guinea Bissau); mientras que el diálogo con las mujeres de Babcock se daba en mandjaku, una lengua étnica del norte 

del país. 
18 Semedo (2010, p. 06) afirma que hay una gran “disparidad entre niñas y niños en la educación en Guinea Bissau. 

Mientras que las niñas son las más perjudicadas, pues siempre son llamadas por las madres para ayudar en los trabajos 

domésticos, así como en las actividades que generan ingresos” (economía informal), que de hecho es el sustento 

principal de las familias. También emerge la cuestión del casamiento y de los embarazos precoces, que no favorecen la 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  47 

Desde otra perspectiva, durante esta investigación de campo se fue construyendo una 

relación mutua que culminó con mi integración como colaboradora de ambas asociaciones. 

Entonces me permitieron participar de las reuniones y hasta me pedían mi opinión. En ese 

momento se percibió la valorización de la interacción social y principalmente, el control de 

impresiones desarrollado. De acuerdo a Berreman (1975), el control de impresiones constituye 

un aspecto de cualquier interacción social. Se trata, aparentemente, de una condición necesaria 

para la continuidad de la interacción social. Para una etnografía competente, es esencial 

comprender la naturaleza de la comunicación y los desempeños resultantes. “Se deben emplear 

procedimientos metodológicos que revelan no solo el desempeño montado para el observador, 

sino también la naturaleza de los esfuerzos empleados en su producción y la situación oculta de 

los bastidores” (Berreman, 1975, p.  174). 

El autor explica esta relación entre el control de las impresiones a partir de una situación de 

interacción social. Esto puede ser percibido a partir del momento en que entré en contacto con 

las mujeres, antes del viaje y antes de los encuentros en las bolanhas y de las actividades con 

les jóvenes en Bissau. El diálogo establecido en una relación de confianza e intercambios, 

también se basa en una relación social. Hubo un momento específico de la interacción, en los 

primeros encuentros de canto y danza con Amizade Babock, donde cantaron una música de 

bienvenida, en la que yo debía danzar, pero no conseguí acompañar el ritmo de la danza (tina19), 

así como tampoco sabía las letras de las cantigas. Sentía mucha dificultad para moverme rápido 

y cantar al mismo tiempo. Estaba muy tensa, mientras recibía las enseñanzas de las colegas que 

tenían más experiencia.  

Al final del encuentro hubo una conversación. El discurso es una relación establecida entre le 

antropólogue y el sujeto. Me referí al discurso de aquel que observa a partir de un conocimiento. 

O sea, el conocimiento antropológico es inmediatamente una relación social, pues es el efecto 

de las relaciones que constituyen recíprocamente el sujeto que conoce y el sujeto al que quiere 

conocer. (Viveiros de Castro, 2002. p. 113). Puede pensarse que la relación entre dos 

(antropóloga/sujeta) se apoya en la noción de alteridad. “El antropólogo necesariamente usa su 

cultura; el ‘nativo’ es bastante usado por su cultura” (Viveiro de Castro, 2002, p.114). No obstante, 

las relaciones son como “reglas del juego” donde en primer lugar vendría la ventaja 

“epistemológica” que la antropóloga tiene sobre el “nativo”. La reflexión que se hace a partir de 

esa experiencia de investigación, es que no se basa en los principios del discurso y en la lógica 

de organización de esta área. Parto de la idea que “las personas están operando a partir del 

corazón de ciertas órdenes institucionalizadas, interpretando sus situaciones para actuar 

correctamente en ellas” (Geertz, 1973, p. 423). 

participación de las niñas en la escuela. “Todos esos elementos contribuyen mucho a debilitar la participación de la mujer 

guineana en la vida política y en las esferas de decisión” (Gomes, 2016, p. 50). 
19 La “Tina” es un género musical que nació de la unión de varios ritmos de Guinea Bissau, conocidos como músicas 

tradicionales” (Gomes, 2019, p. 90). 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  48 

El después 

Aquí, me refiero a algunas conexiones entre los momentos con las mujeres, y las relaciones 

intercambio vividas, así como cuestiones relativas al estar juntas a partir de la perspectiva de 

Berreman (1975) y Magnani (2002). Pues fue necesario recorrer toda una trayectoria que inició 

con el pre proyecto de investigación para ingreso a la maestría hasta el acompañamiento de 

ambos grupos de cerca, o sea, observar sus dinámicas sociales (las actividades) y crecimiento 

económico (ampliación de los medios de producción). Sin embargo, antes de continuar, conforme 

Fonseca (2017), es posible no caer en algunas trampas y aprovechar las ventajas de un “viaje” 

– la relativización del conocimiento hegemónico occidental y la valorización de lo que dicen las

sujetas de estudio, a conciencia de que los posicionamientos de las perspectivas transmitidas

parte de situaciones social y políticamente diferentes. Recordando que las tradiciones se hacen

retrospectivamente, y admiten que “el campo continúa siendo un componente central de la

tradición antropológica, pero ahora como una tradición reinventada, conforme las circunstancias

contemporáneas” (Fonseca, 2017, p. 439).

Partí del presupuesto de que este trabajo etnográfico desarrollado junto a las mujeres de 

Guinea Bissau no puede ser comprendido o separado de un debate político-epistemológico sobre 

sus propias vivencias locales. Entretanto, Magnani, en una discusión actual sobre un otro locus 

para la práctica etnográfica, entendida como un camino de conocimiento sobre los fenómenos 

culturales y sociales desarrollados por la ciencia antropológica: 

[...] lo que se propone es una mirada de cerca y desde dentro, pero a partir de acuerdos 

entre los propios actores sociales, o sea, de las formas por medio de las cuales ellos se 

ven, para transitar por la ciudad, disfrutar de sus servicios, utilizar sus equipamientos, 

establecer encuentros e intercambios en las diferentes esferas -religiosidad, trabajo, 

ocio, cultura, participación política o asociativa, etc. Esta estrategia supone una apuesta 

de ambos polos de la relación: de un lado, los actores sociales, el grupo y la práctica que 

está siendo estudiada, y del otro lado, el paisaje en el que esta práctica se desarrolla, 

entendida no sólo como un escenario, sino parte constitutiva del recorte y análisis. Es lo 

que caracteriza al enfoque de la antropología urbana, diferenciándose de los abordajes 

de otras disciplinas e incluso de otras opciones al interior de la antropología. (Magnani, 

2009, pp. 14-15). 

Por lo tanto, no se trata solamente de observar o acompañar actores sociales en campo, sino 

de estar dentro del campo, cerca, y como parte del campo, compartiendo en la medida de los 

posible, la existencia y las subjetividades de los sujetos (Gomesb, 2016, p.15). También 

considero que el contacto se vio facilitado por el hecho de ser una mujer guineana nacida y criada 

en Canchungo y haber elegido las interlocutoras de Babock, que en su mayoría eran colegas de 

mis madres. Después de las primeras semanas ya me sentía más cómoda y hasta sentía como 

si estuviera con personas de mi edad. Este proceso de acogimiento y aproximación de las 

interlocutoras, incluso aquellas a quienes no conocía personalmente, fue muy relevante para la 

forma en que se dio la investigación.  



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  49 

Esto me permitió desarrollar amistades más fuertes que fueron muy importantes para la 

investigación. Por ejemplo, una participación activa con las interlocutoras. Muchas veces 

sucedían situaciones que no presencie, pero ellas me llamaban por teléfono para contarme. 

Convivir con las integrantes de las asociaciones y vivenciar muchas actividades y eventos 

organizados por las organizaciones de mujeres Babock, Bontche y por la comunidad, fue una 

oportunidad y una experiencia. Entre las principales actividades económicas de las mujeres 

están la agricultura, la costura, el comercio y los encuentros para el tiempo libre.  

Por lo tanto, la experiencia etnográfica como investigadora junto a las mujeres remite a algo 

que Clifford (1998) llamaba la atención: “el trabajo etnográfico es construido a través de la 

relación entre sujetos significativos”. En el campo de investigación no existe una autoridad, al 

contrario, el conocimiento etnográfico es realizado a partir de las interacciones entre la 

investigadora y las interlocutoras. Este trabajo posee un valor para las mujeres que aquí fueron 

descritas y estudiadas, motivo por el cual presenté en estos tópicos, elementos de mi trayectoria 

propia como investigadora a partir de la interacción con las mujeres en este campo, que me es 

familiar. Volver a casa y en ese contexto establecer nuevos puentes de diálogo y negociación 

con un ambiente, que, al ser familiar, me permitió crear un discurso compartido, valorar 

determinadas prácticas que en general son desconocidas por aquellas que observan a “la mujer 

africana, guineana”. También este trabajo pretende abrir camino para las nuevas investigadoras 

que tengan interés en analizar los estudios sobre las relaciones de género y las organizaciones 

de mujeres en Guinea Bissau y en otros países. 

 
 

Cerrando... 
 

Este capítulo trae una reflexión sobre la experiencia de estar fuera de casa, en una trayectoria 

académica en Ceará, Brasil, en el área de Ciencias Humanas y Sociales en un contexto de una 

universidad internacional. Fueron evidenciados los vínculos establecidos en mi camino de 

regreso a casa, incluyendo el reencuentro con familiares y el acceso a interlocutoras que todavía 

no conocía, posibilitados por elegir el país de origen como área de investigación de la maestría. 

La observación participante me permitió la inserción desde un otro lugar, a partir de una vivencia 

de los procesos de las interlocutoras, tales como los encontrados en la danza, en la música, en 

las conferencias, en las formaciones cortas. En líneas generales, a lo largo del texto traigo para 

el lector o lectora una mirada atenta y cuidadosa del universo femenino en Canchungo y Bissau 

– Guinea Bissau, África occidental, organizado a partir de relaciones de género (família e 

comunidade); mirada que sólo se podría haber desarrollado en las condiciones reflexivas de la 

etnografía del siglo XXI. 

 
 
 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  50 

Referencias bibliográficas 

Abu-Lughod, Lila. (2005). Dramas of Nationhood: the politics of television in Egypt. The University 

of Chicago Press. 

Berreman, Gerald. (1975). Etnografia e Controle de Impressões em uma Aldeia do Himalaia. En: 

A. Zaluar (Org.). Desvendando Máscaras Sociais (pp. 123-174). Francisco Alves.

Brites, Jurema e Motta, Flávia de Mattos. (Orgs). (2017). Etnografia, o espírito da Antropologia. 

Tecendo linhagens. Homenagem a Claudia Fonseca. EDUNISC/ ABA Publicações. 

Chagas, Waldeci Ferreira. (2011). A condição da mulher na África tradicional. III Seminário 

Nacional de Gênero e Práticas Culturais: olhares diversos sobre a diferença. João Pessoa- 

PB. 

Favret-Saada, Jeanne. (2005). ‘Ser afetado’. Cadernos de Campo, 13 (13), 155-161. 

Fonseca, Claudia. (2017). Lá onde, cara pálida? Pensando as glórias e os limites do campo 

etnográfico. Revista Mundaú, 2, 96-118 

Geertz, Clifford (1997). Os dilemas do antropólogo entre ‘estar lá’ e ‘estar aqui’”. Cadernos de 

Campo, 8, 205-235. 

Geertz, Clifford. (1978). A Interpretação das culturas. Zahar. 

Geertz, Clifford (1973). The Interpretation of Cultures. Basic Books. 

Evans- Pritchard, E. E. (2005) [1976]. Bruxaria, oráculos e magia entre os Azande. Zahar. 

Gomes, Patrícia Godinho (2016a). A Mulher guineense como sujeito e objeto do debate histórico 

contemporâneo: excertos da história de vida de Teodora Inácia Gomes. África Development, 

XLI, (3), 71-95. 

Gomes, Patricia Godinho (2013). Amílcar Cabral and Guinean women in the fight for 

emancipation. En Manji, Firoze, Fletcher Jr., Bill (eds). Claim no easy victories. The legacy of 

Amilcar Cabral. (Pp. 279-294). CODESRIA. 

Gomes, Patrícia. (2010). As mulheres do setor informal. Experiências da Guiné-Bissau. En Africa. 

Puentes, conexiones e intercambios, Actas del VI Congreso de Estudios Africanos en el 

mundo ibérico, Las Palmas, Aquario, pp. 682-701. 

Gomes, Peti Mama (2019). Mulheres em Associação na Guiné-Bissau: gênero e poder em 

Bobock e Bontche. Tesis de maestría en Antropología de la UFC\Unilab. 

Gomes, Peti Mama. (2016b). Ser mulher africana e estudante no contexto da diáspora: alguns 

aspectos do cotidiano de estudantes guineenses no maciço de Baturité-CE, (Monografia de 

conclusão de curso), Unilab, Redenção - CE. 
Guerra, I. C. (2006). Pesquisa Qualitativa e Análise de Conteúdo. Sentidos e Formas de Uso. 

Principia. 

Hountondji, Paulin J. (1989). Investigação e extraversão: elementos para uma sociologia da 

ciência nos países da periferia. Soronda-Revista de Estudos Guineenses, 8, 107-118. 

Magnani, José Guilherme Cantor. (2009). Etnografia como prática e experiência. Horizontes 

Antropológicos, 15 (32), 129-156, 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  51 

Rocha E y Eckert. (2008) Etnografia: saberes e práticas. En C. R. J. Pinto y C. A. B. Guazelli. 

Ciências humanas: pesquisa e método. (s/p). Editora da Universidade. 

Malinowski, Bronisław. (1978) [1922]. Introdução: tema, método e objetivo desta pesquisa. En 

Argonautas do pacífico ocidental: um relato do empreendimento e da aventura dos nativos 

nos arquipélagos da Nova Guinea Melanésia. (pp. 17-37) Abril Cultural. 

Oliveira, Roberto Cardoso de. (1998). Olhar, ouvir, escrever. En O trabalho do antropólogo. 

Editora UNESP. 

Peirano, Mariza. (2018). Anthropology in Brazil. En International Encyclopedia of Anthropology. 

(pp.1-15), Wiley-Blackwell. 

Peirano, Mariza. (2014). A história que me orienta. En Parry Scott, Roberta Bivar Campos & 

Fabiana Pereira (orgs.). Rumos da Antropologia no Brasil e no mundo: geopolíticas 

disciplinares. (pp. 1-18). Editora UFPE. 

Peirano, M. (2003). Rituais ontem e hoje. (Pp. 7-8) Jorge Zahar Editor.  

Peirano, Mariza (2002). O dito e o feito: ensaios de antropologia dos rituais.  Relume Dumará. 

Núcleo de Antropologia da Política/UFRJ. 

Peirano, Mariza. (1995). A favor da etnografia. Relume-Dumará. 

Semedo, Odete da Costa. (2010). As Mandjuandadi - Cantigas de Mulher na Guiné-Bissau: da 

Tradição Oral à Literatura. Tesis de Doctorado en Literaturas de Língua Portuguesa. Pontifícia 

Universidade Católica de Minas Gerais. 

Viveiros de Castro, Eduardo. (2002). O nativo relativo. MANA, 8(1), 113-148. 

Bibliografía 

Adesina, Jimi. (2012). Práticas da Sociologia Africana: Lições de endogeneidade e género na 

academia. En N. Silva, Coelho & Souto (orgs.), Como Fazer Ciências Sociais e Humanas em 

África: Questões Epistemológicas, Metodológicas, Teóricas e Políticas (pp. 195-2010) 

CODESRIA. 

Bâ, Amadou Hampâté. (2003) O menino Fula. Palas Athena; Casa das Áfricas. 

Benjamin, Walter. (1992). O narrador. Considerações sobre a obra de Nikolai Leskov. In: Magia 

e técnica, arte e política (pp. 197-221). Relógio D´Água Ed. 

Casal, Adolfo Yánez. (1997). Suportes teóricos e epistemológicos do método biográfico. 

Ethnologia, 6-8, 87-104. 

Clifford, James. (2011). A experiência etnográfica: antropologia e literatura no século XX. Editora 

UFRJ. 

Pollak, Michael. (1992). Memória e Identidade Social. Tradução de Monique Augras. Estudos 

Históricos, Rio de Janeiro, v. 5, n. 10, p. 200-212. 

Pollak, Michael. (1989). Memória, esquecimento, silêncio. Revista Estudos Históricos, 2 (3), 3-5. 

Viveiros de Castro, Eduardo. (1986). Araweté: os deuses canibais.  Zahar/Anpocs. 

Lévi-Strauss, Claude. (1973). Antropologia Estrutural. Tempo Brasileiro. 



FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  52 

CAPÍTULO 3 

Mujeres médicas-sacerdotisas (Tinyanga)  
en tiempos coloniales, al sur de Mozambique 

Jacimara Souza Santana 

Este capítulo20 es una versión escrita de la presentación oral realizada en la IVª Jornada de 

Historia de Asia y África de la Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educación de la UNLP, 

entre los días 15 y 16 de septiembre de 2021. Es también resultado de una investigación mayor 

desarrollada durante el doctorado en historia, cuya tesis dio origen al libro Médicas-sacerdotisas. 

Religiosidades ancestrais e contestação ao sul de Moçambique, publicado por la editorial de la 

Universidade Estadual de Campinas (UNICAMP-S.P.) en Brasil. Aquí, se presentan 

informaciones preliminares sobre la investigación y de modo específico, se enfoca en cómo las 

mujeres africanas médicas sacerdotisas (tinyanga) enfrentaron los impactos que el dominio 

colonial trajo a la vida de las personas que ejercían este tipo de oficio en la región sur de 

Mozambique. El objetivo es destacar la relevancia de las costumbres y sus reinvenciones en 

contextos de subalternización, inclusive en el campo ritual, mostrando en qué medida sus usos 

se convirtieron en estrategias potenciales de acceso al poder político para contestar y/o 

transformar realidades sociales.  

Notas de una investigación sobre la historia de Mozambique 

Mozambique está situado en la región meridional de África y está bañado por el océano Índico. 

En la región sur, el dominio portugués se volvió efectivo recién después de la derrota del estado 

africano llamado “Gaza”. Gaza fue un imperio fundado alrededor de 1820, como consecuencia 

de las migraciones de los pueblos vanguni desde el sur de África por diversos factores, entre las 

cuales están la pérdida del territorio debido al avance de la colonización británica antecedida de 

la ocupación holandesa. Este imperio -cuyo territorio se extendió desde la región central de 

Mozambique hasta una parte del actual territorio de Zimbabue y Sudáfrica- opuso una resistencia 

significativa a la conquista lusa, tanto por la vía diplomática como por medio de guerras. Las más 

importantes fueron en 1895-1897 cuando el último rey, Ngungunnyane, conocido por los 

portugueses como “el león de Gaza” fue preso y exiliado en Portugal. Pese a que este imperio 

20 Traducción por Natalia Cabanillas. Revisión y edición por Yamila Eliana Balbuena. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  53 

africano fue destruido, la memoria de algunas de sus costumbres, modos de organización socio-

política y religiosa se mantuvieron vivas entre las personas, dando sentido y alentando nuevos 

procesos de resistencia y resiliencia.  

La investigación que inspiró este texto tuvo por objetivo indagar cómo las médicas 

sacerdotisas y médicos sacerdotes lograron garantizar la existencia de su grupo social y la 

continuidad de sus actividades en un período de cambios significativos, a consecuencia de los 

procesos de colonización e independencia (1927-1988). Cabe destacar que antes del dominio 

colonial efectivo en la región sur, esas personas ejercían una influencia considerable sobre el 

poder político, militar y religioso del Estado de Gaza. Actuaban en la ejecución de las políticas 

en el campo de la salud pública, del sector jurídico, económico y en diferentes momentos de la 

vida cotidiana de las personas africanas, acompañándolas desde el nacimiento hasta la muerte. 

Con el advenimiento de la colonización portuguesa, ese lugar social les fue negado y ese grupo 

social pasó a estar sujeto a políticas de desprestigio de su autoridad y a la invalidación de sus 

conocimientos. Esta tensión se mantuvo durante los primeros años después de la independencia, 

siendo notablemente atenuada después que el Ministerio de Salud decidiera incorporar los 

servicios de sus integrantes a la política de salud del país alrededor de 1988. En 1992 se funda 

la AMETRAMO, Asociación de Médicos Tradicionales de Mozambique. 

El área geográfica de este trabajo se centra en la región sur de Mozambique, específicamente 

en las provincias de Gaza y de Maputo. La elección de esta área, así como del período definido 

es el resultado del relevamiento documental de fuentes escritas en el archivo, donde fueron 

identificados órdenes de prisiones y exilios impuestos a médicas-sacerdotisas y médicos-

sacerdotes (tinyanga), lo que permitió identificar el área de mayor conflicto, la época y el 

predominio de los procesos en términos de género. De un total de 45 órdenes de prisión y exilio 

identificados entre los años 1916 y 1966, la mayoría sucedieron en Gaza, seguido de Maputo, 

siendo en su mayoría aplicadas a hombres (42), mientras que apenas 3 prisiones fueron dictadas 

para mujeres. Este levantamiento suscitó algunas preguntas que fueron trabajadas en la 

investigación, como, por ejemplo: ¿Por qué razón esta institución socio-religiosa ancestral 

africana era prohibida? ¿Qué pensaban los administradores, los misioneros, los médicos y el 

Estado colonial sobre el liderazgo sacerdotal y el rol social que ejercían? ¿Por qué motivo hay 

una diferencia numérica tan grande entre los mandatos de prisión contra hombres y mujeres? 

¿Cómo reaccionaron las médicas-sacerdotisas y los médicos-sacerdotes?  

Esta investigación se basó en fuentes orales y escritas de diversos tipos. Fuentes escritas 

(judiciales, administrativas, hemerográficas, memorias) recolectadas en los Archivos de 

Mozambique y Portugal; y fuentes orales recolectadas en entrevistas con integrantes de la 

Asociación de Médicas y Médicos Tradicionales de Mozambique (AMETRAMO). Las entrevistas 

fueron realizadas en lengua Xichangana y traducidas al portugués. El uso de esta lengua se 

debió a que la mayoría de mis interlocutores/as desconocía o mostraba poca habilidad con la 

lengua portuguesa. Este era el caso de las mujeres, que son mayoría en el ejercicio del oficio de 

nyanga en la región sur, sea como parte de la AMETRAMO o por fuera de ella. Las fuentes orales 

permitieron una mejor interpretación de las voces de las médicas sacerdotisas y de los médicos 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  54 

sacerdotes (tinyanga), quienes muchas veces aparecen en las fuentes escritas ventrilocuadas 

por la mirada etnocéntrica. En términos teórico-metodológicos, el uso de referencias del campo 

de los estudios subalternos y de la historia social fue de gran utilidad en la búsqueda de una 

escritura de la historia centrada en la perspectiva y las experiencias africanas, en medio de las 

ambigüedades creadas por el estado colonial.  

Tinyanga: de la categoría socio religiosa a su papel social 

La palabra tinyanga, hasta aquí, fue empleada en el texto entre paréntesis, indicando la idea 

de ser un sinónimo. Es un término en Xichangana, la lengua bantú predominante en la región sur 

de Mozambique, y es utilizada para nombrar a las médicas-sacerdotisas y a los médicos-

sacerdotes. Generalmente, en las lenguas bantú, la variación en número de una palabra está 

dada por un prefijo, como se puede observar en este caso, donde la sílaba “ti” unida a la raíz de 

la palabra, nyanga (singular) cumple esa función. Se trata de un término que no presenta 

variación por género, siendo inclusivo para nombrar hombres y mujeres practicantes de ese 

oficio, una característica singular de la estructura lingüística de los pueblos bantú, común a otras 

lenguas de otras partes del continente africano. Nyanga es una categoría socio-religiosa y es 

también el nombre dado a los remedios confeccionados por un o una Nyanga doctora o doctor. 

En portugués, eses líderes y lideresas son conocidas con diferentes nombres: curanderos, 

practicantes de medicina tradicional o incluso, médicos tradicionales. Son formas de nombrar 

cargadas de conceptos y estereotipos que revelan percepciones exógenas sobre estos sujetos 

y sujetas a lo largo del tiempo. En este texto, así como en la investigación, opté por el uso del 

término endógeno de la lengua Xichangana, y de uso corriente de los habitantes de la región sur, 

y de modo particular, del grupo social de estudio.  

Las personas tinyanga pueden curar a través del conocimiento de las hierbas, intermediar la 

relación entre los vivos y los muertos, entrar en trance, consultar eventos de la vida por medio 

del oráculo (juego de bucios), proteger y generar bienestar para las personas, actuando como 

gestoras del miedo, de las incertidumbres y de los sufrimientos de orden espiritual, moral o físico. 

El papel social ejercido por tinyanga abarca también la garantía del orden y de la seguridad de 

las poblaciones, inclusive a través de la intermediación de conflictos. El “ser” y el “hacer” de la 

persona nyanga estaba enraizado en las culturas locales y retroalimentaba valores y normas de 

organización social, política, moral y religiosa, ofreciendo tratamientos para los efectos 

desestabilizadores provocados por el dominio colonial, por ejemplo, con la negación del 

reconocimiento de su importante papel en la sociedad. El uso de conocimientos para promover 

la violencia, desestabilizar o matar, entre otras acciones antisociales, no eran atributos del oficio 

de nyanga, aunque los agentes coloniales hayan introducido esta asociación en el pensamiento 

colectivo. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  55 

Actos de resistencias y resiliencias en la clandestinidad 

Después de la conquista portuguesa de la región sur, los grupos sociales que ejercían 

influencia en la administración del antiguo Estado de Gaza fueron desmantelados, como es el 

caso de los y las líderes sacerdotales. Personas que ejercían este oficio, desde entonces, 

pasaron a estar expuestos a situaciones de violencia y desprestigio, siendo su conocimiento 

secular endógeno sobre la cura, estigmatizado como primitivo, supersticioso, “hechicero” 

(maléfico), diabólico, nocivo a la salud pública o simple charlatanería. Eventualmente, también 

fueron víctimas de la confiscación de sus pertenencias religiosas, juzgados en los tribunales, 

prisioneres y hasta castigades corporalmente.  

La investigación mostró que les tinyanga reaccionaron de formas diferentes, empleando 

acciones cotidianas para enfrentar las prohibiciones impuestas, sea de modo individual o 

colectivo. Esas reacciones no siempre fueron movidas por una conciencia de lucha contra la 

opresión colonial, pudiendo, por ejemplo, ser empleadas en defensa de la autonomía de ir y 

venir, o de hacer. Sin embargo, esa actuación cotidiana fue de fundamental importancia, y en 

conjunto con otras acciones con objetivos de disputa de poder más directos, trajeron 

consecuencias contrarias a los intereses del grupo dominante en la formación del orden social, 

ya que las personas tinyanga podían influenciar y generar cambios en las mentalidades.  

Las iniciativas cotidianas fueron vitales para la protección de los conocimientos de él o la 

nyanga y para la continuidad del ejercicio de su oficio. Las mujeres desempeñaron un papel 

significativo en esa manutención. A pesar de los ataques del Estado colonial, en vez de sucumbir, 

aquella institución socio-religiosa, renacía. Entre las estrategias utilizadas por personas tinyanga 

para garantizar la continuidad de su oficio, destacamos el uso de la clandestinidad.  

En las entrevistas, tinyanga de la zona rural de Alto Changane y de la región vecina de la 

provincia de Gaza, al narrar las memorias de sus reacciones frente a las interdicciones impuestas 

en el periodo colonial, se pronunciaban: “era mi naturaleza!”.  

Como la naturaleza, no hay ley o medida del estado que la pueda detener o impedir de “ser” 

o de “hacer” nyanga, siendo imposible que las personas que poseen este don (vocación) puedan

eximirse de asumir sus tareas, siendo que esto era parte de su naturaleza y de su existir en

cuanto persona. De esta forma, en el contexto colonial donde la autoridad de la persona nyanga

pasó a ser motivo de rechazo, prisión y violencia, la tendencia de las personas que ejercían ese

oficio fue abandonar el uso de distintivos que pudieran identificar su papel social, como por

ejemplo determinadas ropas, mostacillas y cabellos rastafaris, este último fue sustituido por una

especie de peluca hecha de fibras vegetales, el shibuko, de uso vigente hasta el día de hoy

durante las ceremonias. Es bastante ilustrativo de la respuesta nyanga el siguiente documento.

La imagen del cerdo salvaje presente en el certificado emitido por la Asociación Africana de

Isagomas e Izinyanga de nome Dingaka y perteneciente a Daniel Mkanda, aprehendido por la

policía de Mozambique, un Ngaka (ou nyanga) natural de Niassalândia (actual Malawi) en

Quelimane/Zambézia en el año 1961.



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  56 

Figura 3.1 
Certificado emitido por la Asociación Africana de Isagomas e Izinyanga (tinyangas) 

 

 
 

Nota: Fonte: ANTT. FSCCI. Feiticismo e a Subversividade, nº 1444 

 
Este animal -conocido entre los sudafricanos como chancho silvestre o isambane, en Angola, 

entre los pueblos del grupo Nyaneka Humbi como Ondjembo o Djembo- puede ser encontrado 

en varias partes de África subsahariana y su apariencia nos recuerda a otros animales como el 

conejo, el puerco o el canguro. El chancho silvestre suele realizar largas caminatas y son vistos 

únicamente durante la noche, cavando agujeros como si fueran topos, buscando alimentos. Así 

como el Isanbane, el trabajo de la persona nyanga se volvió exclusivamente nocturno y lejos de 

las usuales ndombas, casas o templos donde la persona nyanga guardaba sus pertenencias 

religiosas y donde también recibían a quienes los buscaban para un consejo, una cura o 

tratamientos de diferentes tipos. Como afirmó la Nyanga Irene Filipe Muchanga del núcleo de la 

AMETRAMO de Maputo durante la entrevista, no había ninguna ley que estableciera que el 

trabajo de la medicina tradicional deba ser realizado durante la noche, pero la falta de aceptación 

por parte de las autoridades coloniales impuso el trabajo a escondidas. Mujeres tinyanga del 

núcleo de AMETRAMO de la ciudad de Xai Xai (Gaza), recordaron que el encuentro con los 

clientes se daba en lugares distantes, simulando que iban a las machamba (chacras), o a la casa 

de una de ellas. El tratamiento era realizado a escondidas, y usando el susurro; después de la 

consulta, los instrumentos podían ser enterrados. Las detenciones sucedían cuando estas 

maniobras eran descubiertas21. Tales iniciativas nos recuerdan lo que Michel De Certau (1994) 

denominó de tácticas y estrategias. De Certau sugiere que las tácticas serían las diferentes 

posibilidades de acción desarrolladas por individuos o colectivos en respuesta a las estrategias 

                                                           
21 Declaración del grupo Tinyanga – Xai-Xai, lengua Changana. Traducción de Vânia Daniel Macuácua, entrevista 

otorgada a la autora en el año 2012. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  57 

impuestas por un poder dominante en contextos de subalternización, de tal forma de corroerlo 

por dentro, resignificando los referenciales de costumbres de acuerdo a sus necesidades e 

intereses.  

La consulta de fuentes del período colonial entre los años 1954-1971 mostró que el 

desplazamiento de clientes y tinyanga no era inusual entre la región del sur de Mozambique y 

países vecinos, como Zimbabwe, Sudáfrica y Swazilandia, conforme puede ser observado en el 

siguiente mapa:  

Figura 3.2 
Mapa de migración de tinyanga y clientes entre Mozambique, Zimbabwe, Sudáfrica 

 y Swazilândia 

Si las personas africanas continuaron buscando la atención de tinyanga, a pesar de las 

dificultades creadas por el Estado colonial, es porque la asistencia prestada por los integrantes 

de este grupo marcaba una diferencia. Una de las cuestiones fundamentales que precisa ser 

subrayada, es que los síntomas físicos no son vistos como la única causa o indicador de la 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  58 

aparición de enfermedades o del desequilibrio entre diferentes órdenes de la vida de los 

individuos. De acuerdo con la afirmación del nyanga Malaia Munhai, registrada en un boletín de 

julio de 1963, al ser denunciado al Cuerpo de Policía de Seguridad Pública de la Provincia de 

Mozambique, la modalidad del tratamiento nyanga no se “trata solo de salud, sino también de 

las dificultades que cada uno tiene y [para las cuáles] los doctores europeos no poseen este tipo 

de remedios”, conforme consta en la nota titulada “Feiticismo e Subversidade”, publicada en el 

Boletim de Informação del ANTT. FSCCIM, el 19 de mayo de 1966. 

La investigación también mostró que la iniciativa de las personas tinyanga de agruparse en 

corporaciones de oficio también se dio como forma de protección y resguardo de sus 

conocimientos y recursos, tal como argumentaron Thokozani Xaba (2005) y Stevem Feierman 

(1986). La liga sudafricana Bantu Dingaka, por ejemplo, fue fundada en Sudáfrica en el año 1930, 

fue la más antigua corporación de oficios nyanga y la que más se ramificó a diversos lugares -

Lady Selbourne, Pretória, Johanesburg, Bloenfontein, Kimberly, Basutoland (Witwatersrand) e 

Ladybrand (Lesotho)-, volviéndose una organización trans regional, en la medida en que 

agremiaba tinyanga de otros territorios del sur de África, como aquellos originarios de 

Mozambique migrantes en Sudáfrica para cumplir con los contratos de trabajo impuestos por las 

empresas coloniales. En el caso de las tinyanga mujeres, cabe destacar que la creación de 

“escuelas” de formación para tinyanga introducían a los y las maestras y a los y las discípulas/os 

en una red cada vez mayor de adeptos, sujetos a normas comunes de conducta y que pueden 

ser consideradas como una experiencia previa de las asociaciones, incluso cuando en aquel 

momento todavía eran clandestinas.  

Otra forma de actuación nyanga, también secreta, fue a partir de los misioneros africanos de 

algunas iglesias cristianas no católicas, incluyendo aquellas fundadas y creadas por ellos 

mismos. En el contexto colonial, donde las religiosidades ancestrales fueron consideradas como 

primitivas o supersticiosas, y donde la conversión al cristianismo era reconocida como una norma 

en términos de religión, la tendencia de las poblaciones africanas de la región sur fue la 

conversión a la fe cristiana, pero no católica. Patrick Harries (2007), al analizar los informes de 

la misión suiza (Iglesia presbiteriana) identificó varias evidencias de sincretismo en las prácticas 

de los líderes religiosos africanos “al servicio” de esa misión, tales como: la conversión en general 

era antecedida por sueños que podían ser interpretados por tinyanga; los convertidos, lanzaban 

profecías, inspirados por el Espíritu Santo; las ceremonias eran seguidas de llantos y 

convulsiones entre otras manifestaciones emocionales, y muchas mujeres convertidas habrían 

conocido la fe cristiana a través de los Svikwembo (espíritus) que las poseían, siendo la 

presencia de mujeres predominante en las misiones como líderes y predicadoras. Harries afirma 

que la actuación misionera de africanos -como Yossefa Mhalamhala- en la misión suiza podía 

ser asociada a la actuación de un nyanga dedicado a expulsar y controlar el poder o los espíritus 

de las personas poseídas, pero en nombre del Espíritu Santo.  

La iglesia identificada como Unión Apostólica Cristiana de los Negros de la Provincia de 

Mozambique, reconocida también por Zion, era una de las iglesias africanas independientes 

asociada por la administración colonial a la institución nyanga. En los informes dedicados a la 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  59 

investigación del compromiso entre tinyanga y líderes misioneros en el movimiento de Liberación 

Nacional de Mozambique, esa comparación se muestra evidente, de la misma forma que, sus 

integrantes son considerados “políticos”, contrarios al orden colonial. Por ejemplo, en un 

interrogatorio policial del año 1959, los misioneros cristianos portugueses denunciaron a los 

líderes religiosos ziones de propagar entre la población, que los blancos eran enemigos de las 

tierras africanas y que la iglesia católica no permitía que los africanos fueran libres, siendo las 

misiones católicas demonios que se oponían a las costumbres; mientras que las iglesias Zion 

admitían la poligamia, realizaban bautismos al son de ngoma (tambor) y se decían curadores de 

todas las enfermedades. De hecho, los informes posteriores mostraron que tinyanga eran 

integrantes de esta organización religiosa y predicaban la rebelión contra el dominio blanco, con 

base en la adopción del principio “África para los Africanos” 22. 
 

 

Las contribuciones de las mujeres tinyanga 
 

En las entrevistas que realicé con grupos de tinyanga y con otras personas en la provincia de 

Gaza, me sorprendió la frecuencia e importancia que las personas consultadas otorgaban en sus 

propias narrativas a la tradición oral del antiguo imperio de Gaza. Los relatos en los grupos 

tinyanga evidenciaron una profunda relación entre la identidad nyanga y la tradición oral de ese 

imperio. Como ejemplo, cito un fragmento de la entrevista concedida por la nyanga Irene Filipe 

Machanga, coordinadora del núcleo de la AMETRAMO en la ciudad de Maputo:  

 
Aquí nosotras trabajamos con el espíritu de Mazulo de la raza Gungunyane. 

Esos guerreros que murieron durante la guerra, quedaron aquí... La medicina 

tradicional trabaja con los instrumentos utilizados en la guerra de resistencia 

nacional. Los guerreros del Imperio de Gaza, en vez de perderse, germinaron 

aún más. (Entrevista, nyanga Irene F. Machanga, 2012.)  

 

Machanga concluyó su relato con la siguiente pregunta: ¿hasta dónde va a llegar esa 

generación, que, en vez de acabar, germina más? Ese discurso se repetía en varias entrevistas, 

en las que se afirmaba que las personas tinyanga serían las continuadoras de la obra de 

Ngungunyane y de sus antecesores reales, por medio de los espíritus de los antiguos guerreros. 

Las entrevistas en Gaza y Maputo me llevaron a resaltar una serie de expresiones de la estética 

nyanga, en la que se evidencia un constante proceso de reinvención de aquella identidad 

guerrera del imperio de Gaza y algunas de las costumbres que los colonizadores intentaron con 

                                                           
22 AHM. FGG. Distrito de Gaza. Administração do Conselho de Chibuto, cx 649. Vila de João Belo, 6 de maio de 1959. 

O Inquérito foi realizado nas escolas da missão católica de Chipapa, Muianga, Munguhase, Chiguidela, Uanjuculane, 

Chalacuane, Massavane, Chinangue (Checane), Sangene, Chiduachine, Zuza, Chimonzo e Chissano; ANTT. FSCCIM. 

Nº 1444. Boletim de Difusão de informações de 28/1963, 6/12/1963, ofício nº 11592, 1 de maio de 1963; AHM. FGG, cx. 

2244. Freitas, Ivens Ferraz. Seitas religiosas em Moçambique, p. 6. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  60 

esfuerzo erradicar, suprimir en el pasado. Esto se manifestaba en el uso de indumentaria de les 

tinyanga, semejantes a las utilizadas por los guerreros de aquel imperio: sombrero de plumas, 

mostacillas, amuletos, faldas de pieles o colas de animales pequeños, manojos de cola de vaca 

en los músculos de los brazos y las piernas, la azagaya, la moca y el escudo oval fabricado con 

cuero de vaca23.  

Algunos de estos distintivos continúan siendo utilizados hasta los días de hoy, aunque con 

algunas reinvenciones. Podemos notar la diversidad de animales impresos en las capulanas 

(telas estampadas) usadas por les tinyanga para distinguir la variedad de sus espíritus. Los 

guerreros del Imperio de Gaza también eran cazadores. Esas capulanas se diferencian por sus 

colores, siendo el color negro asociado a los espíritus vanguni, mientras que las capulanas rojas 

con un sol amarillo estilo floral se asocia a los espíritus vandau. La preservación del uso de las 

lenguas Cindau y Cizulu en los rituales también es una expresión de la identidad nyanga; la 

manutención de la costumbre de usar extensiones en las orejas, tanto por hombres como por 

mujeres; el uso continuado de cantos y danzas, el uso ritual del rapé, una especie de polvo hecho 

de hojas. De acuerdo con Sansão Muthemba (en conversaciones), esas prácticas reflejan 

aspectos de la cultura predominante en la época en que la persona que se convertía en espíritu 

estaba viva. Así, como los espíritus Vandau cantaban y danzaban en el estilo de Musorize (región 

central), los espíritus Vanguni lo hacían con el estilo cultural de Zululandia (actual Kwa Zulu -

Natal, Sudáfrica). Jean Vansina (2011) sugiere que algunos religiosos también actúan como 

guardianes de la tradición oral justamente porque conocen la historia del/ los espíritu/s de los 

que son responsables. 

Al mantener las conexiones con las tradiciones del Imperio de Gaza, se retroalimentaba la 

continuidad de las costumbres, los modos de organización social, política, económica, la 

religiosidad, las lenguas y los conocimientos africanos de los pueblos locales -a pesar de estar 

sujetos a hibridaciones con la cultura portuguesa- contribuyeron a socavar, a través de la cultura, 

el proyecto colonial de civilización, tan cuidadosamente llevado a cabo por sus misioneros. Las 

mujeres fueron las mayores guardianas y transmisoras de los valores culturales, lenguas, normas 

e instituciones africanas.  

El estado colonial de base racista patriarcal tuvo como preocupación el control de la movilidad 

y del comportamiento de las mujeres africanas. El estado invirtió en mantenerlas restringidas a 

las zonas rurales, mientras los hombres eran preferidos para el trabajo asalariado o forzado, ya 

sea en los servicios domésticos en los centros urbanos o en los trabajos migratorios para las 

empresas coloniales de Sudáfrica. Aunque, tratándose de mujeres negras, el trabajo asalariado 

existió, pero variaba en intensidad a lo largo del tiempo, sea por empresas particulares o por el 

Estado; en general eran contrataciones informales, con salario incierto y en las tierras próximas 

a su ambiente domiciliar, o sea, en las tierras de su propio regulado (área o territorio en que la 

autoridad del régulo ejerce su autoridad) o en las proximidades. A partir de los años 30, la 

23 Azagaia es una lanza utilizada como arma de guerra o instrumento de caza; Moca, un instrumento de madera, una 

especie de palo con terminación en esfera, muy utilizado en el entrenamiento entre guerreros, sustituyendo el uso de la 

azagaya para evitar lesiones. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  61 

inserción de las mujeres en los engranajes del trabajo colonial comenzó a ser más amplia, 

produciendo materias primas de interés comercial para el estado colonial, como algodón y arroz.  

Entre las consecuencias de la marginación social instrumentalizada por el Estado colonial 

para las mujeres, podemos destacar que, de hecho, de manera predominante, ellas 

permanecieron más conectadas con las lenguas y las costumbres locales. En su enorme 

mayoría, ellas eran parte de la población considerada “indígena” por el sistema de clasificación 

colonial. Desde 1929, el “Estatuto Político, Civil y Criminal de los Indígenas” (1954) definió como 

“indígenas” a los individuos de raza negra que permanecen apegados a las costumbres 

características de su raza. A pesar de las críticas y reformulaciones de esta ley, en general, la 

política colonial buscó racializar y categorizar la sociedad africana, ofreciendo una propuesta de 

movilidad social basada en el blanqueamiento. Así, las poblaciones africanas fueron incentivadas 

a abandonar su religiosidad ancestral, sus lenguas, sus costumbres, nombres, estética, atención 

endógena de la salud. O sea, los modos de ser y vivir africanamente, y en su lugar, adoptar la 

religión cristiana o católica, la lengua portuguesa, y la atención a la salud occidental, entre otras 

cosas. Las personas que adoptaran hábitos y costumbres portugueses pasaban a ser 

reconocidas como “asimiladas”, lo que les daba acceso a mejores condiciones de vida en relación 

con quienes permanecían en la clasificación jurídica de “indígena”, considerados apegados a la 

“tradición” y sin derechos civiles.  

En un contexto donde África y la persona africana equivalían a ser inferior, primitivo, irracional, 

salvaje, infantil y con tendencia a la holgazanería, vale preguntarnos: ¿A quién se debió la 

continuidad de las lenguas, costumbres y de la institución nyanga al sur de Mozambique, si los 

hombres en su mayoría abandonaron el área? ¿Quién guardó y transmitió el conocimiento sobre 

las plantas y los rituales? ¿Quién mantuvo cotidianamente la asistencia integral de la salud (del 

cuerpo, la mente y el espíritu) de sus vecinos y vecinas? ¿Quién continuó mostrando que estos 

conocimientos valían la pena? ¿Quién continuó iniciando y formando nuevos tinyanga para la 

comunidad?  

En la condición de “indígenas”, sin la posibilidad de frecuentar las escuelas coloniales y siendo 

excluidas del trabajo asalariado formal, las mujeres se tornaron las mayores guardianas de los 

acervos culturales y sus mayores transmisoras, incluyendo a las integrantes de la institución 

nyanga. Estamos de acuerdo con Alcinda Honwana (2022) cuando afirma que la migración 

laboral masculina forzada desde el sur de Mozambique a Sudáfrica proporcionó a las mujeres la 

oportunidad de asumir funciones antes reservadas a los integrantes masculinos del grupo 

nyanga.  

Mujeres tinyanga contestaron el poder colonial, no solo con la movilización de la cultura, sino 

también a través del trance. La relación íntima entre la incorporación de espíritus y la 

contestación del dominio colonial se transformó en una amenaza desde la derrota del imperio de 

Gaza a finales del siglo XIX, cuando un ejército de guerreros espirituales marcó su existencia 

social en la vida de los vivos manifestándose en las experiencias de trance, protagonizadas por 

mujeres médiums. Ellas se volvieron predominantes en los procesos de trance en la región sur, 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  62 

sobre todo en los casos que surgieron a partir de 1894, tanto al sur de Mozambique como en 

Zululandia, actual Kwa Zulu Natal, Sudáfrica.  

De acuerdo con la tradición oral, al sur de Mozambique, el predominio de las mujeres en el 

oficio de nyanga con especialidad en trance, Nyamussoro, es resultado de la exigencia de los 

propios espíritus extranjeros, quienes demandaban una mujer para cuidar de ellos y de sus 

pertenencias. El pedido de una prometida podía venir acompañado del pedido de cabezas de 

ganado y de una casa (Ndumba en lengua Changana y Thepela en Chope). Esos espíritus serían 

antiguos guerreros del Imperio de Gaza, algunos de ellos tincana, y personas fallecidas durante 

las guerras sin los debidos cuidados rituales. Así, sus demandas de protección o venganza 

podían manifestarse a través de enfermedades y hasta la muerte de miembros de la familia 

responsable de su angustia en el pasado (Hongwana, 2002).  

Para entender mejor el significado y la importancia de “tener espíritus” en aquel contexto 

histórico, vale la pena citar los registros de un funcionario portugués de migración, informando a 

las administraciones coloniales. En la carta, él se muestra incómodo con los comentarios de los 

trabajadores de las minas en Sudáfrica, acerca de la aparición de “profetas invisibles” en 

poblados rurales. Estos predicaban entre la población africana que el pago del impuesto de 

palhota24 y el trabajo forzado irían a terminar y que después todo el pueblo marcharía en masa 

para las tierras de Manicusse (uno de los reyes del antiguo imperio de Gaza). Revela que estaba 

movilizando personas entre la población para buscar tinyanga que le pudieran ayudar a 

esclarecer los hechos. La incorporación de un espíritu, o transe, actúa como una forma de 

empoderamiento del médium y de otros creyentes, es también una forma de concientizar sobre 

la situación de explotación, un incentivo a tomar una postura política para promover la 

transformación social.  

En el caso citado antes, los mensajes de los espíritus hablaban de relaciones de poder en 

disputa contra un dominio extranjero europeo que se impuso con la destrucción del antiguo 

imperio de Gaza, gobernado por Manicusse, y que sus súbditos, por fuerza de sus espíritus, 

amenazaban en restablecer. Los espíritus prometían poner fin al sufrimiento causado por el 

trabajo forzado y los impuestos. Como afirmó Alcinda Manuel Honwana, el trance permite a los 

médiums reconstruir y agenciar junto a sus espíritus, identidades múltiples y fluidas, que tienen 

una profunda influencia en el cotidiano de los médiums y de las personas que los procuran para 

aliviar sus sufrimientos. Las personas iniciadas tienen la tendencia a comulgar con las 

identidades de sus espíritus, y posiblemente, esto incluye el cambio de nombre, rasgos de 

personalidad, estética y experiencias de vida.  

La formación Nyanga está basada en la tradición oral. Sugiere J. Vansina que algunos 

religiosos también actúan como guardianes de la tradición oral, justamente porque conocen la 

historia del (los) espíritus por los cuál(es) son responsables (Vansina, 2010).  

Investigaciones como las de Van R. Dijk y Jhon Jansen mostraron que los rituales están 

íntimamente relacionados con las prácticas de la vida social, política, económica, personal y 

ecológica de los individuos, de modo tal que estos espacios están cargados de sentido político, 

24 El impuesto de la palhota era un impuesto que el Imperio colonial cobraba en todas sus en colonias 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  63 

y en ellos se hacen presentes y son resignificadas las relaciones de poder de la sociedad. Este 

debate nos recuerda lo que Boubacar Barry (2000) apunta sobre la tradición oral, según él, sus 

transmisores pueden concederles diferentes usos, a depender de los intereses y necesidades 

del momento. También nos recuerda el argumento que John Janzen (1978) utilizó en relación 

con la institución análoga de Ngoma. De acuerdo a su análisis, esta institución actúa como un 

mecanismo de consolidación de autoridad en los intersticios de la sociedad, sobre todo en 

momentos en los que prevalece el caos y el sufrimiento, llegando a reemplazar las funciones de 

un estado centralizado en caso que hubiera sido destruido. Las personas tinyanga eran 

herederas de un legado de insumisión del antiguo imperio de Gaza contra el dominio portugués. 

La ostentación de la memoria nyanga evidenció usos políticos con fines variados, como 

búsqueda de legitimidad, la afirmación de sus identidades negadas, la garantía de un medio de 

subsistencia y de reconocimiento social. Como afirmó Jean Vansina (2011, p 146), “todo grupo 

social tiene una identidad propia y un pasado inscripto en las representaciones colectivas de una 

tradición que lo explica y lo justifica”.  

Las mujeres tinyanga ocuparon una posición activa en el enfrentamiento de situaciones 

desfavorables, en un contexto de subalternización promovida por el dominio colonial portugués. 

Sus acciones colaboraron para que la institución socio-religiosa nyanga tuviera continuidad en la 

región del sur de Mozambique 

Referencias bibliográficas 

ANTT. FSCCIM (19 de maio de 1966). Feiticismo e a Subversidade. Boletim de Informação, 144. 

AHM. FGG, cx. 2244.  

ANTT. FSCCIM. (1 de mayo de 1963) Boletim de Difusão de informações 28/1963, oficio Nº 

1444. AHM. FGG, cx. 2244.  

ANTT. FSCCIM. (6 de diciembre de 1963) Boletim de Difusão de informações, ofício nº 11592; 

AHM. FGG, cx. 2244.  

Barry, Boubacar (2000) Senegâmbia: o Desafio da História Regional. South Exchange 

Programme for reasarch on the History of Development (SEPHIS) e Centro de Estudos Afro-

Asiáticos.  

Certau, Michel de (1994) Artes de Fazer. A Invenção do Cotidiano. Editora Vozes. 

Dijk, Rijk Van, Spierenburg, Marja (eds) (2000). The Quest for Fruition trough Ngoma. The 

Political Aspects of Healing in Southern Africa. James Currey 

Estatuto dos Indígenas Portugueses. Província de Guiné, Angola e Moçambique (1954). Decreto- 

ley Nº 39.666. Imprensa Nacional de Moçambique.  

Feierman, Steven. (1986). Popular Control over the institutions of health: A historical study. En: 

G. L. Chanvunduka, M. Last. The Professionalisation of African Medicine.  (pp. 205-217).

Routledge.



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  64 

Freitas, Ivens Ferraz. Seitas religiosas em Moçambique. Archivo Histórico de Moçambique. FGG, 

cx. 2244. 

Harries, Patrick. (2007) Junod e as Sociedades Africanas. Impacto dos Missionários Suíços na 

África Austral. Paulinas 

Honwana, Alcinda Manuel. (2002) Espiritus vivos, tradições modernas. Possesão de espíritos e 

reintegração social pós- guerra no sul de Moçambique. Ela por Ela. 

Janzen, John M. (1978) The Quest for Theraphy. Medical Pluralism in Lower Zaire. University of 

California Press.  

Santana, Jacimara Souza. (2018). Médicas-sacerdotisas. Religiosidades ancestrais e 

contestação ao sul de Moçambique. UNICAMP 

Vansina, J. A (2010) Tradição oral e sua metodologia. En Joseph Ki-Zerbo. História Geral da 

África. Metodologia e Pré-História da África.  Cortez Editora/ UNESCO. 

Xaba, Thokozani. (2005) Prática Médica Marginalizada: a marginalização e transformação das 

medicinas indígenas na África do Sul. En: Boaventura Sousa dos Santos, (org). Semear 

Outras Soluções. Os caminhos da biodiversidade e dos conhecimentos rivais. (377-422) 

Civilização Brasileira. 

  



FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  65 

CAPÍTULO 4 

Las piscadoras de fresa en Marruecos 
ante la acumulación por desposesión  

Indira Iasel Sánchez Bernal

Planteo inicial 

El presente capítulo tiene por objetivos, analizar la precarización25 laboral de las piscadoras 

de fresa en Mouley Bousselham, provincia ubicada al noroccidente de Marruecos, territorio 

cercano a Larache y perteneciente a la región de Tánger, Tetuán y Alhoceimas (TTAH), como 

un producto de la acumulación por desposesión, el cual fue profundizado por la instauración de 

los planes de ajuste estructural en Marruecos en 1983; y por otra parte, identificar las redes de 

colaboración que las campesinas sin tierra (conocidas popularmente como jornaleras) han 

generado para poder obtener derechos laborales. La investigación es producto de dos meses de 

estancia en el terreno y gran parte de la información se obtuvo a través de conversaciones e 

intercambios, individuales y grupales con dirigentes de asociaciones no gubernamentales, 

piscadoras de fresa y activistas contra la violencia de género en Marruecos. Conscientemente 

hago uso de las conversaciones porque las entrevistas estructuradas y semiestructuradas 

generalmente guían las respuestas del entrevistado o la entrevistada, sin que exista un diálogo 

de sentires y de percepciones de las sujetas de investigación. 

El texto se divide en tres partes: la primera, analiza el concepto de acumulación por 

desposesión del geógrafo David Harvey (2005) como parte de los ajustes espacio-temporales 

que necesita el sistema capitalista para aliviar las crisis de sobreacumulación, particularmente 

después de la década de 1970, con la cual se soluciona temporalmente la contradicción entre 

sobreacumulación de mercancías y el aumento del ejército de reserva mediante el desempleo, 

trasladando la producción de los países centrales a los países periféricos. Tal proceso lleva 

consigo la desposesión de territorios, de cuerpos, de saberes y de todo aquello que produce 

valor. En pocas palabras, se estudia cómo se transforma la naturaleza en mercancía y cómo se 

viven los efectos de la mercantilización de la naturaleza en los cuerpos de las personas, 

especialmente en el de las mujeres, mediante la feminización laboral; todo ello centrado en la 

25 Se usará la palabra precarización y no precariedad, porque la precarización refiere a la acción ejercida desde el exterior. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  66 

desposesión de tierras comunales, un tema antiguo pero vigente, el cual se entreteje con los 

hilos del capitalismo, la colonialidad y el patriarcado. 

La  segunda parte del capítulo intenta adentrar a los y las lectoras en el contexto socio-jurídico 

marroquí, abordando el rubro de las transformaciones de los derechos de propiedad de la tierra, 

con el objetivo de comprender el traslape entre derechos existentes en Marruecos: 

consuetudinario (orf), islámico (tras la llegada de los árabes en el siglo VII) y el derecho de 

inmatriculación colonial; y con ello, vislumbrar cómo la propiedad de las tierras comunales se ha 

ido fragmentando a través de un proceso de melkización (privatización), cuyos orígenes se 

remontan a una etapa colonial, pero el cual ha continuado a través de las políticas neoliberales 

implementadas por la monarquía marroquí desde la década de 1980, so pretexto del desarrollo 

de megaproyectos y del fortalecimiento de la agro-industria, desarrollo que tiende a satisfacer y 

a beneficiar a una clase social acomodada, cuyas demandas se centran en la gentrificación de 

los espacios habitacionales y de ocio; mientras que las  grandes perdedoras son las personas 

desposeídas de las tierras comunales, quienes en el mejor de los casos terminan empleándose 

como asalariadas, tal es el caso de las piscadoras de fresa de Mouley Bousselham. 

La tercera y última parte ejemplifica la acumulación por desposesión a través del caso de las 

piscadoras de fresa de Mouley Bousselham, mujeres que pertenecen a familias que durante la 

década de 1980 fueron expropiadas de sus tierras comunales y que desde entonces no les quedó 

más alternativa que trabajar como “jornaleras” para diferentes empresas deslocalizadas, en este 

caso, dedicadas al cultivo de la fresa. Las piscadoras de fresa han sido precarizadas y son presas 

de un capitalismo global que hace uso de la mano de obra femenina, para abaratar los costos de 

producción, mediante un entronque de patriarcados, concepto acuñado por Julieta Paredes 

(2020); particularmente, porque la sociedad marroquí se define por ensalzar a la familia 

tradicional heteronormada y con ello se genera una división sexual de trabajo que traspasa la 

domesticidad del  hogar como un espacio privado al espacio público de la empresa. Pese a la 

difícil situación que viven las campesinas sin tierra, son mujeres que resisten y que poco a poco 

se organizan, haciendo de los derechos humanos y laborales (con perspectiva de género) una 

herramienta para transformar su difícil cotidianidad, mediante la demanda de acceso a un trabajo 

digno. 

Acumulación de capital por desposesión: un proceso antiguo 
en tiempos contemporáneos 

La construcción de megaproyectos, así como la privatización de la tierra con objetivos 

extractivistas y de desarrollo: mineros, agroindustriales, inmobiliarios y turísticos, ha sido una 

constante desde la década de 1980, a lo largo de los países del orbe; especialmente en los 

llamados países periféricos. Dichos procesos tienden a estructurarse en torno a una narrativa de 

progreso, de modernización, de desarrollo y de creación de empleos; sin embargo, la base de su 

realización pende del despojo territorial, mediante expropiaciones o en el mejor de los casos, a 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  67 

través de indemnizaciones, que terminan por incorporar a los y las  pobladoras de dichas tierras 

al mercado de trabajo como asalariados (as), incrementando la precarización laboral,  disociando 

a los y las campesinas de sus medios de subsistencia y aniquilando la reproducción de la vida. 

Varios casos pueden ejemplificar lo expuesto: la construcción del tren maya en México, los 

proyectos de extracción del petróleo cerca del río Amazonas en Brasil, la presa Ilısu en Turquía 

o bien el desarrollo de megaproyectos y la transformación agroindustrial en Marruecos.

La expropiación territorial  ha sido fundamento de la acumulación originaria del capital, es un

proceso que fue analizado por Carlos Marx durante el siglo XIX en su obra titulada El Capital, 

crítica de la economía política I,  texto en el cual señalaba que la acumulación originaria del 

capital se lograba con la disociación del trabajador de los medios de producción: “La llamada 

acumulación originaria no es, pues, más que el proceso histórico de disociación entre el productor 

y los medios de producción. Se llama ‘originaria’ porque forma la prehistoria del capital y del 

régimen capitalista de producción” (Marx, 1946, p. 608) y señalaba enfáticamente que la 

acumulación originaria del capital tenía como base la expropiación de tierras comunales, al privar 

al campesino de su medio de vida. El despojo es una condición necesaria para la generación de 

la acumulación del capital y es importante saber que desde el nacimiento del capitalismo hasta 

nuestros días (2023) ha tenido formas diferentes de existencia, que se dieron a través del 

esclavismo, la colonización, la industrialización, los procesos de nacionalización en países recién 

independizados, el libre mercado, entre otros. “El despojo incorpora el trabajo, la naturaleza, los 

territorios, los conocimientos y destrezas en los circuitos de valorización del valor” (Roux, 2019, 

p. 2).

La privatización de las tierras comunales fue la clave para que se pudiera generar la

acumulación originaria o primitiva del capital. Dicha privatización estuvo presente en Inglaterra 

durante la Edad Media, en el proceso colonial ejercido sobre Abya Yala, en el preludio de la 

revolución rusa y sin duda en la colonización de Asia y de África.  El proceso privatizador fue 

más efectivo con las independencias y consolidaciones estatales, las cuales se apoyaron en la 

estructuración de marcos jurídicos nacionales que terminaron por proteger a élites económicas. 

“El cercamiento de las tierras comunales fue la técnica más conocida de la acumulación primitiva. 

Los miembros ricos de la nobleza reclamaban como propiedad privada las tierras que eran 

compartidas colectivamente” (Perelman, 2012, p.7). El derecho se convirtió en una herramienta 

de desposesión, al haber legalizado las inmatriculaciones en los registros de propiedad, así como 

las expropiaciones por parte del Estado. 

[…] el derecho opera al servicio del capital como un dispositivo gubernamental 

legítimo, que lejos de proteger a las personas, las coloca en situación de 

vulnerabilidad, en tanto que extingue derechos que poseían, y con ello también 

anula instrumentos legales de exigibilidad. Normaliza en ciertos espacios y 

tiempos la ausencia de DH, y normaliza las consecuencias sociales que esto 

genera, como la precariedad laboral y económica, las migraciones domésticas 

e internacionales, la profundización de la pobreza, la exclusión del desarrollo y 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  68 

la represión policiaca en contra de comunidad en resistencia, etcétera (Celorio, 

2020, p.176). 

Al darse los títulos de propiedad sobre las tierras comunales se pretendía que se integrara a 

los y las campesinas a una fuerza de trabajo asalariada disciplinada, lo cual no necesariamente 

sucedió. Los y las campesinas despojadas en muchas ocasiones se resistieron a incorporarse a 

la fuerza laboral, ante lo cual, el establecimiento disciplinar se dio a través de la instauración de 

leyes, que transformaban el uso del tiempo libre, regulaban las celebraciones religiosas y se 

institucionalizaban oficialmente los días feriados. “El orden social imperante desmantela y mata 

la vida al intentar igualar (ficcionalmente) tiempo con velocidad o aceleración (al ser ésta el 

instrumento más eficaz de acumulación del capital)” (Ramírez, 2020, p. 175). 

Sin duda, la génesis del sistema capitalista está vinculada al despojo de tierras 

comunales, sin embargo, el proceso de desposesión se fue haciendo cada vez más extendido a 

través del saqueo, el dominio colonial, las guerras entre Estados, las deudas públicas, los 

sistemas de impuestos, llegando a presentarse no sólo en las tierras sino en las fábricas, la 

minas, en los cuerpos y saberes de las personas.  Se destruyeron saberes, formas tradicionales26 

y colectivas, de pueblos que tenían una relación íntima y sagrada con la tierra, hubo un 

incremento del ejército de reserva laboral por lo que sobrevino un derrumbe salarial, así como el 

posterior desmantelamiento de contratos colectivos de trabajo; aumentaron los procesos de 

digitalización y con ello sucedió la maduración del proceso capitalista, en la cual la acumulación 

por desposesión no sólo se da en términos territoriales tangibles sino que es una forma de aliviar 

las crisis económicas de sobreacumulación inherentes al capitalismo, que están en contra de la 

reproducción de la vida misma. 

Parafraseando a David Harvey, la acumulación por desposesión, después de la década de 

1970 ha sido más evidente a través del uso de patentes, de materiales genéticos, del plasma de 

semillas, que son usadas contra poblaciones enteras, de la biopiratería, o bien de la depredación 

de los bienes comunes como la tierra, el aire o el agua; lo cual ha generado la transformación de 

la naturaleza en mercancía (Harvey, 2005, p. 114).  

El llamado nuevo imperialismo del siglo XX estableció relaciones a nivel mundial que pendían 

de centros hegemónicos, los cuales se involucraban en prácticas de dominio sobre otros 

territorios para resolver los problemas de sobreacumulación. 1945 sería el año del fin del dominio 

británico, no sin dejar graves problemas en territorios africanos y asiáticos; así como el triunfo de 

los Estados Unidos de Norteamérica como hegemónico a nivel internacional, último país que 

basó su estrategia económico-política en el “desarrollismo” en países asiáticos y africanos recién 

26 Es necesario replantearnos el término tradicional, ya que es parte de los binarios y las dicotomías que fueron creadas 

por la colonización, para subalternizar aquello que no es concebido como moderno o civilizado. Se utiliza por oposición 

a lo contemporáneo, a lo tecnológico, al progreso. Lo colonial está vinculado a la modernidad europea, la cual se 

superpone como única y homogénea; sin embargo, aquello tildado de tradicional, es parte de otras modernidades que 

no son ubicadas en el tiempo lineal moderno, que desemboca en el descrédito de todo aquello que no sea observable 

como presente.  



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  69 

independizados, así como en el impulso de Europa a través del Plan Marshall y un dominio militar 

en nombre de la amenaza soviética, en pleno contexto de la guerra fría.  

Por su parte los Estados Nación a nivel internacional, en cierta forma, arreglaron los 

problemas de sobreacumulación de manera interna; sin embargo tras la crisis del petróleo de la 

década de 1970, la economía mundial sufrió un descalabro y el sistema económico usó las 

estrategias financieras para solventar la crisis económica y el resultado de dicho cambio fueron 

los planes de ajuste estructural, derivados del Consenso de Washington, los cuales provocaron 

un proceso de acumulación por desposesión ampliado, primero en América Latina, 

posteriormente en Asia y en África; tras una ola de privatizaciones, deslocalización de empresas, 

que consolidan la argumentación de David Harvey sobre la necesidad de realizar ajustes 

espacio-temporales para solventar en el exterior las crisis de sobreacumulación y con ello 

mantener vivo al sistema capitalista, ya que si hay un subconsumo y al mismo tiempo una 

sobreacumulación, hay una necesidad de ampliar las inversiones en otros territorios. 
 

Las formaciones sociales capitalistas, a menudo constituidas mediante 

configuraciones territoriales o regionales particulares y usualmente dominadas 

por algún centro hegemónico, se han involucrado por mucho tiempo en 

prácticas cuasi-imperialistas que buscan ajustes espacio-temporales para sus 

problemas de sobreacumulación” (Harvey, 2005, p. 115). 

 

La acumulación por desposesión durante las últimas dos décadas del siglo XX y las primeras 

dos décadas del siglo XXI pone temas sobre la mesa como la recolonización de los territorios, 

las tendencias urbano céntricas, la privatización de los bienes comunes; la explotación de la 

mano de obra periférica, especialmente de mujeres, usada por las empresas trasnacionales o en 

su caso, empresas que se están deslocalizando, así como la continuación del intercambio 

desigual entre los Estados. Después de la pandemia por la COVID 19 ha quedado demostrado 

el fracaso de los Planes de Ajuste Estructural, especialmente en temas de salud y de educación, 

pero también, ha quedo confirmado que la liberalización de los mercados no trajo consigo mayor 

igualdad económica, por el contrario, el siglo XXI está dándose a conocer como el siglo de la 

desigualdad económica-social.  

 La acumulación por desposesión ha afectado a hombres y mujeres, muchos de ellos se 

han unido para resistir la embestida del fraude y del despojo, sin embargo, las mujeres se han 

visto envueltas en olas de violencia, de precarización laboral, de marginación y de invisibilización; 

porque la acumulación por desposesión también tiene género y es parte de un modelo capitalista 

patriarcal, en donde los cuerpos de las mujeres son oprimidos con trabajos mal pagados, son 

acosadas sexualmente y son presas de la violencia. No es ninguna coincidencia que las 

empresas deslocalizadas se establezcan en lugares marginados, empobrecidos y donde las 

leyes tienen poco rango de acción. 

 
Desde una ideología patriarcal, que sigue considerando a las mujeres como 

objetos sexuales y como depositarias del honor familiar, la violación, la tortura 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  70 

sexual y las mutilaciones corporales a mujeres indígenas son un ataque a todos 

los hombres del grupo enemigo, son una manera de colonizar sus territorios, 

sus bienes, sus recursos (Hernández, 2014, p.82). 

Con este preámbulo pretendo analizar el caso de las mujeres piscadoras de fresa en Moulay 

Bousselham, argumentando que la precarización laboral a la cual han sido sometidas es producto 

de la acumulación por desposesión profundizada por los planes de ajuste estructural en 

Marruecos, instaurados en 1983, los cuales promovieron la expropiación de tierras comunales 

para la instauración de megaproyectos de transporte, inmobiliarios y agroindustriales, dejando a 

familias enteras pauperizadas y en donde las mujeres fueron convertidas en jornaleras de 

empresas deslocalizadas, que responden a un plan agroindustrial moderno, sujeto a las 

necesidades del exterior. Sin embargo, pese a las opresiones que están sometidas han generado 

una respuesta organizativa, formando redes de colaboración y se han ido apropiando de los 

discursos de derechos humanos como una herramienta de mejora de las condiciones laborales. 

Implicaciones sociales ante la acumulación por desposesión 
de tierras en Marruecos: la melkización de la vida 

El régimen de propiedad de la tierra en Marruecos es plural y complejo, porque responde a 

diferentes etapas históricas y a diversos marcos jurídicos regulatorios: antes de la llegada de los 

árabes en el siglo VII habitaban el territorio los grupos poblacionales imazighen quienes 

otorgaban la propiedad de la tierra mediante prácticas conocidas como Orf, en las cuales el 

reconocimiento de pertenencia a un grupo tribal era suficiente para poseer en colectividad; sin 

embargo, con la llegada de los árabes, pese a que el derecho consuetudinario subsistió, el 

derecho de propiedad fue modificado por lo especificado en el Corán y la Sharia o ley islámica. 

Posteriormente, con la colonización española y francesa del territorio y el uso del Acta de 

Torrens27, la tierra comenzó a ser vista como una mercancía. Se gestaron los primeros despojos 

territoriales en beneficio de los colonizadores y, posterior a la época de independencia en 1956, 

la tierra comenzó a ser mercantilizada con el objetivo de generar un desarrollo agrícola, el cual 

privilegió las tierras de regadío sobre las de secano, para generar cultivos que fueran compatibles 

con el desarrollo agroindustrial. El despojo territorial fue intensificado a través de los Planes de 

Ajuste Estructural de 1983 cuando fue incrementado el número de privatizaciones de tierras 

comunales.  

En la primera década del siglo XXI, los proyectos inmobiliarios y de gentrificación de algunos 

espacios urbanos tomaron lugar, provocando el desplazamiento de familias enteras, cuando 

fueron despojadas de sus tierras, sin que se respetara el hecho de que las tierras comunales 

27 El Acta de Torrens se había creado en Inglaterra y había sido utilizada como una forma de registrar voluntariamente 

las propiedades en Australia, para mayor información consultar Benavides Moro, Don Nicolas (1926): La colonización y 

el acta de torrens en el norte de África, tesis Doctoral de derecho, Valladolid, Imprenta del Colegio de Santiago. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  71 

fueran inalienables. Algunos propietarios fueron indemnizados, la mayor parte de ellos eran 

hombres, no así las mujeres, quienes, por temas asociados al derecho consuetudinario y a 

dinámicas estatales, quedaron fuera del reparto económico. Algunas de ellas lucharon por el 

derecho de estar inscritas como propietarias en la colectividad, las llamadas soulaliyates; 

mientras que otras más terminaron trabajando como jornaleras en los campos de papa, 

cacahuate, fresas, jitomates o bien de hortalizas y frutos que requieren de “manos femeninas”, 

por ser productos delicados y perecederos, justificación usada por empresas inglesas y 

españolas, deslocalizadas, las cuales se encuentran inscritas en un capitalismo globalizado y 

obtienen beneficios de la feminización del trabajo,  porque se realiza una división sexual del 

trabajo que permite el abaratamiento de los costos de producción y en consecuencia una mayor 

productividad a escala global. 

En el siglo VII de nuestra era cuando los árabes llegaron al territorio marroquí, encontraron 

que las tierras eran comunales y estaban divididas en dependencia de la pertenencia a una tribu. 

La pertenencia se generaba por reconocimiento, el cual se otorgaba cuando varios integrantes 

de la tribu afirmaban que dicho miembro era parte del grupo, ello correspondía a hombres y a 

mujeres por ser parte de una colectividad; de hecho, la tierra no era una propiedad con límites 

exactos, sino que su tamaño dependía del número de personas que integraban la tribu; sin 

embargo, con la llegada de los árabes se instauró el derecho islámico y se formó un derecho 

híbrido, oscilante entre lo consuetudinario y lo islámico. El régimen de propiedad se hizo más 

complejo y pendía en gran parte del derecho islámico, pero también de las decisiones del Sultán, 

que en última instancia era el propietario de las tierras. Las tierras quedaron divididas de la 

siguiente manera: 

1)  Tierras Majzén, tierras que le pertenecían al Sultán o que eran adquiridas por el 

Sultán, ya que no tenían un dueño o no eran reclamadas. Dichas tierras eran usadas por 

el Sultán como formas de recompensar a personas notables que habían apoyado en un 

momento determinado al poder político. 

2) Las tierras conocidas como muertas, que como su nombre lo indica, no tenían 

ninguna ocupación o uso, pero que a través de un proceso de vivificación podían ser 

adquiridas por las personas que les dieran una utilización. 

3) Las tierras colectivas, las cuales son ocupadas por tribus y que en sentido 

estricto no son una propiedad sino un territorio en donde habita una población con un 

poder político estructurado, el cual es reconocido por otros grupos aledaños, como señala 

Négib Bouderbala: “la tierra de la tribu entonces no es una propiedad es un territorio, es 

un espacio político donde los grados y la localización dependen del peso demográfico, de 

la capacidad militar y de las negociaciones y tratados acordados con otros grupos vecinos” 

(Bourderbala, 1999, p. 47-66). Dichas tierras eran inalienables y eran aprovechadas en 

torno a un sistema tradicional agrícola. Las tierras colectivas pueden dividirse en las tierras 

guich, que se les daban a tribus guerreras y tierras naïba, que pertenecían a tribus que le 

habían hecho algún favor al Sultán. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  72 

4) Las tierras melk, las cuales pueden entenderse en el sentido de propiedad

privada, ya que eran tierras que pertenecían a particulares y se inscribieron en el derecho 

islámico. Estas tierras fueron utilizadas en términos de propiedad privada y fueron las que 

quedaron en manos de los colonizadores, posteriormente. 

5) Los bienes habus, que son conocidas como las tierras con fines religiosos y son

espacios territoriales dedicados a las obras piadosas, caritativas o sociales; esto es, 

mezquitas, madrasas, hospitales y poseen un uso a perpetuidad. 

6) Se encontraban también las tierras kharaj, que son tierras que pueden

usufructuarse por no musulmanes, pero que deben pagar un impuesto, por el disfrute de 

su uso. 

Pese a que el derecho islámico estructuró un régimen de propiedad más complejo, es 

importante decir que la tierra no era una objeto de mercantilización y seguía obedeciendo a las 

colectividades, siempre y cuando se pagara el impuesto correspondiente (iqta); sin embargo, con 

el proceso colonial español y francés en la zona todo cambió porque la tierra comenzó a utilizarse 

para la producción de monocultivos por una parte, y por otro lado, había que asegurar las tierras 

para que los colonos pudieran habitar el lugar y fue entonces cuando otro régimen de propiedad 

fue añadido: el de la propiedad privada, el cual  habría de ser resguardado por el Convenio de 

Madrid de 1880, que se habría de convertir en el Acta de Algéciras de 1906 con la cual se da el 

comienzo de la colonización y se permitía que los extranjeros/colonos pudieran adquirir tierras, 

por lo menos en el territorio que corresponde a la colonización española, que es la región tratada 

en el presente texto. 

Con el Acta de Algéciras y usando el Acta de Torrens como base, los colonizadores 

promovieron la inmatriculación de tierras, la cual en no pocas ocasiones estaba basada en 

fraudes y engaños. El registro de propiedad era muy confuso para los marroquíes ¿cómo iban a 

obtener el reconocimiento de ser dueños de una tierra de la cual nunca tuvieron papeles pero 

que siempre habían sido dueños, pero que luego el colonizador los reconocía como propietarios, 

para que les pudieran vender? Los colonizadores argüían que el régimen de propiedad debía 

“modernizarse” porque “se entendía que la propiedad estaba en un estado arcaico y caótico, en 

el que se producía corrupción, abusos y demás fraudes, por tanto, la inscripción en el registro se 

erigió como un ‘expediente depurador’ de los estados posesorios” (Cañabate, 2021, p.297). 

El poder colonial insistía que se habría de respetar el derecho consuetudinario y el derecho 

islámico (no sobra decir que lo islámico también fue considerado consuetudinario); pero el uso 

registral voluntario permitió que las mejores tierras de cultivo fueran vendidas a los franceses y 

a los españoles, particularmente las zonas que estaban situadas en el noroccidente de 

Marruecos, las cuales eran las más fértiles y en consecuencia podían ser usadas para satisfacer 

los intereses de la colonización. Integrar lo consuetudinario dentro del régimen colonial no fue 

fortuito, fue la forma de registrar aquello que no tenía papeles y de esa forma transformarlo en 

propiedad. Mahmood Mamdani argumenta:  

El colonialismo moderno implicó un doble movimiento: por un lado, la 

implantación del estado colonial moderno desde el exterior y, por otro, la 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  73 

colonización de la sociedad. Para este esfuerzo del estado por colonizar la 

sociedad fue fundamental separar el mecanismo de resolución de disputas de 

la sociedad y su incorporación al estado colonial como un conjunto de leyes 

consuetudinarias (Mamdani, 2013, p. 2). 

Hasta 1956, año de la independencia marroquí, los colonizadores se habían quedado con las 

mejores tierras: los colonizadores o mejor conocidos como el melk extranjero ocupó 1,000,000 

de hectáreas aproximadamente (Lazarev, 2012), las cuales fueron usadas bajo un modelo 

agrícola intensivo que se ostentaba más desarrollado que el tildado de tradicional: “la agricultura 

estaba muy atrasada. La anarquía obliga a levantar rápidamente las cosechas para guardarlas 

en los silos… la ganadería se abandonaba, en general a ella misma…En la actualidad, se llevan 

a cabo plantaciones gigantescas de olivos, vides, almendros, algodón, etc., existen granjas 

experimentales y de enseñanza en cada territorio, cursos apícolas, de tractoristas, etc.” (Cantero, 

1952, p.266). La mayor parte de dichas hectáreas estaban cerca de las ciudades y el 

desplazamiento campesino comenzó a darse, además de iniciarse un proceso latifundista de la 

tierra. 

Después del logro de la independencia y el fortalecimiento de la monarquía alauí, se pensó 

que las tierras ocupadas por el colonizador habrían de regresar a manos de los grupos tribales, 

no obstante, aunque dichas tierras fueron confiscadas a españoles y franceses, no regresaron a 

las colectividades; sino que fueron vendidas a notables marroquíes quienes se comprometieron 

a llevar a efecto el plan monárquico agrícola, el cual estaba encaminado a la generación de 

cultivos de regadío y al desarrollo agrícola, de tal forma  que el país cumplimentara las formas 

de explotación capitalista de una agricultura intensiva. Los cultivos se producían en dependencia 

de las recomendaciones monárquicas. Algunos agricultores recibieron parcelas (equivalentes a 

cinco hectáreas de tierra) y créditos para poder sembrar, pero al recibir parcelas renunciaban al 

derecho de ser partícipes de tierras comunales y la propiedad de la parcela no podía ser ni 

transferida ni vendida. Dicha situación continuó hasta 1983 que se dieron los Planes de Ajuste 

Estructural, al requerirse que hubiese un proceso de liberalización de las tierras. 

El objetivo de los Planes de Ajuste Estructural en la agricultura fue convertir la tierra en 

mercancía, de tal forma que los cultivos elevaran el valor comercial a través de la expansión de 

las tierras de regadío, las cuales se especializaron en hortalizas, frutos y cereales; de hecho, se 

dio la exoneración de rentas agrícolas para quienes impulsaran los cultivos en tierras de regadío. 

Las tierras de regadío quedaron en manos de pocos propietarios quienes hacían uso de altas 

tecnologías, mientras que el campesinado “común” seguía usando los métodos agrícolas 

tradicionales de autoconsumo, teniendo cultivos no especializados para la exportación. Poco a 

poco los campesinos comenzaron a vender sus tierras por no ser rentables y ofrecieron su fuerza 

de trabajo como jornaleros.  Asimismo, los planes de ajuste estructural priorizaron la industria 

sobre la agricultura y la gran beneficiada habría de ser la élite política marroquí, la cual está 

estrechamente relacionada con intereses económicos gubernamentales y empresariales. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  74 

Había un supuesto de que las tierras comunales y colectivas que se rigen por el Dahir 191928, 

eran inalienables porque su existencia se debía al disfrute colectivo y a las formas tradicionales 

de uso; a menos de que el Estado, en este caso el Rey, las requiriera. El rey Muhammed VI 

quien llegó al poder desde el año 1999 ha expropiado casi 1.000.000 de hectáreas de tierras 

comunales, las cuales han quedado en un puñado de personas pertenecientes a la élite del país. 

Si bien Marruecos cuenta con 15,000,00029 de hectáreas de tierras comunales, 1.000.000 

parecería poco, pero en realidad se convierte en altamente representativo cuando la mayor parte 

de esas tierras son de regadíos o se encuentran ubicadas muy cercanas a los centros urbanos. 

Las expropiaciones se han dado con la justificación de impulsar proyectos de desarrollo basados 

en la construcción de megaproyectos, la gentrificación y los procesos de modernización urbana, 

especialmente después de las protestas del año 2011.  La modernización urbana fue una forma 

de silenciar las demandas sociales que se gestaron en el país so pretexto de una mayor 

inversión, creadora de empleos. Koenrad Bogaert quien ha estudiado profundamente los 

procesos de urbanización y gentrificación en Marruecos señala la exclusión que viven los 

ciudadanos en estos proyectos y lo ejemplifica mediante el proyecto Bouregreg: 

La manipulación de la tierra y los recursos públicos a través de megaproyectos 

como el desarrollo de Bouregreg -no sólo en Marruecos sino en ciudades a 

nivel mundial- ha resultado en un espacio controlado con muy poca 

transparencia pública. Grupos sociales que de otro modo serían bienvenidos 

si los espacios fueran de propiedad pública y estuvieran controlados 

democráticamente se encuentran excluidos. Los apartamentos de lujo, los 

precios más altos de los bienes de consumo, los guardias que resguardan los 

muros que rodean la primera fase del Bouregreg proyecto - situado junto a la 

antigua medina de Salé – dejan en claro que este nuevo centro no está 

destinado a ciudadanos comunes (Bogaert, 2018, p.9). 

El tema de las expropiaciones ha sido muy problemático, porque ha despojado a los y las 

campesinas de sus tierras, se les ha arrebatado su medio de vida y se les ha integrado en un 

mercado laboral como asalariados, aunque en muchas ocasiones terminan ejerciendo 

actividades económicas informales. Los efectos sin duda se han hecho sentir sobre hombres y 

mujeres, pero las opresiones han sido evidentes en las mujeres, no sólo porque se les ha quitado 

28 El dahir del 27 de abril de 1919 permitió el traspaso de las tierras colectivas de las comunidades étnicas al Estado 

mediante el establecimiento de la tutela que se ejerce a través del Ministerio del Interior. Este último ha constituido un 

“Consejo de Tutela” que él preside y que está integrado por representantes de las comunidades étnicas, el Ministerio del 
Interior y la Administración de Aguas y Bosques. Ninguna decisión o iniciativa puede tomarse sin el consentimiento del 

Ministerio del Interior y del consejo de vigilancia, que han adquirido el derecho de ceder y arrendar estas tierras colectivas 

a empresas privadas con fines de inversión o a instituciones estatales, ya sea por acuerdo con los herederos o por 

expropiación forzosa. El dahir de 1919 fue complementado por el del 04 de marzo de 1925 sobre "la protección y 

delimitación de los bosques de argán". Se trata de una norma que pretende poner fin al modo de ejercicio de los derechos 

de goce que tradicionalmente poseían las poblaciones indígenas sobre el rodal del argán, en favor de “los derechos 

superiores del Estado”. 
29 Datos de www.terrescollectives.ma 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  75 

la tierra, sino porque en caso que se den indemnizaciones económicas por expropiación, las 

mujeres no son partícipes de dicha remuneración y también porque al quedarse sin sustento, la 

colectividad se fragmenta, los matrimonios se rompen y las redes familiares se fracturan, al grado 

que son las mujeres divorciadas, solteras y viudas, las que son contratadas como jornaleras (de 

aquí en adelante las llamaré campesinas sin tierra) y quienes llevan el sustento para toda la 

familia: padres, abuelos e hijos y cargan al mismo tiempo con un estigma social. 

En el primer caso, el referente a las indemnizaciones por expropiación, que no será abordado 

a profundidad en este capítulo, existe una fuerte problemática, porque en referencia a las tierras 

comunales hemos afirmado ya, que quienes aparecen en las listas de registro como propietarios, 

son varios integrantes de las tribus, mayoritariamente hombres, quienes son reconocidos como 

tales y de hecho son llamados los soulaliyin; esto es, los que tienen la descendencia. Tanto por 

el derecho consuetudinario como por el derecho islámico, los hombres desempeñan el papel de 

proveedores y en una colectividad como la tribu, son los abuelos, los padres, los hermanos e 

incluso los hijos quienes son los encargados de proveer a la tribu, por lo que son sus nombres 

los que aparecen en las listas de propietarios y son a ellos a quienes se les da una indemnización 

cuando se produce una expropiación territorial por parte del Estado; sin embargo, cuando se 

produce la expropiación, algunos de estos hombres dejan en la inmundicia a las mujeres, quienes 

terminan por instalar casas de cartón afuera de sus tierras y sobreviven de la limosa, 

reproduciéndose de esa forma el pacto patriarcal. 

Conforme al derecho islámico las mujeres pueden ser sujetas de herencia, como se especifica 

en la sura (4:11)  del Sagrado Corán y Mériem Yafout y Siham Benchekroun explican que “hay 

dos reglas que son polémicas: la primera regla es la relativa a la herencia entre hermanos y 

hermanas porque las hermanas reciben la mitad de lo que reciben los hermanos y la segunda 

tiene que ver con el ta’sib, que en realidad es una regla jurisprudencial que permite a los parientes 

masculinos del difunto disfrutar de la herencia, más que las propias hijas”  (Yafaout, 2017, p.19). 

La mayor parte de las veces se prioriza el ta’sib sobre la sura 4:11 y ello ha provocado que la 

presencia de hombres en la lista de propietarios sea predominante; además, quien es el 

responsable de la gestión de las tierras comunales es el naib, una suerte de delegado, que es 

nombrado por el wali (gobernador provincial) quien tiene una relación directa con el Ministerio 

del Interior. El mayor problema hoy en día es que los tres tipos de derecho conviven, pero siempre 

está presente la jerarquización de derecho en dependencia de los intereses “supremos” del 

Estado. 

El derecho consuetudinario e islámico ha priorizado a los hombres sobre las mujeres, bajo la 

justificación de que son los hombres quienes cuidan y trabajan la tierra; sin embargo, las mujeres 

campesinas producen alimentos, saben cómo cultivar, atienden los huertos, hacen la colada, 

alimentan a los animales, cosechan, buscan el agua, además de fomentar la reproducción de la 

familia; cocinan, limpian, cuidan a los niños y a los mayores; pero, su papel como productoras 

no es reconocido y su aporte económico no queda registrado. De hecho, se concibe que el 

trabajo del cuidado, del hogar y del campo vienen incluidos en los deberes de las mujeres 

campesinas, con efectos demoledores sobre sus cuerpos y sobre su vida.  La expectativa de 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  76 

vida en estas mujeres es menor al resto de la población. La expectativa de vida a nivel nacional 

según datos del año 2022 es de 78.6 años para las mujeres30; sin embargo, las mujeres que 

trabajan para los campos de cultivo de empresas deslocalizadas viven menos que el promedio 

mencionado y su salud se ve mermada con el paso de los años. 

 
Parece que nuestro problema es que el capital ha fallado en su intento de llegar 

a nuestras cocinas y dormitorios, con la doble consecuencia de que nosotras 

presumiblemente nos mantenemos en un estado feudal, precapitalista, y que 

nada de lo que hagamos en los dormitorios o en las cocinas puede ser 

relevante para el cambio social (Frederici, 2018, p.31). 

 

Ante dicha situación Rkia Bellot --una mujer de 68 años, quien era parte de una tribu guich y 

parte de una tierra comunal que fue expropiada por el Estado—reunió a varias mujeres para 

protestar por el hecho de ser despojadas y no tener derecho a la indemnización por expropiación. 

Salieron a las calles en el año 2007 y generaron un movimiento conocido como las soulaliyates, 

las que descienden (instrumentalizando el concepto que sólo había sido utilizado por los hombres 

de la comunidad) para demandar su derecho a estar en lista como propietarias y con ello tener 

la posibilidad de ser indemnizadas. Visitaron a la Asociación Democrática de Mujeres de 

Marruecos, el nombre en francés es Association Démocratique des Femmes du Maroc (ADFM) 

para ser aconsejadas, pero se dieron cuenta que la Asociación atendía mayoritariamente 

necesidades y demandas de mujeres en un contexto urbano. 

 
Así, una mujer que no había tenido nunca contacto con el feminismo ni había 

considerado su problema en esos términos, recaló finalmente en una de las 

organizaciones feministas más importantes de Marruecos para solicitar 

consejo y ayuda. Allí pudo comprobar, según ella misma, cómo las cuestiones 

de las que se ocupaban las activistas feministas nada tenían que ver con los 

asuntos de las mujeres rurales (Ramírez, 2017, p. 17). 

 

La movilización cada vez más fue ocupando más espacios y con el tiempo las mujeres 

integrantes de la  ADFM aprendieron a acompañar a las soulaliyates, logrando que se entablaran 

negociaciones con el Jefe de Gobierno, específicamente con la Dirección de Asuntos Rurales, 

capturando así, la atención de las instituciones gubernamentales, pero también de los medios de 

comunicación a nivel nacional e internacional; incluso, en el año 2012, el tema llegó a ser 

conocido por la Comisión de la Condición Jurídica de la Mujer de Naciones Unidas. Entre los 

logros alcanzados se dieron dos circulares: la primera de ellas otorgaba el derecho a las 

soulaliyates de Kenitra al beneficio de las compensaciones materiales que se dieran por las 

tierras expropiadas y en la segunda circular, del año 2012 dicha prerrogativa se hizo extensiva a 

todas las soulaliyates del país. Si las tierras no iban a ser expropiadas también las mujeres 

                                                           
30 Es posible revisar los indicadores en:  Les indicateurs sociaux du Maroc, Editios 2023, High Commision for planning, 

Royaume du Maroc, Rabat, 287 pp. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  77 

podían gozar de los derechos del usufructo de la tierra. Las circulares no han llegado a ser ley, 

pero las mujeres lograron inscribir cambios en el derecho consuetudinario. 

El segundo caso, se relaciona también con la acumulación por desposesión y tiene que ver 

con la melkización (privatización de tierras) en la década de los años 1980, cuando muchos 

campesinos y campesinas se quedaron sin tierras y tuvieron que entrar como asalariados (as) al 

mercado de trabajo. En una época en donde la acumulación por desposesión en Marruecos se 

profundizó a través de la deslocalización empresarial y cuando empresas españolas e inglesas 

arrendaron la tierra en el noroccidente de Marruecos, contrataron principalmente mano de obra 

femenina, para la recolección de frutos, así como para su almacenaje; bajo la justificación de 

mejorar la productividad en el sector agrícola, el incremento de empleos, así como los niveles de 

exportación; sin embargo, las campesinas sin tierra se enfrentan a una fuerte precarización 

laboral, violencia sexual, maltrato físico y psicológico, así como una constante violación de 

derechos laborales como la falta de seguridad social o incluso la formulación de un contrato.  

Precariedad laboral y las luchas por un trabajo digno: 
Las piscadoras de fresa de Mouley Bousselham. 

La zona noroccidental de Marruecos es una de las zonas agrícolas más productivas en 

Marruecos. En las provincias de Tánger, Tetuán, Alhoceimas, Larache, se encuentran la mayor 

parte cultivos dedicados a la exportación, principalmente: fresa, naranja, frutos rojos, hortalizas, 

papa, tomate. En la provincia de Larache, particularmente, es en donde se ocupan entre 3500 y 

4000 hectáreas de tierra, dedicadas a la producción de fresa, tan solo en 2022 “el país exportó 

22.400 toneladas de fresas frescas, lo que supone un 17% más que en 2021 y casi 1.000 

toneladas más que el récord anterior de 2019” (Fresh Plaza, 2023, s/p). La mayor parte de la 

población en Larache, primordialmente mujeres, han trabajado para la pisca de la fresa, en algún 

momento de su vida. Además, es debido mencionar que la fresa se produce contra- estación y 

es un producto cultivado, piscado y almacenado por mujeres, porque se considera que, al ser un 

fruto rápidamente perecedero, necesita ser tratado con “delicadeza” y por ello, se piensa que 

sólo las manos de las mujeres pueden realizar dicho trabajo. Detrás del supuesto desarrollo 

agrícola se encuentra una cadena productiva que responde a la deslocalización de empresas la 

cual se vincula a la acumulación por desposesión y que utiliza a las mujeres como mano de obra 

mal pagada, sometidas a una ideología de la domesticidad, como bien lo señala Juana Moreno 

(2022, p.45); esto es, se cree que el único papel que pueden desempeñar las hijas, las madres, 

las esposas, las mujeres que enviudaron o las que se divorciaron es el de trabajar en dichos 

cultivos, convirtiéndose en mano de obra precarizada, flexible, oprimida y explotable; son 

mujeres que devienen en trabajadoras de segunda categoría. 

La fresa no es un cultivo originario de Marruecos, se introdujo en la década de 1980 a 

demanda de intereses españoles, se comenzó cultivando diez hectáreas y el cultivo fue tan 

competitivo que en el año corriente (2023) éste se ha extendido a casi 4000 hectáreas. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  78 

Actualmente, la solicitud del producto la realizan países como Inglaterra, España, Portugal, 

Francia, Holanda y Alemania. La zona de producción se encuentra entre Larache y Kenitra, esto 

es la parte noroccidental de Marruecos; por lo que es posible afirmar que la fresa es un cultivo 

importado al territorio, que normalmente no consumen los y las marroquíes, por el contrario, es 

un producto que se inscribe en los cultivos demandados en el sistema internacional como: la 

quinoa, los frutos rojos, el matcha, etcétera. 

Fue en Larache en donde realicé la investigación de campo durante los meses de enero y 

febrero del 2023 y lo primero que encontré es que la mayor parte de la gente mencionaba que 

era casi imposible entrar a los campos freseros porque los dueños eran españoles e ingleses y, 

que no se permitía hablar con las “jornaleras” sin el permiso de la jefatura de gobierno, lo que 

antiguamente se conocía como el Ministerio del Interior. De ahí que, en un primero momento 

tuviera acercamiento con organizaciones que velaban por los derechos de las mujeres como: 

Forum de la Femme pour l’égalite et le developement (Foro de la mujer por la igualdad y el 

desarrollo), Association du developpement de la femme rural (Asociación para el desarrollo de la 

mujer rural), L’Union de la Action Femenine (La Unión de la Acción Femenina) l’Association des 

femmes travailleuses dans le secteur agricole (La Asociación de mujeres trabajadoras en el 

sector agrícola), Association Mawdada pour le developement de la femme et la protection de la 

famille (La Asociación Mawdada por el desarrollo de la mujer y de la protección de la familia). 

Algunas de las asociaciones mencionadas no estaban vinculadas con las necesidades de las 

mujeres rurales, aunque su nombre lo indique y la mayor parte son asociaciones que promueven 

talleres de cocina, costura, para que las mujeres puedan montar un negocio y tener 

independencia económica.  Fue con la Red de asociaciones de desarrollo, Reseau des 

associations de developpement (RADEV), en donde finalmente establecí contacto para poder 

relacionarme con las mujeres piscadoras de fresa. La primera persona que me recibió fue el 

actual director de RADEV, Abdelali El Karkri31, quien me dio un panorama introductorio de las 

mujeres piscadoras de fresa y fue mediante sus interacciones que pude acceder a las 

campesinas sin tierra, así como a los campos freseros (invernaderos). 

RADEV recibió financiamiento de OXFAM (conocido originalmente como el Comité de Oxford 

de Ayuda contra el Hambre) y se han dado a la tarea de atender problemáticas urgentes de las 

piscadoras de fresa: la obtención de un contrato, el acceso a la seguridad social (CNSS, Caisse 

Nationale de Sécurité Sociale), derecho a un trabajo digno. La mayor parte de las piscadoras de 

fresa trabajaban sin un contrato, su contratación se daba de manera oral, se les pagaba de 

manera diferenciada; la mayor parte de las piscadoras no vivían cerca de los campos freseros y 

les tomaba de dos a tres horas caminando para poder llegar a la zona de trabajo y no se les daba 

tiempo de descanso, no tenían derecho a vacaciones e incluso se permitía que las menores 

trabajaran. Por lo que RADEV junto con OXFAM establecieron caravanas de concientización 

para que las mujeres conocieran sus derechos y pudieran transformar la realidad; sin embargo, 

en la conversación nunca se profundizó sobre las causas de estas violaciones constantes a los 

derechos laborales. 

31 El encuentro se realizó en la sede de RADEV, en Larache, el día 06 de enero de 2023. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  79 

El cultivo de la fresa no está desvinculado de las políticas de liberalización económica que se 

dieron con los planes de ajuste estructural y es parte del desarrollo agroindustrial promovido por 

la monarquía marroquí, que permitió la entrada de capitales extranjeros, en primera instancia 

españoles y posteriormente británicos, para que invirtieran en el cultivo de dicha fruta y fue 

extendido con el plan Marruecos Verde, propuesto en el año 2008, con el cual se habría de pasar 

de la agricultura tradicional a la agroindustria. Muchas tierras comunales sufrieron melkización 

(privatización) y sus pobladores, principalmente mujeres, terminaron trabajando para las 

empresas españolas y hoy en día, británicas. 

España es el mayor productor de fresa de la Unión Europea, siendo las zonas más 

importantes de producción: Huelva (por cierto, lugar en donde se importa principalmente, mano 

de obra femenina marroquí (aunque también llegan mujeres trabajadoras de la zona de Europa 

del este) para abaratar el proceso de producción y Cataluña; sin embargo, a principios de 1990 

las crisis de sobreacumulación provocaron que las empresas españolas se deslocalizaran, 

buscando abaratar los costos, coincidiendo con la necesidad de inversiones extranjeras para 

Marruecos. En todo caso, las relaciones económicas entre Marruecos y España no han sido 

simétricas, sino que reproducen relaciones de dependencia, de subordinación e incluso de 

reproducción de la matriz de poder colonial. En muchas ocasiones la fresa sale con marca 

española, cuando todo el proceso se ha realizado en Marruecos. De las primeras empresas en 

deslocalizarse está Fredesloc, encargada de exportar el modelo productivo hacia Marruecos, 

para 2023 las empresas deslocalizadas se han incrementado; nombres como Frigodar, la 

Sevillana, Sol del Sur, Arbagary o Natberry se encuentran presentes. 

 
Está suficientemente constatado que la realidad imperante en la provincia de 

Huelva es de periferia marginal y subdesarrollada, donde la emigración vaciaba 

sus tierras de iniciativas y gentes. No podía ser menos en la agricultura, donde 

los espacios agrícolas tradicionales han experimentado un estancamiento 

demográfico, cuando no retroceso, que se arrastra desde la crisis filoxérica de 

principios de siglo (Grupo Indelo, 1994, p.41). 

 

La mayor parte de las empresas deslocalizadas han feminizado el cultivo de la fresa y se 

instalan en espacialidades marginadas y empobrecidas, lo que hace que mujeres que viven 

diferentes opresiones, por clase y por género, sean las que ocupen los puestos de trabajo, con 

ello las empresas mejoran su posicionamiento en los mercados globales. “Así, se puede afirmar 

que el empleo de personas que ocupan posiciones desfavorecidas en los distintos sistemas de 

estratificación social constituye un componente estructural de estas agriculturas que les permite 

asegurar su competitividad en los mercados globales (Hellio & Moreno, 2017: p.33). 

 Es posible pensar en el concepto de interseccionalidad de Kimberlé Williams Crenshaw 

(Crenshaw,1991) sin embargo, como menciona Mara Viveros, más que un tropo, hay que 

analizarlo como un concepto práctico y contextual, que permite analizar las relaciones de trabajo 

y opresión en las mujeres en dependencia del contexto histórico: [...] “las relaciones sociales son 

consubstanciales y co-extensivas. Son consubstanciales en la medida en que generan 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  80 

experiencias que no pueden ser divididas secuencialmente sino para efectos analíticos, y son 

co-extensivas porque se coproducen mutuamente” (Viveros, 2016, p.8). 

Es interesante analizar como “el estigma social patriarcal” de la sociedad marroquí está 

vinculado a los procesos de producción y es utilizado por las empresas deslocalizadas para 

justificar la subcontratación de mujeres en el sector fresero.  Esto es, en la sociedad marroquí la 

familia heteronormada es el modelo tradicional a seguir, los roles sociales incluso definidos en el 

Corán, están bien establecidos y el buen hombre musulmán es quien provee y da el sustento a 

su familia, mientras que la buena mujer musulmana es la que se encarga de los cuidados y del 

espacio doméstico: las buenas madres, las buenas esposas, las buenas hijas. Por supuesto, el 

patrón familiar se ha ido modificando, especialmente en las zonas urbanas, en donde se ha 

transformado el espacio demográfico, pudiendo las mujeres acceder al sistema educativo, a la 

vida laboral y a ocupar los espacios públicos, aún en una constante negociación en los senos 

familiares; sin embargo, en las zonas rurales siguen estando muy marcada las reglas de la familia 

heteronormada; por lo que mujeres solteras, viudas o divorciadas no necesariamente son bien 

vistas en el espacio familiar. Dicho estigma social se reproduce en la división sexual del trabajo, 

de ahí que la mayor parte de las mujeres que trabajan en la pisca de la fresa no son consideradas 

como buenas madres o buenas esposas. En la división sexual del trabajo, las actividades no se 

distribuyen de forma neutral; por el contrario, el binarismo genérico, herencia de la colonización, 

entre hombres y mujeres no se encuentra en igualdad de condiciones y la esfera doméstica se 

construye como una extensión del espacio público laboral, en el cual las mujeres empobrecidas, 

marginadas, violentadas y vulnerables; sólo tendrán acceso a trabajos considerados de segunda. 

En los siguientes encuentros con RADEV e me permitió acceder a un grupo de doce 

piscadoras de fresa y los encuentros tuvieron lugar en Mouley Bousselham entre los días 12 y 

21 de enero de 2023, región ubicada a una hora de la provincia de Larache y en donde se 

encuentran ubicados los campos freseros.  

Las doce mujeres a quienes dejaré en el anonimato, estuvieron de acuerdo en compartir sus 

historias de vida conmigo; siete de ellas se habían quedado en el último año de la escuela 

primaria, mientras que cinco nunca habían asistido a la escuela y eran analfabetas. Diez de ellas 

eran divorciadas, una era viuda y una era soltera. Las mujeres que fueron casadas estaban 

contentas de que ya podían divorciarse gracias a la reforma de la Mudawana o código del 

estatuto personal realizada en el 2004, en tanto algunas habían sufrido maltrato físico y 

vejaciones por parte del marido y sus familia; pero consideraban que después del divorcio no 

había forma de obligar a los hombres a dar pensión alimenticia y eso provocaba que muchas de 

ellas regresaran a casa de sus padres, quienes siempre dejaban en claro que no eran buenas 

mujeres y las enviaban a traer el sustento de la familia. Por el contrario, la mujer viuda vivía con 

la familia del esposo y para aportar económicamente a la casa, trabajaba en la pisca de la fresa 

porque era un trabajo flexible, mientras que la soltera, pensaba que era un trabajo temporal, y 

que en cuanto se casara, ya no tendría que trabajar piscando fresa. Todas coincidían que el 

salario que ganaban no era para ellas, eran para los padres, para los hermanos del marido o 

incluso para los hijos, porque eran ellos los que administraban el dinero. Sus madres, hermanas, 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  81 

hijas o tías cuidaban de sus hijos y sólo una de ellas pagaba 30 darahims a una amiga para que 

le cuidara a su hijo. 

Figura 4.1 
Grupo 1 de cosechadoras de fresas en Mouley Bousselham 

Comentaban que cuando se divorciaban quedaba una marca sobre ellas y cuando llegaban 

a los campos de trabajo, era común que los capataces, porque nunca conocían a los dueños de 

la empresa, las acosaran sexualmente, ya que mucha gente las consideraba adulteras o malas 

mujeres al haber sido divorciadas, o incluso les hablaban con malas palabras y tenían que 

soportar el maltrato porque era la única manera de poder llevar el sustento a casa, y tener 

algunos meses (cuando se termina el cultivo de la fresa) de descanso (sin salario) para poder 

estar con sus hijos. Tres de ellas señalaron que no se podían dar el lujo de descansar y cuando 

no se piscaba la fresa, se iban al cultivo de la papa, cacahuate o tomate. La percepción de la 

mujer soltera era diferente, porque se entendía que quería ser partícipe de la dinámica familiar, 

ayudar a los padres, por lo menos hasta el momento de casarse. Por cierto, es debido decir que 

las mujeres casadas también trabajan en el proceso de la fresa, pero en los almacenes, en donde 

la vida laboral es más llevadera que en los campos de cultivo y de pisca. En los almacenes, las 

dirigentes del proceso productivo son mujeres. 

La agroindustria del cultivo de la fresa en Marruecos se basa en una división sexual del trabajo 

porque eso permite explotar a mujeres en situación de pobreza y les impide denunciar la violencia 

que viven en la cotidianidad, porque siempre existe la amenaza de ser despedidas, de hecho, 

llegan a aceptar condiciones que no sólo son indignas sino que rayan en la esclavitud; ponen en 

riesgo su salud y la vida misma. Los procesos de producción pasan sobre la vida, en tanto el 

capitalismo está basado en una economía de la muerte más que de la vida. 

Si en la sociedad capitalista la «feminidad» se ha constituido como una función-

trabajo que oculta la producción de la fuerza de trabajo bajo la cobertura de un 

destino biológico, la «historia de las mujeres» es la «historia de las clases» y 

la pregunta que debemos hacernos es si se ha trascendido la división sexual 

del trabajo que ha producido ese concepto en particular (Frederici, 2010,27). 

Las 12 mujeres coincidieron en que actualmente sus familias no poseen tierras pequeñas de 

autoconsumo, por ello siempre tienen la necesidad de trabajar. En algún momento de la 

conversación les pregunté si sus familias tuvieron tierras y mencionaron que sus abuelos fueron 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  82 

copropietarios de tierras comunales y que habían sido indemnizados por el gobierno, pero que 

desde que dejaron sus tierras, toda la familia debía de trabajar y tuvieron que recurrir al empleo 

temporal en el cultivo de la fresa, así como de otros productos, porque el “único” conocimiento 

que tienen es el trabajo de la tierra. Muchos hombres se habían divorciado de sus esposas, 

habían cometido violencia doméstica o en el mejor de los casos habían migrado hacia países 

europeos, buscando mejores oportunidades de vida; los maridos que se iban, la mayor parte de 

las veces, nunca regresaban. Las campesinas sin tierra consideran que se había dado la 

fragmentación familiar. Especificaron que las tierras eran vendidas a empresas dedicadas a la 

agricultura o que incluso las tierras habían sido usadas para construir campos de golf, 

fraccionamientos con vista al mar y para la construcción de hoteles. “La tierra es la vida, si no 

hay tierra no hay nada” me señala una de las piscadoras. 

Figura 4.2 
Anuncios de apartamentos de lujo en Assilah 

Tal respuesta coincide con los proyectos económicos impulsados por la monarquía desde el 

año de 1983, cuando se dio un mayor impulso al desarrollo capitalista del agro por una parte y, 

por otro lado, en la década de 1990 y los primeros años del siglo XX, el incremento de proyectos 

inmobiliarios y turísticos, que responden a las necesidades de una clase burguesa, en ascenso 

en Marruecos. 

Ante el despojo de la tierra comunal, el rompimiento de la colectividad y de la familia, aunados 

al empobrecimiento constante, a las campesinas sin tierra, les quedan pocas opciones de 

supervivencia y aceptan trabajar por un salario muy bajo, el cual oscila entre 60 y 80 dirhams por 

12 horas de trabajo y explican que si no están de acuerdo, pueden ser despedidas y rápidamente 

reemplazadas.  

Tal situación puede ser ejemplificada a través de la vida de Charifa Beijja, quien empezó a 

trabajar junto con su prima en la pisca de la fresa cuando tenía 14 años, ella era de la zona de 

Douar Oulad Ouchin y como muchas campesinas sin tierra, dejó la escuela porque ésta se 

encontraba lejos de casa y el camino era muy inseguro.  

Según señala, hubo un tiempo en que las empresas freseras empezaron a mandar transporte 

para que las mujeres se animaran a trabajar en los campos y tanto su prima como ella decidió 

trabajar y aportar económicamente a la familia. “Nos llevaba a la fábrica. Mi jornada laboral 

empezaba a las siete de la mañana. Cogíamos una caja de plástico a la espalda e íbamos al 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  83 

vivero. Cuando llegaba el encargado a mediodía, nosotras ya estábamos cansadas por el calor 

debajo de los plásticos; pero él nos gritaba con violencia para que no parasemos” (Agudo, 2015, 

s/p). Charifa comenzó a darse cuenta que el trabajo era muy duro porque no las dejaban siquiera 

ir al baño, so pretexto de que la fresa podía echarse a perder, especialmente porque Inglaterra 

recibe de Marruecos el 80% de fresas frescas. Charifa menciona que no se les daba agua y 

muchas veces tomaban agua del regadío, la cual contiene fertilizantes y productos químicos 

dañinos para los seres humanos.  Las empresas se convierten en empresas de la muerte, como 

menciona Sayak Valencia a través del concepto capitalismo gore:  

[…] por capitalismo gore: con dicho término nos referimos al derramamiento 

de sangre explícito e injustificado, al altísimo porcentaje de vísceras y 

desmembramientos, frecuentemente mezclados con la precarización 

económica, el crimen organizado, la construcción binaria del género y los usos 

predatorios de los cuerpos, todo esto por medio de la violencia más explícita 

como herramienta de “necroempoderamiento” (Valencia, 2012, p.84).  

Un día su prima tuvo un accidente de trabajo y recurrió al capataz demandando que llevarán 

a su prima a un hospital, su prima no fue atendida y Charifa fue despedida, después de siete 

años de trabajo en los campos freseros, años que no quedaron registrados en parte alguna, 

porque no había sido inscrita en la seguridad social. Ante dicha situación Charifa protestó y 

comenzó a reunirse con algunas mujeres que habían sufrido de enfermedades por beber agua 

de riego, que habían sido abusadas sexualmente por los capataces o maltratadas; sin embargo, 

no sabían claramente cómo hacer visibles sus demandas, posteriormente fueron asesoradas por 

las caravanas de RADEV y OXFAM y desde ese momento Charifa internalizó que debía de luchar 

por los derechos de las trabajadoras de la fresa. Es importante señalar, que pese al 

acompañamiento que las asociaciones dieron a Charifa, las primeras colectivas fueron formadas 

y organizadas por las campesinas sin tierra; convirtiéndose en experiencias de lucha de las 

mujeres freseras por trabajos dignos. 

Charifa llegó a convertirse en la presidenta de la Asociación de Mujeres Lideresas del Sector 

de los Frutos Rojos y su objetivo fue informar a sus compañeras sobre sus derechos laborales y 

generar redes entre las piscadoras de fresa. En Radev el nombre de Charifa salió a la luz, pero 

quienes hicieron mucho más referencia a ella, fueron las piscadoras de la fresa, quienes decían 

que gracias a ella ahora las mujeres saben cómo denunciar abusos laborales. 

El trabajo que se realiza desde el año 2010 en torno a la concientización con las campesinas 

sin tierra ha tenido algunos logros, dentro de éstos me comentan las piscadoras de fresa están 

que las condiciones de trabajo han mejorado, ya no ganan 35 darahims sino 80 darahims por 12 

horas; pueden denunciar el acoso sexual (aunque afirman también que en ciertos casos siguen 

quedándose calladas, porque las pueden despedir), ya les han puesto transporte (combis o 

furgonetas) las cuales pasan por ellas a los pueblos, las llevan a la empresa y las regresan, 

además las furgonetas son sólo para mujeres (antes se compartían con hombres y se daban 

casos de violaciones) lo cual les da mayor seguridad porque no las exponen a abusos sexuales, 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  84 

asimismo ya se les realiza un contrato y están inscritas en la seguridad social, el cual fue 

extendido a toda la población después de la pandemia por la COVID 19. 

Los logros no son menores porque son parte de una lucha que se ha dado de abajo hacia 

arriba, contrario a la narrativa de las organizaciones, en donde pareciera que el trabajo realizado 

y sus logros ha sido gracias a las asociaciones gubernamentales nacionales e internacionales. 

Las campesinas sin tierra en Moulay Bousselham han realizado un trabajo extraordinario en 

donde además de atender el espacio doméstico, trabajan y se han convertido en activistas. 

La precariedad laboral, en este caso la precarización, entendiendo que éste es un proceso 

generado por el capitalismo global puede ubicarse a través de diferentes categorías de análisis:  

la temporalidad, la vulnerabilidad, la insuficiencia salarial y la invisibilización social. Para el caso 

de las campesinas en Moulay Bousselham la temporalidad sigue rigiendo el cultivo contra 

estación de la fresa, la diferencia es que hoy en día firman un contrato con tiempo determinado; 

aunque no ha habido una reforma legislativa que garantice los derechos laborales de estas 

mujeres, porque sigue dándose un abuso en la figura de la contratación laboral por temporadas. 

El carácter de vulnerabilidad se ha transformado muy poco, porque las condiciones de trabajo 

siguen siendo insalubres y la seguridad física de las trabajadoras siempre se encuentra 

amenazada. El aumento salarial es insuficiente, ya no ganan 35 darahims, pero 80 darahims en 

el año 2023 son insuficientes para tener una buena vida, especialmente cuando ya no son 

dueñas de los medios de producción, ni de sus saberes y penden completamente de un salario 

que además no les pertenece. El paso más importante es que están registradas y ya cuentan 

con seguridad social; sin embargo, son mujeres que tienen muy poca visibilización social. 

Las piscadoras de fresa de Mouley Bousselham son presas del sistema capitalista globalizado 

en el que la fase de acumulación por desposesión ha sido más descarnada, dejando a 

campesinas sin tierra, al haber sido las tierras comunales expropiadas bajo la justificación del 

desarrollo agroindustrial e inmobiliario.  Dicho sistema privilegia la muerte más que la vida, la 

enfermedad sobre la salud; pese a ello, las piscadoras de fresa han encontrado alternativas 

solidarias, las cuales les han permitido no sólo resistir sino construir espacios de dignificación 

laboral, lo cual las coloca dentro del concepto de sociedades/ pueblos en movimiento de Raúl 

Zibechi (2020), esto es, son mujeres que han transformado sus realidades desde los 

instrumentos que tienen al alcance en sus diferentes cotidianidades y nos enseñan la fuerza de 

luchar en colectividad. 

Reflexiones finales 

El proceso de acumulación por desposesión no es privativo del contexto marroquí, por el 

contrario, es parte de la dinámica económica internacional gestada a partir de 1970, en la cual el 

ajuste espacio- temporal de las empresas por la crisis de sobreacumulación provocó la 

deslocalización, incentivando la expropiación de tierras comunales. En México se vivió tras el 

desmantelamiento del ejido y en Marruecos a través de la melkización de las tierras comunales, 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  85 

un proceso que comenzó con la colonización española y francesa pero que se profundizó desde 

la década de 1980. La acumulación por desposesión se ha vivido en Argentina, en Chile, en 

Bolivia, en Uganda, provocando la pauperización de las familias, especialmente de las mujeres, 

quienes se convierten en trabajadoras del campo: “jornaleras”, ofertan sus saberes a un 

empresario leonino que efectúa prácticas de explotación, genera una mayor precarización para 

obtener abaratamiento en los costos de producción; al tiempo de construirse espacios de 

informalidad laboral.  

Por doquier los derechos laborales de las mujeres son violentados, es posible observarlo en 

el campo, pero también en la maquila y en la industria; particularmente porque dichos trabajos 

se entretejen con los patriarcados que se viven de forma cotidiana en las sociedades en donde 

se establecen las empresas que “propician la inversión extranjera directa y generan empleos, 

ayudando a resolver los altos índices de desempleo”, porque se usa la ideología de la 

domesticidad, en la cual se hace una extensión de lo doméstico y privado al espacio público; al 

final, el trabajo del campo es visto como una extensión de lo doméstico; de tal forma que las 

opresiones vividas en casa son extendidas al trabajo y la vida de las mujeres campesinas sin 

tierra queda desvalorizada. 

El patriarcado (s) en la sociedad marroquí ha sido cómplice de la división sexual del trabajo, 

del abuso en los procesos hereditarios, así como de la explotación de mujeres viudas y 

divorciadas, porque en la sociedad marroquí el divorcio, pese a estar legislado, tiene una carga 

moral sobre las mujeres, quienes terminan incluso despreciadas por sus propias familias. Aún 

no se deconstruye la idea de que las mujeres son eternas menores que deben ser acompañadas 

por un tutor que desempeñe el papel de padre, esposo, hermano, hijo, tío.  

Dentro del texto, no lo comenté; pero, las mujeres piscadoras de fresas, vistas por otras 

mujeres con carreras universitarias, son percibidas como mujeres menos inteligentes que se 

casan a muy temprana edad y a cuyos maridos se les considera como poco trabajadores; por lo 

que es posible visualizar un rompimiento del tejido social en donde se avala la “desigualdad 

legítima”; no obstante, tal descripción tiene que ver muy poco con la realidad; las familias de las 

piscadoras al perder la tierra se vieron sometidas a una presión económica que conllevó a la 

fractura familiar y el desemboque fue el divorcio; de esta forma una estrategia de supervivencia 

económica fue que las mujeres se contrataran en las empresas deslocalizadas, asumiendo los 

costos que ello conlleva: una contratación temporal, poca protección al interior de los espacios 

laborales, jornadas de trabajo extenuantes, maltrato por parte de los capataces, así como la falta 

de seguridad social. 

Cinco de las doce campesinas sin tierra con quienes me reuní decían que si ellas tuvieran un 

pedazo de tierra podrían cultivar y de ahí podría sostener a la familia; las otras siete habían 

perdido el amor por la tierra, y si pudieran vivir de otro trabajo estarían dispuestas a hacerlo; 

porque el trabajo que realizan ya nada tiene que ver con cultivar para vivir, sino que es un trabajo 

alienante en el cual arriesgan su salud y su vida. ¿Cómo querer ser una campesina si las 

campesinas han sido despojadas de sus medios de producción y de sus saberes, además su 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  86 

labor nunca es reconocida? Las campesinas sin tierra o piscadoras de fresa han sido 

desvinculadas de la relación sagrada que tenían con la tierra. 

Las piscadoras de fresa efectúan un trabajo duro, que es notorio a simple vista en sus manos; 

poseen saberes que les permite incrustarse en la productividad del campo al tiempo de 

convertirse en una parte muy importante del sostén de la familia. Invisibilizar los aportes de las 

mujeres en el espacio doméstico, en la economía de los cuidados y en el trabajo del campo, se 

convierte en un acto de injusticia. El no acceso a la propiedad de la tierra y el desplazamiento 

que se ha dado de las campesinas sin tierra bajo la justificación del desarrollo y la modernización 

es un acto de violencia que se visibiliza en su salud y en sus cuerpos. 

 Las campesinas sin tierra han realizado actos que dejan huellas y poco a poco, apropiándose 

de la herramienta de derechos humanos, especialmente de derechos laborales con perspectiva 

de género han logrado provocar cambios, que es importante recalcarlo: son transformaciones 

que se dan de abajo hacia arriba y cuando el eco llega hacia arriba, asociaciones y otras 

instancias se convierten en acompañantes de las activistas y se producen movimientos en la 

cotidianidad, que desestructuran el patriarcado, sostenido por el derecho consuetudinario, el 

derecho islámico o bien, las modificaciones jurídicas en un contexto neoliberal.  

A primera vista no se encontraron movimientos de piscadoras de fresas anticapitalistas; sin 

embargo las experiencias de lucha de las campesinas sin tierra empiezan a poner la vida en el 

centro, a generar redes de colaboración y solidaridad: se enseñan unas a las otras, las que más 

han estado involucradas en la obtención de la seguridad social o en las denuncias de acoso 

sexual, enseñan a más piscadoras las herramientas de defensa que poseen frente al patrón; las 

jornadas de conversaciones y aprendizaje son largas, pero ha valido la pena dicen, esbozan una 

sonrisa y una de ellas afirma, hoy ya podemos hablar y las que vienen podrán tener un trabajo 

digno. Aún esperamos un futuro mejor.  

Referencias bibliográficas 

Agudo Alejandra (8 de julio de 2015): Trabajábamos como burras al sol, sin poder quejarnos ni 

luchar. El País. 

https://elpais.com/elpais/2015/07/02/planeta_futuro/1435828792_069733.html 

Benavides Moro, Don Nicolas (1926). La colonización y el acta de torrens en el norte de África. 

Tesis Doctoral. Imprenta del Colegio de Santiago. 

Bogaert, Koenraad (2018). Globalized Authoritarianism and the new Moroccan city. En Middle 

East Report, 287, 6-10. 

Bouderbala N. (1999). Les systèmes de propriété foncière au Maghreb. Le cas du Maroc. En A. 

M. Jouve (ed.), N. Bouderbala (Ed.). Politiques foncières et aménagement des structures

agricoles dans les pays méditerranéens: à la mémoire de Pierre Coulomb. Montpellier.

CIHEAM. (pp. 47-66).

https://elpais.com/elpais/2015/07/02/planeta_futuro/1435828792_069733.html


NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  87 

Cahiers Options Méditerranéennes; n. 36. Conférences du Cours Spécialisé sur les Politiques 

Foncières et Aménagement des Structures Agricoles dans les Pays Méditerranéens, 

1994/05/09-1994/06/05, Adana (Turkey). http://om.ciheam.org/om/pdf/c36/CI020475.pdf 

Cantero, Benitez, Valentín (1952). Sociología marroquí, Imprenta Olimpia Ceuta. 

Cañabate Pérez, Josep (2021). El régimen de la propiedad en el protectorado español de 

Marruecos: colonización jurídica y marginación de las formas tradicionales. Ivs Fgvit, 24, .267-

299. 

Celorio, Mariana. (2020). Desposesión biopolítica de derechos humanos frente al extractivismo 

minero en México. En Elisa Ortega Velázquez (Coord.). El derecho como regulación de la 

vida y la muerte: biopolítica y necropolítica legal. (pp.175-204). UNAM.  

El Noble Corán y su traducción-comentario en la lengua española realizada por el Reino de 

Arabia Saudita. 

Crenshaw, Kimberle (1991). Mapping the Margins: Intersectionality, Identity Politics, and Violence 

against Women of Color. Staford Law Review, 43 (6), 1241-1299. 

Frederici, Silvia (2010). Calibán y la bruja: Mujeres, cuerpo y acumulación originaria. Traficante 

de Sueños. 

Frederici, Silvia (2018). El patriarcado del salario: críticas feministas al marxismo. Traficantes de 

Sueños. 

Fresh Plaza (10 de marzo de 2023). Marruecos es un ejemplo de éxito en la diversificación de 

las exportaciones de fresas frescas. Fresh Plaza. 

https://www.freshplaza.es/article/9510411/marruecos-es-un-ejemplo-de-exito-en-la-

diversificacion-de-las-exportaciones-de-fresas-frescas/ 

Grupo Indelo (1994). Campesinos sin tierra y territorio jornalero en Andalucía, Instituto de 

Desarrollo Local. 

Harvey, David. (2005). El nuevo imperialismo: acumulación por desposesión. CLACSO, pp.99-

129. http://biblioteca.clacso.org.ar/clacso/se/20130702120830/harvey.pdf

Hellio Emmanuelle y Moreno Nieto, Juana (2017). Contrataciones en origen, deslocalización 

productiva y feminización del trabajo. Navegar, 3 (5), 21-46. 

Hernández Castillo, Rosalva Aida (2014). Cuerpos femeninos, violencia y acumulación por 

desposesión. En M. Belausteguigoitia Rius y M. Saldaña- Portillo (Coords.). Des/ posesión: 

género, territorio y luchas por la autodeterminación (pp. 79-100) UNAM, Instituto de Liderazgo 

Simone de Beauvoir. 

Lazarev, Grigori (2012). Les politiques agraires au Maroc 1956-2006: un témoignance engagé, 

Economie Critique.  

Les indicateurs sociaux du Maroc, Editios 2023, High Commision for planning, Royaume du 

Maroc, Rabat. 

Marx, Carlos (1946): El Capital: crítica de la economía política I, Fondo de Cultura Económica, 

México. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  88 

Mamdani, Mahmood (2013). The Contemporary Ugandan discourse on customary tenure: some 

theoretical considerations. Misr Working paper, Makerere Institute of Social Research, 

Kampala. 

Moreno, J. (2022). Género y precariedad en la globalización agroalimentaria: un análisis de la 

feminización del trabajo en el sector exportador de fresas en Marruecos. AGER: Revista de 

Estudios sobre Despoblación y Desarrollo Rural (Journal of Depopulation and Rural 

Development Studies), (35), 39-64. https://doi.org/10.4422/ager.2022.1 

Paredes Carvajal, Julieta Elisa (2020) La situación de las mujeres de los pueblos originarios de 

Abya Yala después de la invasión colonial. Editorial Feminismos Comunitarios de Abya Yala. 

Perelman, Michael (2012). La historia secreta de la acumulación primitiva y la economía política 

clásica. Theomai 26. revista-theomai.unq.edu.ar/numero%2026/Perelman%20-%20La%20 

historia%20secreta%20de%20la%20acumulación%20primitiva.pdf 

Ramírez Ángeles (2017). Las otras Soulaliyates: tierra y movilizaciones legítimas e ilegítimas en 

Marruecos. Revista de Estudios Internacionales Mediterráneos, 23, 15-28. 

Ramírez Gallegos, René (2020). Ucronías para la vida buena. Estudios Críticos del Desarrollo, 

X, (18) 175-211. 

Roux, Rhina (2019). Despojo. Conceptos y fenómenos fundamentales de nuestro tiempo, 

Instituto de Investigaciones Sociales, UNAM. 

https://conceptos.sociales.unam.mx/conceptos_final/659trabajo.pdf 

Yafaout Mérieme y Benchekroum Siham (2017). L’impossible débat sur l’inégalité dans l’héritage. 

En Benchekroum, Siham. L’Heritage des femmes: Réflexion pluri-disciplinaire sur l’héritage 

au Maroc. (pp.19-29).  Empreintes. 

Valencia Triana, Sayak (2012). Capitalismo Gore y necropolítica en México Contemporáneo. 

Relaciones Internacionales, 19, 83-102. 

Viveros, Vigoya, Mara (2016). La interseccionalidad: una aproximación situada a la dominación. 

Debate Feminista, 52, pp.1-17.https://doi.org/10.1016/j.df.2016.09.005  

Zibechi, Raúl (2020). Tiempos de colapso. Los pueblos en movimiento, Ediciones desde Abajo. 

Páginas de internet 

Datos de www.terrescollectives.ma 

Reuniones y encuentros en Larache y Mouley Bousselham 

Visita a las asociaciones: Forum de la Femme pour l’égalite et le developement (Foro de la mujer 

por la igualdad y el desarrollo), Association du developpement de la femme rural (Asociación 

para el desarrollo de la mujer rural), L’Union de la Action Femenine (La Unión de la Acción 

Femenina) l’Association des femmes travailleuses dans le secteur agricole (La Asociación de 

https://doi.org/10.1016/j.df.2016.09.005
http://www.terrescollectives.ma/


NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  89 

mujeres trabajadoras en el sector agrícola), Association Mawdada pour le developement de la 

femme et la protection de la famille (La Asociación Mawdada por el desarrollo de la mujer y de la 

protección de la familia, durante el mes de enero del 2023. 

Encuentro con Abdelali El Kakri en RADEV (Reseau des asociations de developpement) el día 

06 de enero del 2023 en Larache. 

Encuentros con 12 mujeres piscadoras de fresa los días 12 y 21 de enero del 2023 en Moulay 

Bousselham, Marruecos. 



FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  90 

CAPÍTULO 5

Escreviver para no Sucumbir: lucha y resistencia 
Ana María Fonseca 

María da Luz Fonseca de Carvalho 

Recuerdo los venenos, 

Yo, siendo menor, nunca soñé en pequeño 

Mi vieja me crio sola 

Levantándose siempre con el primer rayo de sol, muy temprano 

Siempre aprendí con ella 

A ser agradecida por todo lo que está por venir 

Hoy vos ves el brillo, pero nunca viste mis batallas 

Para quien confía en dios, el sueño nunca muere 

Fe para quien es fuerte, fe para quien todo puede 

Fe para quien no le huye a la lucha 

Fe para quien no pierde el foco 

¡Fe para enfrentar esos hijos de puta! 
Fe, IZA (2022) 

Introducción 

Este trabajo32 atraviesa parte de la historia de vida de mi mamá, Ana María Fonseca, quién 

constituye mi propia vivencia como mujer africana, descendiente de cabo-verdiana, nacida y 

criada en la isla de Príncipe, por una madre soltera que atravesó el océano bajo las necesidades 

violentas del dominio colonial. Sin duda, este capítulo es parte de un proceso, y ha sido uno de 

los más difíciles y dolorosos de escribir, dada la intimidad que presenta con la trayectoria de mi 

madre y de mis ancestras. Sin embargo, lo veo como necesario y urgente. Como sostiene 

Concepción Evaristo (2020), escreviver33 tiene la intención de provocar incomodidad y 

denuncias, se refiere a las historias que fueron y son silenciadas, sea a nivel personal o colectivo; 

del modo en el que yo lo veo, como un camino repleto de desafíos. Revivir los dolores de nuestro 

pasado no es como abordar un simple objeto de estudio, fácil de acceder. No es un lujo. La 

necesidad de retomar nuestras experiencias es parte de la penuria de mantener nuestra propia 

supervivencia. Grada Kilomba (2019) sostiene que, existe una cierta urgencia en descolonizar la 

mente y teorizando junto a intelectuales como Frantz Fanon, bell hooks y Philomena Essed, ella 

32 La traducción fue realizada por Natalia Cabanillas y la revisión y edición del texto por Yamila Eliana Balbuena. 
33 N. de T.: Escreviver es un neologismo creado por la escritora afrodescendiente Concepção Evaristo, juntando las 

palabras “escribir” [escrever] y “vivir” [viver]. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  91 

examina el legado colonial y las injusticias sociales que derivan del mismo. Considero que las 

reflexiones teóricas son de gran importancia, en tanto, existe la posibilidad de escribir y 

reflexionar a partir de nuestras historias individuales, como una forma de asegurar y dar 

visibilidad a nuestras vivencias reales de lucha contra nuevas formas de violación de derechos. 

Grada Kilomba (2019, p. 31) argumenta que el mito de la objetividad y de la neutralidad científica, 

mantiene posiciones de autoridad en el mundo académico mientras presiona y empuja las voces 

subalternas para los márgenes, argumentando un exceso de subjetividad, lo que se configura 

como un desafío en la lucha contra la colonialidad.   

Uno de los caminos sugeridos por Grada Kilomba para la descolonización del conocimiento 

sería hacer de los márgenes un lugar de innovación y de rutas de resistencia. Por lo tanto, es de 

extrema relevancia reflexionar sobre el mundo moderno/colonial en el que nos encontramos, así 

como observar críticamente el sistema social para desarrollar puntos de vista que puedan 

desafiar el racismo institucional, tal como sostiene María Lugones (2008). 

Partiendo de esta perspectiva, pido la autorización de mis ancestras para esta jornada de 

escritura que me permite sumar junto a los caminos que ya fueron abiertos anteriormente y que 

me trajeron hasta aquí.  

En este texto, trato a mi madre por su nombre: Ana. Este tipo de tratamiento se corresponde 

con la relación íntima y segura que construimos. No se trata de un nombre cariñoso o ficticio. 

Destacar las urgencias en su vida -que la mantuvieron en pie- hace de ella una personalidad 

potente y real en el campo académico, aunque ella no tuvo esa oportunidad. Espero que Ana 

María Fonseca sea un referente para pensar la lucha de las mujeres africanas contra las 

injusticias sociales. Deseo que encontremos la fuerza como ella lo hizo, y que algún día todas 

podamos ser libres y liberadas, juntas. Ana representa todas las celebraciones de las pequeñas 

revoluciones internas de mi vida.   

Para establecer la historia de Santo Tomé y Príncipe a partir de la escrevivência (Conceição 

Evaristo, 2019), realicé cinco entrevistas en diferentes momentos con Ana, con el fin de construir 

una genealogía familiar femenina que atraviese las relaciones históricas de Santo Tomé y 

Príncipe a través del sistema contractual y el propio período colonial. Además, la información 

para las entrevistas provino del largometraje A Luta de Nzinga (2020) realizado por 202bfilmes 

en la Isla de Príncipe. En este reportaje, contamos mi trayectoria de vida ligada a la trayectoria 

de mi madre, y la importancia de la escuela y de Unilab34 en mi proceso de emancipación. El 

número de entrevistas realizadas a mi madre está relacionado con las complejidades en torno al 

acceso, al lugar del dolor que se presenta en una parte de su trayectoria como mujer y extranjera, 

y que tal vez nunca puedan ser superados. Por lo tanto, era y es necesario estar tranquilas, 

empáticas y responsables con el proceso. Con el fin de comprender las relaciones de 

34 N de T: Unilab es las siglas para Universidade da Integração Internacional da Lusofonia Afro-brasileira, situada em el 

interior de Ceará, Brasil, donde la autora de este capítulo realizó sus estudios de graduación y maestría a instancias de 

acuerdos de cooperación internacional entre Brasil y los países africanos de lengua oficial portuguesa.  



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  92 

interdependencia entre las desigualdades y la Roça Sundy35 en Santo Tomé y Príncipe, se 

realizaron entrevistas con mujeres y hombres residentes de la comunidad, como parte del 

proceso de escritura de mi tesis de maestría.  

Ana, yo, la historia y nosotras 

Cuando pienso en Ana, quiero creer que hay varias Anas, en su capacidad de existir y resistir. 

¡Y las hay! Está la Ana que cruzó el océano, acompañada de su madre cuando sólo tenía seis 

meses; aquella Ana que trabajaba en los campos de la Isla Príncipe; Ana, que era lavandera y 

trabajadora doméstica; está Ana como madre soltera y está Ana como extranjera. Todas estas 

Anas juntas me enseñaron y plantaron la semilla de la revolución que propone esta obra.  

Ana nació en 1967 en la isla de Santo Antão, en las roças de Porto Novo, Cabo Verde.  Con 

tan solo seis meses de edad, viajó a la fuerza con su madre, María da Luz Fonseca, a Santo 

Tomé y Príncipe para trabajar en los campos de la isla, concretamente en Roça Sundy. En este 

período, las revueltas por la liberación de las islas del Ecuador ya enfrentaban a la administración 

colonial portuguesa de una manera enfática. A la edad de un año y seis meses, perdió a su 

madre a causa de la hepatitis y debido a las duras jornadas de trabajo y a su condición precaria 

y forzada. A la edad de seis años, fue testigo de la formación oficial de la República de Santo 

Tomé y Príncipe en 1975.  

Criada y cuidada por la madre de su madrina, Carminha, Ana vivió toda su adolescencia en 

el sur de la Isla de Príncipe. La madre de Carminha estrechó lazos afectivos con mi madre y mi 

abuela, durante el tráfico de Cabo Verde a Santo Tomé y Príncipe, ya que las dos formaban parte 

del mismo proceso de ser contratadas para explotar la mano de obra barata en las tierras de la 

Isla de Príncipe. Según Ana, su madre y la madre de Carminha siempre han vivido en el sur de 

la isla, pero trabajaban en el norte, en la Roça Sundy. Había una especie de tractor que llevaba 

y recogía a los y las contratadas. Para ella, el término esclavo todavía era recurrente en ese 

momento, debido a las malas condiciones de trabajo, la explotación y los bajos salarios.  

Ana fue una niña que tuvo que lidiar con varios tipos de opresión desde una edad muy 

temprana. La violencia familiar, relacionada con su rechazo paterno y el colonialismo, se 

presentaron de manera concomitante. Dicho esto, la separación de su familia de Cabo Verde y 

la repentina pérdida de su madre contribuyeron a que se convirtiera en una joven rodeada de 

ausencias. Recuerdo que, muchas veces, en conversaciones o sesiones familiares, Ana nos 

contaba que tenía muches hijes porque se sentía sola en el mundo, porque no tenía recuerdos 

35 N de T: Roças en el contexto santo tómense refiere a latifundios destinados a la plantación de caña de azúcar en los 

siglos XVI y XVII y cacao a partir del siglo XIX, con dueños absentistas y cuya fuerza de trabajo era empleada a través 

de los sistemas de esclavitud atlántica primero y del sistema de contratado después. Existen muchos términos análogos, 

sin embargo, por ausencia de un equivalente exacto, a lo largo del texto fue mantenido el término roça en portugués, 

acompañado de su definición contextual para este país, únicamente. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  93 

de su madre ni de su familia. Así, tuvo cinco niñas y un niño: Jessica, Jucelina, Tania, María, 

Esther y José.  

En 1984, Ana se enamoró de su primer novio, que estaba haciendo el servicio militar en la 

isla de Príncipe y se mudó a la isla de Santo Tomé. En 1989, huyó de la isla debido a los malos 

tratos de su pareja e intimidaciones de matarla. Según Ana, su pareja incluso le apuntó con una 

pistola en la cabeza, amenazándola de muerte si se escapaba con su hija.  

De vuelta en la Isla de Príncipe, rehízo su vida trabajando en el campo. Es importante señalar 

que Ana forma parte de un linaje de mujeres que veían en las roças una posibilidad de existencia, 

a pesar de la explotación. Además, éste parecía ser el único camino posible para ellas, ya que 

se trataba de mujeres extranjeras, que no tenían o tenían poco acceso a la escuela, por su 

género. Desde esta perspectiva, los caminos eran limitados, aunque quisieran estudiar. De 

hecho, puede sonar pretencioso elegir estudiar en lugar de sobrevivir en ese contexto social 

marcado por la separación de clase, raza, género y etnia.  

De esta manera, nací en un contexto liderado por mujeres que llevan consigo no sólo una 

profunda tristeza por el dolor de sus viajes, sino que sobrevivieron más de lo que vivieron. Como 

señala Silva (2021), mi trayectoria es también un registro de memoria ancestral, con pasos que 

vienen de lejos y que me permiten caminar en los frentes de las luchas contemporáneas. 

Nacida en la isla de Príncipe en 1995, en la ciudad de Santo Antônio, por parto natural, yo, 

María da Luz Fonseca, llegué al mundo con cinco kilos y doscientos gramos, teniendo un porte 

físico que casi destruye a mi madre. Ella relata que este habría sido uno de sus partos más 

difíciles y que casi muere, es decir, casi la mato.  

Mientras yo todavía estaba en su vientre, ya estábamos lidiando con el abandono paterno. 

En una conversación honesta basada en el respeto mutuo, me confesó su deseo de abortarme. 

No es apropiado que yo juzgue aquí los deseos de mi madre, ya que el deseo de abortar surge 

en función del aborto paterno. Después de mi nacimiento, afirma que mi abuela paterna fue a 

verme para evaluar si mis características físicas se parecían a las de mi padre.  

Después de este período, mis dos hermanas y yo nos mudamos con nuestra abuela, con la 

justificación de que nuestra madre no podría cuidarnos. Debido a la negación del vínculo de 

sangre con mi padre, no fui registrada hasta 1999, como consta en mi certificado de nacimiento. 

Alrededor de los siete años, hui de la casa de mi abuela paterna a la de mi madre, por la limitación 

de visitas y por las numerosas violencias físicas, psicológicas y simbólicas que sufría en la familia 

en la que me encontraba.  

Después de este evento, mi otra hermana también logró escapar y mudarse con nosotros. El 

aumento del número de hijas en la casa de nuestra madre provocó varias crisis con respecto a 

nuestra alimentación, lo que en consecuencia dejó a nuestra madre preocupada, agotada y 

agobiada. Al igual que mi segunda hermana, nuestra madre se había visto obligada a abandonar 

la escuela para contribuir al mantenimiento de la casa y a los ingresos familiares. Ana declaró en 

una conversación informal que pasaba mucho tiempo estresada, porque estaba preocupada ya 

que no tenía con qué alimentarnos. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  94 

Pasó el tiempo y creamos otras formas de sobrevivir. Hubo un largo período en el que mi 

segunda hermana, Jucilna, hacía dulces de coco y caramelo, entre otros, y yo los vendía, 

ayudando así a los ingresos familiares. Curiosamente, después de su segundo embarazo, Ana 

siempre ha sido madre soltera. Los grilletes del machismo no le dieron la oportunidad de vivir sin 

cargar con el peso de tener que ser varias Anas en cada momento.  

En medio de esta tragedia, Ana dice que yo era una niña extremadamente delicada y sensible, 

que no se adaptaba a situaciones de conflicto familiar, consideraba que después de vivir en casa 

de mi padre, me convertí en una niña introspectiva, insegura y tímida. Con respecto a la escuela, 

señala que cuando tenía solo cinco años ya quería ir, porque tenía una amiga mía que asistía. 

Ella dice: "Lloraste para ir a la escuela y tuve que pedirles que te dejaran entrar a pesar de que 

no tenías todavía los seis años" (Entrevista a Ana María Fonseca, 15 de abril de 2023). 

 De hecho, en mi memoria más reciente, porque la memoria de mi infancia me falla, Ana 

siempre estuvo muy atenta a las necesidades de nuestra educación. Los útiles escolares, los 

uniformes, el dinero del almuerzo y el pago de la matrícula36 siempre fueron temas muy delicados 

en casa, pero siempre hizo malabarismos para que todo funcionara. ¡Y funcionó! 

Así que hice toda mi carrera escolar en los colegios públicos de la Isla de Príncipe. La escuela 

no era exactamente el mejor lugar del mundo para ir. De alguna manera, me tomó tiempo 

entender mi posición dicotómica en relación con el proceso de enseñanza y aprendizaje y la 

violencia que sufrí por ser una adolescente "diferente".  Yo era la estudiante que se sentaba al 

fondo de la clase, la que no hablaba y tenía pocas amigas. Mi cuerpo, mi ropa, mi preferencia 

por los "juegos de chicos" y mis formas de expresarme me han llevado a tener largos años de 

experiencia con el bullying en el ámbito escolar y fuera de él.  

En ese momento, la gente de alguna manera entendía que probablemente yo tendría una 

sexualidad diferente a la de ellos, sin embargo, no era una comprensión empática y acogedora. 

Era violenta, invasiva y me hacía daño. Durante este mismo período, comencé a usar ropa 

holgada como una forma de cubrir mi cuerpo, para esconderme de la gente y de los comentarios 

irresponsables. Sin embargo, este período fue corto, ya que llegó la pubertad y ahora había 

nuevas demandas. Empecé a usar ropa más femenina y ajustada, aquella que marcaba 

demasiado mi cuerpo y a todos (hombres heterosexuales) les encantaba eso, menos a mí. Me 

tomó algún tiempo entender que se trataba de una suerte de violencia contra mi cuerpo. Me 

sentía violentada por las invitaciones, por el acoso, por las mentiras y al escuchar las 

comparaciones sobre mi cuerpo.  

No fui una estudiante excepcional, sin embargo, siempre fui muy dedicada, esforzándome y 

proponiéndome a cumplir lo que había planeado. En la escuela, sobresalí dentro de ese 

parámetro. Sin embargo, todo lo que importaba era el hecho de que yo era una chica "rara". Mi 

autoestima, ya frágil debido a las experiencias familiares, se vio cada vez más sacudida. Sin 

embargo, ¡no me fue tan mal!  

En la transición de la adolescencia a la juventud, tuve la suerte de formar parte de grupos que 

fortalecieron mi inserción en las relaciones sociales colectivas. Fui Girl Scout, asistí a la 

                                                           
36 Matrícula pagada en la escuela por los estudiantes. Las escuelas en São Tomé y Príncipe son públicas y pagas.  



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  95 

catequesis, jugué al fútbol, pertenecí al grupo de jóvenes mujeres lideradas por Ester Costa 

Alegre (socióloga y empleada de la empresa HBD37 en ese momento) y formé parte de un grupo 

de baile llamado Marcelo Boa Esperança. La danza representa - una manera muy íntima- la 

relación que establecemos con nuestra madre. Ana siempre nos cuenta que le encantaba bailar, 

que no escatimaba esfuerzos para participar en una buena fiesta y que los embarazos nunca le 

impidieron moverse.  

Existe una leyenda familiar que dice que Ana caminaba desde el sur de la isla hacia el norte, 

con sus amigas, para poder ir al baile, inclusive cuando estaba embarazada de mi, portando un 

arma blanca para su defensa. Como señala Ana Eugênio Silva (2020, p.26), la danza es lo que 

nos nutre y nos alimenta, "por lo que cada vez que comemos, escuchamos, cantamos y bailamos, 

nos envuelve un profundo sentido de pertenencia que se apodera de todo el ser". Ser parte de 

ese grupo de baile me enseñó y me salvó de muchas cosas. En parte, porque nunca fue sólo un 

grupo de baile. Desarrollamos actividades en un hogar de ancianos, realizamos campamentos 

de verano con acciones para la educación infantil en el norte de la Isla, con el fin de promover la 

participación de los y las jóvenes en la construcción cívica junto con prácticas culturales, 

regionales y nacionales. 

En este grupo de mujeres jóvenes, aprendo por primera vez sobre el empoderamiento 

femenino (es decir, el cuidado de mi cuerpo y mi cabello). Recuerdo que, en 2014, después de 

unirme al grupo, decidí hacer mi transición de cabello. La relación con mi cabello y mi cuerpo en 

general siempre ha estado atravesada por la necesidad de sentirme aceptada por los estándares 

de belleza occidentales. En esta línea, a los 9 años me aliso el pelo por primera vez. Ana siempre 

contaba que lloraba cuando la veía alisarse el pelo. El llanto representaba el deseo de tener un 

cabello más hermoso, creyendo que en consecuencia también sería vista como hermosa y 

femenina, ya que me habían apodado "Mary- Macho ". El proceso de alisado del cabello en 

nuestra familia era visual y automático. Mi madre se alisaba el pelo, yo quería alisarlo, mis 

hermanas también, con la excepción de José y Ester. El cambio en el cabello no era el único 

problema para nosotras en relación a nuestra corporalidad, también nos quejábamos entre 

nosotras de nuestros rasgos negroides y de la inseguridad que nos provocaban. 

Así, Frantz Fanon (2008) señala que la preocupación por merecer la admiración o el amor del 

otro tejerá, a lo largo de mi visión de mundo, una superestructura evaluativa. Fanon lo usa como 

ejemplo para apoyar su teoría de que los personajes femeninos intentan internalizar los valores 

negros para evitar sentirse inferiores. Esta teoría puede extenderse a la necesidad misma que 

sentimos de parecernos mínimamente a los europeos para mantener una estética más aceptable 

dentro de nuestras comunidades, incluso aunque no se desee tener una relación interracial. 

En el cuarto capítulo del libro Piel negra, máscaras blancas, “El supuesto complejo de 

dependencia del colonizado”, Fanon refuta la hipótesis del investigador Mannoni de que el 

proceso colonial comenzó con el sentimiento de inferioridad de los negros. También cuestiona la 

37 Empresa turística sudafricana que promueve la mudanza de los habitantes de Sundy para un nuevo territorio en función 

del uso de las tierras de la comunidad para un emprendimiento turístico. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  96 

idea de que el racismo colonial sea distinto de otras formas de racismo, afirmando que no hay 

diferencia entre el racismo practicado en Francia y el que se ejerce en África, contradiciendo la 

afirmación de Mannoni de que la supremacía racial sólo existe en sociedades en las que los 

negros constituyen una minoría de la población. Independientemente de la proporción de blancos 

y negros en una región, Fanon argumenta que el racismo causa inferioridad racial, y que el 

conflicto entre las dos razas comienza cuando una de ellas cuestiona la humanidad de la otra. 

Una raza se opone a la otra sólo porque es humana. 

Sin embargo, para Fanon (2008, p.86), cuando los negros son deshumanizados, tratan de 

igualarse con los blancos, para que su humanidad sea reconocida, creando un sistema de 

dependencia sostenido por la sociedad que se apoya en el mantenimiento de este sistema. De 

esta manera, reverbera un sentimiento de despertenencia al propio cuerpo negro. Esto proviene 

de una crisis existencial que nos recuerda que vivir cerca de personas blancas resultará en una 

variedad de discriminaciones, incluyendo ser etiquetados como incivilizadas, feas, asesinos y 

otros adjetivos peyorativos. Esto se debe a que las personas asumen que salirse de las normas 

de la "blanquitud"38 provocaría un cambio en el comportamiento, o incluso en una apariencia 

física inferior. 

 
 

Ana, las Roças y la resistencia 
 

El itinerario laboral de Ana en las grandes plantaciones de las Roças comenzó cuando tenía 

25 años, en la Roça Porto Real y luego en la Roça Sundy, donde trabajó durante ocho años y su 

empleador era el Estado. Las Roças, dentro del contexto colonial, son territorios donde se 

desarrollan actividades agrícolas como, plantación de cacao y café, marcadas por la violencia de 

la ocupación extrajera. Después de la expulsión de la administración colonial as Roças recibieron 

un nuevo significado gracias a sus residentes, que continuaron viviendo allí. Actualmente son 

representados como comunidades que tienen modos y costumbres características que 

involucran su propia organización política, cultural y social. 

Según Ana, su trabajo consistía en hacer la función de los correos, es decir, era su 

responsabilidad entregar los informes sobre las ausencias de los trabajadores, pesando el cacao, 

la falta de material o la necesidad de su compra. Posteriormente, comienza a trabajar en la 

limpieza de lotes de cacao, secado y cosecha del mismo. Durante el período en el que estuvo 

haciendo correo, Ana dice, caminaba largos trayectos hasta la Roça Sundy, y que, en ese 

momento, desencadenó muchos miedos, porque era mujer, y porque había una leyenda de un 

ser masculino sobrenatural que abusaba de las mujeres en esos bosques. Termina su discurso 

diciendo: "Sentí que era realmente explotación" (Entrevista a Ana María Fonseca, 15 de abril de 

2023, Santo Tomé y Príncipe). 

                                                           
38 N de T: El término utilizado por la autora es branquitude, en portugués.  



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  97 

Después de dejar la Roça Sundy, comenzó a trabajar en una empresa de cosecha y secado 

de cacao llamada Malaca do Senhor Costa, donde desempeñó las mismas funciones. También 

trabajó en el Roça Belo Monte de Jaime Costa en 1997. Por último, afirma que su último trabajo 

en el campo fue en la empresa Roça Nova Cuba, plantación que pertenecía a un portugués que 

los empleados nunca vieron, pero que, sin embargo, había un encargado llamado Sr. Carlito 

Siqueira. Predominantemente, las Roças fueron administradas por hombres durante la 

colonización y la posindependencia. Así, Ana afirma que muchos de sus trabajos en el campo 

fueron abandonados por temas de bajos salarios o explotación laboral, acoso moral y sexual. 

En primer lugar, es importante destacar que la Roça representaba la continuidad de los viajes 

en el barco negrero, llenos de violencia, violaciones, prácticas racistas y negación de derechos; 

formadas por residencias coloniales, donde se realizaban actividades de plantación de cacao y 

café en el período colonial en Santo Tomé y Príncipe. Sin embargo, después de la expulsión de 

la administración colonial, el concepto de Roça fue resignificado, entendiéndose como 

comunidades rurales que sobreviven de la agricultura principalmente, y de la pesca cuando se 

encuentran en zonas costeras.  

Cuando pensamos en la nacionalización de los campos de cultivo con el primer gobierno 

independiente, y su posterior fracaso, debemos tener en cuenta que la vulnerabilidad relacionada 

con los aspectos de saneamiento básico y habitabilidad se concentra en las regiones norte y sur, 

siendo las que más viven en condiciones precarias en Santo Tomé y Príncipe, debido a la 

ocupación de la población en las antiguas residencias coloniales y a la falta de atención y 

mantenimiento del Gobierno santotomense. Así, el caso de Roça Nova Estrela y Roça Sundy en 

la isla de Príncipe, que fueron abandonadas por el Estado tras el fracaso de la nacionalización, 

contribuyó a visibilizar las desigualdades. Un ejemplo de ello fue el abandono de los campos de 

cultivo por parte del Estado y la vulnerabilidad social que experimentan las comunidades 

constituidas en estos campos de cultivo, como en el caso de Sundy.  

Así, los campos de cultivo considerados el símbolo de la "miseria de nuestro pueblo" y "el 

principal obstáculo para el progreso general, para el avance del proceso revolucionario", ya no 

eran el problema central de la política agrícola del país (BERTHET, 2016, p.9.). Ciertamente, no 

es de extrañar que justamente son las regiones compuestas por descendientes de 

caboverdianos y angoleños. El análisis de este espacio agrícola está vinculado a los procesos 

que participaron en la construcción del universo social de Santo Tomé y Príncipe (BERTHET, 

2016).  

Recuerdo a la madrina de mi madre, Carminha, también de Cabo Verde, y los malabarismos 

que hacíamos para poner comida en la mesa. Pasábamos mucho tiempo en el sur de la isla, en 

Roça Nova Estrela, donde ella trabajaba y vivía. La producción casera de aceite de palma 

siempre ha sido el medio más eficaz para obtener ingresos familiares. A pesar de trabajar en el 

campo, el dinero no alcanzaba para cubrir los gastos de la casa. Siempre fue una lucha constante 

por la supervivencia. Para Berthet (2016, pp.14), "el campo de cultivo, como estructura agrícola 

productora de cacao, es al mismo tiempo una unidad económica y sociocultural que inducirá una 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  98 

organización espacial específica, establecerá una jerarquía social que marcará el período 

posterior a la independencia".  

Como afirma Berthet (2016, p.12) “La Roça ejerce una fuerza centrípeta sobre el resto del 

territorio (...) constituye (...) toda una configuración de su propia matriz e implicaciones muy 

profundas en la forma de ser, pensar y actuar de gran parte de la población”. A pesar del lugar y 

la posición marginal en el que se encuentran, los campos de cultivo se han convertido en grandes 

comunidades que trabajan para responder a las necesidades de sus habitantes, así como para 

sostener la economía agrícola, teniendo participación directa en la construcción económica del 

país.  
En el período colonial, los campos de cultivo también se convirtieron 

en un lugar estratégico en el que era posible defender ideas 

relacionadas con la civilización a través del trabajo, para la constitución 

de un modelo de "colonia de plantación". La denuncia de este sistema 

implementado durante el régimen colonial, la cuestión del trabajo y la 

contratación de mano de obra inmigrante explotada, las relaciones de 

poder marcadas por la explotación servirán de fuente de inspiración 

para intelectuales, políticos y escritores de Santo Tomé (Berthet, 2016, 

p.8)

Sin embargo, la propia ocupación de las roças por parte de extranjeros africanos y africanas 

que allí trabajaban, representa su formación política, ya que de cierta manera se resignificaron 

las formas de organización, los modos de supervivencia y la conservación de las antiguas 

residencias coloniales, proyectando otra forma de vida en ellas, lejos de casa y sin el apoyo del 

Estado santotomense. También entiendo que la historia de mi madre como extranjera y que vivió 

este estilo de miseria dejado por la colonización portuguesa y el mal gobierno del Movimiento de 

Liberación de Santo Tomé y Príncipe, como un proceso inhumano que afecta hasta el día de hoy 

la relación de mi madre con las Islas de Santo Tomé y Príncipe y con el mundo. 

Después de la muerte de su madre en 1969, Ana no volvió a tener contacto con su familia 

caboverdiana. Afirma haber escrito cartas a sus hermanas y a su padre y no haber recibido 

ningún tipo de respuesta. En 2019, 52 años después de su expulsión de Cabo Verde, por fin 

pudimos localizar a sus hermanas. Sin embargo, la lucha por la documentación legal en Santo 

Tomé y Príncipe es una constante. Siempre bromeamos sobre su ilegalidad en el país. Pero 

también nos quejamos de la falta de empatía del gobierno al cobrar tarifas absurdas a una 

extranjera que dio su sangre por esa tierra. Desafortunadamente, Ana pasó por la misma 

negación paterna cuando me dio a luz. Afirma que cuando nació, además del rechazo, su padre 

se negó a inscribirla. Así, en 2019, en su viaje a Cabo Verde, se reencuentra con su padre quien, 

debido al aliento y la terquedad de sus hermanas, acaba otorgándole el apellido en su documento 

de empadronamiento.  

Los campos de cultivo quedaron atrás cuando Ana comenzó a trabajar como lavandera y 

cuidadora de ancianos. El proceso de lavar la ropa a mano siempre fue muy doloroso y por eso 

con mis hermanas y yo tratábamos de ayudar en lo que pudimos. El lavado de la ropa más 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  99 

pequeña y ligera corría por nuestra cuenta. Después del secado, también planchábamos las 

ropas con plancha de carbón. Así, quedaban para Ana las ropas más grandes. En 2008, 

consiguió un trabajo estable como empleada de la Santa Casa da Misericórdia, donde todavía 

trabaja hoy en día en lavandería y limpieza.  

Siempre quiero recordarme a mí misma que mi madre es uno de los referentes más 

importantes de mi vida. "Inmersa en ese territorio sagrado, experimenté por primera vez los 

saberes y sabores que transmiten las voces de las mujeres que me habitan, a través de ella" 

(Ana Eugenio, 2021, p.33). Desde la fuerza bruta de los latidos de la vida hasta un abrazo con la 

mirada, una conversación honesta y sincera. Ana María Fonseca representa una figura de 

autoridad, pero no como si fuera intocable. Ella es la matriarca de nuestra familia, de la familia 

que tanto deseaba para poder sentirse acogida y viva en este mundo. Es con lo que contamos 

cuando levantamos nuestros sueños en el pecho. Ella es la que guarda todas las oraciones, los 

tés, los baños de hojas y las pautas para que podamos hacer nuestro camino. Ana, que soportó 

todos esos vaivenes de olas furiosas para que yo estuviera aquí. 

 

 

La Roça, la desigualdad y el contrato  
 

Según Silvestre (2021), la expresión roça aparece por primera vez en Brasil, donde se utiliza 

para referirse a "tierras agrícolas familiares" con el objetivo de producir yuca o caña de azúcar, 

en contraposición al término finca que se utiliza para referirse a las propiedades de producción 

de café, chocolate o tabaco. En el contexto de Santo Tomé y Príncipe, la palabra, además de los 

campos de cultivo asociados a la plantación y explotación de cacao y café, también hace 

referencia al avance sobre el territorio denso y de expansión y poblamiento de áreas que antes 

eran profundamente boscosas (Silvestre, 2021).  

De acuerdo con Matos (2021), la roça en el archipiélago de Santo Tomé y Príncipe se remonta 

a finales del siglo XVIII, cuando el rico propietario João María de Sousa e Almeida, también 

conocido como "el Barón de Água Izé", introdujo el cultivo del cacao de Brasil en estos territorios. 

La siembra intensiva que se llevaría a cabo hasta mediados del siglo XX obligó al uso de extensas 

extensiones de tierra (Matos, 2021). Para el contexto de Santo Tomé y Príncipe, podemos 

ampliar el concepto de la Roça como un espacio regido por la violencia y la deshumanización 

por parte de la administración colonial que llevó a malas condiciones de trabajo, explotación 

laboral, la muerte de mi abuela y de miles de personas.  

 

El roçar repetido e intenso de las guadañas y azadas sobre el suelo 

de estas fértiles islas acabaría dando nombre a las estructuras 

agrícolas que, distribuidas por todo el territorio, iban tomando forma. El 

término roça terminó siendo inseparable de la enorme importancia que 

el archipiélago reclamó para sí mismo a mediados de la primera década 

del siglo XIX, cuando se convirtió en uno de los mayores productores 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  100 

de cacao del mundo. Las roças marcarían para siempre la cultura y la 

historia de Santo Tomé y Príncipe (MATOS, p. 03, 2021). 

Según Matos, el crecimiento económico del archipiélago giró en torno a la producción de 

café y cacao hasta la segunda mitad del siglo pasado. Sin embargo, con el inicio de la crisis 

financiera mundial en 1929, las exportaciones de la región disminuyeron significativamente. Así, 

para mantener los dividendos de las décadas anteriores, la administración colonial portuguesa 

compensó la caída de los ingresos aumentando la producción. Para implementar las estrategias 

de la administración colonial durante la crisis, se reclutó mano de obra barata de otras colonias, 

surgiendo así los primeros contratados y contratadas de Cabo Verde, Angola y Mozambique en 

Santo Tomé y Príncipe.   

La perspectiva bajo la noción de contratado no hizo justicia a sus verdaderas intenciones, 

ya que señaló una serie de ilegalidades en las condiciones de trabajo forzadas e inhumanas. En 

Cabo Verde, por ejemplo, había una enorme crisis alimentaria. Las sequías que asolaban con 

frecuencia el archipiélago caboverdiano, privaron a las poblaciones de los medios más básicos 

para su supervivencia (Matos, 2021).  

En Cabo Verde, en lugar de la privación forzada de derechos de las 

personas que se produjo en las otras colonias, las autoridades 

portuguesas optaron por fomentar la emigración inducida, es decir, 

seducida. El gobierno colonial, con el fin de responder a la necesidad 

de mano de obra en las otras colonias africanas, alentó a los 

caboverdianos a emigrar, otorgándoles facilidades para establecerse 

en estas tierras lejanas, lejos de todo y de todos (Matos, 2021, p.4). 

De esta manera, una cuarta parte de la población ya había muerto de hambre en el 

archipiélago a finales de la década de 1970, y la única forma de escapar de este flagelo era 

buscar alternativas fuera de su tierra natal. Por lo tanto, el Sur parecía ser la única ruta de salida 

en un momento en que la inmigración a los Estados Unidos de América y Europa era inusual y 

se limitaba a unas pocas islas del archipiélago. Para Matos, la intersección de estos dos factores, 

la necesidad de renovar la mano de obra en las roças santotomenses y la imposición de buscar 

medios de subsistencia fuera de Cabo Verde dictaría el destino de miles de caboverdianos y, 

más tarde, de sus descendientes.  

La percepción de que la roça es sinónimo de periferia de Santo Tomé y Príncipe está 

relacionada con el descuido de las políticas públicas en el proceso de creación de estrategias 

para la nacionalización de estos grandes latifundios, haciendo que los contratados y contratadas 

permanezcan en los márgenes, sin garantía de derechos sobre la tierra que les permitieran vivir 

con dignidad. Sin embargo, también se percibe que durante la Primera República (inicia en 1975), 

bajo el gobierno independiente del Movimiento de Liberación de Santo Tomé y Príncipe, todavía 

había prácticas y medidas de tipo coloniales, especialmente para con extranjeres y sus 

descendientes, pero también en relación a la gestión del partido único, ya que la población no 

podía expresarse libremente, bajo pena de ser considerados enemigos del Estado, ser 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  101 

censurados física y moralmente. Así, durante la investigación de campo, fue posible observar 

que las regiones norte, sur y oriente -que estuvieron marcadas por la acción colonial de 

explotación del cacao y el café con mano de obra "contratada"- viven en una posición de 

desigualdad social en relación con la capital de la isla de Príncipe, por ejemplo. De acuerdo con 

Berthet (2016, p.13), en el discurso político nacionalista y en la producción literaria y musical de 

las dos islas, la roça se convertirá en uno de los componentes predominantes de la lucha 

anticolonial, tensionando directamente la administración colonial. 

Según Berthet (2016), entre los portugueses y los santotomense, los colonizadores 

favorecieron la mano de obra agrícola que venía de otras colonias del Imperio Portugués para 

trabajar en sus latifundios. Sin embargo, creo que no hay ningún privilegio con respecto a la 

importación de mano de obra agrícola cuando las personas “contratadas” fueron tratadas de 

forma deshumana. De esta manera, no hay favorecimiento en la deshumanización. Sin embargo, 

fue esta mano de obra importada y sus descendientes quienes se convirtieron en los residentes 

y guardianes de las roças y en los actores centrales de la vida agrícola, produciendo los 

principales cultivos de exportación del país. La gestión de la distribución de la tierra tras la 

nacionalización del territorio provocó tensiones sociales que intensificaron las reivindicaciones 

identitarias y evidenciaron la consolidación de ciertos actores sociales en la esfera del poder 

político (Berthet, 2016).  

Después de la independencia en 1975, los campos de cultivo de Santo Tomé y Príncipe 

pasaron por el proceso de nacionalización por parte del gobierno y así las roças pasan a estar 

reguladas y bajo el dominio del Estado. Los y las residentes de la roça Sundy vivenciaron la 

salida forzada de sus países (Cabo Verde, Angola y Mozambique), con el objetivo de trabajar en 

las plantaciones de la isla de Príncipe; con la independencia, después de la expulsión de los 

portugueses, les contratades permanecieron y formaron la comunidad de Sundy. En esta 

comunidad, el idioma predominante es el criolo caboverdiano hablado por descendientes de 

caboverdianos, y también hablado por descendientes de mozambiqueños y angoleños.  

Según Luluca, una de las residentes de Sundy, esta roça tenía más de mil habitantes después 

de la abolición39. Durante la entrevista, relata la abundancia de plantaciones agrícolas y 

ganaderas en la comunidad, lo que la diferencia de la realidad actual, ya que la pobreza se ubica 

esencialmente en las regiones rurales. En sus palabras: [en Crioulo de Cabo Verde] “Nta atxa 

mah oras ki nu sai di lih, nu ta cedu abandonadu”. Mi traducción: “Creo que cuando salgamos de 

aquí, de Sundy, vamos a ser abandonados.” (tanto por la empresa como por el Estado).  

El abandono señalado por Luluca (Entrevista realizada por la autora en el año 2023) 

enfatiza la falta de compromiso del Estado para garantizar que las personas vivan en condiciones 

más favorables. Es una continuación de lo que ya se había vivido en el contexto de la 

nacionalización de las roças. Tras la política de nacionalización de las plantaciones y su fracaso, 

39 En ocasiones, la autora utiliza la palabra abolición como sinónimo de independencia, pues en el contexto de los grandes 

latifundios o roças de Santo Tomé y Príncipe, la independencia permite la abolición del sistema de contratado, un tipo de 

régimen de trabajo forzado. Cabe mencionar que, en todos los regímenes coloniales en contextos africanos, 

permanecieron diferentes formas de trabajo forzado, como continuidad de la esclavitud, abolida en el siglo XIX. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  102 

los descendientes de caboverdianos, angoleños y mozambiqueños creyeron que ese territorio 

sería el único capaz de permitirles un medio de vida, por lo que comenzaron a ocuparlo sin 

perspectivas de regresar a su tierra natal.  Al igual que mi madre, muchos de los descendientes 

de los pueblos obligados a cruzar el Atlántico ya habían perdido el contacto con sus familias, lo 

que volvía imposible establecer una estrategia de vinculación con su país y su familia.  El diálogo 

con mi madre sobre las faltas que visiblemente es posible sentir, me hace pensar en un momento 

que su trayectoria vital podría haberse escrito desde un punto de vista menos desagradable, 

menos doloroso.   

Durante la entrevista en la investigación de campo (2023), Ermelindo, habitante de la 

comunidad Sundy, cuenta que las mujeres sufrieron la pérdida del cacao durante el régimen de 

contrato y el proceso de nacionalización de las roças. Este punto de vista nos remite a la doble 

jornada de la mujer de Sundy, desde el siglo pasado. Para Jacimara Santana (2009), el trabajo 

doméstico debe ser visto como un elemento integral de la producción. En un intento por adaptar 

una lectura de género en una teoría que priorizara la clase, las feministas socialistas se 

esforzaron por discutir el trabajo doméstico y esto contribuyó a visibilizar este trabajo, además 

de valorarlo (Santana, 2009, p. 14).  

Sin embargo, para Jacimara Santana, la salida al mercado se tradujo en un aumento 

significativo de la carga de trabajo de las mujeres, en lugar de negociar con sus cónyuges sobre 

las tareas domésticas. Además de que el trabajo doméstico no era reconocido económicamente, 

el salario que las mujeres reciben por el trabajo realizado en las empresas son inferiores al que 

recibían los hombres (Santana, 2009). Sin embargo, es un puntapié inicial que promovió 

discusiones en relación con el género y el rol de la mujer en la sociedad, así como cambios 

concretos en la forma en que el grupo femenino piensa y es percibido en la sociedad. 

 
Otro tema a considerar es que en la generación de desigualdades entre 

hombres y mujeres intervienen valores con raíces culturales que van 

más allá de este mecanismo económico, es decir, no basta con tener 

independencia económica para que las mujeres sean tratadas como 

iguales en la sociedad (Santana, 2009, p.14). 
 

Con respecto a las mujeres negras africanas, creo que es pertinente pensar en los caminos 

históricos que atravesaron sus subjetividades. Vale la pena recordar que, mientras las mujeres 

blancas luchaban por su derecho al trabajo, las mujeres negras africanas luchaban y luchan por 

el reconocimiento de su humanidad. La doble jornada atraviesa a estas mujeres desde su 

nacimiento y ha sido perpetuado durante siglos por las nuevas y viejas formas de opresión. 

Considero que la relación con el trabajo para las mujeres negras es uno de los mayores desafíos 

de todos los tiempos.  

 

 

  



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  103 

Reflexiones finales 

Rastrear la historia de mi madre como una forma de entender las relaciones desiguales que 

atraviesan el contexto de Santo Tomé y Príncipe como territorio que vivió las brutalidades de la 

colonización portuguesa, me permite ampliar la construcción de una narrativa que rompe con la 

dominación en diversas esferas de la vida social. De otra manera, buscamos darle valor a la 

perspectiva de las mujeres extranjeras y santotomenses en la construcción de esa realidad social 

que enfrenta desafíos en torno a los derechos y el rol de las mujeres en la jornada laboral, ya 

sea doméstica o no.   

Es importante entender que hubo rupturas que no pudieron volver a reconectarse después de 

la abolición. La experiencia colonial causó pérdidas irreparables para las personas que tuvieron 

que cruzar el océano en contra de su voluntad, además de condicionar experiencias absurdas 

para las mujeres. Sin embargo, el papel del Estado debería ser minimizar las heridas que no 

pueden cicatrizar.  

Así, en mi tesis de maestría, señalo que es fundamental entender que la escritura es parte de 

la interpretación de las injusticias sociales vividas por mujeres como Ana María Fonseca. Contar 

su historia significa no sólo contar la historia de Santo Tomé y Príncipe, sino contar en particular 

la historia de las mujeres de Santo Tomé y Príncipe que pasaron por las brutalidades del régimen 

colonial y el sistema de trabajo forzado que hasta el día de hoy se presenta como insuperable. 

Contar, narrar y criticar estas historias es parte del proceso de humanización de estas mujeres.  

Finalmente, como concluye Ana Eugênio Silva (2021), es necesario comprender la 

importancia que tenemos las mujeres en el mantenimiento de la vida en el territorio, ya que 

somos nosotras las que participamos en los procesos organizativos; somos los que estamos en 

casa, trabajando y cuidando a les niñes, llevándolos a la escuela; también somos las que 

estamos en el campo, en las quintas productivas. Para ella, nuestra identidad depende 

totalmente de la tierra, porque en ella están presentes nuestros ancestros, nuestras plantas, 

nuestros conocimientos, nuestros animales, nuestro hogar. 

Referencias bibliográficas 

Souza, Eduardo. A Luta de Nzinga (2020). Documentario. 202bfilmes e Nigeria 

http://dx.doi.org/10.15448/1980-864X.2016.3.23107 

Berthet, Marina. (2016). São Tomé e Príncipe: reflexões sobre alguns aspectos de sua história 

agrícola no pós-independência. Estudos Ibero-Americanos, 42 (3), 961-986 

Santana, Tayrine e Zapparoli, Alecsandra (9 de noviembre de 2020) [Entrevista con Conceição 

Evaristo]. A Escrevivência serve também para as pessoas pensarem. Itau Social. 

https://www.itausocial.org.br/noticias/conceicao-evaristo-a-escrevivencia-serve-tambem-

para-as-pessoas-pensarem/ 

https://www.itausocial.org.br/noticias/conceicao-evaristo-a-escrevivencia-serve-tambem-para-as-pessoas-pensarem/
https://www.itausocial.org.br/noticias/conceicao-evaristo-a-escrevivencia-serve-tambem-para-as-pessoas-pensarem/


NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  104 

Fanon, Frantz. (2008). Pele Negra, Máscaras Brancas. EDUFBA. 

Fonseca, María da luz. C. (2023) O pasado no encontro com o presente e o futuro: a comunidade 

Sundy e o desenvolvimento sustentável na Ilha do Príncipe. Tesis de maestría presentada en 

MIH- UNILAB. https://repositorio.unilab.edu.br/jspui/handle/123456789/3936  

Kilomba, Grada (2019). Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. Cobogó. 

Lugones, María. (2008) Colonialidad y Género.Tabula Rasa. 9, 73-101. DOI:  

https://doi.org/10.25058/20112742.340 

Matos, Pedro (25 de fevreiro de 2016). Herdeiros da Escravatura — Legado dos contratados 

cabo-verdianos em São Tomé e Príncipe. RA. Cultura- Agencia Lusa. 

 https://nosgenti.com/herdeiros-da-escravatura-legado-dos-contratados-cabo-verdianos-em-

sao-tome-e-principe/  

Santana, Jacimara, Souza (2009). A Participação das Mulheres na Luta de Libertação Nacional 

de Moçambique. (Revista Tempo 1975-1985). Sankofa.  Revista de História da África e de 

Estudos da Diáspora Africana, 2 (4), pp. 67-87. 

https://www.revistas.usp.br/sankofa/article/view/88746  

Silva, Ana Maria, D. Eugénio (2021). Às Quilombolas do Sítio Veiga e a Dança de São Gonçalo 

em Quixadá – CE. Tesis de Maestría Interdisciplinar en Humanidades- UNILAB 

https://repositorio.unilab.edu.br/jspui/handle/123456789/2434  

Silvestre, Diana, Freire. M (2021). (Re) Colocar Sundy no mapa: O cacau como promotor de 

desenvolvimento de uma micro cidade. Tesis de maestría en Arquitectura de la Universidade 

de Lisboa. Disponivel em: https://www.repository.utl.pt/handle/10400.5/20348  

 Iza [Iza] (2022). Fè. Youtube. https://youtu.be/Tr7mwAGTdK4 

https://repositorio.unilab.edu.br/jspui/handle/123456789/3936
https://doi.org/10.25058/20112742.340
https://nosgenti.com/herdeiros-da-escravatura-legado-dos-contratados-cabo-verdianos-em-sao-tome-e-principe/
https://nosgenti.com/herdeiros-da-escravatura-legado-dos-contratados-cabo-verdianos-em-sao-tome-e-principe/
https://www.revistas.usp.br/sankofa/article/view/88746
https://repositorio.unilab.edu.br/jspui/handle/123456789/2434
https://www.repository.utl.pt/handle/10400.5/20348
https://youtu.be/Tr7mwAGTdK4


FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  105 

CAPíTULO 6 

"Descolonizar-cis": Cuerpos, sexualidades 
y deportes en Guinea- Bissau

Ineildes Calheiro 

Introducción 

Este texto40 presenta los resultados de la investigación posdoctoral, titulada "Descolonizar-

cis", la institución seleccionada como locus de la investigación la fue la Universidade da 

Integração Internacional da Lusofonia afro-brasileira (UNILAB) y el método fue la investigación-

intervención con herramientas variadas. Entre las actividades más atractivas y determinantes, 

están las entrevistas, las prácticas deportivas y los cursos realizados sobre la intersección del 

género, la raza, la sexualidad, los cuerpos, el deporte y el trabajo en los países africanos 

centrados en las mujeres africanas cis (sexo nacido) y queer (LGBTQIA+). La investigación 

consta de dos etapas: una, en el territorio brasileño (interior de Ceará) con población de 

estudiantes universitarios (de UNILAB) de origen africano de PALOP - países africanos de habla 

portuguesa-, incluidos los brasileños y otra en el territorio africano (Guinea-Bissau). Las mujeres 

de origen guineano fueron los sujetos del análisis y colaboradoras, con ellas fueron realizadas 

entrevistas, cursos, conferencias, prácticas deportivas, visitas institucionales y comunitarias y de 

todo ese conjunto de intervenciones emerge un corpus de material de análisis.  

Con el fin de presentar los resultados de la investigación, en este estudio tomé datos de la 

primera y segunda etapa, con foco en Guinea Bissau. Entre los resultados parciales podemos 

mencionar que las categorías LGBTQIA+ son desconocidas en este país y son percibidas como 

un concepto occidental, no universal; al mismo tiempo, no es común discutir este tema; se niega 

la existencia queer/LGBTI; y hay sanciones, lo que resulta en abnegaciones queer.  

Para comenzar voy a presentarme: soy una mujer cisgénero, lesbiana negra, de piel negra, 

brasileña, del nordeste. Hice el doctorado multidisciplinario en Difusión del Conocimiento por la 

UFBA – Universidad Federal de Bahía. Investigadora en género, raza, clase y sexualidades, 

enfocada en el tema del cuerpo, la cultura y el deporte. Soy becaria postdoctoral en la UNILAB, 

tengo una Maestría en Post-Crítica de la UNEB - Universidad Estatal de Bahía (Brasil) y una 

licenciatura en Educación Física (UNIME, en Lauro de Freitas/Brasil). Estuve involucrada en el 

40 La traducción fue realizada por Natalia Cabanillas y la revisión y edición del texto por Yamila Eliana Balbuena 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  106 

mundo del deporte como trabajo, comenzando como atleta de fútbol en la década de 1990, 

convirtiéndome en árbitra profesional y luego en investigadora en esta área. 

La investigación postdoctoral tiene como población de investigación a la categoría LGBTQIA+ 

negra y africana, utilizando el método de intervención debido a la dificultad en la obtención de 

materiales de análisis, así como, debido a la escasez de estudios sobre sexualidades LGBTQIA+, 

especialmente en el mundo del deporte africano. En relación a estos temas, en Brasil hay una 

falta de traducciones de obras existentes que surgieron en la segunda década de este siglo 

(Calheiro, 2023). De esta manera, se realizan lecturas sobre estos temas y en el campo de la 

historia africana, a pesar de la escasez de estos estudios y más alarmantemente en el campo de 

la educación física, que es mi lugar de formación y acción. Vale la pena considerar que en el 

campo del deporte, los trabajos y discusiones encontrados tratan sobre el contexto colonial y de 

liberación nacional y no discuten género, feminismo negro y sexualidades (Santos, 2021). 

Una problemática muy importante que se observa, es el tabú respecto a las 

(homo)sexualidades, queer, LGBTQIA+ en los países africanos, que utiliza el tema 

cultura/tradición para afirmar que en la historia del continente no hay cuerpos queer ni formas 

afectivas que no sean heterosexuales, y cuando se reconocen, se afirma que son consecuencias 

de la colonización (Ekine, 2016). Sin embargo, los textos queer/africanos contradicen las 

afirmaciones y excavan la historia al mostrar las (homo)sexualidades tradicionales (Muthien, 

2018). Esto me llevó a unirme al grupo de investigadoras con el fin de contribuir a la inserción de 

este tema en el campo de la Educación Física, teniendo el deporte como medio y utilizando el 

método de intervención como un camino posible. 

Metodologías 

Centrada en mujeres africanas cis (sexo nacido) y queer (LGBTQIA+), comencé esta 

investigación en 2021, teniéndola como fase inicial (o fase I), analizando la bibliografía disponible 

en portugués, la información recopilada por las mujeres africanas en Brasil, así como la 

realización de un seminario a través de la investigación y el análisis de las conferencias. En esta 

fase embrionaria, el seminario internacional fue actividad y producto de la investigación, además 

de la producción de una monografía textual. Este material sirvió de base y apoyo para profundizar 

y continuar la investigación a través de un trabajo postdoctoral, que denominé fase II. En este, 

se logró organizar, revisar, ajustar y publicar el libro (publicado en 2023) de la investigación en 

su fase previa, embrionaria (fase I) y tiene dos etapas. 

En esta siguiente etapa, más madura, utilicé como recurso las prácticas deportivas con 

mujeres africanas que viven en Brasil y con guineanos que viven en Bissau, realicé entrevistas, 

cursos y conferencias dialogando sobre género, raza, sexualidades, cuerpos y deportes en 

países africanos, con el fin de instigar debates y recoger resultados. Desarrollado en la UNILAB 

e integrando a las comunidades, una parte de la investigación tuvo lugar en el territorio brasileño, 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  107 

en los municipios de Redenção y Acarape, donde se desarrollaron entrenamientos deportivos, 

juegos, observaciones y entrevistas. Ambos municipios son considerados rurales y están a 60 

km de la capital del estado, Fortaleza.  

 En la segunda parte figuran los datos recopilados en Guinea-Bissau, en su capital, pude 

conocer un poco de las culturas y pueblos del país, desarrollé actividades, encuentros, visitas 

institucionales y comunitarias, debates, conferencias y cursos, siendo las mujeres africanas de 

origen guineano los sujetos del análisis y colaboradoras principales de la investigación, y con 

quienes también realicé entrevistas, generando un montón de material. De esta manera, este 

texto tiene como objetivo presentar algunos resultados reflexionando sobre las discusiones. 

El texto está estructurado de la siguiente manera: después de esta introducción, describo las 

etapas y sus productos analizando los materiales recogidos y las actividades realizadas primero 

en Brasil, y luego Guinea-Bissau. Acompañan esta presentación algunas fotografías ilustrativas 

y cuadros de actividades las cuales considero como documentos. 

 

 

En Brasil  
Descripción y análisis de la primera etapa de la investigación 

 
Incluso antes de completar mi doctorado sobre la interseccionalidad en el deporte en Brasil -

con título: "Ni mujeres, ni negros, ni queer/LGBTQIA+ en el liderazgo del fútbol"- me uní a la 

especialización en el curso de posgrado sobre representaciones africanas (en 2020), 

coincidiendo con un momento muy difícil en todo el mundo, durante la pandemia – COVID/19. 

Por esta razón, este curso presencial se llevó a cabo a través de una plataforma digital. Todo 

fluyó bien y defendí en enero de 2021. En este curso me reuní con personas africanas de los 

PALOP y con debates, estudios, investigaciones e información cultural diversa, además, obtuve 

contactos que me llevaron a reunirme con la población investigada, a través de teléfono, redes 

sociales y virtualmente. 

De esta manera, poco a poco me fui encontrando con la investigación. Confieso que, a pesar 

de mi confianza en mí misma, al principio me preocupaba la falta de información y la escasez de 

estudios en portugués en este campo, directamente vinculados a los cuerpos, las sexualidades 

y su relación con el deporte en los territorios africanos.  

Trabajé con el método de intervención, a través de la investigación se realizó un seminario 

internacional, con intelectuales de Angola, Guinea-Bissau, Sudáfrica y Brasil, investigadores y 

activistas del deporte, género y sexualidades. Hice de estas mesas de debate público un lugar 

de producción de datos de investigación. Dando como resultado un libro (CALHEIRO, 2023) que 

se titula: "Cuerpos, género, sexualidades y raza en el deporte en África: Crítica e 

interseccionalidades queer/LGBTQIA+, de la editorial Atena, en formato e-book (digital) y trata 

sobre cuerpos, sexualidades y deportes en países africanos, siendo producto de esta 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  108 

investigación. Este libro retrata el deporte en África como un movimiento y se utiliza como 

bandera de la inclusión de género, aportando "ricas" referencias teóricas.  

El curso de especialización antes mencionado contó con la asesora externa (de UNILAB), la 

Dra. Natalia Cabanillas, y el final del curso coincidió con la apertura de la Convocatoria de 

Propuestas que me llevó al posdoctorado, iniciado al año siguiente en esta última institución, y 

la asesora, por invitación mía, se convirtió en co-supervisora del posdoctorado, con la Dra. 

Larissa Gabarra como supervisora. Fue el encuentro perfecto. Nos convertimos en un equipo 

cohesionado. Y todo fluyó bien. Hicimos un corte y la investigación se centró en Guinea-Bissau.  

Continuando, me trasladé de Bahía al estado de Ceará en 2022, iniciando el posdoctorado 

en contacto directo con la población investigada y observando a todos los países presentes 

(Angola, Mozambique, Guinea-Bissau, Santo Tomé y Príncipe) centrándome en Guinea-Bissau. 

A partir de las nuevas lecturas, ampliando conocimientos teóricos sobre el mencionado país y 

siguiendo los encuentros que realizan los estudiantes en UNILAB, cuando presentan sus 

respectivas culturas, como la música, la danza, la gastronomía, las oralidades, los 

conocimientos, las teorías, la epistemología, entre otras. 

En este proceso, me di cuenta de que los guineanos bailan de manera diferente. Es de cuerpo 

entero, en comparación con Brasil, donde culturalmente se baila enfatizando una parte del 

cuerpo: las mujeres bailan con los pies, los hombres golpean con las manos; las mujeres bailan 

con el trasero, los hombres con las piernas; Los hombres "no lloran", no expresan sus 

sentimientos visiblemente y tampoco bailan alrededor de algunas partes del cuerpo, como las 

caderas y los glúteos, debido a las masculinidades exageradas. 

En Guinea-Bissau se baila con todo el cuerpo, y lo noté desde Brasil, observando los 

acontecimientos de las comunidades africanas que viven en el interior de Ceará. Además, existe 

la cultura del canto y, prácticamente, sin el uso de instrumentos. Es muy común usar tambores 

y a veces solo existe la voz, de hecho, las voces parecen instrumentos. A veces se canta en 

grupo. Un conjunto de voces. Un instrumental. Es muy bonito. Durante mi estancia en Bissau 

lloré ante la actuación musical de los jóvenes en la iglesia Adventista del Séptimo Día. Asistí 

cuando recién llegué, invitada por las personas que me recibieron. Fui en homenaje a mis padres 

(en memoria) que eran de esta iglesia, y de la cual yo también fui parte durante muchos años, 

desde mi infancia hasta los 17 años. Reviví este recuerdo, recordando los buenos tiempos en 

esta religión, en los que cantaba en coros o como solista, hacía presentaciones teatrales, 

predicaba en público. De esta manera, estaba construyendo empoderamiento. El cristianismo 

fue muy importante en mi vida. Y noté en Bissau la fuerza de esta religión, así como del 

catolicismo.  

En Brasil, me encontré con la hermosa danza de la familia de la cultura mozambiqueña, 

interpretada por mozambiqueños en la calle, frente a UNILAB en la ciudad de Redenção, 

involucrando a todos, incluso a los que no eran de Mozambique. Estaba emocionada y me 

contuve para solo observar, filmar, fotografiar. Me encontré frente a muchas culturas y territorios. 

Y ahora, ¿qué hacer con todo esto? ¿Ignorar los datos sólo porque mi investigación en Guinea-

Bissau? 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  109 

En ese contexto participé de actividades al azar, hablando con estudiantes de ambos sexos, 

de Mozambique, Angola, Guinea Bissau (no había muchos caboverdianos ni santotomenses) y 

todos ellos solo presentaban cosas bonitas. Pensé: ¿es África realmente un modelo de 

cosmovisión y solo hay cosas bellas? Será realmente como cuentan los libros brasileños sobre 

la cultura y la tradición africanas. Incluso tenía miedo de ir y no querer volver.  

En un grupo de diez colaboradoras de PALOP, entrevistadas en Brasil, empiezo destacando 

algunos discursos y exclusivamente de las guineanas en Brasil, que colaboraron con la 

investigación, para hablarnos de esta problemática LGBTQIA+ en Guinea Bissau. Con esta 

recopilación de datos, tuve una idea acerca de qué observar y qué preguntar en un país 

extranjero y de la complejidad cultural. Para la presentación de resultados no menciono los 

nombres reales, y todas las entrevistas fueron con consentimiento firmado. Antes de este paso, 

no sabía cómo, dónde y cuándo empezar. A partir de entonces, la investigación despegó. 

Narrativas de las mujeres guineanas en Brasil y el punto de vista de las 
sexualidades  

"[...] O vas a recibir la paliza de tu vida o la familia te va a repudiar". (Entrevista con Laiz, 

2022)  

En palabras de Mi: 

En Guinea-Bissau, la gente llama de lesbianas a las chicas que se comportan 

como hombres. Son personas que actúan y se comportan como. Esas 

personas que se visten como hombres no siempre son lesbianas. Otras veces 

lo llevan así porque les gusta. [...] Hay gente que se dan cuenta por el aspecto 

de esas chicas, pero yo nunca vi. Nunca he sabido (de lesbianas) en el fútbol. 

No sé cómo explicarlo mejor. Pero, puedes entender qué personas participan. 

Incluso hay muchos equipos de voleibol que salen a competir con los países 

vecinos. Y también de fútbol. (entrevista realizada en diciembre de 2022). 

En esta narrativa de Mi, creo que trata de no pronunciar el término lesbiana. Y cuando dice 

"hay mucha gente que participa", parece evitar decir que hay muchas lesbianas que participan. 

Las lesbianas son personas. Ella se declara heterosexual y corrobora mi interpretación cuando 

expresa lo siguiente: 

En Guinea-Bissau es difícil decir: soy heterosexual o bisexual. Lo único que 

dicen es: soy un hombre, o soy una mujer, o un "hombre/mujer". Así que en 

este caso soy una mujer, no soy un hombre y ni siquiera soy un 

"hombre/mujer". (Entrevista a MI realizada en diciembre de 2022). 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  110 

En el siguiente discurso, la interlocutora Arte expresa la forma cultural de su país basada en 

los cuerpos y las sexualidades, correlacionando con su punto de vista cuando revela su 

desconocimiento del concepto lésbico/LGBTQIA+ y revela dónde comenzó a participar en este 

debate: en Brasil. Según Art: 
 

La lesbiana en Guinea-Bissau es lo que llamamos un hombre/mujer, chicas 

que actúan como un hombre. Así, en el fútbol de Guinea Bissau, la mayoría de 

ellas juegan [piensa y sigue el discurso], algunas chicas se visten de hombres 

pero no todas son lesbianas, como se dice… hombres/mujeres. Algunos puede 

que sean, pero lo que sí sé es que muchas no lo son.  

En Guinea no tenemos estas cosas de lesbianas, bi, torta. No hay nada de eso 

en Guinea. Empezamos a saber de eso aquí en Brasil. Pero en Guinea, si la 

persona es una mujer, es una mujer. O si vas a decir "hombre/mujer" es 

"hombre/mujer". Entonces, yo me declaro como una mujer que es 

heterosexual, de la forma como es en Guinea Bissau. (entrevista realizada en 

diciembre de 2022). 

 

Art nos permite reflexionar que las categorías de identidad de género se han estandarizado 

en Occidente y que los países africanos no encajan en términos de lenguaje. A veces, y tal vez 

por esta razón, se afirma negando, como he observado en estas narraciones de la entrevistada 

que llamo de Rei:  
 

Nunca jugué fútbol 11, como lo llamamos en Guinea, y tampoco al voleibol.  

Pero lo que veo, es que hay adhesión de las chicas para la práctica del deporte. 

Pero algunas, prefieren vestirse con ropa de hombre y así terminan 

transformándose. Pero esta situación de transformarse, no es algo abierto, 

termina apareciendo solo en el vestuario. Es difícil que alguien sea o se 

descubra como lesbiana solo porque se viste de hombre. Es algo que solo se 

hace en la oscuridad, de noche. No es algo abierto. Incluso si la persona es 

lesbiana, es difícil saberlo. A veces consideramos que una persona es lesbiana 

por su forma de vestir. Pero no siempre es así. 

Es muy difícil saber que una persona es lesbiana porque está vestida de 

hombre. No es fácil distinguirlas. Porque no se presentan como lesbianas. Creo 

que tienen miedo de identificarse como lesbianas. Nunca van a presentar una 

novia. Es muy difícil. Es difícil llamar lesbiana a esa persona. Pero conocemos 

chicas que practican deporte y se visten como hombres. (Entrevista con Rei, 

diciembre de 2022). 

 

La interlocutora a la que llamé Rei arroja luz sobre este debate e inserta conceptos 

importantes que ayudan a entender el tema del lesbianismo en Guinea-Bissau: Articula con 

miedo; representación (vestimenta y transformación); abnegación (nunca presentará a su novia); 

y estrategias (As oculto/En la oscuridad). ¿Y por qué? Ya que, si "nunca va a presentar a su 

novia", es porque existe esta relación homosexual (homoafectiva). Y si juntamos las cuatro 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  111 

narrativas, entendemos que no están negando la existencia de lesbianas en su país, sino que 

hay otro término que se entendería como lesbiana en Bissau. En la narrativa expresiva de Rei, 

la excavación de las colonialidades en términos de concepto/lenguaje es clara. Queer/LGBT "¡es 

un nuevo concepto!" 
 

Es un concepto nuevo que acabamos de conocer en Brasil. Como han dicho 

mis colegas. Sabemos que una mujer (mujer) es una mujer y un hombre es un 

hombre. Cómo aprendimos en Brasil, como nos lo explicaron. No puedo decir 

que esas mujeres sean lesbianas, pero hay muchas que se visten como 

hombres. Incluso en la región donde nací, vi a una mujer que juega y practica 

deportes. Después de tener una hija, comenzó a vestirse como un hombre. 

Pero no puedo decir que es lesbiana porque actúa como un hombre y como 

madre. Por lo tanto, es muy complicado saber si es lesbiana o no. Es algo que 

nos cuesta distinguir. Sobre la sexualidad. Vincular el comportamiento, la 

sexualidad, con el tema de la vestimenta. (entrevista realizada en diciembre de 

2022). 

 

Rei trae el caso de una mujer guineana que es hombre/mujer y madre, y con la fuerza de este 

segundo elemento resaltado, muestra la complejidad, y entiende que no sería lesbiana por la 

ropa masculinizada junto con el factor madre. En mi opinión, existe una idea errónea universal 

de que la lesbiana/homosexualidad (de ambos sexos) está correlacionada en oposición a la 

reproducción. Destacando el otro punto, el concepto: en Brasil, los estudios muestran que las 

categorías de identidad de género no son nuevas, comenzó con GLS, siguió con LGBT y 

actualmente se encuentra como LGBTQIA+. El signo + significa que cabe mucho más + y ya 

inserta la P (Pansexual). Se le ha llamado "sopa de letras" en términos críticos, discutido con 

Regina Facchine (2005) por su carácter de la individualidad de cada categoría, en oposición a 

una colectividad, como debería ser (Calheiro, 2020a). 

Cuando Rei revela que no es jugadora profesional, solo practicante de fútbol sala, y amateur, 

muestra que no conoce a fondo esta realidad, el tema, el entorno sociocultural de los deportes 

de género, esto quizás nos lleva a pensar que el fútbol es un lugar considerado como un lugar 

para "hombre/mujer" (en Bissau) como lo es para las lesbianas en Brasil (Morais, 2014; Santos, 

2021) y posiblemente en países occidentales. ¿Podemos entender que Rei nos arroja luz para 

reflexionar que, en profundidad, ¿los entornos de los deportes de género revelan sexualidades? 

La paliza... Se destaca un tema importante: la violencia, la homofobia. Para Mi: 
 

[...] Como dije al principio, la gente no está acostumbrada a estas cosas, pero 

antes era mucho más difícil. Porque, en la escuela, la gente se burlaba de mí. 

La gente te trata como una persona que no está bien - Por parte de las mujeres. 

Y por el lado de los hombres, es más complicado. Porque la gente lo ve como 

una persona que no está bien de la cabeza. Que no nació bien. Tiene un 

problema mental. Entonces, si juntas todo eso, esa persona sufre tanto que se 

ve obligada a detenerse o darse por vencida. También sucedió muchas veces 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  112 

que la gente fue apedreada, golpeada, por esta cosa. [homosexualidad], pero 

se resistió y sigue manteniendo su sexualidad hasta el día de hoy.  (entrevista 

realizada en diciembre de 2022). 

En términos de Laiz: 

Sí, el tema LGBT en Guinea Bissau, creo que en el continente africano en 

general, porque no es muy diferente, al menos en los países que están aquí, 
creo que las informaciones se repiten. Es un tabú muy grande como [suprimo 
el nombre] ya había dicho, sí, es esa cosa, si vas, tenés un género diferente, 

sí, tenés que esconderte. Y es esa cosa, si, te escondés, pero cuando te 

atrapan, vas a recibir la mayor paliza de tu vida o la familia te va a repudiar. De 

todos modos, van a hacer todo lo posible para cambiarte, porque van a decir 

que es una enfermedad o algo así, pero es algo que, en tu propio país, no sos 

libre. No sos libre para muchas cosas en los países africanos.  (entrevista 

realizada en diciembre de 2022). 

La paliza... Refleja la consecuencia, que es la sanción recibida por estar fuera de la norma de 

la supuesta sexualidad: la heterosexualidad africana. Nos sorprende cuando tal suposición difiere 

de las epistemologías africanas centradas en la cosmovisión o la cosmo percepción. En ellas 

retratan complejidades y múltiples culturas. En este caso, ¿cómo podemos pensar en una sola 

sexualidad en toda África? Vale la pena reflexionar sobre mi propio pensamiento, y me voy a 

referir a mis escritos anteriores, y eso no es egocéntrico, sino un aporte. Fue entonces cuando 

empecé a discutir que las sexualidades se basan en el cuerpo (Calheiro, 2020b), no está afuera, 

nace en el cuerpo, no es cultural, es corpóreo. Y por eso el cuerpo es político. Lo que llamé un 

proyecto autónomo (Santos, 2021). 

BARBRA, el cine como producto de la investigación 

El audiovisual Barbras (2023), película de 57 minutos, fue producto de un encuentro de 

género y deporte en UNILAB, que tuvo lugar el 12/10/2022 con reuniones antes y después, para 

actividades deportivas. Un proyecto deportivo como bandera de inclusión de género, un 

encuentro que denominé I PROJEPTOM – Proyecto de Deporte para todas las mujeres (Cis y 

queers). Claramente, los términos escritos "cis y queers" fueron subsumidos resaltando el 

"todos", para no encontrarme con un boicot, por razones moralistas y/o culturales, ya sea entre 

brasileñas o africanas. En estas actividades se recogieron imágenes, entrevistas y 

observaciones. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  113 

Figura 6.1 
Portada del largometraje documental 

Nota: Portada referida a la película "Barbra" (recientemente estrenada) que dirigí y coordiné. Esta 

portada fue realizada por el profesor Demba Sanha de Radio Quelelé en Guinea-Bissau, imagen 

autorizada por el colaborador participante  

Armé un equipo de trabajo para este evento, de la siguiente manera: seleccioné dos monitoras 

generales para que me ayudaran a construir el evento, una de origen africano y otra de origen 

brasileña, junto con la colaboración de la supervisora y co-supervisora del postdoctorado. Luego, 

con las monitoras, creamos un formulario de registro y lo lanzamos en el sitio web de UNILAB y 

lo distribuimos en las redes sociales, así que empezamos a hacer nuevas redes. También 

lanzamos una convocatoria para monitoras (exclusivamente mujeres) con experiencia en 

deportes, para colaborar con el entrenamiento: seleccionamos algunas para fútbol y otras para 

vóley.  

Preparamos los entrenamientos en diferentes horarios, en función de la modalidad deportiva 

y teniendo en cuenta la opción horaria de las participantes. Algunas de ellas se animaron a 

ayudarme a arbitrar los partidos. Les di unas instrucciones básicas, y para evitar conflictos y 

descontento de las jugadoras, debido a la falta de experiencia, hice hincapié en que se trataba 

de ocio, era un festival. Para ello, eliminé el carácter de competencia, premios. Ni siquiera 

computé los goles ni las marcadoras. Ese no era el objetivo. 

Era todo el día de partidos: por la mañana, fútbol, y por la tarde, vóley. La idea fue reunir a 

mujeres que practican y no practican deporte, de origen africano y brasileño, de la academia 

(Unilab) y de la comunidad, entre las dos ciudades de Ceará: Acarape y Redenção, con el 

objetivo de trabajar en la cuestión de la integración, promover el ocio, enfatizando la salud, el 

cuerpo, la libertad expresada a través del cuerpo, y recoger testimonios con los principales 

conceptos de la investigación:  género, sexualidades, raza y deportes. Filmamos y fotografiamos 

los partidos. Con el registro previo, había casi 50 mujeres registradas, de las cuales el 90% eran 

africanas, algunas eran lesbianas (no declaradas) y un hombre trans auto-declarado. 

Como no había brasileñas inscritas para manejar el proyecto propuesto, decidí invitar a dos 

equipos de voleibol de la ciudad de Acarape, realizándose un partido de mujeres ya 

experimentadas en la competencia, a pesar de esto y antes del evento hicimos entrenamientos 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  114 

con las interesadas en este deporte y que no tenían experiencia, por falta de oportunidad. Lo 

mismo sucedió con el fútbol, con dos equipos de UNILAB, ya experimentados: Guinea-Bissau y 

Mozambique. Fueron la atracción principal por la mañana, y en el turno opuesto el vóleibol. Sin 

embargo, hubo varios partidos en las dos rondas, se formaron diferentes equipos, incluyendo a 

todas las participantes inscritas. Las atletas motivaron los juegos, hicieron rodar y levantar la 

pelota. Se distribuyeron bocadillos, agua y chalecos a los equipos que no tenían uniformes. Una 

colaboradora de Santo Tomé y Príncipe, actualmente estudiante de maestría, físicamente 

incapacitada para jugar, colaboró extensamente con la decoración, el agua y los bocadillos. 

El material recogido de este evento fueron fotos, videos y entrevistas, con la colaboración de 

muchas personas, entre ellas algunos hombres, que actuaron como peloteros, entre otras 

funciones. Tuvimos la participación de las dos supervisoras que tomaron fotos, una se puso a 

disposición por la mañana, la otra por la tarde. Ambas “metieron las manos en la masa”, como 

dice el refrán, además de aportar equipos y contactar personal de el área de tecnología, e 

indicaciones de alumnes. Elles, más tarde transcribirían y editarían.  

Siendo estudiante de Educación Física, un área que no se especializa en el manejo de la 

edición de cine, coordiné y dirigí los trabajos. Y sucedió de la siguiente manera: al ver algunas 

defensas de monografías de estudiantes de origen africano, noté que era común que produjeran 

películas y aprendí de elles, hasta que surgió la idea del documental. Vi que tenía suficiente 

material y personal competente. Solo que quería algo diferente. Y estaba tratando de explicárselo 

al equipo, porque yo no quería un documental estándar: narrativa, preguntas y respuestas, una 

propuesta lineal. Y cuando me preguntaron sobre la música, el sonido, ¿cómo sería? Le 

respondí: el sonido del juego. El sonido de la pelota. El toque entre el cuerpo y el balón. Este es 

el sonido. Esta es la música de la película. Llegado el momento que se llama de "limpieza", que 

consiste en eliminar los ruidos, los dejamos, las expresiones del juego, los arrebatos, los gritos, 

no son ruidos en este audiovisual. Son expresiones corporales, el habla del alma. Incluso los 

momentos de silencio son sonidos, el cuerpo inmóvil es expresión. El cuerpo en movimiento es 

expresión. La disputa por el balón es una expresión. Y los conflictos que ocurrieron en el juego 

fueron expresiones importantes. 

Así nació la película. Y ahora, ¿Qué nombre ponerle? No lo sabía hasta que se produjo un 

caso de exclusión de género en Zambia, 

 
La jugadora es excluida de la Copa Africana por no demostrar su género en 

un examen. Según un funcionario de la Asociación de Fútbol de Zambia, la 

atleta Barbra Banda quedó fuera de la competencia. Es una jugadora clave 

excluida de la Confederación Africana de Fútbol (CAF) y de una de las 

principales competiciones del continente tras dar positivo en lo que llamaron 

una "prueba de género". (Costa, 6 de julio de 2022) 

 

 El examen se centra en la cantidad de testosterona, una hormona llamada en la ciencia 

biológica como hormona masculina. Si todas las personas tenemos esta hormona, pero los 

hombres la tienen en mayores cantidades, vale la pena reflexionar sobre algunas preguntas y 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  115 

repensar esta hormona en nuestras vidas: ¿hay mujeres que tienen testosterona en la misma 

proporción que los hombres? Tengo otras preguntas: ¿Todos los hombres tienen testosterona 

en la misma proporción? ¿Hay hombres que pueden tener menor proporción de esta hormona 

que las que se encuentran en algunas mujeres? Muchas preguntas me acometen. Si todes 

tenemos testosterona, es la hormona masculina o sería una hormona "humanina".41 Creo que 

hay una falta de investigación al respecto.  

El problema es que las mujeres fuera de los estándares de género están siendo excluidas del 

deporte por esta razón, y la jugadora Barbra no es un caso único en el continente, así como, no 

es un tema exclusivo de África, también ha ocurrido en Brasil (Santos, 2021; Cileiro, 2023), 

además de que no ocurre exclusivamente con mujeres negras. Corroborando con varios estudios 

(en el campo de la Educación Física) se descarta la hipótesis de la genética racial como factor 

diferenciador de blancos y negros en el deporte. 

Cuando este caso llegó a mi conocimiento, me despertó la elección del nombre de la película: 

"BARBRAS", añadiendo la "S" pluralizante, y da lugar a la discusión de tres grandes cuestiones: 

brava, para discutir los estereotipos dados a las mujeres negras y africanas; Bárbara, centrada 

en la historiografía de la tradición guerrera; y el gran problema directamente relacionado con las 

exclusiones de los atletas sin género, retratados en nombre de la atleta excluida. Cabe destacar 

que la Copa Mundial Femenina comenzó el 20 de julio de 2023 con la participación de Zambia y 

la atleta en cuestión fue nuevamente incluida. Entre otras cuestiones, la película es un acto de 

resistencia para ampliar este debate, estimular la investigación sobre la comparación de los 

niveles de testosterona entre los sexos y perturbar la dominación masculina del deporte en el 

mundo, con el fin de intervenir en este campo. La película muestra e inserta el deporte como 

bandera de inclusión de género. 

Guinea-Bissau 

Descripción y análisis de la segunda etapa de la investigación 

Cuando llegué al país, participé en algunos encuentros de género, el primero fue sobre 

masculinidades. Me sorprendió encontrar este debate en Bissau; el mismo, fue organizado por 

jóvenes que habían estudiado en Brasil. He venido observando que la sexualidad no se aborda 

en los debates de género, son temas a los que se hace referencia con mucho cuidado. De esta 

manera, no sabía cómo entrar en estos asuntos, dado que muchos países africanos utilizan 

sanciones contra LGBTQIA+, (Rea, Paradis y Amancio, 2018; Rea, Fonseca y Silva, 2020) ya 

41 Término utilizado por la autora de una manera irónica y política. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  116 

sea en términos directos (institucionales) o sociales (indirectos). Sin embargo, ya sabía que no 

sería fácil, como lo demuestran los estudios, experiencias, debates y noticias existentes. 

Incluso antes de ir a Bissau, había empezado a conocer el país a través de los estudiantes 

guineanos de UNILAB; el libro de Gislailson Cá, estudiante que se graduó de UNILAB y fue al 

campo, y nos contó un poco sobre la cultura; además de la brillante investigación de Moema 

Augel (2007), un estudio sobre nación, identidades y poscolonialismo, centrado en la literatura 

guineana; una parte importante de la historia y trayectoria de Cabral (Villen, 2013), entre otros 

estudios sobre género y mujeres en particular con las autoras Patrícia Gomes (2015) y Angela 

Benoliel Coutinho (2017). Cuando llegué al país, profundicé mis conocimientos (teóricos) previos 

y mi experiencia con los reportajes de guineanas en Brasil, en relación con las culturas locales, 

y allí conocí a personas del campo del género y los feminismos que me ayudaron a entrar en 

estos temas. Aunque, algunos de esas personas no lo mencionan en público, pero me apoyaron. 

Sabiendo que estaba asumiendo riesgos, decidí abordar el tema en todos los lugares adonde 

iba: en las visitas que realicé a instituciones y en las entrevistas con interlocutoras. En 

instituciones educativas como el Centro Cultural Francés, Brasileño, Portugués, la Escuela de 

Educación Física, entre otras, abordé el tema indagando en su colección literaria, bibliotecas, y 

la respuesta fue que no existía tal investigación ni libros. Y en las entrevistas que recibí, pregunté 

sobre el tema, así que obtuve información de experiencias y puntos de vista. 

En las clases magistrales, empecé con los enfoques de las desigualdades de género, hasta 

llegar a la parte de sexualidades/homosexualidades y LGBTQIA+. Sin embargo, el método que 

utilicé para dar cuenta de lo que fui a hacer a Guinea-Bissau fueron las conferencias, cursos y 

entrevistas que di, como conferencista/profesora, en observaciones en las calles, en la televisión, 

en debates y cursos a los que asistí observadora y estudiante y en diversos eventos: teatro, 

reuniones de parlamentarios exclusivamente de mujeres, un curso sobre las mujeres en la lucha 

armada, entre otros.  

En este curso conocí a varias feministas y hombres que me interesaron al respecto, además 

de reencontrarme con la directora del CEPEMG_GB, feminista que conocí en el Centro Cultural 

Francés cuando llegué a Bissau y recibí la información de que habría un círculo de conversación 

sobre masculinidades. Ese momento fue crucial para mí. Invitada por la directora del CEPEMG-

GB - Centro de Estudios e Investigaciones sobre Mujeres y Género, profesora Naetrem Sanca, 

para impartir un curso con el fin de fortalecer el debate sobre sexualidades/LGBTQIA+ y, 

observando la trayectoria de actividades de esta institución que forma parte del campo de Estudio 

e Investigación sobre Mujeres y Género en Guinea-Bissau, Con el fin de discutir los temas de las 

(homo)sexualidades, acepté, a pesar de que era un desafío para mí.  

Nos reunimos para madurar la idea, pensamos en el formato del curso, con la población 

central siendo las mujeres e incluyendo al sexo opuesto, porque creemos que la transformación 

social es responsabilidad de todas las personas y que los hombres en este debate, con sus 

experiencias de relaciones de género, podrían reflexiones que aportaran. Al construir el plan del 

curso, busqué esbozar una metodología que comienza por traer una síntesis de la historia del 

feminismo, las teorías y los autores principales, y luego se centra en las sexualidades en términos 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  117 

de conceptualizaciones y teorizaciones, difundiendo a los autores africanos, mapeo de las 

concepciones de pensamiento de los teóricos y búsqueda de descolonizar los pensamientos en 

términos de género y sexualidades, binarismos, normas y esencialismos.  

El curso se llevó a cabo sin recursos económicos. Les estudiantes no pagaron por el curso, 

así como tampoco cobré mis honorarios docentes. Las reuniones fueron presenciales, con 

inscripción previa y derecho a certificado Hubo una alianza institucional con INDA GUINÉ 

DJUNTU, donde se realizó el curso, en el centro de Guinea-Bissau, y se dio por iniciativa de la 

directora del Centro. La coordinadora (guineana) de esta institución asociada, en su discurso de 

apertura, se mostró encantada de contribuir con nosotras y dijo que este debate era necesario y 

puso a disposición el auditorio, los equipos, los recursos humanos y la conexión a Internet. Y 

como factores negativos, la dificultad de acceso a internet en el país impactó, entre otras 

cuestiones, en que el tiempo/duración del curso era corto, debido a la falta de recursos 

económicos para un curso más largo; la falta de internet en sus hogares, esa dificultad no 

permitió que muchos accedieran al material didáctico para acompañar mejor el debate. En este 

caso, se requerían módulos impresos disponibles de antemano para una lectura en profundidad. 

Reflexión y análisis del curso en Guinea-Bissau 

El curso "¡Descolonizar-cis! género, feminismo y sexualidades en Brasil(es) y África(s)42 tuvo 

lugar del 9 al 11 de mayo de 2023, de 14 a 17 horas. Cuando se abrieron las inscripciones, se 

inscribieron casi 50 personas, la mitad de las cuales asistieron y completaron 18 estudiantes. 

Hubo varias comunidades presentes representadas por estudiantes universitarios. Sobre les 

participantes presentes, todos jóvenes, todas las personas eran negras, siete hombres y todos 

cis y ninguno se declaró homosexual. Y entre las mujeres, todas eran cis y ninguna se nombra 

como homosexual. 

42 Los términos en plural obligan a reflexionar sobre estos territorios como no siendo una sola cultura presente, donde 

todo se presenta de manera plural o dividida. Brasil está subdividido por clases y razas, por lo que se ha vuelto desigual, 

y lo que conocemos como África no es un país, es un continente con más de 50 países. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  118 

Figura 6.2 
Introducción al curso 

Preparé un programa de estudios para discutir, conocer y reflexionar sobre la descolonización 

del pensamiento a través de los temas de género, feminismo y sexualidades en la perspectiva 

brasileña y africana, destacando los enfoques críticos, movimientos y estudios que apuntan a la 

unidad, observando formas de inclusión de género, así como contribuir al conocimiento de los 

estudios de género y el feminismo en Guinea-Bissau. El curso formó parte de la actividad de 

investigación postdoctoral, en busca de saber/conocer más sobre el sentido común en relación 

a temas de género, feminismo y sexualidades/queer en Guinea-Bissau. En los formularios de la 

pizarra presento el proyecto del curso. 

Una vez iniciado el curso, las presentaciones tuvieron lugar el primer día. Dado que estos temas 

no se discutían en la universidad guineana, los temas de investigación de les estudiantes no 

giraban en torno de asuntos de género. Un gran problema era: ¿quién te podría orientar?  

Inicialmente, presenté brevemente los puntos principales de las olas feministas, con el fin de 

entrar en la segunda y tercera ola para centrarme en el tema de los cuerpos y boom a través de 

la consigna "el cuerpo pertenece a la mujer", hasta llegar a la parte que nos interesaba en la 

tercera ola: la interseccionalidad y las categorías de raza, clase y sexualidad, seguida de la frase 

"¡el lugar de una mujer es donde ella quiera!".  El segundo día la reflexión giró en torno de la 

división sexual del trabajo; tema que se correlaciona con las desigualdades de género en Guinea-

Bissau. 

Experiencias de guineanes en Bissau y el punto de vista de las 
sexualidades  

El segundo día del encuentro trajo muchas reflexiones para la investigación, corroboradas 

con enfoques de epistemologías, tradición y contemporaneidad africanas, la cuestión de género 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  119 

en las culturas africanas y las reflexiones de Guinea-Bissau a partir de las experiencias de los 

estudiantes. La mayoría de ellos no tenían ningún conocimiento, desde un punto de vista teórico 

y epistemológico, con la excepción de una joven musulmana a la que llamaré Kun. Ella, mujer 

cis y heterosexual, partió de la teoría feminista y la correlacionó con sus experiencias, y un joven 

-puedo llamarlo Durkim- que se destacó, porque articuló su pensamiento en diálogo con autores

del siglo XIX, especialmente con el sociólogo Émile Durkheim, trayendo (buenas) polémicas.

Figura 6.3 y 6.4 
Tensar los debates durante el curso. 

Algunas mujeres habían tenido discusiones previas sobre el tema debido a que una profesora 

de la universidad donde se graduaban en Bissau, llevó el debate sobre género y feminismo a la 

clase, sin embargo, se desconocía el tema en profundidad del campo de las sexualidades, como 

el acrónimo LGBTQIA+ en el que solo conocían hasta un máximo de las tres primeras 

letras/categorías. Este fue el tema en profundidad en el tercer encuentro. Sin embargo, la 

presencia de algunos hombres trajo discusiones basadas en sus experiencias, y generó 

conflictos con algunas mujeres, quienes, como detecté, eran las que estaban involucradas en 

estos debates, especialmente el de la violencia de género. Esto se debe a que, en los discursos 

de los hombres, quedó claro que se confundía la tradición con la violencia de género. En estos 

momentos de tensión, ellas ni siquiera esperaron a que Durkim terminara su discurso, y los 

demás guardaron silencio ante la fuerza discursiva y el número de mujeres.  

En relación con la categoría de género y sus relaciones, apareció en el debate sobre la 

división del trabajo, debatiendo sobre cultura/tradición. El conflicto tuvo lugar en el curso debido 

a que ciertas tradiciones no eran enunciadas [por los hombres] como violencia de género, sin 

embargo, muchas de las prácticas tradicionales son violencia de género. Estas cuestiones se 

evidenciaron en los discursos que emergieron en este debate feroz. Aunque nadie fue silenciado, 

algunos permanecieron en silencio. El hecho es que los hombres presentes representaban la 

fuerza de pensamiento de los hombres de su país, cuando se trataba del papel de las mujeres y 

los hombres, se asumía como desiguales; mostraban la sumisión de las mujeres y el privilegio 

de los hombres. Confieso que me costó un poco de trabajo, pero pude mediar el debate. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  120 

Figura 6.5 
Foto del último encuentro del curso 

Haciendo hincapié en el debate del tercer día: Cis y queers. El tema tuvo lugar en el contexto 

de las sexualidades en los países africanos, los informes existentes, los estudios y la 

descolonización del pensamiento. Intenté cuantificar las identidades de género de los 

participantes y no fue posible.  Los participantes no se identificaron en términos de identidad de 

género, a pesar de que yo estaba abierta para recibir esa información. El punto es que el término 

LGBT/Queer es desconocido para ellos, así como los movimientos queer. Lo queer en Occidente 

se relaciona con los cuerpos no estándar, los cuerpos extraños, y en las epistemologías 

africanas, queer nombra todas las categorías de identidad de género: LGBTIA+ (Calheiro, 2023). 

La letra Q no parece ser necesaria porque está presente como la categoría conceptual 

Queer/queer de color. 

Cuando se les preguntó sobre la categoría, una parte no hizo comentarios y una parte dijo 

que hay personas LGBT en el país, pero que no se pueden visibilizar debido a las sanciones. 

Recuerdo que cuando invité a una amiga que trabaja con género a participar del curso, una 

escritora guineana, me respondió de la siguiente manera: "¡Eres valiente!". Y no vino. Con 

valentía presenté mi investigación en el curso, el libro recientemente publicado (mencionado al 

principio) que trata sobre las sexualidades. También presenté un esbozo de la película (Barbras). 

Sin embargo, la película no fue vista ni estrenada en el país (por diversas razones), aunque las 

partes finales de esta producción tuvieron lugar en Guinea-Bissau.  

No se pudo lanzar en Bissau, porque estaba en proceso de ser terminado en ese momento; 

por el desinterés local, por la potencia del tema: sexualidades/LGBTQIA+ en los países africanos 

que lo tienen como tabú; porque coincidió con las elecciones en Bissau (para ministros y 

diputados, que tuvieron lugar a principios de junio de 2023) en el período en que yo regresaba. 

Sin embargo, en el curso destaqué los puntos de las narrativas de la película y del libro, con 

algunos extractos destacados y presenté un video que está en la película. 

El curso contribuyó a un mayor conocimiento de quienes ya tenían contacto, sin embargo, 

siendo un conocimiento nuevo para la mayoría. Y en el universo de aproximadamente veinte 

personas que asistieron al curso, en el que varios respondieron que no conocían a personas 

LGBT, otros compartieron que tienen amigos gays (varones), contaron sobre gays (varones) que 

se han mudado a otro país (Portugal e Inglaterra). No reconocen a una lesbiana, acostumbrados 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  121 

a un formato diferente de mujer, como ocurre en Guinea-Bissau. Al discutir estos datos en una 

conversación restricta con una colega guineana en Bissau, enumeró tres casos que creo que es 

importante destacar: 

1. Los gays se "portan bien". Por el peligro de la sanción.

2. Un hombre gay descubierto en la familia, como castigo y para una posible

corrección, recibió a una mujer para que fuera su compañera, siendo obligado a vivir y 

acostarse con ella. Y le confesó a esta amiga mía que no se tocan y casi ni se hablan. 

3. En el último reportaje: ella, mi amiga, fue coqueteada por una lesbiana,

una amiga suya. Su amiga intenta disimular, es decir, no visibilizar su orientación sexual. 

Sin embargo, ella coquetea (cuando siente seguridad con la persona coqueteada) y 

también tiene citas y novia. Incluso (según el relato) declaró que está segura de que mi 

amiga heterosexual tiene todo en conformidad con una lesbiana: ¡Eres lesbiana! 

(interpretó la sexualidad de mi amiga, quién no aceptó la invitación y tiene novio).  

Refiriéndonos al último punto explicado. Mi amiga decidió no presentarme a su amiga 

lesbiana, porque sabía de su miedo a ser descubierta. A pesar de que conozco mi ética, respeto 

su solicitud de no ser presentada para discutir el concepto. Sobre el tema, me doy cuenta de que 

hay un escondite dentro de ella misma, y como la identidad sexual de la lesbiana africana se 

confunde con la forma de la mujer africana, ella (su amiga) va disfrazada. En medio de los 

debates, algunas personas que conocían alguna categoría, como gay y lesbiana, informaron que 

había personas LGBT en el país, pero no eran visibles y no estaban identificadas, ¿por qué? 

Debido a prohibiciones y sanciones. No es aceptado en el país, y se expresó la comprensión de 

los cuerpos LGBTQIA+ como mujeres que querían ser hombres y viceversa; trans: personas que 

cambian de sexo en contra de la voluntad de Dios. A partir de esto, reflexionamos sobre diversas 

formas de revelar conceptos erróneos sobre los cuerpos trans, homo y lésbico. 

A partir de los materiales didácticos del curso, se reflexionó sobre qué es ser lesbiana en 

África. En los estudios (Calheiro, 2023) está el tema de la tradición, una relación con fuerza y 

energía, que se da entre mujeres, entre ellas, en el sexo (que también puede darse entre 

hombres, entre ellas), pero el sexo de estas mujeres con hombres también ocurre, y no se 

conceptualiza como bisexualidad, sino como formas de relaciones sexuales múltiples y formas 

de mantenimiento de la vida. En testimonios anteriores recogidos de una lesbiana, se enfatizó 

que "ser lesbiana no es querer ser hombre. ¡Y negar nuestra existencia nos hace sufrir mucho!". 

(dice de una mujer guineana que aparece en la película "Barbras"). La narrativa muestra que ser 

lesbiana es una forma de cumplir actos y deseos que en la categoría de mujer no es aceptada. 

Y aunque lesbiana es un concepto diferente en los países africanos, ser "hombre/mujer", entre 

otros factores existe una idea universal: hacer lo que está prohibido para las mujeres. 

¿Hay ONGs, hay movimientos en este sentido? Pregunto.  No se levantaron las manos. Nadie 

que traiga un testimonio. Algunas voces dijeron: ¡no hay! Las cabezas se movieron hacia los 

lados en señal de negación. Y un silencio. No interrumpí. El silencio es movimiento. Y estaba 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  122 

esperando, observando cada expresión. Les miró uno por uno, una por una. Rompiendo el 

silencio, uno de los participantes se presentó como perteneciente a una ONG LGBT llamada 

ENDA CENTER, en Guinea Bissau. Ante este hecho, todos los estudiantes se sorprendieron por 

la existencia de esta ONG, desconocida para ellos. 

Un hecho que le sucedió a él (lo llamaré Tino), me hizo sentir aprensiva e incómoda, ese 

mismo día, que era el final del curso. Combinamos una entrevista que se celebraría una semana 

después, él y yo hablaríamos de la ONG. ¿Cuándo me daría información sobre la ONG y, quién 

sabe, todavía podría hacer una visita? Tino desapareció. Intenté ponerme en contacto con él y 

no obtuve respuesta. Solo dos semanas antes de viajar a Brasil pude hablar con él. Fue entonces 

cuando me contó lo que pasó. Ese día el curso terminó un poco más tarde debido a sus 

obligaciones. Tino llegó a casa por la noche y donde vive solo con un hermano. Cada uno duerme 

en una habitación separada. Ese mismo día, dos ladrones armados y encapuchados irrumpieron 

en su casa en horas de la madrugada, lo hirieron, le robaron su computadora, teléfono celular y 

el dinero que tenía. 

Ante esta situación, inmediatamente se fue a otra ciudad para alojarse con sus familiares. 

Hasta el día en que pude hablar con él, no había regresado. Pero, como tendría que volver pronto 

para participar en la elección, porque tenía que votar, dijo que cuando llegara a Bissau, me 

buscaría para nuestra entrevista. Finalmente, no nos encontrarnos.  Y regresé a Brasil a través 

del WhatsApp le pedí a una de mis colegas que llamara a su número de teléfono, el número de 

teléfono de Tino para saber de él y, para que me diera un contacto de Whatsapp si ya lo tiene. 

Afortunadamente pude saber que está bien, y volví a retomar el contacto.  

 
Figura 6.6 

Refiriéndose al curso en Bissau. 

 
Nota: De izquierda a derecha: la directora del CPMG-GB; una estudiante extrovertida; y la 

profesora (autora de este texto).  

 

Hablamos de la importancia del feminismo. Aunque todavía pequeño y cerrado, el feminismo 

ya ha comenzado en Guinea-Bissau. Dos mujeres musulmanas declararon que son feministas 

en secreto, evitando sanciones; sin embargo, realizan debates y acciones con ciertas reservas. 

Está el proyecto "Más mujeres en el parlamento", hay movimientos feministas para combatir la 

violencia de género, sobre todo física, que ha ido en aumento en el país. En esta agenda, cabe 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  123 

destacar la asociación "Mindjer ika tambur".43 En resumen, hice buenas amistades e 

intercambios en Guinea-Bissau. He conocido a feministas que se arriesgan por todas las demás 

mujeres. Y hubo momentos como este (en la fotografía) que yo llamé reencuentro ancestral, pero 

también, hubo momentos de miedo.  

Cuando me encontré con la existencia de personas LGBT que no me apoyaban, descubrí que 

el miedo conduce a la falta de apoyo. Pero eso es comprensible para mí, después de haber 

estado en el país y haber constatado la existencia de represalias y sanciones en general. 

Golpear, golpear con lianas o con palos de madera es muy común. Vi a la policía golpear a un 

grupo de jóvenes que no tenían dinero para comprar entradas para ver el partido entre Guinea-

Bissau y Nigeria. Lo grabé y me incautaron el celular. Esto sucedió en las inmediaciones de un 

partido de futbol. Que también tiene instalaciones militares, en su mayoría del ejército. Por unos 

instantes, estando en área militar, hombres de rango militar, me gritaron: ¡mindjer! ¡Mindjer! Yo 

aceleré los pasos y fingí no haber escuchado, y también fingí no conocer este término tan 

evidente en crioulo, como si no fuera conmigo. Pero los soldados siguieron corriendo detrás de 

mí hasta que me alcanzaron, se apoderaron de mi teléfono celular, me llevaron ante un superior, 

y una por una borraron las imágenes que había fotografiado y/o filmado. Mentí diciendo que no 

sabía que estaba prohibido fotografiar o filmar, porque yo era una jugadora de Brasil, y estaba 

filmando a mi equipo asociado de Bissau y con el permiso del equipo. 

Nada sucedió. Después de borrar todo, yo salía temblando, a la vez feliz de estar bien y mi 

celular también. Me voy en silencio. Al pasar, una "hermana" en tono irónico dijo: "Lo siento", con 

una voz casi cantada o infantil que usaba para insultarme (insinuando que debía disculparme por 

haber registrado los hechos). Pero nuevamente, fingí que escuché y seguí. No era yo, la víctima, 

quien debía disculparse. En ese momento me di cuenta de que estas mujeres, sin uniforme, eran 

militares. Vivían en el ejército. Le pregunté a un soldado, quien me confirmó: están jubiladas o 

en día franco. 

Me di cuenta de que, en una primera mirada, me percibían como guineana, otras veces como 

caboverdiana. Al presentarme como una brasileña que visita el país (ocultando que soy 

investigadora) recuperé mi celular. Pero fui valorizada como mujer negra. Me percibían una igual. 

Por lo tanto, evité estar en algunos lugares y evité la confrontación. Usé la palabra mágica: ¡soy 

brasileña! Finalmente llegué a Brasil con el mismo celular que llevé. 

43 El nombre en criollo significa en portugués: La mujer no es un tambor.  Existen otras asociaciones enfocadas en el 

género, en particular a favor de la categoría femenina, sin embargo, no pude visitar debido al corto período en el país y 

la vasta actividad que realicé, así como a la gran cantidad de materiales recopilados teniendo que seleccionar las 

prioridades relacionadas con los objetivos. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  124 

Conclusión 

En este texto se presentaron los resultados de la investigación, se discutió el método de 

intervención, el análisis de los materiales recolectados, con parte de los datos de la primera, y 

entre los países PALOP que forman parte de esta investigación, se delimitó Guinea-Bissau como 

territorio de la delimitación del tema de estudio. En la primera etapa, los partidos de futbol y voley 

y las entrevistas me llevaron a excelentes análisis, y en la segunda etapa, el curso y mi 

experiencia en Guinea-Bissau fueron predominantes. Al juntarlos, consolidé los resultados y 

encontré lo siguiente: 

● Las LGBTQIA+ son categorías desconocidas en este país, conocidas por

estudiantes y/o investigadores que han estado en Brasil, ya sea con investigaciones de 

género, u otros temas  

● Las categorías mencionadas anteriormente se consideran un concepto

occidental, no universal, a pesar de la idea de universalización 

● El tema en cuestión no es común en las discusiones en este país, aunque

sí lo sea en los debates sobre género y feminismo 

● la sexualidad/queer es tabú; Incluso los términos gay y lesbiana, mucho

más conocidos que las otras categorías, no se verbalizan, por lo que se correlaciona 

con el término: hombre/mujer. Estas cuestiones se explican por la representación 

problemática de la (supuesta) heterosexualidad como única forma de relaciones 

sexuales en toda África, y otras cuestiones, tales como: la negación de la existencia 

queer/LGBTI y las sanciones, lo que resulta en abnegaciones queer, escapes 

corporales y territoriales  

● El feminismo es peligroso

● El feminismo comenzó en Guinea-Bissau

● Las asociaciones feministas existen y se fortalecen

● La existencia de una ONG LGBT

 Ante lo anterior, es necesario buscar formas de dar a conocer el feminismo, dialogar más con 

el gobierno más allá de la agenda "Más mujeres en el parlamento" y crear estrategias políticas 

respecto a la LGBTQIA+ en Guinea-Bissau, categoría que existe en el país, aunque no vi todas 

estas categorías, ni otras (+), sin embargo, hay movimientos e instituciones abiertos a apoyar. 

Cabe destacar que el curso tuvo lugar en la institución IANDA GUINÉ UNTU, que significa 

“caminar juntes”. Estos avances también se notaron en los testimonios de los estudiantes. 

Algunos ya han comenzado a mostrar comportamientos y pensamientos que son incompatibles 

con la política cultural de negación queer, siendo partidarios de estas categorías. Hay un 

movimiento LGBT que se encuentra centrado en la categoría estudiada/discutida, pero que nadie 

conoce. Esto revela un lugar secreto y segregado. No es público. ¿Un lugar de escape?44 

44 Pregunto y hago suposiciones, porque, subrayo, en el momento de escribir este artículo no he podido hablar con el 

activista mencionado y no sé nada de este movimiento. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  125 

En las entrevistas, dice cosas como: "nada en contra, y cada uno puede ser lo que quiera" 

(retratando otra frase de la película Barbra). Entre estos, los inscritos en el evento en Brasil con 

el apoyo participando y dando entrevistas, así como los inscritos en Bissau, en el curso, es una 

demostración de avances, pensamientos de apoyo, aunque no fueran LGBTQIA+. Bueno, 

también me encontré con la existencia de personas LGBT que no son solidarias: el miedo 

conduce a la falta de apoyo. Pero eso es comprensible. Y lo entiendo por haber estado allí y 

haber visto la fuerza de la moral, las represalias y las sanciones en términos generales. 

La investigación mostró que existen conceptos LGBT propios, africanos, y uno de los 

conceptos del término lesbiana indica que ser lesbiana es una forma de cumplir actos y deseos 

que en la categoría de mujer no es aceptada. No es un choque con los hombres. No es una 

guerra de sexos. Es una forma de hacer lo que está prohibido para las mujeres, como practicar 

deportes diseñados para hombres y formas de combatir las tradiciones de género. Por último, es 

relevante fomentar la investigación, y con les estudiantes hablamos de futuras investigaciones 

por parte de los estudiantes y sus colaboraciones como multiplicadores de estas formaciones. 

Hay expectativas de posibles investigaciones sobre el tema en el país. 

A nivel institucional se dieron otros resultados, como una lista de algunos de ellos: 

● Alianzas con personas interesadas en la causa: género, feminismo y

sexualidades. 

● Expectativa de posibles investigaciones académicas en el país (futuro) al

respecto. 

● Iniciación de la teoría y la investigación sobre el tema LGBTQIA+/QUEER OF

COLOUR en Guinea-Bissau 

● Alianzas institucionales: CEPEMG / Centro Ianda Guiné

● Impactos en los pensamientos en relación con la cultura/tradición/género y

sexualidades 

● Muestreo del feminismo, a través de las actividades del Centro – CEPEMG

como medio para contribuir al desarrollo del país 

Encontré que estos movimientos de activismo feminista y queer han ido surgiendo de una 

manera tímida, cuidadosa, estratégica y articulada y todavía se sabe poco, no es conocido por 

la mayoría de la gente. Así es por ahora. Es una actitud de valentía. 

"¡Eres valiente!" 

Referencias bibliográficas 

Augel, Moema, P. (2007). O desafio do escombro. Nação, identidades e pós-colonialismo na 

literatura da Guiné-Bissau. Garamond. 

Calheiro, Ineildes. [Interseccionalidade e esporte Brasil África]. (2023a). Barbras. Tráiler. 

Youtube. https://youtu.be/Hmd2fXLYYqA . 

https://youtu.be/Hmd2fXLYYqA


NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  126 

Calheiro, Ineildes. (2023b). Corpos, gênero, sexualidades e raça no esporte na África: a crítica 

queer/LGBTQIA+ africana e a interseccionalidade. Ponta Grossa – PR: Atena. 

Calheiro, Ineildes. (2020a). Queer nas fronteiras e representações não-ocidentais: queers -

africanx, QOC/of colour, queer-latinx-americanx. Dados de África(s), 01 (01), 137-159. 

Calheiro, Ineildes. (2020b) Afetos, sexualidades e ressignificações nas África(s) e no(s) 

Brasil(is). X Encontro Estadual de História - ANPUH /BA. Combates pela história. (20-23 de 

outubro de 2020), UESB. Vitória da Conquista (anais eletrônico).p.1-12. 

http://www.encontro2020.bahia.anpuh.org. 

Coutinho, Ângela B. (2017). The participation of Cape Verdean women in the national liberation 

movement of Cape Verde and Guinea-Bissau, 1956-1974: the pioneers. Africa in the world. 

Rosa Luxemburg Stiftung.  

 Costa, Rafael (06/07/2022). Fútbol: Jugadora excluida de la Copa Africana por no demostrar 

su género en un examen. Metropoles. 

https://www.metropoles.com/esportes/futebol/jogadora-e-excluida-da-copa-africana-por-nao-

comprovar-genero-em-exame. 

Ekine, Sokari. (2016). Narrativas contestadoras da África Queer. Cadernos de Gênero e 

Diversidade, 2, (2), 10-14. https://doi.org/10.9771/cgd.v2i2.20727 

Facchini, Regina. (2005). Sopa de letrinhas? Movimento homossexual e produção de identidades 

coletivas nos anos 90. Garamond. 

Gomes, Patrícia Godinho. (2015). O estado da arte dos estudos de gênero na Guiné-Bissau: 

uma abordagem preliminar. Outros tempos, 12, (19), 168-189. 

Moraes. Enny, V. (2014). Fazendo gênero e jogando bola: futebol feminino na Bahia anos 80-90. 

EDUFBA. 

Muthien, Bernadette. (2018). Queerizando as fronteiras: uma perspectiva africana ativista. 

Tradução: Rea, C./ FEMPOS. En C. Rea et al. Traduzindo a África Queer. (Orgs.) (pp. 91-

100). Devires. 

Rea, Caterina.; Fonseca, João, B. S.; Silva, Ana C, B. B. (Orgs.). (2020). Traduzindo a África 

Queer II: Figuras da dissidência sexual e de gênero em contextos africanos.  Devires. 

Rea, Caterina.; Paradis, Clarisse, G.; Amancio. Izzie M. S. A. (Orgs.). (2018). Traduzindo a África 

Queer I. Devires. 

Santos. Ineildes, C. (2021). Nem mulheres, nem negrxs, nem queer of colour (QOC) na liderança 

do futebol brasileiro!: a interseccionalidade no esporte. Tese (Doutorado em Difusão do 

Conhecimento). Faculdade de Educação, Universidade Federal da Bahia.  

Villen, Patrícia. (2013). Amílcar Cabral e a crítica ao colonialismo: entre harmonia e contradição. 

Expressão Popular. 

 

 

  

http://www.encontro2020.bahia.anpuh.org/
https://www.metropoles.com/esportes/futebol/jogadora-e-excluida-da-copa-africana-por-nao-comprovar-genero-em-exame
https://www.metropoles.com/esportes/futebol/jogadora-e-excluida-da-copa-africana-por-nao-comprovar-genero-em-exame


NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  127 

Otros agradecimientos 

A las instituciones antes mencionadas: UNILAB/FUNCAP/CNPq. 

En particular, me gustaría agradecer a las interlocutoras de origen africano y otras 

colaboradoras de la investigación, así como a las supervisoras: Larissa Gabarra y la co-

supervisora Natália Cabanillas (Profesoras UNILAB).  

Correspondencia: ldafrica@yahoo.com.br 

mailto:ldafrica@yahoo.com.br


FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  128 

CAPÍTULO 7 

Historizando a Frantz Fanon desde el sur de 
Abya Yala  

Yamila Eliana Balbuena 

En esta conferencia45 les propongo transitar los caminos de Frantz Fanon a partir de ciertas 

“conexiones y aperturas inesperadas que los conocimientos situados hacen posible” 

(Haraway,1995, p. 339). 

Tal y como el título indica, la tarea de historizar está enraizada en un lugar, que es mucho 

más que un territorio geográfico, remite a un entramado político y es nombrado como tal en un 

gesto contra el colonialismo. No es lo mismo referir a América que Abya Yala, como sostiene la 

activista feminista Claudia Korol (2019):   

Abya Yala es el nombre puesto por el pueblo kuna, habitante de Panamá y de 

Colombia, al continente, y tiene distintos significados: sangre que corre libre, 

tierra viva, tierra que florece. Nombrar, dar nombre propio, es apropiarse, no 

en el sentido privado de propiedad, sino en la posibilidad de ser y sentirse 

parte. El lenguaje territorializa. 

En el camino de contribuir a descolonizar las narrativas vigentes que tanto daño nos hacen, 

la metodología del feminismo interseccional nos invita a contar nuestras propias historias, 

dotándolas de peso y de entidad, considerando nuestras experiencias valiosas y válidas para 

otres.  

Partiendo de mi experiencia personal, estos conocimientos situados y encarnados nos invitan 

a recorrer desde la Abya Yala, la relación entre Frantz Fanon y Simone de Beauvoir, las luchas 

por la liberación de los pueblos y la respuesta represiva tanto en Argelia como en Argentina, la 

contextualización de las ideas de Fanon en el Caribe en genealogía con otros pensadores 

negros; nuestro viaje finaliza con una reflexión acerca de la vitalidad de los temas que la obra 

fanoniana supo poner en la agenda de discusión como lo es el uso del velo islámico. 

45 Este capítulo es una adaptación de una conferencia brindada por la autora en la Universidad Federal de Sao Paulo en 

el marco de las II Jornadas Afroasiáticas Tributo a Fantz Fanon y Edward Said, entre los días 6 y 10 de octubre de 2023 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  129 

¿Cuándo empezó mi relación con Fanon? 

Como un karma de historiadora (Chartier, 1996), la pregunta sobre el origen me sobrevuela. 

Intento superarla ya que entiendo el artilugio ficcional que significa poner un punto de partida 

retrospectivo, pero la pregunta me ayuda a contar brevemente una historia, de esas que no 

abundan y que tienen como protagonistas a dos personalidades destacadas de las que parece 

que sabemos todo. Sin embargo, cuando hurgamos con más detalle, nos damos cuenta que lo 

que conocemos es un relato canonizado que se repite mil veces y de tanto, se ha vuelto 

costumbre, plagado de lugares comunes, cómodo como un sillón y cinematográfico como una 

película en la que todas las partes encajan perfectamente en la trama.  

En contrapartida, el relato que les propongo está fragmentado como un espejo que se rompe 

sin desvanecerse en el piso, “cepilla la historia a contrapelo” (Benjamin, 1995) y comienza así: 

como ocurre generalmente en la vida, Fanon se cruzó en mi camino de manera azarosa. Llegó 

de la mano de Simone de Beauvoir, releyendo uno de sus libros autobiográficos, La fuerza de 

las cosas46, en la que Simone describe a Fanon como “una de las personalidades más 

destacadas de nuestros tiempo” ya que “él, sabía mucho más de lo que podía decir” (2000, p. 

574). 

Empiezo a pensar como hipótesis, si la relación entre Fanon y De Beauvoir no ha quedado 

invisibilizada -en parte- por el resplandor que genera la gran figura del filósofo Jean Paul Sartre. 

Ella dice que Fanon “era excepcional, cuando estrechaba su mano febril me parecía tocar la 

pasión que lo quemaba. Comunicaba ese fuego; cerca de él la vida parecía una aventura trágica, 

con frecuencia horrible pero de un valor infinito” (2000, p. 570) 

Vuelvo a leer El segundo sexo de Simone de Beauvoir [1949] y Piel negra, máscaras blancas 

[1952] de Fanón y no paro de encontrar conexiones entre un libro y el otro. Inspirada en la 

metodología de las posibilidades de la historiadora Natalie Zemon Davis (2013), me imagino al 

Fanón estudiante de psiquiatría comprando el libro de Simone en una librería francesa en su 

primera edición. Busco desesperadamente papers que escriban sobre ellos juntos pero no 

encuentro nada, ¿es que nadie más lo nota? Hago doble click en la sintonía de los análisis que 

los dos realizan: ambos narrados en primera persona, escribiendo a partir de esa experiencia. 

Un hombre caribeño negro afrodescendiente y una mujer blanca francesa, ella se niega a cumplir 

los mandatos y destinos escritos para alguien de su tipo con tanta fuerza como la que emplea 

Fanon en no tener vergüenza de sí mismo cuando se mira en el espejo; y aunque ambos hablen 

de sí, no sólo hablan desde lo individual. Sitúan, en ambos casos, la experiencia del sexismo y 

del racismo como experiencias sociales, colectivas y por tanto, producidas históricamente. Como 

dice la escritora feminista Ursula Le Guin (2014) “todo poder humano puede ser resistido y 

cambiado por seres humanos” por eso, nuestros dos protagonistas comprometen su vida a 

denunciar y transformar este orden injusto.  

46 Transcurre un tiempo entre mi “descubrimiento” y la publicación de CLACSO Leer a Fanon medio siglo después en la 

que se extraen los mismos fragmentos a los que hago referencia en mi investigación.  



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  130 

Alguien podría leer en las coincidencias entre ambos, marcas de la época, ciertos modismos 

o metáforas comunes, como sostiene la historia intelectual, propios del contexto de producción

y circulación de las ideas. Siguiendo la pista del entramado sociocultural -que pueden ser hijas

también de influencias o lecturas compartidas-, se repiten en el lenguaje que utilizan palabras

como: trascendencia, destino, ideas tales como la internalización de la inferioridad en la

experiencia vivida, entre otras (Balbuena, 2017). Y claro que pueden existir criterios afines,

reforzados además por el lugar de enunciación que ambos eligen para sí: la polémica, la

transformación radical del orden imperante que supone desigualdad, racismo, sexismo. Pero

también me interesa señalar, por ejemplo, la presencia en ambos libros de la conceptualización

de la identidad a partir de la mirada del Otro y la imposibilidad de pensarse como sujeto, a

excepción de asimilarse al varón blanco. En estas cavilaciones estaba cuando me dispuse a

escribir, y después presenté, acá en Brasil, en la Universidad de Santa Catarina (Florianópolis)

en el marco del “Congreso Mundos de Mulheres” y “Fazendo Género” en el año 2017, un trabajo

titulado “Frantz Fanon y Simone de Beauvoir: descolonización y feminismo”. En él, buscaba

vincular los dos itinerarios, tanto sus obras como sus vidas, considerando que hay aprendizajes

aún necesarios que no se ha podido captar por una lectura reduccionista de ambas figuras. Esa

mirada reductora de la complejidad, propia de la episteme moderna occidental que encasilla en

compartimentos estancos (Wallerstein, 1998) ha reivindicado por un lado a Simone de Beauvoir,

madre feminista y por el otro a Frantz Fanon padre de la negritud47 sin destacar la relación que

tuvieron en vida, desde mi mirada “mutuas influencias”, como así también la importancia de

cruzar feminismo y negritud.

Del resultado de esa investigación he arribado a algunas conclusiones que voy a compartir 

con ustedes. 

En primer lugar, la obra de ambos quedó ligada a la de Jean Paul y fueron significativas en 

“especialidades” o “subcampos”, Simone de Beauvoir en el feminismo, Fanon en la defensa de 

la autodeterminación de los pueblos. La contribución de Sartre es a la Filosofía, al pensamiento 

humano, Sartre es codificado como universal; en cambio, los aportes, los conocimientos, escritos 

de Fanon y Simone, son particulares, pertenecen a los estudios de área, al gueto de estudios 

feministas, africanistas o inclusive, son parte de la literatura militante, como demostré en otro 

trabajo y su incorporación como voces de referencia y autoridad nunca terminan consolidándose 

(Balbuena, 2019). 

Voy a dar un ejemplo, en Argentina es muy común, en ciertos espacios académicos que 

relacionen a Fanon a partir del prólogo que Sartre escribiera para Los condenados de la tierra 

[1961], y en parte leen esa introducción y la citan más que al libro en sí. Como hipótesis, creo 

que opera un mecanismo racista y eurooccidental en privilegiar la mirada de Sartre sobre Fanon, 

antes más que al propio Fanon como referencia teórica/política. Sobre éste punto y otras críticas 

47 Aquí no me refiero al movimiento de la negritud histórico, fundado por Leopold Senghor y por Aimé Cesaire, sino al 

sentido profundo de sus teorizaciones sobre las cuestiones raciales y el proyecto de descolonización. Tampoco significa 

que antes de De Beauvoir no había feminismo, es en un sentido genealógico tal y como lo han sentido sus lectoras y 

seguidoras, profundizo en este tema en Balbuena, 2017.  



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  131 

al prólogo de Sartre recomiendo la lectura del artículo de la feminista estadounidense Judith 

Butler (2009). 

En segundo lugar, otra de las conclusiones tiene que ver con la importancia de entender las 

luchas contra el colonialismo como luchas feministas y viceversa. Dicho de otro modo, no es 

posible combatir al colonialismo en ningún plano -político, teórico, epistémico- sin tomar como 

relevante la cuestión de la subalternidad desde un aspecto sexuado y las implicancias que eso 

tiene en el ordenamiento socioeconómico, político y cultural: dar el salto hacia la transversalidad.  

Esta perspectiva estuvo presente en muchos procesos de descolonización, basta comprender 

que la presencia de las mujeres en las luchas por la descolonización impactó en la visión y 

postura de los líderes masculinos: Frantz Fanon, Amilcar Cabral, Nelson Mandela, Samora 

Machel entre otros. Ellos y los movimientos de los que fueron parte incorporaron nociones sobre 

la participación de las mujeres en la política y reivindicaciones que hoy día consideraríamos 

feministas. Sin embargo, la mirada retrospectiva es masculinizante, del proceso histórico, de las 

fuentes y de las ideologías de liberación nacional, como analizamos en otro texto (Cabanillas, 

Balbuena, 2024). 

Simone de Beauvoir levantó la causa de Argelia con un activismo muy destacado, haciendo 

foco en las mujeres argelinas. Por ejemplo, denunciando las condiciones de detención, tortura y 

violación (De Beauvoir y Gisele Hamili, 1964) sufriendo represalias por parte de grupos 

nacionalistas franceses como queda documentado en sus memorias (De Beauvoir, 2000). Esa 

militancia tuvo eco al interior del feminismo y de la izquierda francesa pero también bastante más 

allá, convirtiéndose en una referente intelectual internacional a favor de la visibilidad de los 

procesos represivos que Francia llevaba adelante. Como cuenta Eliane Mokhtefi (2019) les 

argelines estaban convencidos que ese tipo de diplomacia internacional era clave para la victoria.  

En las historias que comúnmente escuchamos o leemos de Fanon, se hace hincapié en los 

varones que conoce y con los que se vincula: Aimé Cesaire, Maurice Merleau-Ponty, Jean Paul 

Sartre y tantos otros. Es decir, una lectura masculinista de las influencias, siempre entre varones, 

como siguiendo una filiación al estilo de los sistemas de parentesco estudiados por el antropólogo 

Lévi Strauss, donde las mujeres “figuran sólo como uno de los objetos del intercambio, no como 

uno de los participantes asociados” (1998, p. 115). 

Espero haber contribuido, con esta historia que les conté entre Fanon y De Beauvoir, a nutrir 

otra narrativa. 

 

 

Interpretando a Fanon desde Argentina 
 
Sociología de una revolución de Frantz Fanon fue publicado en el año 1959; cuando lo leo 

hoy, encuentro muchos puentes y similitudes con nuestra historia y las recupero como parte de 

ese diálogo sur/sur que tanto anhelamos, porque entender esas conexiones nos permiten una 

mejor comprensión de nuestro pasado. Muchas veces expresamos esa búsqueda pero seguimos 

mirándonos en el espejo europeo. Intentando nutrir esa necesidad, estableciendo otras 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  132 

comparaciones que nos permitan un entendimiento otro, es que voy a presentar brevemente las 

similitudes de la historia reciente y contemporánea entre el sistema represivo puesto en 

funcionamiento en Argelia con el de Argentina.   

En Argentina, a mediados de los años cincuenta del siglo XX y a partir de la caída del gobierno 

democrátivo del general Juan Domingo Perón y su prohibición por parte de la dictadura militar, 

se desarrolló un tipo particular de activismo peronista clandestino (James, 2011). En contrapunto 

al autoritarismo y durante todo el período represivo, esas prácticas políticas no van a parar de 

innovar y amplificarse, influenciadas por todos los sucesos que conocemos: la revolución 

cubana, la reivindicación y el uso de la violencia, las manifestaciones con base en la identidad 

que ponían en crisis el sistema de dominación vigente y a trascender, desbordar y a sumar en 

nuevas formas organizativas (Anguita y Caparrós, 2006; Svampa, 2007). La respuesta a ese 

proceso de auge en la participación política en diversos estilos (sindical, armada, estudiantil, 

religiosa, etc.,) fue el régimen al que denominamos Terrorismo de Estado (Feierstein, 2011)  

El terror como mecanismo de poder fue implementado a través de un plan sistemático 

estructurado en pasos consecutivos que se llevaban adelante protocolarmente: secuestro, 

detención, tortura y desaparición de personas. Es importante señalar el planeamiento y la 

sistematicidad del accionar represivo ya que en los juicios que a posterioridad se van a llevar a 

cabo contra los responsables de los delitos de lesa humanidad cometidos, uno de los argumentos 

que los militares van a argüir en defensa propia es que, como en toda guerra se cometen 

excesos, que pudo haber algún error pero fue un daño colateral, algo así como un mal necesario, 

fruto de la contienda. En la película “Argentina, 1985”, que documenta el Juicio a las Juntas 

Militares, puede verse, en algunas imágenes de la época o textuales de los alegatos de los 

acusados, éstas y otras razones, repetidas en todos los procesos de memoria, verdad y justicia 

que se vienen llevando adelante desde entonces.   

Para la consecución de este método de exterminio de la actividad política, cultural, de 

resistencia y organización del tejido social, fue fundamental aquella metodología aplicada por 

Francia en Argelia contra el activismo anticolonial (Piñeiro, s/f; Rostica, 2018; Summo y 

Ponteriero, 2012). No es que solamente es un antecedente histórico y lo consideraron y tomaron 

en cuenta. Acá lo que aparece claramente es un modelo, un formato represivo: los militares en 

Argentina (y en otras partes de Abya Yala) copiaron el modelo que Francia llevó adelante en 

Argelia entre los años 1954 y 1962, aquel período de guerra de liberación e independencia del 

yugo colonial. Como lo declaran ellos mismos: 
 

En 1957 se iniciaron en el Ejército Argentino los estudios sobre ‘guerra 

revolucionaria comunista’ en forma organizada... Para ello se contó con el 

asesoramiento de dos jefes del ejército francés ... Todos ellos (los oficiales 

argentinos) trabajaron basándose en la doctrina francesa, aplicada en 

Indochina y en aplicación en ese momento en Argelia... Esa forma de actuar 

fue mantenida en general hasta el año 1975, para ser más preciso hasta el 

momento en que se inició el ‘operativo Independencia’ y su ampliación 

conocida como ‘el pasaje a la ofensiva’ …. Allí se inició la fase final de la derrota 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  133 

de la subversión armada en la República Argentina... En la Argentina recibimos 

primero la influencia francesa y luego la norteamericana, aplicando cada una 

por separado y luego juntas, tomando conceptos de ambas... Todo esto hasta 

que llegó el momento en que asumimos nuestra mayoría de edad y aplicamos 

nuestra propia doctrina, que en definitiva permitió lograr la victoria argentina 

contra la subversión armada. 

Estas palabras de uno de los mayores responsables de la represión en la Argentina, el 

General Camps, fueron publicadas en la prensa de Buenos Aires el 4 de enero de 1981 -aún 

durante el régimen dictatorial- y luego fueron citadas por Mignone (1991), son muy ilustrativas 

en ese sentido. Ramon Camps fue considerado culpable de setenta y tres casos de tormentos 

seguidos de asesinatos y la justicia federal lo condenó a veinticinco años de reclusión con 

degradación e inhabilitación a perpetuidad. No cumplió su condena, a los cuatros años fue 

indultado por el entonces presidente Carlos Saúl Menem (1989-1999).  

Para los militares argentinos, la escuela, lo que ellos tuvieron como guía, fue lo que los 

franceses hicieron a les argelines y lo que Fanon denuncia. La dictadura cívico militar en la 

Argentina toma la experiencia francesa en Argelia para repetir los aciertos de combate al militante 

y la aniquilación del activista, física como culturalmente, tanto al individuo como al colectivo del 

que formaba parte (Ranaletti, 2005) 

Cuando secuestraban un militante le estaban diciendo a la sociedad toda: “esto te puede 

pasar a vos”, ese miedo, ese disciplinamiento vino de la mano de un genocidio: 30 mil detenides 

desaparecides, bebes apropiados, miles de exilades políticos.  

Las mujeres tuvieron una participación muy importante en los tres momentos que 

sintéticamente estamos describiendo. En el activismo previo al golpe cívico militar, como botín 

de guerra por parte de la dictadura y también en la resistencia durante y posterior al gobierno de 

facto (1976-1983). Como ustedes saben, la organización de mujeres y defensoras de derechos 

humanos “Madres de Plaza Mayo” fue clave en la presión que pudieron ejercer y las denuncias 

que finalmente lograron ponerle fin a este proceso.  

También en Argelia, las mujeres cumplieron un rol muy destacado. Julieta Chinchilla repara 

en las dificultades y contratiempos de las mujeres que se alistaban para ingresar al Frente de 

Liberación Nacional Argelino. A pesar de las adversidades, su coraje y su compromiso las llevan 

a logran convertirse en la cara visible y reivindicable de ese proceso de lucha como lo demuestra 

la propaganda y prensa internacional (Chinchilla, 2014). Con la declaración de la independencia 

en el año 1962, todo ese protagonismo que habían cobrado no se vio reconocido. En ese sentido, 

y solo tomando como muestra de un fenómeno más amplio y complejo la conformación del nuevo 

gobierno, ninguna mujer accedió a un cargo de responsabilidad.  

En esos otros relatos que yo recupero, las mujeres están siempre presentes, haciendo historia 

de una manera propia y en casi todos los casos de una forma tal que nunca consiguen formar 

parte de la producción de conocimiento académica, nutrir las narrativas sobre el pasado. Es decir, 

son invisibles para la historiografía. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  134 

Es por eso que los escritos de Fanon son tan importantes para quienes estamos empeñadas 

en discutir la historiografía hegemónica y sus relatos, en construir otra biblioteca, no colonial. 

Fanon nos advierte sobre la presencia, participación y compromiso de las mujeres argelinas. 

Fanon deja testimonio de cómo la guerra revolucionaria lo modifica todo, pero su historia no 

comienza en Argelia, siguiendo la premisa de la historización situada en Abya Yala y esa 

búsqueda por los orígenes, en el próximo apartado vinculamos su obra con la historia de Haití y 

particularmente con uno de los intelectuales revolucionarios caribeños, Jean Louis Vastey.  

 

      

Una posible genealogía 
 

En la isla que Cristóbal Colón bautizara como “La Española” sucederá la primera revolución 

de personas esclavizadas en triunfar en la historia y constituirse como un Estado independiente 

(1791-1804). Este acontecimiento inédito y trascendente, que moja sus pies en las costas de 

todas las naciones protagonistas del período (Estados Unidos, Inglaterra, Francia, España, las 

islas del Caribe y el continente americano), como asegura el antropólogo haitiano Michel Trouillot, 

es impensada tanto por sus contemporáneos como a posterioridad (1995).  

Las periodizaciones clásicas de la historiografía hegemónica como aquella tan conocida de 

Eric Hobsbawm casi que ni repara en la revolución haitiana, aunque irrumpa en la revolución 

francesa, haya logrado vencer al imperio napoleónico, sea un semillero de rebeldes, libertarios y 

revolucionarios que defiendan la abolición de la esclavitud de un lado y el otro del atlántico 

(Linebaugh, Peter y Marcus Rediker, 2005). 

El racismo historiográfico impide darle el lugar que tuvo de centralidad y en contrapartida la 

revolución de Haití es silenciada, borrada, banalizada (Trouillot, 1995). A través de estos 

mecanismos queda en evidencia la parcialidad de la historia y el poder de su relato que otorga 

legitimidad, dignidad, valor a los pueblos o, todo lo contrario, como argumenta la escritora 

nigeriana Chimamanda Adiechi (2018).  

La historiadora y filósofa estadounidense Susan Buck-Morss, se pregunta “por qué el tópico 

Hegel y Haití ha sido ignorado durante tanto tiempo. No sólo los especialistas en Hegel han 

fracasado en responder a esta pregunta, sino que han fracasado, en los últimos doscientos años, 

incluso en plantearlo” y ella sostiene que “tal vez Fanon haya sido el que estuvo más cerca de 

ver la conexión entre Hegel y Haití” (2014) 

Esta cita casi textual me permite situar a Fanon en el caribe, junto a otros pensadores 

caribeños. Mi ejercicio de memoria se remonta como un barrilete bastante lejos en el tiempo, 

vamos a viajar hasta el año 1781, cuando nace Jean Louis Vastey, uno de los principales 

pensadores del proceso revolucionario haitiano, con una prolífica y abundante obra teórico-

conceptual que produjo fundamentalmente entre los años 1814 y 1819. Quiero recuperar su 

figura como parte de aquellas voces pioneras, que pensaban críticamente desde el Sur 

discutiendo y disputando el relato hegemónico como uno de los principales y primeros aportes a 

la teoría antirracista, antiesclavista y anticolonial.  



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  135 

El sistema colonial develado fue escrito por Vastey en 1814 y traducido al español por primera 

vez, recién, en el año 2018. Sinceramente desconozco si hay traducción al portugués y si para 

ustedes es familiar, su nombre y sus ideas. En la Argentina, la edición y estudio preliminar 

corresponde a Juan Francisco Martínez Pería, quien nos informa que fue un texto muy conocido 

en la época, de amplia circulación, llegando a alcanzar varias ediciones, traducciones, reseñas 

y comentarios. Afirma Vastey: “No es una novela lo que escribo, es la exposición de las 

desgracias, de los largos sufrimientos y de los increíbles suplicios que padeció un pueblo 

desafortunado durante siglos” (2018, p. ) 

Develando la inseparable unión entre el régimen colonial, la esclavitud y el racismo, Vastey 

se mete de lleno, así, en la discusión del Siglo de las Luces, al redefinir y confrontar con los 

conceptos básicos que proclaman de manera pretendidamente universal los intelectuales 

europeos, aquellos sabios e iluminados franceses que esclavizan. Como sostendría Edward Said 

(2007) no existe una sola metrópoli que pueda considerarse autónoma de sus políticas imperiales 

y colonialistas, sino que la constituyen plenamente, son su parte integrante. Esto quiere decir 

que no existía -ni existe- una Francia por fuera de la Francia colonial-esclavista-racista. Vastey 

sostiene:  

los amigos de la esclavitud, aquellos eternos enemigos del género humano 

escribieron millones de volúmenes libremente; hicieron gemir a toda la prensa 

de Europa durante siglos enteros para calumniar y rebajar al hombre negro 

debajo del hombre bruto. Ahora tenemos prensas haitianas que nos permiten 

develar los crímenes de los colonos y contestar a las calumnias más absurdas, 

inventadas por el prejuicio y la avaricia de nuestros opresores. ¿Por qué no 

escribiríamos contra nuestros viles detractores? ¿Por qué no develaríamos los 

crímenes de esos vendedores de carne humana y de esos odiosos colonos? 

¿Por qué no refutaríamos sus miserables argumentos? ¿Por qué no 

tendríamos el derecho de contestarles? (2018, p. 139). 

Como hemos trabajado conjuntamente en otro artículo junto a Lucas Bruschetti (2020)-

disponible en internet-, el contexto de producción de las obras de Vastey se verá atravesado por 

dos factores fundamentales: la disputa ideológica hacia dentro, para consolidar la revolución y, 

hacia afuera, para frenar el proceso de demonización y castigo ejemplar que se estaba llevando 

adelante contra la primera colonia de Latinoamérica en independizarse  

Así como trazamos la relación entre Simone y Frantz, me interesa abrir la posibilidad de ir 

tejiendo una genealogía de voces desde la Abya Yala que vayan hilando los argumentos, las 

lecturas históricas, los combates teóricos, que desde hace tanto tiempo venimos tejiendo contra 

la trama que todo devora y capitaliza. Más que un punto de partida, como refiere la expresión, 

éste es un punto de fuga que tiene la intención de sembrar muchos otros. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  136 

Una lectura histórica del velo 

La pensadora musulmana decolonial Sirin Adlbi Sibai comienza su libro La cárcel del 

feminismo con una pregunta que le formula a ella un profesor, cuando inicia la cursada para el 

doctorado: “¿por qué hace una tesis doctoral, si lleva hiyab?” (2017, p. 7) 

El hecho de que una mujer en la actualidad se tenga que enfrentar a una pregunta como ésta 

en una academia, en un debate intelectual o en un espacio de formación, es un indicio tanto del 

camino recorrido, pero por sobre todo, del camino que aún nos falta recorrer. 

La respuesta de para qué y por qué una mujer musulmana con hiyab escribe una tesis doctoral 

la responde magistralmente la autora y espero que este disparador sirva como una invitación a 

su lectura.   

A nuestros fines, estas palabras me sirven para ubicar, tal y como venimos haciendo en los 

apartados anteriores, el trabajo de Fanon. En este caso, como un estudio pionero sobre el velo 

islámico. Un tema que ha sido y como podemos observar, sigue siéndolo, de polémica y debates. 

Como afirma la historiadora Joan Scott (2012), el escándalo del uso del velo islámico 

evidencia no sólo la inaceptabilidad por parte de la política francesa de una concepción distinta 

a la suya sobre religión y sexualidad sino también los límites de su propio paradigma universalista 

basado en un individuo abstracto, libre e igual. La objetivación del islam como un régimen que 

oprime a las mujeres y por el otro, el republicanismo francés como un sistema que las libera: 

tradición vs modernidad. 

Fanon desarrolla algunos de estos argumentos que, como vemos, florecerán 30 años 

después, ya que acierta en el nudo del problema: el constructo de la feminidad/masculinidad. 

El político francés Jacques Chirac así lo expresó en un discurso pronunciado en Túnez en 

diciembre de 2003: «El uso del velo, con intención o sin ella, es un tipo de agresión». ¿De qué 

agresión estamos hablando? Scott lo analiza como un tipo de afrenta doble: la de la mujer con 

velo y, también, la del hombre (occidental) que trataba de verla. La agresión de la mujer 

consistiría en negar a los hombres (franceses) el placer, entendido como un derecho natural (una 

prerrogativa masculina) de mirar debajo del velo. Esto se tomó como un asalto a la sexualidad 

masculina, una especie de castración. Privar a los hombres de un objeto de deseo socavaba el 

sentido de su propia masculinidad en la modestia y la falta de disponibilidad sexual de la mujer. 

Esta falta trastorna de forma profunda el modo en que viven su identidad las mujeres y los 

hombres franceses. 

Para terminar, quiero cerrar con una anécdota que transcurrió en mi clase sobre feminismo. 

La particularidad de esta clase es que transcurre en una cárcel exclusivamente de mujeres y que 

las detenidas que son madres y tienen hijes, pueden tenerlos junto a ellas hasta que cumplan 

los 4 años de edad; después, les niñes tienen que irse. Es una situación muy angustiante ya que 

les menores también están privades de su libertad, entre rejas, con carencias de todo tipo: mal 

alimentados, sin cobertura de salud, pero muchas veces ese es el mejor lugar para quedarse, o 

el único, ya que al menos están con su madre.  



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  137 

La cuestión es que allí, en ese lugar, donde yo me encontraba dando una charla sobre 

feminismo en calidad de docente universitaria, en las condiciones que brevemente intenté 

describirles, y ya cerrando la clase, como ahora esta conferencia, llamó extremadamente mi 

atención un comentario que rápidamente se propagó en la boca de todas. Una de ellas lo expresó 

y enseguida todas asistieron. 

Todas estaban de acuerdo que eso del patriarcado del que les yo les había estado hablando 

por horas, era lo que les pasaba a las mujeres árabes: “que están lejos”, “los maridos las obligan”, 

“pobrecitas”, “les tapan la cara y el cuerpo” y varios etcéteras.  

Preferían usar el feminismo, no para mirarse sus propias cicatrices sino para pensar a Otras, 

y para pensarlas como víctimas. Increíblemente en eso coincidían, mujeres de distinta edad, 

lugares de procedencia, trayectorias de vida, muy diversas en gustos, opiniones, causas de 

detención, ellas usaban la episteme del Orientalismo para forzar querer ser, al menos 

aspiracionalmente, como los blancos, como las mujeres blancas, y golpearse en el pecho por 

ese Otro explotado. El espejo las reflejaba con la máscara que Fanon denuncia.  

Esta anécdota me permite cerrar abriendo: preguntas, caminos, desafíos en las 

construcciones identitarias, políticas, académicas, para seguir trayendo a Fanon y a Said porque 

todavía son necesarios: no hay luchas ganadas, aún estamos en la batalla. 

Algunas palabras de cierre 

He intentado de presentar la importancia que la obra de Fanon tiene para la transformación 

de nuestras disciplinas, de nuestras bibliotecas y de nuestro compromiso con la causa de la 

justicia real, simbólica y epistémica y en la liberación de los pueblos oprimidos desde una mirada 

interseccional que incluye a las mujeres y no las particulariza. 

Lo he situado en varias genealogías, aquellas que buscan pensar históricamente la cuestión 

de las identidades, por fuera de esencialismos o biologicismos que son tan a-históricos, 

universales y funcionales al status quo. 

Muchas gracias! 

Referencias 

Adichie, Chimamanda (2018). El peligro de una única historia. PRH grupo editorial 

Anguita, Eduardo y Caparrós, Martín (2006) La voluntad. Una historia de militancia revolucionaria 

en la Argentina. Booket  

Balbuena, Yamila (2017) “Frantz Fanon y Simone de Beauvoir, descolonización y feminismo” en 

https://www.en.wwc2017.eventos.dype.com.br/resources/anais/1499449137_ARQUIVO_106,B

albuena.pdf y en https://cdsa.aacademica.org/000-019/99 

https://www.en.wwc2017.eventos.dype.com.br/resources/anais/1499449137_ARQUIVO_106,Balbuena.pdf
https://www.en.wwc2017.eventos.dype.com.br/resources/anais/1499449137_ARQUIVO_106,Balbuena.pdf


NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  138 

Balbuena, Y. (2017). Simone de Beauvoir y el devenir mujeres de sus lectoras latinoamericanas. 

En A. Pérez, E. Garguin y H. Sorgentini (Coords.), Formas del pasado : Conciencia histórica, 

historiografías, memorias. Universidad Nacional de La Plata. Facultad de Humanidades y 

Ciencias de la Educación. https://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/libros/pm.526/pm.526.pdf 

Balbuena, Y. (2019). Simone de Beauvoir: la mala educadora. Una indagación histórica sobre el 

problema de la invisibilidad (1954-1970). Trabajo final integrador de Especialización. 

Universidad Nacional de La Plata. Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educación. 

Memoria Académica. https://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/tesis/te.1880/te.1880.pdf 

Balbuena, Yamila y Bruschetti, Lucas (2020) Jean Louis Vastey y la revolución epistemológica 

haitiana. Anuario de la Escuela de Historia (33). 

https://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/art_revistas/pr.16376/pr.16376.pdf 

Benjamin, Walter (1995) La dialéctica en suspenso. Fragmentos sobre la historia. ARCISLOM,  

Buck-Morss, S. (2014). Hegel, Haití y la Historia Universal. México D. F.: Fondo de Cultura 

Económica. 

Butler, Judith (2009) Violencia, no violencia. Sartre en torno a Fanon. En Frantz Fanon Piel 

Negra, Máscaras Blancas, Akal 

Cabanillas, Natalia y Balbuena, Yamila. (2024) La sonrisa de Winnie Mandela. Notas sobre 

metodologia e historiografia feminista en el caso Sudafricano. En Hector Dupuy, Hilario 

Patronelli y Juan Cruz Margueliche. África: Nuevas perspectivas, temáticas emergentes y 

posibles. Un abordaje en tiempos de urgencias para repensar el continente. Edulp (en 

prensa). 

Chartier, Roger (1996) Escribir las prácticas. Foucault, De Certeau, Marin. Manantial  

Chinchilla, Julieta (2014) La mujer argelina como elemento de negociación en la construcción de 

un nuevo poder político: de la independencia a la crisis del sistema de partido único. 

Relaciones internacionales. 27, 55-74 

https://doi.org/10.15366/relacionesinternacionales2014.27.003  

De Beauvoir, Simone [1963] (2000)  La fuerza de las cosas. Sudamericana  

De Beauvoior, Simone [1949] (1999) El segundo sexo. Sudamericana 

Fanon, Frantz  [1952] (2009) Piel negra, máscaras blancas. Akal 

Fanon, Frantz [1959] (2022). Sociologìa de una revolución. Txalaparta. 

Fanon, Frantz [1961] (2007) Los condenados de la tierra. Fondo de Cultura Económica 

Feierstein, Daniel (2011). Sobre conceptos, memorias e identidades: guerra, genocidio y/o 

terrorismo de Estado en Argentina. Política y sociedad, 48 (3), 571-586 

http://dx.doi.org/10.5209/rev_POSO.2011.v48.n3.36417 

Haraway, Donna (1995). Ciencia, cyborg y mujeres. la reinvención de la naturaleza. Cátedra 

James, C. L. R. (2013). Los jacobinos negros: Toussaint L'Ouverture y la Revolución de Haití.  

RyR. 

James, Daniel (2011) Resistencia e Integración. El peronismo y la cla trabajadora argentina  Siglo 

XXI.

https://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/tesis/te.1880/te.1880.pdf
https://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/art_revistas/pr.16376/pr.16376.pdf
https://doi.org/10.15366/relacionesinternacionales2014.27.003


NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  139 

Korol, Claudia (2019). El Encuentro Plurinacional y de las disidencias: el feminismo 

desencubriendo el Abya Yala Marcha.  

https://www.marcha.org.ar/el-encuentro-plurinacional-y-de-las-disidencias-el-feminismo-

desencubriendo-el-abya-yala/ 

Leguin, Ursula [Vendran lluvias Suaves] (2014) Ursula K. LeGuin en el 65° National Book Awards 

(Sub. Español) [video] Youtube. https://www.youtube.com/watch?v=P2TFeL_aPiA 

Lévi -Strauss, Claude, (1998) Las estructuras elementales del parentesco. Paidós 

Linebaugh, Peter y Marcus Rediker (2005). La hidra de la revolución. Marineros, esclavos y 

campesinos en la historia oculta del atlántico. Crítica 

Mignone, Emilio (1991) Derechos humanos y sociedad. El caso argentino, Centro de Estudios 

Legales y Sociales. Ediciones del Pensamiento Nacional 

Mitre, Santiago (Director) (2022). Argentina, 1985. (Película). 

Mokhtefi, Elaine (2019) Alger, capitale de la révolution. De Fanon aux Black Panthers. La 

fabrique. 

Piñero, María Teresa (s/f) El Terrorismo de Estado en la Argentina. Una aproximación a las 

prácticas genocidas durante la última dictadura cívico militar. 

https://apdh.org.ar/sites/default/files/2020-

07/Terrorismo%20de%20Estado%20y%20genocidio.pdf  

Ranaletti, Mario (2005 ) La guerra de Argelia y la Argentina. Influencia e inmigración francesa 

desde 1945. Anuario de Estudios Americanos, 62 (2), 285-308 

Rostica, Julieta (2018) La transnacionalización de ideas: La escuela contrasubversiva de 

Argentina a Guatemala. Diálogos Revista Electrónica de Historia, 19 (2), 170-197. 

Said, Edward W. (2007). Orientalismo. O Oriente como invenção do Ocidente. Companhia de 

Bolso. 

Scott, Joan (2012) Parité! La igualdad de género y la crisis del universalismo francés. FCE. 

Adlbi Sibai, Sirin (2017). La cárcel del feminismo. Hacia un pensamiento islámico decolonial. 

Akal. 

Svampa, Maristella (2007). El populismo imposible y sus actores, 1973-1976. ensayo25.pdf 

(maristellasvampa.net)  

Summo, Marcelo y Pontoriero, Esteban (2012) Pensar la “guerra revolucionaria”: doctrina 

antisubversiva francesa y legislación de defensa en la Argentina (1958-1962). Cuadernos de 

Marte,  2 (3), 285-305. 

Trouillot, Michel Rolph (1995). Silencing the past: Power and the production of History. Beacon 

Press. 

Vastey, Jean Louis (2018). El sistema colonial develado. Ediciones del CCC  

Wallerstein, Inmanuel (1998). Impensar las ciencias sociales. Límites de los paradigmas 

decimonónicos.  Siglo XXI 

Zapata, Claudia y Olida Elena (2013) Frantz Fanon desde América Latina. Lecturas 

contemporáneas de un pensador del siglo XX. Corregidor 

Zemon Davis, Natalie (2013). El regreso de Martin Guerre. Akal 

https://www.marcha.org.ar/el-encuentro-plurinacional-y-de-las-disidencias-el-feminismo-desencubriendo-el-abya-yala/
https://www.marcha.org.ar/el-encuentro-plurinacional-y-de-las-disidencias-el-feminismo-desencubriendo-el-abya-yala/
https://apdh.org.ar/sites/default/files/2020-07/Terrorismo%20de%20Estado%20y%20genocidio.pdf
https://apdh.org.ar/sites/default/files/2020-07/Terrorismo%20de%20Estado%20y%20genocidio.pdf
https://maristellasvampa.net/archivos/ensayo25.pdf
https://maristellasvampa.net/archivos/ensayo25.pdf


FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  140 

CAPÍTULO  8
Estudios feministas africanos: una mirada posible 

Natalia Cabanillas 

A finales de la década del 1980 emergen las primeras grandes publicaciones en el campo de 

estudios feministas africanos, de alguna forma, acompañando también la emergencia de los 

feminismos del tercer mundo (así llamados en aquella coyuntura). En la década de los 90 la 

producción feminista se vuelve consistente, y comienza a delinearse un campo de estudios. Esta 

generación de mujeres intelectuales estudia en sus países ya independizados (como Nigeria o 

Uganda), o bien, participan de las propias guerras de liberación (en el caso de Mozambique y 

Angola, de independencias más tardías); muchas de ellas también realizan estudios de posgrado 

fuera del continente africano, donde chocan de frente con el peso de la biblioteca colonial 

misógina (Oyěwùmí, s/d). Por tanto, sus preocupaciones académicas están vinculadas a un 

escenario político inestable y en transformación; así como los académicos africanos hombres, 

están preocupadas también, por los regímenes post independencia, el autoritarismo, las 

tradiciones, las promesas incumplidas y la continuidad del colonialismo por otras vías 

(económicas, intelectuales, culturales, financieras). Al mismo tiempo, se plantean otras 

preguntas, relacionadas con las desigualdades de género y la agencia de las mujeres.  

Los 80 y 90 en el continente africano estuvieron marcados también por las políticas de ajuste 

estructural de corte neoliberal, con todas las consecuencias nefastas en términos de 

desfinanciamiento de la educación y pauperización de la población que muy bien conocemos en 

Argentina por haberlas sufrido en carne propia. Hoy día, podemos hablar de un campo de 

estudios feministas africanos plenamente consolidado y en expansión, que publica 

prioritariamente en inglés, pero también en francés y portugués, con diversidad de temas y 

perspectivas. Este capítulo pretende trazar algunos caminos de debates intelectuales que 

precedieron al campo de estudios feministas africanos y también diseñar un breve panorama de 

los temas y agendas de investigación vigentes.  

Historia de África: la constitución de un área de estudios 

El campo de los estudios africanos se consolidó entre las décadas de 1950 y 1970, cuando 

intelectuales africanos de diferentes países comenzaron a cuestionar los estudios africanistas 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  141 

producidos en el contexto colonial (Fage, 2011; Curtin, 2011). Con la Nueva Historia Africana 

surgieron nuevas bases metodológicas, epistémicas y políticas para los estudios africanos, que 

también tuvieron eco en América Latina, con la fundación de centros de estudios en esta área, 

en particular el Centro de Estudios Afro Orientales de la UFBA en 1959, y el Centro de Estudios 

de Asia y África, en El Colegio de México en 1964. Una de las mayores expresiones editoriales 

de esta vertiente historiográfica fue la redacción y publicación entre 1960 y 1980 de la 

enciclopedia Historia General de África (HGA) patrocinada por la UNESCO, coordinada por el 

historiador burkinés Joseph Kizerbo. A pesar de ser una compilación que tiene más de 40 años, 

ésta, continúa siendo una publicación de referencia, y en Brasil fue publicada en portugués en 

2010 y disponible en PDF con acceso libre y gratuito, revitalizando su impacto y circulación en 

este país.  

La Nueva Historia Africana discute con los estudios africanistas previos, realizados por 

académicos, aficionados y administradores coloniales, usualmente europeos, y en muchos 

casos, con un fuerte sesgo racista. Por ejemplo, en la historiografía colonial encontramos libros 

y artículos publicados que prescinden de metodologías rigurosas, y que reflejan más de las 

propias visiones y ansiedades europeas durante las décadas en que colonizaron más del 90% 

de los territorios africanos, que de los propios pueblos africanos. En algunos casos, se restringen 

a contar la historia de los europeos en África. Una buena parte de estos textos son escritos por 

personas que no tienen formación académica especializada (Curtin, 2011; Fage, 2011), no 

siempre hablan las lenguas locales y, siendo extranjeros blancos, su circulación en los territorios 

africanos está garantizada por la propia estructura colonial (Ba, 2011). Valentín Mudimbe (2013a; 

2013b) - en sus libros La Invención de África y La idea de África- demuestra que la África es 

construida y estereotipada como el Otro absoluto de Europa, ocupando un lugar central en la 

construcción identitaria europea, porque ocupa el centro de la ideología de supremacía racial. 

De esa forma, la perspectiva africanista colonial sería un discurso interesado sobre África, que 

retrata principalmente las necesidades occidentales de dominación, pero que, sobre todo, 

mantiene vínculos directos e indirectos con la construcción cultural o material del imperio.  

La Nueva Historia Africana, o historiografía nacionalista es contemporánea de las luchas por 

las independencias africanas y de la consolidación de los estados independientes. Esta corriente 

historiográfica realiza aportes muy significativos, porque, de hecho, construye e institucionaliza 

la historia de África como área académica de pleno derecho, demostrando, en primer lugar, que 

“África tiene historia”. Esta afirmación, así de absurdamente obvia como puede parecer hoy día, 

era contestada ad-infinitum desde la sentencia de Hegel (1999) [1837] en su obra Filosofía de la 

Historia. En esta obra, Hegel afirma que la evolución del Espíritu Absoluto nunca se expresó en 

África, y que las únicas manifestaciones de este espíritu (el Egipto Faraónico) son apenas 

evidencia del paso de este desde Oriente Medio a Europa. Así, por décadas, Egipto Antiguo fue 

y todavía es estudiado como parte de la genealogía de las civilizaciones occidentales, como si 

no fuera una sociedad tan africana como los Reinos Nubios o el Reino de Meroé. Esta idea 

predominó durante el período que coincide con la conquista y colonización de África (con fechas 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  142 

simbólicas aproximadas entre 1885 y 196048). Para demostrar esta premisa, en muchos casos, 

los historiadores buscaron probar la existencia de grandes civilizaciones creadas por pueblos 

negros/ africanos. El mayor exponente de esta línea fue el historiador, físico e intelectual público, 

Cheik Anta Diop (1977; 1954), quien dedicó su vida a demostrar las formas en que el Egipto 

Faraónico fue construido y liderado por población negro- africana.  

Los aportes de esta corriente historiográfica son inúmeros en términos temáticos, siendo los 

más relevantes: la existencia de Estados africanos y civilizaciones antiguas, desarrollados de 

forma endógena, así como redes comerciales de larga distancia y grandes centros de 

conocimiento, como Timbuktú, capital del Antiguo imperio de Mali; la demostración que las 

formas de trabajo no asalariado en el continente -llamados indistintamente de “esclavitud” no 

eran sino formas de transferencia de personas entre linajes y no análogas a la esclavitud 

atlántica; partiendo de la teoría de la dependencia, Walter Rodney (2022) demuestra cómo en el 

siglo XV la brecha tecnológica y de calidad de vida que separaba los continentes africanos y 

europea era mínima, mientras que después de los siglos de comercio de seres humanos 

comandada por las potencias occidentales, esta desigualdad se transforma en un abismo; 

demuestra también cómo la esclavitud fue central para el desarrollo del capitalismo; la existencia 

de estructuras de parentesco matriarcales en África occidental (Cheik Anta Diop); historiadores 

como Terence Ranger (1985), Elikia M´bokolo y también, historiadores soviéticos demuestran 

que no existió tal cosa como “el alivio de la colonización” – llamada de “pax colónica” (inicios del 

siglo XX)- propagandizada por la historiografía colonial, que en sus narrativas consideraban que 

las invasiones europeas no habrían sido resistidas por que fueron la salvación frente a las 

guerras fratricidas [tribales]. Ranger (1967; 1985) y M´bokolo , entre otros demuestran hubo 

revueltas anticoloniales en todos los territorios, y que la población local resistió movilizando todos 

los recursos materiales y espirituales disponibles, para evitar principalmente, la perdida de la 

soberanía y el pago de impuestos. Esta generación de historiadores está marcada por una 

urgencia militante: la de construir las historias nacionales de los estados recientemente 

independizados.  

El carácter activista de la producción de conocimiento se mantiene también en gran parte de 

los estudios feministas africanos. Así, los aportes temáticos al debate sobre la historia africana 

están enmarcados en un presente de lucha por la soberanía, y en ese sentido, las resistencias 

anticoloniales de fines del siglo XIX son pensadas como un antecedente de las luchas por la 

independencia de los años 1960s. A pesar de ser ampliamente conocido el papel de las mujeres 

en las batallas contra las potencias extranjeras, esto no fue objeto de tematización. Ni siquiera 

son objeto de destaque heroificante para nutrir el orgullo nacional las líderesas políticas o 

48 El año 1884-1885 se realizó la famosa Conferencia de Berlín, donde las potencias europeas delimitaron el reparto de 

África. Hasta entonces, las ocupaciones europeas se limitaban a enclaves costeros, con excepciones puntuales, como 

El Cabo de Buena Esperanza, Senegal y Argelia. Sin embargo, la ocupación real del territorio se realiza en las siguientes 

décadas a través de conquistas militares y campañas de exterminio. Las independencias africanas se dan entre 1957, 

con Ganha y 1994, con el derrocamiento del apartheid. Sin embargo, 1960 es considerado como “el año de África”, pues 

18 países conquistan su independencia ese año. Aunque muchas independencias serían posteriores, en 1960 queda 

históricamente comprobado que las independencias son un proceso sin retorno.  



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  143 

religiosas como la Reina Nzinga de Ngola que luchó contra la ocupación portuguesa en Angola, 

o Kimpa Vita del Antiguo Reino do Kongo, quien batalló por el fin de la esclavitud; la Reina Okinka

Pampa del pueblo Bijagó, último territorio de Guinea Bissau a ser conquistado, o la Reina

Ranavalona de Madagascar, heredera de una genealogía de mujeres malgaches en el poder,

entre muchas otras. Mucho menos, la participación de las mujeres campesinas e indígenas en

la rebelión Herero contra la invasión alemana en la actual Namibia o de las insurgentes Maji Maji

en África oriental, o bien las propia Guardia Real del Reino de Dahomey, integrada únicamente

por mujeres y que infringió severas derrotas al ejército francés a finales del siglo XIX. Ni siquiera

la más reciente Guerra de las Mujeres en Nigeria (1929) o Aba War entró dentro de los relatos

de la historia nacional heroica de los pueblos en lucha contra el nacionalismo.

Entre los aportes de la Nueva Historia Africana, aquellos que revolucionaron los métodos de 

la historia. En primer lugar, el área de estudios Historia de África nace interdisciplinar (elemento 

central también en los estudios feministas africanos y estudios queer africanos), con interfase 

con la antropología, la arqueología y la lingüística, principalmente, pero no exclusivamente. Uno 

de los grandes dilemas es la escasez o fragmentación de registros escritos, de esta forma, es un 

área de estudios que desacraliza la fuente escrita y busca resolver las temáticas de investigación 

recurriendo a fuentes múltiples.  

Preocupados con la ausencia, fragmentación o exogeneidad de las fuentes escritas sobre 

África, Hampate Bá (2011) desarrolla un método de investigación para las sociedades de la 

oralidad, identificando a través de qué documentos orales las mismas pueden ser estudiadas. 

Para ello, se basa en décadas de levantamiento y grabación de tradiciones orales en África 

Occidental, donde, por un lado distingue los textos de entretenimiento de los textos portadores 

de conocimiento (sujetos a la obligatoriedad de verdad), y por otro lado, selecciona los textos 

orales históricos. Este texto, “La Tradición Viva” es publicado por primera vez en 1981, reflejando 

más de una década de trabajo. Jean Vansina (2011), por su parte, desarrolla un método para 

trabajar con la oralidad entre los pueblos de África Central. En este sentido, podemos 

considerarlos precursores en la crítica al documento escrito y a la combinación de fuentes 

escritas, orales, lingüísticas y arqueológicas para la reconstrucción de la historia. Un aporte 

teórico-metodológico que excede ampliamente el campo de estudios africanos. En gran medida, 

estos historiadores parten de una pregunta central: ¿cómo estudiamos a les sujetes históricos 

cuyos rastros no son transparentes, accesibles o considerados históricos? ¿O tal vez, cómo 

estudiamos sujetos históricos cuyas vidas fueron narradas desde la perspectiva de sus 

dominadores?  

Todos los autores mencionados fueron parte de la obra más significativa de esta corriente 

historiográfica la colección enciclopédica Historia General de África. En los 8 volúmenes, 

tenemos dos tercios de autores africanos y un 30% de autores africanistas (en el sentido de ser 

investigadores extranjeros, especialistas en la temática pero no africanos). Sin embargo, en las 

más de 8.000 páginas de esta obra magna, sólo encontramos dos autoras mujeres: Madina Ly 

Tall, de Mali y Catherine Cocquery Vidrovitch, de Francia. Ninguno de los 230 capítulos aborda 

la cuestión del género o la participación de la mujer en ninguna esfera de la vida africana. A pesar 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  144 

de que durante el período en que se escribe la obra ya existe una diversidad de mujeres y 

organizaciones de mujeres destacadas en el ámbito de los sindicatos, en las organizaciones 

nacionalistas que conquistaron las independencias, entre las asociaciones panafricanistas e 

inclusive, en las organizaciones armadas. En algunos países, como Egipto o Túnez, 

encontramos debates feministas bien desarrollados en estas décadas (Lima, 2017; Western, 

2019). En el volumen VII de la Historia General de África, encontramos numerosos capítulos 

dedicados a las luchas anticoloniales y de resistencia, y en ellos no se menciona la participación 

de las mujeres. En el tomo VIII, por ejemplo, los debates feministas en Egipto en torno a la 

formación del nacionalismo en la primera mitad del siglo XX son una gran ausencia;  la Guerra 

de Aba o la Guerra de las Mujeres que tuvo lugar en Nigeria en la década de 1930 es otra, así 

como las movilizaciones masivas de la Federación Nacional de Mujeres Sudafricanas en la 

década de 1950, el papel de mujeres panafricanistas como Amy Garvey, o teóricas de la negritud 

como Suzanne Cesaire no son nombradas ni una sola vez, a pesar que el panafricanismo ocupa 

3 capítulos del tomo VIII, siendo uno exclusivo para tratar el panafricanismo en la diáspora 

africana. En el volumen VIII, Ali Mazruí (2011) escribe en la introducción, una sección llamada 

"Las mujeres y la soberanía". En ella, reconoce la relevancia de la participación femenina en 

varios países y reconoce el problema de que la mayoría de los autores de la HGA enuncian las 

luchas en términos de "el pueblo", induciendo a pensar en actores masculinos. Posteriormente, 

en el capítulo 30, el mismo autor dedica un apartado a la "evolución de los roles de hombres y 

mujeres", con importantes análisis, que ocupan 11 páginas de las 1.239 que tiene el tomo. La 

historiografía africana, así como muchas corrientes historiográficas, se funda con ese predominio 

de la autoría masculina. Las mujeres africanas, sin embargo, no demoraron para adentrar al 

debate académico y político desde diversas áreas del saber.  

En paralelo, en los años 1980 y 1990, el optimismo de la independencia y del advenimiento 

de “el reino de la política”, como pregonaría Kwame Nkrumah en su discurso del día triunfal de 

la independencia de Gana en 1957 (apud Mazruí, 2011b), se irán desvaneciendo junto con el 

predominio del neocolonialismo (continuidad del colonialismo a través de la dependencia 

económica); la continuidad de la dependencia política de occidente, la dificultad de los nuevos 

estados para tomar decisiones libremente en el escenario marcado y violento de la Guerra Fría; 

las dificultades para la diversificación económica y para la ejecución de reformas agrarias. La 

independencia se mostró insuficiente para alcanzar la descolonización. En este contexto emerge 

una intelectualidad africana crítica de las elites de la independencia, de los partidos únicos y que 

también buscan soluciones africanas a problemas globales. Así, los estudios poscoloniales 

calaron hondo en los mundos académicos africanos dentro y fuera del continente. Una de las 

críticas centrales sería la elaboración de la pregunta por la continuidad del colonialismo en el 

ámbito de la cultura, y que simbólicamente está marcado por la publicación del libro de Ngugi 

Wa Thiongo, Decolonising the mind [Descolonizando la mente], en 1986; aunque esta colección 

de ensayos se centra en la literatura africana, lo cierto es que impacta todos los ámbitos 

intelectuales. Ya en la década del 1990s nos encontramos con una proliferación de textos 

fundantes sobre cómo se construyó la empresa imperial en términos culturales, donde se 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  145 

destacan “La Invención de África de 1988” del filósofo congolés Valentin Mudimbe (2013a). 

Indagaciones sobre el carácter del estado colonial son centrales en esta corriente de 

pensamiento, con destacados aportes de Achille Mbembe (2001; 2011), Mahmood Mamdani 

(2016), Oyèrónkẹ́  Oyěwùmí (2017), entre muchos otros; y indagaciones no romantizadas sobre 

la relación histórica entre identidades y tradiciones en un mundo globalizado constituyen otro de 

los ejes centrales de investigación, con autores como Kwame Appiah (1997) y Kwasi Wiredu 

(2016). Estos desarrollos intelectuales son paralelos a los estudios culturales y poscoloniales en 

otros ámbitos del Sur Global y de intelectuales del sur Global que habitan los corredores del 

mundo académico del Norte Global. 

Estudios feministas africanos 

El campo académico de los estudios feministas africanos comenzó a construirse en las 

décadas de 1980 y 1990, y se inauguró simbólicamente con la multipremiada publicación en 

1987 de la investigación de Ifi Amadiume Male Daughers, Female Husbands. Gender and sex in 

an African Society (traducida al español en 2018, por una editorial de Canarias como Hijas que 

son varones y esposos que son mujeres. Género y sexo en una sociedad africana), donde la 

autora demuestra dos tesis centrales: la existencia de un sistema de género complejo en el que 

las categorías de marido/mujer se desvinculan de la biología, permitiendo los tránsitos de género; 

y la superposición de estructuras patriarcales y matrifocales en las familias polígamas ibgo- 

nnobi. También demuestra cómo el poder de las mujeres se erosiona severamente durante el 

colonialismo, cuestionando la teleología del progreso. La institucionalización de este campo de 

estudio estuvo marcada por la fundación del Instituto de Género en 1996 en el seno de la 

organización de investigación más prestigiosa del continente, el Consejo para el Desarrollo de la 

Investigación en Ciencias Sociales en África (CODESRIA), con sede en Dakar, Senegal. Desde 

entonces, el área ha crecido y consolidado un campo de estudios con relevantes aportes 

metodológicos y epistemológicos (Jimi Adesina, 2012)49. Incluye los temas centrales de: la 

participación femenina en la política (Patricia Gomes, 2016; Margarida Paredes, 2017; Amanda 

Goetz y Shireen Hassim, 2003; Amanda Gouws, 2005; Nombomiso Gasa, 2007); violencia de 

género y violencia en contextos de militarización (Amina Mama, 1996; Fatou Sow, 1997; Mona 

Eltahawy, 2019; Pumla Gqola, 2015); estructuras familiares, matriarcados y procesos tránsitos o 

construcción de género (Amadiume, 1987; Oyěwùmí, 2021; Zethu Matebeni, 2017); cuestiones 

relativas a la agencia de la mujer (Saba Mahmood, 2006); masculinidades (Kopano Ratele, 

2016); estudios queer (Ekine Sokari y Abbas, 2013) y estudios de sexualidad (Sylvia Tamale, 

2011; Matebeni, 2015), entre otros. 

49 En este capítulo se incorpora el nombre de pila de todes les autores, tanto en el texto (la primera vez que son 

nombrados), como en la lista final. El motivo es que, a través del apellido, únicamente, no podemos identificar el género 

de quién escribe, siendo este, un dato relevante. En todos los casos donde fue posible, se menciona el nombre en el 

texto, para ajustarse lo más posible a las normas APA.  



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  146 

 Hoy en día, podemos afirmar que es un campo de estudio rico y consolidado, en plena 

expansión en el continente y en la diáspora. Es importante mencionar que -dentro del continente- 

enfrenta los problemas de desfinanciamiento de la investigación que afectan a todos los países 

periféricos; los contextos de violencia o militarizados de algunos países y, es también un campo 

de combate. Algunas importantes feministas han tenido que marchar al exilio debido a su 

activismo en la línea de frente, como es el caso de Stella Nyanzy, quien tuvo que salir de su país 

natal, Uganda, después de estar presa varias veces por criticar al presidente en redes sociales 

y por su apoyo abierto y público a las comunidades LGTBIQ+ del país (donde la homosexualidad 

es criminalizada); o Shailja Patel, quien debió abandonar Kenia después de que un juez le 

ordenara indemnizar y pedir disculpas al hombre que ella denunció públicamente como agresor. 

Los estudios de sexualidad y queer enfrentan un panorama particularmente difícil, pues en las 

últimas décadas, una enorme cantidad de gobiernos africanos desarrolla una política 

abiertamente homofóbica, que incluye inclusive la criminalización. Así, tienen su epicentro en 

países específicos como Sudáfrica, donde la Constitución del país garantiza amplios derechos a 

la comunidad LGTBIQ+ (a pesar de que socialmente la homofobia y lesbofobia se mantienen), y 

desde intelectuales africanas que viven fuera de sus países de origen.  

A pesar del fin del colonialismo formal sobre el continente, la dominación occidental no ha 

llegado a su fin, y como tal, existen continuidades en los discursos académicos y no académicos 

sobre el continente africano, que producen impactos colonizantes, en los términos descritos por 

Chandra Tlapalde Mohanty (2008) en su artículo “Bajo los ojos de occidente”. En torno de la 

temática central de este libro, asistimos con preocupación a las formas en que la 

instrumentalización de los discursos de género y de diversidad sexual construyen territorios 

favorables para la intervención de potencias occidentales, tal como reflexiona para el caso del 

velo de las mujeres islámicas Lila Abu-Lughod (2012); para las políticas queer las autoras Awino 

Okech (2020) y Ekine Sokari, en su crítica al heteronacionalismo (2016). Todas las autoras de 

este libro se encuadran activamente desde otro lugar, y en su producción de conocimiento 

buscan ser consientes tanto de la crítica feminista como de las dinámicas de los discursos 

racistas e imperialistas globales.  

Las miradas latinoamericanas 

En la encrucijada latinoamericana, el Centro de Estudios de Asia y África (CEAA), de El 

Colegio de México ofrece maestría y doctorado en Asia y África desde 1964, con diversas 

especialidades: África subsahariana; Japón; Sureste Asiático; China; Medio Oriente y norte de 

África, entre otras. Este posgrado se centra exclusivamente en historia de África y lengua (con 

enseñanza intensiva del swahili). Aunque no es un programa de estudios de género o feminista, 

lo cierto es que ya ha tenido profesoras feministas como Mónica Cejas y actualmente cuenta en 

su planta con Emily Riley. Muchas de las profesoras que estudiaron en El Colegio de México 

realizaron estudios de género en las más diversas áreas geográficas, y en el área de África 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  147 

subsahariana y norte de África, contamos con algunas de ellas en este libro, Mónica Cejas, Indira 

Sánchez Bernal, Wilda Western y quien escribe, Natalia Cabanillas. Este posgrado no incluye 

estudios de la diáspora africana, y sus contenidos y debates se enfocan en los temas y 

bibliografía exclusivamente africana; su creación nos remite a lo que hoy día se llama estudios 

Sur-Sur, pensar contextos africanos desde México, desde América Latina.  

En Brasil, los estudios africanos - en el Centro de Estudios Afro- Orientales fundado en 1959-  

van de la mano con los estudios de la diáspora, y las indagaciones en torno de las identidades 

africanas y afro- diaspóricas. Pero también, muy de la mano con las luchas antirracistas y por 

justicia social-racial en el país.  La enseñanza de la historia de África y la historia y cultura afro-

brasileñas emerge en Brasil como una demanda de largo plazo de los movimientos negros. Estos 

contenidos pasan a ser obligatorios en todos los niveles educativos con la ley 10.639/03 en el 

2003, durante el primer gobierno de Luiz Ignacio Lula da Silva, y junto con esta 

institucionalización se multiplican las cátedras de historia de África en las universidades, así 

como especializaciones y también posgraduaciones especializadas en relaciones étnico-raciales 

y en estudios africanos. Hoy día, Brasil cuenta con varios posgrados especializados en historia 

de África y de relaciones étnico-raciales, así como formación de profesores de escuela primaria 

y secundaria en esta temática; revistas académicas especializadas en estudios africanos que 

eventualmente reciben artículos que problematizan temáticas de género y revistas feministas 

que publican estudios sobre contextos africanos. Como indicador, podemos mencionar que de 

acuerdo con el Diretorio de Grupos de Pesquisa del Conselho Nacional de Desenvolvimento 

Científico y Tecnológico (CNPq), existen 97 grupos de investigación registrados que tienen en 

su título la palabra “África/ africana/ africaneidades”.   

Producto de veinte años de obligatoriedad de la enseñanza de la historia afrobrasileña y 

africana, de las acciones afirmativas que permitieron democratizar el acceso a la universidad  y 

de un esfuerzo militante sostenido por parte de intelectuales afrobrasileños, en la actualidad, 

Brasil cuenta con una serie de investigadoras feministas y publicaciones en esta área: Jacimara 

Santana, de la Universidade Estadual da Bahia, ha investigado sobre las representaciones de 

las mujeres en la Revista Tempo em Mozambique (2014); y más tarde, reconceptualizando las 

prácticas de salud física y espiritual, con la tesis doctoral publicada por la UNICAMP Médicas 

Sacerdotisas. religiosidades ancestrales y contestación en el sur de Mozambique (1927-1988) 

(2018); Patricia Godinho Gomes (2016) originaria de Guinea Bissau, pero que trabajó por varios 

años en la UFBA como profesora visitante, ha publicado importantes contribuciones para 

comprender la participación de las mujeres en la lucha por la liberación nacional en Guinea 

Bissau, y en las luchas armadas en general, sobre los estudios de género en este país, entre 

otros aportes significativos;  en su último libro, coordinado con Claudio Alves Furtado (Gomes y 

Furtado, 2017), trae una de las propuestas más profundas para el diálogo intercultural sobre el 

género África-Brasil; Fernanda Thomaz de la UFJF coordina un trabajo colectivo en 2020, con 

textos producidos por estudiantes, mostrando también que existe un interés en las nuevas 

generaciones por los temas de género, sexualidades y representaciones en el estudio de la 

historia africana; En la UFMA, Tatiana Raquel Reis Silva (Silva et al, 2020) y Viviane Oliveira 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  148 

Barbosa (Silva y Barbosa, 2019) han producido dos colecciones relevantes, con capítulos sobre 

cuestiones de género y feminismos en África, la primera de ellas una autora especializada en las 

dinámicas del comercio de rabidantes (mujeres comerciantes ambulantes) y la segunda con una 

extensa e interesante investigación sobre los movimientos de mujeres rurales en Sudáfrica. En 

la Universidade de Brasília ya cuenta con varias tesis doctorales de alta calidad defendidas en 

las áreas de sociología, historia y antropología, abordando algún tema de los estudios feministas 

africanos, con énfasis en el trabajo reciente de Dayana Augusta Santos da Silva (2021), 

explorando la participación femenina en los movimientos armados del MPLA, FNLA y UNITA en 

Angola. Denise Costa, sus estudios sobre el cabello de mujeres negras, publicada con el título 

Que leveza busca Vanda?, entre otros. El tema permea proyectos de extensión, teniendo en 

Unilab un referente relevante con el grupo Sobre o Corpo Femenino. Literaturas Africanas y 

Afrobrasileñas, a cargo de Luana Antunes; y en la UFRGS, el profesor Rivair Macedo acompañó 

el montaje por parte de la entonces alumna de maestría Thuila Ferreira del sitio web "Biografías 

de Mulheres Africanas", de libre acceso y con una enorme calidad académica. Hay muchas otras 

profesoras o estudiantes de posgrado que realizan investigaciones en el área de los estudios 

feministas africanos en Brasil, especialmente jóvenes migrantes de países africanos que están 

cursando estudios de maestría y doctorado, y muchas de los cuales son graduadas de la Unilab. 

El campo de los estudios feministas africanos en Brasil se ha fortalecido con traducciones de 

obras imprescindibles, publicadas originalmente en inglés: en 2010, la Unicamp publicó en 

portugués el libro de la autora zimbabuense Anne McClintock Couro imperial: raça, gênero e 

sexualidade no embate colonial, contribuyendo a la comprensión del Imperialismo y sus 

representaciones como un proyecto generizado y sexuado; una obra que también contribuye a 

entender la formación de masculinidades blancas hiper violentas en el contexto del imperialismo. 

En 2021, 24 años después de su primera edición, la multipremiada investigación de Oyèrónkẹ́ 

Oyěwùmí estará disponible en portugués, y desde 2017 está traducido al español por el colectivo 

GLEFAS como La invención de las mujeres: construyendo un sentido africano para los discursos 

de género occidentales; este trabajo fue precedido por la difusión de traducciones con fines 

didácticos publicadas en el sitio web "Filosofía africana", un proyecto dirigido por el profesor de 

la UnB Wanderson Nascimento. Desde Unilab Malês, la profesora Caterina Rea promovió la 

traducción parcial de una de las publicaciones más relevantes en estudios de sexualidad en 

África: Queer African Reader (Sokari y Abbas, 2013), publicando dos volúmenes en 2018 y 2021, 

respectivamente bajo el nombre de Traduzindo África Queer I y II.   

El vínculo de Brasil con las intelectuales feministas africanas ha ido creciendo, podemos 

mencionar desde la participación de la escritora Chimamanda Ngozi Achichie en el programa 

televisivo brasileño Roda viva hasta la conferencia de Zethu Matebeni en el evento en línea I 

Seminario Internacional de Interseccionalidades (UNILAB-CE) en octubre de 2021, y las dos 

participaciones de Oyèrónkẹ́  Oyěwùmí en eventos académicos brasileños, en las I Jornadas del 

Pensamiento Negro en la UnB en 2016, en el Congreso de Feminismos Decoloniais en 2022 en 

la UFRJ, y en la 11º edição da Festa Literária Internacional de Cachoeira (Flica), en Bahia. 

Efectivamente, Oyèrónkẹ́ Oyěwùmí con sus estudios sobre la sociedad yoruba y sobre el impacto 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  149 

del colonialismo en dicho universo cultural realiza un aporte significativo para las formas en que 

la diáspora africana en Brasil se entiende a sí misma. Más aún considerando que la matriz 

cultural yoruba ha sido una de las que más impactó en el Brasil, y cuya memoria está presente 

en las religiones de matriz africana como el candomblé.  

Como fue mencionado antes en este capítulo y en la introducción a este libro, la Universidad 

de la Integración Internacional de la Lusofonia Afro-brasileira fue fundada como una gran acción 

afirmativa en sí misma, para viabilizar el acceso a la universidad a sectores históricamente 

marginalizados, como la población del interior del nordeste brasileño, población 

afrodescendiente, quilombola; y como una política de reparación en relación a los pueblos 

africanos que construyeron el Brasil. Es también una universidad internacional, con acuerdos de 

cooperación sur-sur con los países africanos de lengua oficial portuguesa.  El contexto 

académico de la Unilab es el lusófono, y a este respecto, la investigación sobre relaciones de 

género en los países africanos de lengua oficial portuguesa está en plena expansión. 

Destacamos la presencia de activistas e intelectuales africanas en el Congreso Internacional 

Fazendo Gênero y Mundos de Mulheres en 2017 en Florianópolis, Brasil, entre ellas Maria Odete 

Semedo, de Guinea Bissau y Eufemia Matos, de Cabo Verde.   

La siguiente edición de este evento global Mundos de Mulheres se realizó en 2022 en la 

Universidad Eduardo Mondlane, en Mozambique, con el tema "Feminismos africanos". En este 

país, los debates de género están presentes en las universidades desde los años 1990s. Se 

destacan los estudios sobre violencia contra las mujeres, promovidos por Ana Loforte 

(Gaspareto, Amancio e Maúngue, 2021), y sobre activismo, el libro de Isabel Casimiro (2014), 

Paz na Terra, Guerra em Casa, así como los trabajos múltiples y comprometidos de Teresa Cruz 

y Silva. En el caso de Angola, estos estudios son un poco más recientes, y sobre la participación 

política de las mujeres, también encontramos los trabajos de Margarida Paredes (2017) con su 

tesis monumental sobre mujeres combatientes, titulada Combater duas vezes, centrada en el 

período de la lucha armada contra Portugal, y los trabajos de Cesaltina Abreu (2012) sobre 

relaciones de género, movimientos sociales y cuestiones agrarias; Patricia Godinho Gomes es 

una referencia para Guinea Bissau, guineana residente en Brasil durante muchos años ha 

indagado sobre el papel de las mujeres en las zonas liberadas durante la guerra de liberación en 

Guinea Bissau; ya Peti Mama Gomes que es parte de este libro representa una nueva generación 

de investigadoras feministas, que propone desde la antropología una nueva política de la mirada 

sobre las mujeres africanas, y en ese sentido, toda una generación de jóvenes guineenses 

acompañan estas nuevas formas de hacer / descolonizar la investigación; para las nuevas 

generaciones, las relaciones de género y las mujeres son destacadas no solamente cuando 

entran en el terreno masculinizado del Estado o de la lucha armada, sino que son miradas que 

se permiten subrayar las estrategias para la creación de la vida tejidas por mujeres que han 

elegido la comunidad como una de las formas de resistencia; en los estudios de género en Cabo 

Verde, destacan Eurídice Monteiro (2016), quien ha analizado las relaciones raciales, la 

criollización, así como las estructuras familiares y lo que la autora llama de monogamia 

secuenciada como estrategia para lidiar con las relaciones de violencia;  y Eufemia Vicente 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  150 

Rocha (Rocha y Vieira, 2021), centrada en el área de género, estructuras familiares, trabajo y 

migración. Los estudios históricos sobre São Tomé y Príncipe son ciertamente escaso, y muchas 

de las reconstrucciones históricas no poseen una mirada feminista, de ahí que la contribución de 

María da Luz Fonseca en este libro es tan significativa, cuando como joven investigadora 

evidencia las múltiples formas en que lo personal es político -e histórico, colocando así la 

experiencia en el centro de la escritura científica. 

 

 

Consideraciones finales 
 
En este capítulo busqué presentar algunos caminos que llevaron a la construcción del campo de 

estudios feministas africanos. El objetivo no era ser exhaustiva en el recorrido, sino apenas 

mostrar la existencia de una campo amplio y profundo, quién sabe, despertar la curiosidad en 

lectoras de este capítulo o libro y también, ofrecer una posible ruta de lectura y encuadramiento 

de autoras fundamentales.  

En particular, estuvo históricamente conectado a la corriente de estudios Nueva Historia Africana 

y a los estudios poscoloniales. Es un campo de estudios que desde sus inicios se plantea una 

mirada interseccional descriptiva. Considera las estructuras de poder de clase, se plantea desde 

una actitud militante sobre el conocimiento, y también plantea combatir la geopolítica imperialista 

global 

 

 

Referencias bibliográficas 
 

Abu-Lughod, L. (2012). As mulheres muçulmanas precisam realmente de salvação? Reflexões 

antropológicas sobre o relativismo cultural e seus Outros. Estudos Feministas, 20 (2), 451–470. 

http://www.jstor.org/stable/24328140 

Adesina, Jimi (2012). Prácticas de la sociología africana: lecciones de endogeneidad y género 

en el mundo académico. Em Teresa Cruz e Silva y João Paulo Borges Coelho y Amelia de 

Souto Neves. Cómo fazer ciências sociales na África. Questões epistemológicas, 

metodológicas e políticas (pp. 195-209). CODESRIA. 

https://www.codesria.org/spip.php?article1610&lang=en 

Amadiume, Ifi. (1987). Male Daughters, Female Husbands. Gender and Sex in an African Society 

Zed Press. 

Appiah, Kwame Anthony. (1997). Na casa do meu pai: África na filosofia da cultura. Contraponto. 

Bâ, Hampate. (2011). A tradição viva. En Joseph Ki -Zerbo. História geral da África, I: Metodologia 

e pré-história da África (pp. 167-212). UNESCO.  



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  151 

Casimiro, Isabel. (2014). Paz na Terra, Guerra en Casa. Feminismo e organizações de mulheres 

en Mozambique. Editora UFPE. https://www.ufpe.br/documents/38978/1182937/paz-e-

terra.pdf/93e804da-8659-4acb-8928-3120616ef807 

Cejas, Mónica Inés (coord.) (2017). Sudáfrica post-apartheid: nación, ciudadanía, movimientos 

sociales, gobierno, género y sexualidades. MC Editores-UAM-X. 

Cejas, Mónica Inés y Galindo, Alejandra (Coord). (2023). Mujeres desde el Sur Poéticas del 

encuentro con Asia y África. Itaca. 

Cesaltina Abreu. (2012). Desigualdade social e pobreza: ontem, hoje e (que) amanhã. Revista 

Angolana de Sociologia, 9, 93-11. http://journals.openedition.org/ras/440; DOI 

https://doi.org/10.4000/ras.440 

Costa, Denise Ferreira. (2019) Qué leveza busca Vanda? Ensaio sobre a lida do cabelo crespo 

no Brasil e em Mozambique.  Letramento. 

Curtin, P. D. (2010). Tendências recentes das pesquisas históricas africanas e contribuição à 

história em geral (Cap.3). Joseph Ki -Zerbo. História geral da África, I: Metodologia e pré-

história da África (pp. 57-71). UNESCO.  

Diop, Cheikh Anta (1954). Nations nègres et culture. Présence Africaine. 

Diop, Cheikh Anta. (1977). Parenté génétique de l’égyptien pharaonique et des langues négro-

africaines. IFAN-NEA. 

Ekine, S. (2016). Narrativas Contestadoras da África queer. Cadernos De Gênero E 

Diversidade, 2(2). https://doi.org/10.9771/cgd.v2i2.20727 

Ekine, Sokari; Abbas; Hakima (Orgs.) (2013).  Africa Queer: a reader. Pambuzuka Press. 

Eltahawy, Mona. (2019). Seven necessary sins for women and girls. Beacon Press. 

Fage, J. D. A evolução da historiografía de África. En KI-ZERBO (ed.). Historia Geral da África. 

Vol 1. Metodología y Prehistoria de África. (pp. 1-22). Cortez Editora- UNESCO.  

Gasa, Nomboniso (Ed.). (2007). Women in South African History. Basus'iimbokodo, 

Bawel'imilambo. HSRC Press. 

Gasparetto, V. F.; Amancio, H. P.; Maúngue, H. (2021) El campo de estudios y la construcción 

de la igualdad de género en Mozambique: las aportaciones de Ana Loforte e Isabel Casimiro. 

Artemis, 32, (1), s/p. https://periodicos.ufpb.br/ojs2/index.php/artemis/article/view/61244.  

Goetz, Anne Marie; Hassim Shirem (eds.). (2003). No shorcuts to power. African Women in 

Politics and Policy Making. ZedBooks. 

Gomes, P. (2021). De emancipadas a invisibles: las mujeres guineanas en la producción 

intelectual del Instituto Nacional de Estudios e Investigación (INEP). Revista Paginas, 13(32), 

s/p.. https://doi.org/10.35305/rp.v13i32.509. 

Gomes, Patricia Godinho e Furtado, Claúdios (2017). Encontros e desencontros de lá e de cá 

do Atlântico: mulheres Africanas e Afro-brasileiras em perspectiva de gênero. EDUFBA. 

Gomes, Patricia Godinho. (2016) "Las otras voces". Trayectorias de las mujeres, cultura política 

y procesos emancipatorios en Guinea Bissau. Odeere: Revista del Programa de Posgrado en 

Relaciones Étnicas y Contemporaneidade. 1, (1), 121-145. 

https://doi.org/10.22481/odeere.v0i1.1536 

https://doi.org/10.9771/cgd.v2i2.20727


NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  152 

Gouws, Amanda (Ed.). (2005). (Un) Thinking Citizenship. Feminist Debates in Contemporary 

South Africa. UCT Press.  

Gqola, Pumla Dineo. Rape. The South African Nightmare. MF Books Joburg, 2015.  

Hegel, (GWF). (1999). Filosofía da historia. UnB. 

Lima, Cila. (2017). Feminismo islâmico: mediações discursivas e limites práticos. Tesis 

(Doutorado em História Social) - Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, 

Universidade de São Paulo. Doi:10.11606/T.8.2017.tde-07082017-121004.  

M’Bokolo, Elikia. (2011) África Negra: história e civilizações. Tomo II (Do século XIX aos nossos 

dias). EDUFBA. 

Mahmood, Saba. (2006). Teoria Feminista, Agência e Sujeito: algumas considerações sobre o 

revivalismo islâmico em Egipto. Etnográfica, X (1), 121-158. 

http://www.scielo.mec.pt/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0873-

65612006000100007&lng=pt&nrm=iso&tlng=pt  

Mama, Amina. (1996). Women’s Studies and Studies of Women in Africa During the Nineties. 

CODESRIA.  

Mandami, Mahmood (2016). Entendendo a violência política na África pós-colonial. Em Helen 

Lauer y Kofi Anydoho. (org.). Resgate das ciências humanas e das humanidades através de 

perspectivas africanas, Tomo IV. (pp. 375- 418). FUNAG. 

Matebeni, Zethu (2017). Perspectivas do Sul sobre relações de gênero e sexualidades: uma 

intervenção queer. Revista Antropologia. 60 (3), 26-43. DOI: http://dx.doi.org/10.11606/ 2179-

0892  

Matebeni, Zethu. (2015). Reclaiming Afrikan: queer perspectives on sexual and gender identities. 

Modjaji books.  

Mazrui, Ali. (2011). Introdução. En A. Mazrui (Ed.). História Geral de África. Tomo VIII. África 

desde 1935. (pp. 1-29). Unesco y Cortez Editora. 

Mazrui, Ali. (2011b) “”Procurarei primeiro o reino político”. En A. Mazrui (Ed.). História Geral de 

África. Tomo VIII. África desde 1935. (125-149). Unesco y Cortez Editora. 

Mbembe, A. (2001). On the postcolony. University of California Press. 

Mbembe, A. (2011). Necropolítica: seguido de sobre el gobierno privado indirecto. Melusina. 

McClintock, Anne. (2010). Couro imperial: raça, gênero e sexualidade no embate colonial. Editora 

da Unicamp. 

Mohanty, Chandra Talpade (2008) Bajo los ojos de occidente. Academia Feminista y discurso 

colonial. En Liliana Suárez Navaz y Aída Hernández (editoras): Descolonizando el Feminismo: 

Teorías y Prácticas desde los Márgenes. Cátedra.  

Monteiro, Euridice. (2016) Crioulidade, colonialidade e género: as representações de Cabo 

Verde. Revista Estudos Feministas, 24 (3), 983-996. 

https://www.jstor.org/stable/estufemi.24.3.983#page_scan_tab_content 

Mudimbe (2013a) A ideia de África.  Ediciones Pédago. 

Mudimbe, Valentin (2013b). A invenção da África. Gnoses, filosofia e a ordem do conhecimento. 

Ed. Pedago. 

https://www.jstor.org/stable/estufemi.24.3.983#page_scan_tab_content


NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  153 

Okech, A. (2020). African feminist epistemic communities and decoloniality. Critical African 

Studies, 12(3), 313–329. https://doi.org/10.1080/21681392.2020.1810086 

Oyèrónkẹ Oyěwùmí. Jornada pela Academia. (s/d) Tradução para uso didático de Oyěwùmí, O. 

Journey Through Academia, de Aline Matos da Rocha. Revisão de Wanderson Flor do 

Nascimento. Disponível em: https://filosofia-africana.weebly.com/uploads/  

Oyěwùmí, Oyèrónkẹ (2021). A invenção das mulheres: construindo um sentido africano para os 

discursos ocidentais de gênero. Tradução de Wanderson Flor do Nascimento. 1ª edição. Rio 

de Janeiro: Bazar do tempo. 

Oyěwùmí, Oyèrónkẹ́ (2017). La invención de las mujeres. Una perspectiva africana sobre los 

discursos occidentales del género. En la frontera 

Oyěwùmí, Oyèrónkẹ (2022). [Forum de Ciencia e Política da UFRJ]. Conferência A invenção das 

Mulheres. II Jornadas de Feminismos Decoloniais. Youtube. UFRJ. Conferência | A Invenção 

das Mulheres | Oyèrónkẹ Oyěwùmí | II Jornada (youtube.com) 

Paredes, Margarida (2017). Biografias, memórias coloniais e legados pós coloniais. Revista 

Ideação, n. 35, 395-409. http://periodicos.uefs.br/index.php/revistaideacao/article/view/1881 

Paredes, Margarida. (2015). Combater duas vezes: mulheres e luta armada em Angola. Verso 

da Historia.  

Ranger, Terence. (1967) Revolt in Southern Rhodesia, 1896–97. Heinemann. 

Ranger, Terence. (1985). Peasant Consciousness and Guerrilla War in Zimbabwe: A 

Comparative Study. James Currey  

Ratele, Kopano (2016). Liberating masculinities. HSRC Press. 

Rea, Caterina, Godart Paradis, Clarisse e Izzi, Madalena (eds e tradutoras). (2018) Traduzindo 

African Queer. Salvador: Editora Devires.  

Rea, Caterina, Soares, João Bosco, e Silva, Ana Catarina Barbosa (eds e tradutoras). (2021) 

Traduzindo African Queer II. Figuras da dissidência sexual e de gênero em contextos 

africanos. Editora Devires. 

Rocha, Eufémia V. ; Vieira, Miriam S. (Org.) (2021). Gênero em contextos cabo-verdianos: 

trânsitos de pesquisa Brasil-Cabo Verde. Edições UniCV. 

Rodney, Walter. (2022) [1972]. Como Europa Subdesenvolveu a África. Boitempo. 

Said, Edward W. (2007). Orientalismo. O Oriente como invenção do Ocidente. Companhia de 

Bolso. 

Santana, Jacimara Souza. (2014). Mulheres Africanas de Moçambique na Revista Tempo (1975-

1985). Casa Aberta/Biblioteca Nacional. 

Santana, Jacimara Souza. (2018) Médicas-sacerdotisas: religiosidades ancestrais e contestação 

ao sul de Moçambique (1927-1988). EDUNICAMP. 

Santos da Silva, D. A.. (2021b). Mujeres angoleñas en la lucha anticolonial: historiografía, fuentes 

y memoria. Revista Paginas, 13(32), s/p. https://doi.org/10.35305/rp.v13i32.513. 

Santos da Silva, Dayane Augusta (2021a). Na cobertura da retaguarda. Mulheres angolanas na 

luta anticolonial (1961-1974). Tesis (Doctorado en Historia) — Universidad de Brasilia. 

Silva, Tatiana R. R.; Barbosa, V. O. (Orgs.) (2019). África e Afro-Brasil em debate. EDUEMA. 

https://doi.org/10.1080/21681392.2020.1810086
https://filosofia-africana.weebly.com/uploads/
https://www.youtube.com/watch?v=ZGOjZrIYRIA
https://www.youtube.com/watch?v=ZGOjZrIYRIA


NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  154 

Silva, Tatiana R. R.; Barroso Junior R. S. (Org.); Sousa, W. E. B. (Org.). (2022). África Brasil: 

cultura, experiências e questões raciais no sul global. Pitomba/EDUEMA. 

Sokari; Ekine y Hakima Abbas (Orgs.).  Lector africano queer. Dakar/Nairobi/Oxford, Pambuzuka 

Press, 2013.  

Sow, Fatou. (1997). The social sciences in Africa and gender analysis. En A. Iman; A. Mama; F. 

Sow, (eds.). Engendering African Social Sciences. CODESRIA.  

Spivak, Gayatri Chakravorty (2010). Pode o Subalterno Falar? Editora UFMG. 

Tamale Sylvia (Ed.) (2011) African sexualities. A reader. Pambazuka Editores. 

Thomaz et al (Org.). (2020) Gênero, narrativas e identidades. Editora da UFJF, 2020. 

Vansina, Jean. (2011). A tradição oral e sua metodologia. En Joseph Ki -Zerbo. História geral da 

África, I: Metodologia e pré-história da África (pp. 139-165). UNESCO / Cortez Editora. 

Wa Thiongo, Ngugi (2015) [1986]. Descolonizar la mente: La política lingüística de la literatura 

africana. Ediciones de Bolsillo 

Western, Wilda. (2021)  Las leyes y el cuerpo. Ciudadania de mujeres en Egipto contemporáneo. 

UACM- GEDISA. 

Wiredu, Kwasi. Estado, sociedade civil e democracia na África. Em . Em Helen Lauer y Kofi 

Anydoho. (org.). Resgate das ciências humanas e das humanidades através de perspectivas 

africanas, Volumen III. (pp. 1821- 1844). FUNAG. 

Páginas de internet 

Diretorio de Grupos de Pesquisa del Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico y 

Tecnológico (CNPq). Diretório de Grupos de Pesquisa - Plataforma Lattes - CNPq  

Centro de Estudios de Asia y África. El Colegio de México, México. https://ceaa.colmex.mx/ 

Programa Multidisciplinar de Pós Graduação em Estudos Étnicos e Africanos. Centro de 

Estudos Afro- Orientais. Universidade Federal da Bahia, Brasil.  Programa Multidisciplinar 

de Pós-Graduação em Estudos Étnicos e Africanos (ufba.br)  

Revista Afro- Ásia. Universidade Federal da Bahia  Afro-Ásia (ufba.br) 

Biografia de Mulheres Africanas. Universidade Federal de Rio Grande do Sul, Brasil. Biografias 

de Mulheres Africanas (ufrgs.br) 

Filosofia Africana https://filosofia-africana.weebly.com/  

13 Mundos de Mulheres e Fazendo gênero 2017. Universidade Federal de Santa Catarina, 

Brasil.  13º Mundos de Mulheres & Fazendo Gênero 11 (ufsc.br) 

14 Mundos de Mulheres, 2022. Universidade Eduardo Mondlane, Mozambique. mm2022.org 

https://www.lattes.cnpq.br/web/dgp
https://ceaa.colmex.mx/
https://posafro.ufba.br/
https://posafro.ufba.br/
https://periodicos.ufba.br/index.php/afroasia
https://www.ufrgs.br/africanas/
https://www.ufrgs.br/africanas/
https://filosofia-africana.weebly.com/
http://www.fazendogenero.ufsc.br/wwc2017/
https://mm2022.org/14o-congresso-mundos-de-mulheres/


FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  155 

CAPÍTULO 9 

Políticas discursivas en la historiografía 
sudafricana: situando mujeres y género 

Mónica Inés Cejas 

Como joven historiadora latinoamericana interesada en la historia sudafricana y habiendo 

vivido durante mis años de estudios de posgrado la efervescencia de los estudios de género en 

los años noventa del siglo pasado, el interés y la curiosidad que hoy puedo llamar feminista 

(Enloe, 2004) me llevaron a inicios del presente milenio a “ir más allá”, indagando no sólo en las 

prácticas y experiencias de las mujeres en sus luchas contra el apartheid en Sudáfrica, sino 

también en cómo se había tratado esta temática en la misma historia sudafricana. Hoy, a veinte 

años de aquel ejercicio, reconozco que la curiosidad por conocer desde el sur, es decir 

posicionándonos desde coordenadas geopolíticas marcadas por experiencias coloniales y aún 

colonizantes, incita a cuestionar, poner bajo la lupa feminista de la metodología de la sospecha 

(Garzón Martínez et al., 2014) relatos y representaciones fundantes en las historias nacionales. 

Fue con este ejercicio, con esta indagación en la historia y en la historiografía sudafricana que 

empecé ese recorrido. En el camino, los feminismos descoloniales, los estudios culturales y los 

diálogos desde el sur que intento entablar como mujer interesada en el pensamiento y luchas de 

las africanas desde México50 han contribuido a dimensionar esos primeros pasos dotándolos de 

un sentido crítico y también en el ejercicio genealógico de mi propio devenir feminista.  

Hasta finales de la década del setenta, raramente la literatura sobre el movimiento 

antiapartheid51 hacía referencia a las mujeres como agentes sociales dinámicos (por ejemplo: 

Walshe, 1970 -historia del Congreso Nacional Africano (ANC) hasta 1952-; Gerhart, 1978 -

historia de la resistencia africana, especialmente el Congreso Panafricanista y el Movimiento de 

Conciencia Negra-; en el contexto más amplio de la historia sudafricana, el texto de Beinart, 2002 

presenta las mismas características). Algunas de las investigaciones que se centraban en las 

principales organizaciones que combatieron al régimen -focalizando en sus estrategias, 

características organizacionales, actividades, etc.- incluyeron la militancia de las mujeres pero 

en el contexto de un nacionalismo androcéntrico (Lodge, 1983 -estudia la resistencia durante la 

50 Puede accederse a mis publicaciones en https://xoc-uam.academia.edu/MonicaCejas 
51 En afrikáans apartheid significa separación o "situación de estar aparte". Este término fue utilizado por primera vez en 

este idioma en 1929 y en inglés en 1947 cuando fue asociado a la idea de sistema de segregación racial legalmente 

sancionado. 

https://xoc-uam.academia.edu/MonicaCejas


NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  156 

posguerra y hasta 1976-; Karis, Carter, Gerhart y Johns, 1997 -historia documental de la política 

sudafricana-; Simons y Simons, 1983 -los Simons, Ray y Jack, fueron miembros del Partido 

Comunista Sudafricano-). Esta mirada “masculina” hacia el movimiento antiapartheid en la 

historiografía hace eco de la misma actitud en el mismo movimiento de oposición de liderazgo 

notoriamente masculino: en otras palabras, considerar a las mujeres como actores subalternos 

y construir una narrativa hegemónica basada exclusivamente en la experiencia de los hombres. 

En las líneas que siguen presento una breve introducción al proceso de surgimiento de los 

estudios de mujeres y de los análisis de género en la historiografía sudafricana.  

 

 

Luz entre las sombras: situando la historia de las mujeres en la 
historia social 

 

En los años setenta del siglo pasado, historiadores neo-marxistas52 comenzaron a criticar a 

los, hasta entonces dominantes, análisis liberales53 y nacionalistas de la historia sudafricana. El 

énfasis en las “relaciones de raza” y las biografías de los “héroes del nacionalismo afrikáner54” 

fueron reemplazados por una aproximación focalizada en la acumulación capitalista local con 

base en la creación y reproducción de una mano de obra africana y las consecuentes políticas 

adoptadas para ese fin por la minoría blanca dominante (Hetherington, 1993; Saunders, 1988, 

partes 4 y 5). En concordancia, es frecuente encontrar conceptos como “penetración de capital 

mercantil” y “articulación de modos de producción” en el análisis de las sociedades africanas. 

Pero los neo-marxistas fueron a su vez criticados por su reduccionismo economicista, que 

ignoraba la agencia de la población africana.55 Así, desde fines de la década y especialmente 

                                                           
52 Influenciados por los historiadores de la “New Left” tanto en Inglaterra (E.P. Thompson, Eric Hobsbawm) como Francia 

(Claude Meillassoux). Los autores de esta corriente son también identificados en el millieu histórico sudafricano como 

los “revisionistas”.  
53 Esta escuela fue identificada como tal en las publicaciones de la Oxford History of South Africa a principios de la década 

de 1970. Con la denominación “liberal” se quería hacer notar la idea de capitalismo como idéntico a progreso que 

caracterizaba a esta interpretación histórica. Según Ddeborah Gaitskell, los liberales prestan poca atención a las 

relaciones de clase y a las relaciones de producción, siendo “raza” la categoría social dominante para explicar la historia 

sudafricana. Mónica Wilson y Leonard Thompson son los autores más representativos de esta corriente. Véase Gaitskell, 

Kimble y Unterhalter (1983, p. 6). 
54 Se conocía por boers o afrikáners a los descendientes de los holandeses y alemanes pertenecientes a la Compañía 

Holandesa de Indias Orientales (Dutch East Indian Company, Vereenigde Oostindische Compagnie o VOC en holandés 

antiguo), que se habían asentado en los alrededores de Ciudad del Cabo desde 1652 y a los que luego se sumaron 
hugonotes franceses en 1688. Eran agricultores que siempre tuvieron diferencias de intereses con el colonialismo inglés 

instalado en el sur del país (Natal y el Cabo) desde mediados del siglo XIX. Tales divergencias motivaron la migración 

boer al interior en busca de nuevas tierras, conocida como Gran Trek (1834-44) epopeya base del nacionalismo afrikáner. 
55 En este texto denomino “africana(o)/africana(o)s” a la población sudafricana hablante de lenguas de origen bantú. En 

los documentos oficiales se encuentran diferentes denominaciones que fueron empleadas para categorizar a la 

población. Por ejemplo, cuando la Unión Sudafricana fue establecida, en 1910, la población bantú fue clasificada como 

“nativos”. Desde 1951, hasta después de la Ley de autoridades bantúes (Bantu Authorities Act), el NP remplazó el término 

“nativo” por “bantú” en algunas leyes, pero la forma original perduró en muchos otros casos. Y fue sólo hasta 1962 cuando 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  157 

durante la siguiente, se dio paso a análisis tendientes a producir una historia social. Es dentro de 

este contexto que deben situarse los inicios de la historiografía sobre mujeres y la perspectiva 

de género en Sudáfrica. 

La historiografía nacionalista afrikáner se caracterizaba por la casi total exclusión de las 

mujeres en su narrativa. En efecto, sus protagonistas eran hombres y cuando se mencionaba a 

las mujeres, era en el contexto de la familia y bajo un característico rol subalterno de “mujeres 

que brindan apoyo leal” loyal supportive role (Gaitskell, Kimble y Unterhalter, 1983, p. 3). En la 

historiografía de corte liberal se las incluía en estudios sobre su condición legal, la vida en la 

ciudad o las relaciones matrimoniales (Welsh, 1971; Mayer, 1971). Pero no se trató en ningún 

caso de un análisis de género, es decir, de la construcción social de las relaciones de poder entre 

hombres y mujeres.  

Aquí conviene abrir un pequeño paréntesis y situar a su vez el concepto de género en la 

historiografía como una herramienta del pensamiento feminista sobre todo a partir de texto 

fundante de la historiadora estadounidense Joan Scott (1986) quien reflexiona años después 

[1999] (2008) sobre la época de su surgimiento:  

En las décadas de los setenta y los ochenta, las teóricas del feminismo (entre 

las que me incluyo) se interesaron por el género como un medio para volver a 

reflexionar acerca de los factores que determinan las relaciones entre los 

sexos. En aquel momento había sido de gran importancia para nosotras 

separar la biología de la cultura, y justificar el cambio no como un aspecto de 

una dirección social radical sino como un aspecto de la historia. En aquellos 

días hicimos un importante trabajo teórico en torno al término género; la misma 

palabra -una referencia gramatical traspuesta al campo socio-cultural- 

resultaba molesta (Scott, 2008, 13) 

Un concepto pensado sin ánimos universalistas, como ella misma advierte (Scott, 2008) 

[1999] aunque existe toda una crítica al respecto que considera al género como una imposición 

colonial de occidente (por ejemplo, Oyêwùmí, 2017, [1997]). Como estudiantes en los noventas 

lo adoptamos con mucho entusiasmo porque nos invitaba a formular preguntas como las 

siguientes: 

… las feministas se preguntaron cómo y en que con dicciones se han definido 

los diferentes roles y funciones para cada sexo; cómo los auténticos 

significados de las categorías "hombre" y "mujer" variaron según las épocas y 

el lugar; cómo se crearon e impusieron las normas reguladoras de la conducta 

“bantú” fue establecido de manera definitiva en los documentos oficiales. La palabra “africana(o)” nunca fue usada por 

las autoridades; el problema con dicha categoría es que fue traducida al idioma afrikáans por la palabra afrikaner, que 

fue la misma denominación utilizada por los descendientes de blancos holandeses para referirse a ellos mismos. Con el 

objetivo de hacer visible las diversas demandas y las denominaciones arbitrarias, el Instituto Sudafricano de las 

Relaciones de Raza (SAIRR, por sus siglas en inglés) –una organización liberal e independiente-, decidió usar el término 

“africana(o)” (african en inglés) para designar este sector de la población sudafricana. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  158 

sexual; cómo las cuestiones de poder y de los derechos se imbricaron con las 

cuestiones de la masculinidad y la feminidad; cómo afectaron las estructuras 

simbólicas a las vidas y las prácticas de la gente común; cómo se forjaron las 

identidades sexuales desde el interior y contra las prescripciones sociales 

(Scott, 2008, p. 14). 

 

Considero importante contextualizar desde las mismas historiadoras al concepto y sus usos 

en su tiempo para poder aprehenderlo en su dimensión para la historiografía sudafricana de 

aquel entonces. Y es que si tomamos en consideración, por ejemplo, la participación de las 

mujeres en la lucha antiapartheid, si bien es cierto que hay escritos desde los años cincuenta, se 

trata de narraciones autobiográficas de las directamente implicadas o de contenido informativo 

no académico o descriptivas de la situación legal de las mujeres africanas (Joseph, 1958-1959; 

Sachs, 1957; Lewin, 1959; en la década del sesenta: Joseph, 1963 y 1966; Simons, 1968). 

Específicamente, el análisis histórico de la lucha antiapartheid no las incluye hasta fines de los 

años setenta y cuando lo hace no consigue su integración (su reconocimiento) a las principales 

corrientes historiográficas. El objetivo principal de muchos de estos textos era rectificar una 

historiografía caracterizada por “el ocultamiento del activismo femenino”56.  De allí que los 

conceptos eje fueran resistencia y protesta de las mujeres frente a la imposición de pases57 

(Kros, 1978; Yawitch, 1978; Walker, 1978 a y b; Kaim, 1978; Wells, 1980 y 1983; Lodge, 1983). 

Pero en ningún caso se trato de explicar la adscripción de las mujeres a determinados espacios 

y la privación de su inclusión en otros como producto de un determinado orden de género. Sin 

duda, la reactivación del movimiento de mujeres después de los sucesos de Soweto en 197658 

–promovido, en gran parte, por las veteranas de los movimientos de la década de 1950- así como 

el desarrollo de los estudios sobre mujeres a nivel internacional, alentaron esta nueva tendencia 

impulsada sobre todo por estudiantes de las universidades de Witswatersrand y Cape Town 

                                                           
56 Lo que remite a la expresión: “Hidden history of female activism” que hace referencia al concepto de Sheila Rowbotham 

(historia del movimiento obrero y de mujeres, Estados Unidos e Inglaterra, siglo XIX) quien junto a historiadoras feministas 

como Louise Tilly (género y clase, historia de Francia e Italia, siglo XIX) y Olwen Hufton (historia sociocultural comparativa 

de Europa occidental con énfasis en pobreza y trabajo) comenzó a interesarse a principios de la década de 1970 por 

recuperar la historia del activismo político de las mujeres (Rowbotham, 1973; Hufton, 1971). Siguiendo esta línea de 

pensamiento, un grupo de estudiantes de historia sudafricana, estableció en Londres (1980) un proyecto de estudio sobre 

mujeres criticando la ausencia de las mismas en la historiografía sudafricana. Véase Women in South African History, 

London, N. 1, 1981. También en Durban se estableció a principios de los años 80 el “Durban Women’s Bibliography 

Group” cuyo objetivo era producir una bibliografía de los estudios de mujeres en África del sur, como prueba de la 

exclusión histórica de que han sido objeto. Véase Durban Women’s Bibliography Group (1985). 
57 El término “pass” era usado para describir a cualquier documento que se utilizaba para controlar la libertad de 

movimiento de los africanos y que debía presentarse ante la demanda de las autoridades. Tal es el caso de los permisos 

de residencia, los de ingreso y permanencia en centros urbanos, los de empleo. Las principales características de los 

pases eran las siguientes: sólo las personas de un grupo racial en particular tenían obligación de portarlo; llevaba implícita 

una restricción a la libertad de movimiento del portador y éste debía llevarlo consigo todo el tiempo ya que su no 

presentación ante el requerimiento de las autoridades era considerada ofensa punible (Horrel, 1978). 
58 La masacre de Soweto, el 16 de junio de 1976, fue una violenta represión del Estado a la manifestación de jóvenes 

estudiantes en contra de la legislación en materia de educación impuesta por el apartheid. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  159 

(Dubel, 1991, véanse también las introducciones a las tesis de Walker, 1978b y Schreiner, 1986). 

Según Irene Dubel, a principios de la década, estudiantes blancas de estas universidades 

sudafricanas de habla inglesa comenzaron a organizar grupos de discusión en los que se 

trataban temas como el “sexismo” en las universidades y en el mismo movimiento de estudiantes. 

También se introducía literatura feminista de los Estados Unidos e Inglaterra sobre movimiento 

de mujeres. Muchas de estas estudiantes escogieron cuestiones sobre la situación de las 

mujeres como tema de sus tesis, especialmente sobre las condiciones de las mujeres africanas 

en Sudáfrica (Dubel, 1991). 

 Por entonces, conducir una investigación sobre resistencia antiapartheid era considerado 

subversivo, por lo que para llevar a cabo entrevistas clandestinas y poder continuar con la 

investigación era necesario recurrir a miles de subterfugios y negociaciones con las autoridades. 

En la mayoría de los casos la actividad académica y el activismo político eran las dos caras de 

la misma moneda. 

Una característica del tratamiento del papel de las mujeres en la lucha de liberación durante 

esta época es la aplicación del análisis materialista. La historia de las mujeres debía basarse en 

el análisis de clase y la conexión entre clase e ideología. Según Bozzoli (1983), por entonces fue 

muy influyente el artículo de Harold Wolpe “Capitalismo y fuerza de trabajo económica en 

Sudáfrica” publicado en 1972. En esta interpretación estructuralista del origen y función de la 

economía de las “reservas”, el autor afirmaba que ante las demandas del modo capitalista de 

producción los hombres fueron forzados a incorporarse como mano de obra semi proletarizada 

en tanto que las mujeres quedaron a cargo de la economía de subsistencia y de la reproducción 

social y biológica de la mano de obra en las reservas. Así se explicaba el rol social de las mujeres 

africanas en la economía. Esto dio lugar a varias investigaciones sobre fuerza de trabajo 

femenina en los años setenta: Callinicos (1976), Yawitch (1978 a y b), Cock (1980); y en los 

ochenta, cuando destacan los trabajos de Iris Berger la proletarización de la mano de obra 

femenina en Sudáfrica y el análisis de los sindicatos de participación femenina (1986 y 1987). 

Del estudio de la explotación de las mujeres africanas por el capitalismo sudafricano y su 

resistencia a las políticas que lo hacían efectivo desde los gobiernos del apartheid, se deducía 

que todo cambio en su situación era inconcebible sin un cambio en el orden político que lo 

sustentaba. De allí entonces que se interpretase a la opresión de las mujeres como funcional al 

sistema capitalista. El análisis del apartheid como instrumento del capitalismo explicaría por sí 

solo la explotación y opresión de género y para ello bastaría un análisis marxista-leninista.  

Algunos de las autoras que hacia finales de los años setenta comenzaron a plantear una 

historia de las mujeres fueron incluyendo el análisis de género y categorías surgidas del análisis 

feminista de las relaciones sociales –sobre todo de historiadoras marxistas feministas59. De entre 

ellas Cherryl Walker advertía ya en el prefacio de su tesis de maestría en 1978 (Walker, 1978b) 

sobre las limitaciones de una “historia de las mujeres” como categoría aislada y homogénea y la 

                                                           
59 Dos de las autoras de mayor influencia por entonces fueron Sheila Rowbotham y Maxine Molyneux con sus trabajos 

sobre movimientos de mujeres desde una perspectiva marxista feminista en por ejemplo Rowbotham (1972 y 1980) y 

Molyneux (1985). 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  160 

necesidad de incorporarla en el análisis de la sociedad como un todo. Estas autoras, identificadas 

quienes realizaban un análisis puramente materialista como “feministas”, fueron orientando sus 

investigaciones al tema de las raíces de la opresión de las mujeres intentando combinar género, 

clase y raza, destacando la necesidad de rescatar la “agencia” de las mujeres y criticando a los 

“marxistas puros” por negárselas. 

En búsqueda de una definición de patriarcado en el contexto 
sudafricano  

En 1983 con la publicación de su artículo “Marxismo, feminismo y estudios sudafricanos”, 

Belinda Bozzoli propuso insertar el análisis de género en la historiografía sudafricana con un 

concepto de patriarcado a modo de patchwork quilt argumentando que muchos aspectos de la 

opresión femenina no se explican por el análisis del capitalismo ni tampoco por la existencia de 

un sistema patriarcal único. Según esta autora, en el siglo XIX, bajo el denominador común de 

la subordinación de las mujeres, varios sistemas patriarcales coexistieron con su manera propia 

de operacionalizar la relación entre hombres y mujeres. Estos sistemas fueron afectados a su 

vez, por el colonialismo y la actividad misionera. El resultado fue un patchwork donde coexistían 

varias formas de patriarcado precapitalistas que fueron subordinadas a una forma moderna con 

la introducción del capital minero y la formación del estado moderno. Según Bozzoli, los 

marxistas tienden a identificar a la familia como unidad reproductiva de la sociedad sin tomar en 

cuenta las luchas “de género” que se dan dentro de ella. 

Algunos autores sin abandonar completamente el análisis materialista fueron focalizando sus 

investigaciones en el activismo político de las mujeres. También comenzó a aplicarse el análisis 

de género al estudio del trabajo doméstico (Gaitskell, Kimble, Maconachie y Unterhalter, 1983). 

Probablemente influenciados por el artículo de Bozzoli a que hice referencia, varios estudios 

comenzaron a orientarse hacia el análisis de la estructura familiar y las relaciones de género 

dentro de ella. Por ejemplo, en 1987 Jeff Guy publicó un artículo pionero sobre el análisis de las 

relaciones de género en sociedades precapitalistas con base en un análisis de la familia. Y en 

1988 Ramphele y Boonzaier aplicaron el análisis de género al estudio sociológico de los 

albergues para trabajadores migrantes africanos en Western Cape. Sin embargo, las mujeres 

africanas siguieron siendo el foco de la mayoría de los estudios y muy pocos hicieron directa 

referencia a la situación de las mujeres blancas. En estos casos las sujetas de análisis fueron 

obreras blancas, prostitutas, trabajadoras domésticas blancas e inmigrantes (tal es el caso de 

las investigaciones de Berger ya mencionadas y también de: Van Helten y Williams, 1983, y Van 

Onselen, 1982).  

En 1984 de las cincuenta y cinco ponencias presentadas en el taller de Historia organizado 

por la Universidad de Witwatersrand bajo el tema “Clase, comunidad y conflicto: perspectivas 

locales”, cuatro hicieron especial referencia a temas como el estatus de las mujeres, la unidad 

doméstica, la familia y el patriarcado (Bradford, 1984; Beinart, 1984; Cock y Emdon, 1984 y Brink, 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  161 

1984) y fueron publicadas tres años después en un libro coordinado por Belinda Bozzoli (1987). 

Especialmente Helen Bradford insistió en la importancia de reconocer: 

 
… que el capitalismo y el estado fueron experimentados de diferente manera 

por hombres y mujeres; que en las organizaciones sociales y políticas había 

relaciones específicas de género; y que había una asimetría sexual en el sector 

informal y en el trabajo asalariado. Sobre todo, tenemos que reconocer que las 

mujeres no fueron solo diferenciadas sino también subordinadas a los hombres 

por su sexo (Bradford, 1987, p. 293). 

 

Este taller fue importante teniendo en cuenta que su objetivo era establecer los parámetros 

necesarios para hacer de la investigación histórica y social un recurso accesible para el común 

de los sudafricanos60. Durante el taller se hicieron señalamientos a la tendencia dominante de 

que “grandes hombres dominen los textos de historia” y se enfatizó que “el punto de vista de los 

trabajadores, de las mujeres y de los estratos carenciados de la población son raramente 

escuchados” Bozzoli, 1987, xiv). 

El debate fue también animado por la publicación de Women and Resistance (1990) de 

Cherryl Walker (su distribución fue inmediatamente prohibida por el gobierno). La categoría eje 

de este texto era resistencia frente a la opresión del sistema, en un análisis que destacaba la 

diferente inserción de hombres y mujeres en el sistema capitalista según clase y raza. El objetivo 

de Walker era trazar el desarrollo del movimiento de mujeres en Sudáfrica desde 1910 hasta 

principios de los años sesenta. Inmediatamente el análisis de Walker fue catalogado, por 

académicos y activistas, como “teleología feminista”. La criticaban sobre todo por no ubicar su 

estudio en el marco de la lucha general antiapartheid de la que sería parte indisoluble y “libre de 

conflictos”. Según estas críticas, Walker equivocaba el camino al intentar definir la situación de 

las mujeres dentro del movimiento antiapartheid como sujetas a discriminación de género y por 

insinuar que éste había sido un segundo frente de lucha para las mujeres. Puede afirmarse 

entonces, que con este texto Walker lanzó un desafío que impulsó la discusión sobre la 

posibilidad de los estudios de género con una perspectiva feminista en Sudáfrica. Alentó la 

problematización del feminismo y sus variantes y las posibilidades de la inclusión de este tipo de 

narrativa en el discurso antiapartheid. En el caso de la propuesta analítica de Walker, no solo se 

trató de un intento por recuperar la memoria olvidada de las mujeres que lucharon contra el 

apartheid, pues su texto fue un abierto cuestionamiento a la narrativa histórica sudafricana, a sus 

marcos teóricos, al uso de fuentes primarias y a la posición política de los mismos historiadores. 

Los comentarios a este libro y la defensa por parte de Walker y luego por los que adhirieron a su 

postura fueron publicados en revistas académicas como Work in Progress y Transformation 

(véase Budlender, Meintjes y Schreiner, 1984; Walker, 1985; Hassim y Walker, 1992; Charman, 

Cobus y Simons, 1991; Hassim, 1991). 

                                                           
60 También hay que tener en cuenta que en los textos escolares de historia había un total silencio respecto a los 

movimientos de mujeres. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  162 

Por otra parte, y también en la década de los ochenta, en 1987 se estableció desde Durban 

la revista Agenda. A Journal about Women and Gender. En su número inaugural se afirmaba: 

 
En Sudáfrica, la urgencia de las luchas obreras y nacional han dado por 

resultado la negación de la especificidad de la posición y experiencia de las 

mujeres –aún al punto de argumentarse que el feminismo no tiene nada por 

hacer en Sudáfrica. Agenda cree que las relaciones de género deben ponerse 

firmemente ¡en la agenda!” (Agenda Collective, 1987, p. 1). 

 

Sus editoras han subrayado su “compromiso con el proyecto político de desafiar las 

desiguales relaciones de género en el contexto de una historia racista y capitalista” (idem.) 

actuando sobre todo como un espacio de enlace entre el mundo académico y los movimientos 

de mujeres. Sin embargo, fue recién en 1993 que la revista se autodefinió públicamente como 

feminista. Hasta la actualidad es la publicación periódica feminista más importante de Sudáfrica. 

 Fue recién en 1991, durante la “Conferencia sobre mujeres y género en África del Sur” 

organizada por la Universidad de Natal (Durban), que un grupo importante de historiadoras criticó 

duramente las ya mencionadas interpretaciones marxistas de la subordinación de las mujeres. 

Los focos del ataque fueron: 1) la afirmación de que un análisis marxista-leninista del apartheid 

y del capitalismo explicaban por sí mismos las causas de la subordinación y explotación por 

razones de género, y 2) la definición social de las mujeres primariamente con base en sus roles 

dentro de la familia, es decir como madres, esposas, hijas y hermanas (Charman, Cobus y 

Simons, 1991). La crítica fue dirigida a los llamados “Malibongwe Papers” donde se incluían 

documentos de la conferencia del ANC realizada en Amsterdam en 1990 sobre “Luchas de 

género en Sudáfrica” y de seminarios internos de la agrupación política en 1989. A pesar de sus 

limitaciones, la conferencia en Holanda fue muy importante para el proceso de politización de la 

perspectiva de género. En primer lugar, se logró el reconocimiento por parte de la dirigencia del 

ANC en el exilio (que ya se preparaba por entonces para lo que sería la transición post apartheid) 

de que los movimientos de liberación nacional no garantizan automáticamente la emancipación 

de las mujeres. En segundo lugar, la conferencia fue un espacio que les permitió a las mujeres 

del mismo ANC verbalizar una crítica abierta a su no inclusión en los mecanismos de toma de 

decisiones del partido. Contribuyó al respecto la participación de delegaciones de Cuba, Filipinas 

y Palestina que expusieron sus propias experiencias. A partir de las resoluciones de esta 

conferencia se elaboró un programa de acción por el que se reconocían “las luchas de género” 

(gender struggles) como cuestión política a incluir en el proceso de liberación nacional.61 No se 

trataba entonces de un mero debate intelectual, sino de establecer las bases de la presente y 

futura acción política porque lo que se atacaba era la “interpretación oficial” de la agrupación 

política que lideraba la oposición al apartheid y protagonista clave en la construcción de la 

Sudáfrica post apartheid. 

                                                           
61 Malibongwe Collection (incluye Malibongwe Conference Papers and African National Congress In-House Seminars 

1989) African Studies Library, University of Cape Town.  



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  163 

A modo de cierre: el nuevo contexto post apartheid o cuando 
“feminismo” dejó de ser una “mala palabra” 

En 1990 Cherryl Walker editó Women and Gender in Southern Africa, la primera compilación 

de estudios sobre mujeres en Sudáfrica. Sin embargo, en la década del noventa el contexto 

político era diferente. La lucha antiapartheid dio paso a la construcción post apartheid. El 

compromiso político-social de los estudios sociales dejo de estar urgido por la liberación nacional 

y esto es de suma importancia en una sociedad tan politizada. La liberación nacional y un análisis 

de historia social, que debía centrarse forzosamente en el capitalismo sudafricano dejo de ser el 

compromiso prioritario y esperado de tode académique identificado con la causa antiapartheid. 

Los temas dominantes comenzaron a girar en torno al modelo social post apartheid. Es así que 

género como concepto eje se combinaba con ciudadanía, derechos humanos, violencia, entre 

otros (Park, Fedler y Dangor, 2000; Liebengerg, 1997; Walker, 1995; Manicom, 1992.62 Los 

ataques a las “feministas” fueron perdiendo la fuerza que los caracterizó en la década de 1980 

para dar paso a discusiones sobre la aplicación de determinadas categorías tomadas del ya 

aceptado discurso de género. El activismo académico pasó a tener otras expresiones políticas 

que, en el caso de muchas mujeres intelectuales, significó su abierta identificación con un 

discurso feminista63.  

Considero que en este cambio de contexto histórico radican las principales diferencias de 

interpretación de las actividades de resistencia de las mujeres. La imagen del movimiento 

feminista de los sesentas y setentas, identificado con intereses burgueses individualistas y 

eurocéntricos que amenazaban con crear una división en el movimiento de liberación general, 

influyó en las interpretaciones que se daban a las investigaciones que intentaban aplicar 

categorías nacidas del análisis de género. “Feminista” era una apelación peyorativa y lo era toda 

aproximación que incluyese en su discurso “movimiento de mujeres” o “derechos de las mujeres”. 

El discurso internacional del movimiento de mujeres también debe haber influido en este cambio 

radical, de manera que desde entonces “género” ha sido incorporado en el lenguaje corriente de 

la mayoría de los sudafricanos y las apreciaciones hacia el feminismo dejaron de tener el carácter 

abiertamente agresivo de la época del apartheid. Nacida de la corriente historiográfica social, la 

historia de mujeres en Sudáfrica fue adquiriendo poco a poco las categorías del análisis de 

género y la crítica feminista y se volvió a su vez contestataria de la misma corriente en cuyo seno 

tuvo origen –no tolerando, por ejemplo, análisis que aíslan a las mujeres de sus contextos 

sociales y sobre todo de su relación con los hombres en esos contextos- estimulando además la 

crítica de las otras corrientes historiográficas. Dinámicas tanto del pensamiento como de los 

movimientos feministas a nivel global, regional y local han impactado desde entonces en la calle 

62 En estos textos se reclamaba el reconocimiento de los conflictos de género como conflictos políticos (hasta entonces 

sólo conflictos étnicos, raciales y religiosos eran reconocidos como políticos). 
63 Un artículo pionero al respecto es el de Rhoda Kadalie, "The Importance of Feminism for the Women's Movement in 

SA", Journal of Theology for Southern Africa, March 1989, 66, pp. 48-52. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  164 

y en la academia los usos de la categoría en el país, cuestión que supera los objetivos de este 

texto centrado en reflexionar más bien sobre los inicios de su aplicación. 

 
 

Referencias bibliográficas 
 

Agenda Collective (1987). Agenda. A Journal about Women and Gender, N. 1. Durban. 

Beinart, William (2002). Twentieth-century South Africa, Oxford University Press. 

Berger, Iris (1986). Sources of Class Consciousness: South African Women in Recent Labor 

Struggles. En Claire Robertson e Iris Berger (eds.) Women and Class in Africa. (pp. 216-

236). Africana Publishing Company. 

Berger, Iris (1987). Solidarity Fragmented: Garment Workers of the Transvaal, 1930-1960, en 

Shula Marks y Stanley Trapido (Eds.) The Politics of Race, Class and Nationalism in 

Twentieth Century South Africa (124-155). Longman. 

Bozzoli, Belinda (Ed.) (1987). Class, Community and Conflict. South African Perspectives. 

Ravan Press. 

Bozzoli, Belinda (1983). Marxism, Feminism and South African Studies. Journal of Southern 

African Studies, 9 (2), 139-71. 

Callinicos, Luli (1976). Domesticating Workers. South African Labour Bulletin, 2 (4) 60-8. 

Charman, Andrew, Swardt, Cobus y Simons, Mary (1991). The Politics of Gender: A Discussion 

of the Malibongwe Papers within the ANC. Conference on Women and Gender in Southern 

Africa, Natal University, Durban, Jan. 30th-Feb. 2nd 1991, Paper N. 30. 

Cock, Jackelyn (1980). Maids and Madams: A Study in the Politics of Exploitation. Ravan Press. 

Dubel, Irene (1991). Whither South Africa Women's Studies?. Conference Women & Gender in 

Southern Africa, University of Natal, Durban, Jan. 30th-Feb.2nd, 1991, Paper N. 15. 

Durban Women’s Bibliography Group (1985). Women in Southern Africa: A Bibliography. 

University of Natal. 

Enloe, Cynthia (2004). The Curious Feminist. Searching for Women in a New Age of Empire. 

University of California Press. 

Gaitskell, Deborah, Judy Kimble y Elaine Unterhalter (1983). Historiography in the 1970s: A 

Feminist Perspective. Southern African Studies Retrospect and Prospect 177, 1-16. 

Gaitskell, Debora, Judy Kimble, Moira Maconachie y Elaine Unterhalter (1983). Class, Race and 

Gender: Domestic Workers in South Africa. Review of African Political Economy, 27 (27), 86-

108. 

Garzón Martínez, María Teresa; Cejas, Mónica; Viera, Merarit; Hernández Herse, Luisa y 

Daniela Villegas (2014). “Ninguna guerra en mi nombre’: Feminismo y estudios culturales en 

Latinoamérica. Nómadas, 40, 158-173.  

Gerhart, Gail (1978). Black Power in South Africa. California University Press. 

Guy, Jeff (1987). Analysing Pre-Capitalist Societies in South Africa, Journal of Southern African 

Studies, 14 (1), 18-37. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  165 

Hetherington, Penelope (1993). Women in South Africa: The Historiography in English. The 

International Journal of African Historical Studies, 26, (2), 241-268. 

Horrell, Muriel (Ed.) (1978). Laws Affecting Race Relations in South Africa, 1948-1976. South 

African Institute of Race Relations. 

Hufton, Olwen (1971). Women in Revolution 1789-1796. Past and Present, 53, 90-108. 

Joseph, Helen (2 de enero de 1958 y 3 de abril de 1959). Women and Passes, Africa South. 

Joseph, Helen (1963). If it be Treason. Deutsch. 

Joseph, Helen (1966). Tomorrow’s Sun. Hutchinson. 

Kadalie, Rhoda (1989). The Importance of Feminism for the Women's Movement in AS. Journal 

of Theology for Southern Africa, March, 66, 48-52. 

Kaim, B. (1978) The New Surgery: The Illicit Liquor Problem on the Rand, 1920-1945. Sociology 

III Project, Johannesburgo, University of Witwatersrand. 

Karis, Thomas, G. Carter, G. Gerhart and S. Johns (eds.) (1997). From Protest to Challenge, A 

Documentary History of African Politics in South Africa 1882-1964. Indiana University Press. 

Kros, Cynthia (1978). Urban African Women’s Organisations and Protest on the Rand from the 

Years 1939-1956. BA Honours dissertation, Johannesburgo, University of the Witwatersrand. 

Lewin, Julius (1959). The Legal Status of African Women. Race Relations Journal,  26, 152-159. 

Liebengerg, Sandra (Ed.), (1995). The Constitution of South Africa from a Gender Perspective. 

The Community Law Centre (UWC) and David Philip. 

Lodge, Tom (1983).  Black Politics in South Africa since 1945. Ravan Press. 

Manicom, Linzi (1992). Ruling Relations: Rethinking State and Gender in South African History. 

Journal of African History, 33, 441-465. 

Malibongwe Collection (incluye Malibongwe Conference Papers and African National Congress 

In-House Seminars 1989) Ciudad del Cabo, University of Cape Town, African Studies Library. 

Mayer, Philip (1971). Townsmen or Tribesmen. Oxford University Press. 

Molyneux, Maxine (1985). Mobilisation without Emancipation? Women’s Interests, the State and 

Revolution in Nicaragua. Feminist Studies, 11, 227-254. 

Oyêwùmí, Oyèrónké ([1997] 2017). La invención de las mujeres. Una perspectiva africana sobre 

los discursos occidentales del género. En la frontera. 

Park, Yoon Jung; Fedler, Joanne y Dangor, Zubeda (Eds.) (2000). Reclaiming Women's Spaces. 

New Perspectives on Violence Against Women and Sheltering in South Africa. Nisaa Institute 

for Women's Development. 

Ramphele, Mamphela y Boonzaier, Emile (1988). The Position of African Women: Race and 

Gender in South Africa. En Emile Boonzaier y John Sharp. South African Keywords. The Uses 

& Abuses of Political Concepts (153-166). David Philip. 

Rowbotham, Sheila (1973). Hidden from History. Pluto Press. 

Rowbotham, Sheila, Segal, L. and Wainwright, H. (1980). Beyond the Fragments: Feminism and 

the Making of Socialism. Merlin Press. 

Sachs, E. S. (1957). Rebel’s Daughters. MacGibbon and Kee. 

Saunders, Christopher (1988). The Making of the South African Past: Major Historians of Race 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  166 

and Class.  David Philip. 

Scott, Joan W. (1986). Gender: A Useful Category of Historical Analysis”, The American Historical 

Review, 91 (5), 1053-1075. 

Scott, Joan W.  [1999] (2008). Género e historia. Fondo de Cultura Económica-UNAM. 

Simons, Harold Jack (1968). African Women, their Legal Status in South Africa. C. Hurst & 

Company. 

Simons, Jack y Ray (1983) Class and Colour in South Africa 1850-1950. London International 

Defence and Aid Fund for Southern Africa. 

Schreiner, Jenny (1986). Women Working for their Freedom: FCWU and AFCWU and the 

‘women question’. M.A. Thesis, Ciudad del Cabo, University of Cape Town. 

Van Helten, Jean-Jacques y Williams, Keith (1983). ‘The Crying Need of South Africa’: The 

Emigration of Single Women to the Transvaal, 1901-1910”, Journal of Southern African 

Studies, 10 (1) 17-38. 

Van Onselen, Charles (1982). Studies in the Social and Economic History of the Witwatersrand, 

1886-1914. Johannesburgo, Ravan Press. 

Walker, Cherryl (1978a). “The Federation of South African Women”, Ponencia presentada en la 

Conference on the History of Opposition in Southern Africa. 

Walker, Cherryl (1978b), Women in the Twentieth Century South African Politics: The Federation 

of South African Women, its Roots, Growth and Decline, MA Thesis, Ciudad del Cabo, 

University of Cape Town. 

Walker, Cherryl (1990). Women and Gender in Southern Africa, David Philip. 

Walker, Cherryl (1995). Conceptualising Motherhood in Twentieth Century South Africa. Journal 

of Southern African Studies, 21 (3) 417-437. 

Walshe, Peter (1970).  The Rise of African Nationalism in South Africa. C. Hurst & Company. 

Wells, Julia (1980). Women’s Resistance to Passes in Bloemfontein during the Inter-War Period. 

Africa Perspective, 15, 16-35. 

Wells, Julia (1983). The Day the Town Stood Still: Women in Resistance in Potchefstroom 1912-

1930. En Belinda Bozzoli (Ed.) Town and Countryside in the Transvaal.  Ravan Press. 

Welsh, David (1971). The Roots of Segregation. Cape Town, Oxford University Press. 

Wolpe, Harold (1972). Capitalism and Cheap Labour Power in South Africa: From Segregation 

to Apartheid. Economy and Society, 1 (4), 425-56. 

Yawitch, Joanne (1978a). Black Women in South Africa: Capitalism, Employment and 

Reproduction. BA Honours dissertation, Johannesburgo, University of Witwatersrand. 

Yawitch, Joanne (1978b). Natal 1959: The Women’s Protests. Paper presented to the 

Conference on the History of Opposition in Southern Africa. 



FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  167 

CAPÍTULO 10 
Memoria y escritura en Nawal al-Saadawi 

Wilda Celia Western 

El feminismo nos ha hecho considerar de otro modo las prácticas autobiográficas al 

deconstruir el arquetipo de autor masculino que escribe su propia biografía y representa una 

época o generación. Éstas pueden ser pensadas más allá de las memorias personales e incluir 

relatos ficcionales o narraciones orales en los que emergen múltiples voces de niñas y mujeres 

que exponen sus subjetividades, memorias y experiencias y, a la vez, indican la centralidad de 

las mujeres como narradoras de sus propias historias64. En este ensayo trato las autobiografías 

como género literario en un sentido amplio y, al mismo tiempo, considero la posición de 

intencionalidad asumida por Nawal al-Saadawi, la voluntad de contar su historia, su ejercicio 

consciente de memoria. De las tres obras que la autora reconoce como autobiográficas, le doy 

especial importancia a La hija de Isis, el texto que habla de sus primeros 20 años, relato que 

emerge de la infancia, de los años escolares de primaria y secundaria, años decisivos que 

incluyen su tránsito por la Escuela de Medicina y convulsionados eventos nacionales entre 1948 

y 1951; es decir, entre la guerra árabe en defensa de Palestina y en contra de las fuerzas militares 

israelíes y la toma del Canal de Suez por los grupos de resistencia a la ocupación colonial 

británica. Fueron años que determinaron la dirección de su vida, dice la autora, abarcan el tiempo 

de dos matrimonios y el nacimiento de su primera hija, Mona, que apenas tenía cuatro meses 

cuando la nacionalización del Canal de Suez en 1956 puso fin a setenta y dos años de ocupación 

británica. Las dos décadas a la que alude La hija de Isis, entre los años treinta y cincuenta, tienen 

un fuerte sello de lucha anticolonial en toda la región y también en Egipto65. En este texto voy 

entrelazando la vida de al-Saadawi y su obra, con cierto énfasis en la autobiografía mencionada. 

64 Alicia Tecuanhuey Sandoval (2019, p. 10) comenta que lo que definíamos como autobiografías en la actualidad incluye otros 

materiales textuales y artísticos y, que, si nos referimos a documentos, hablamos de escritos autobiográficos o literatura del yo 

y que, si incluye otras expresiones, narrativas autobiográficas. Mientras que Sosenski (2019, p. 29) prefiere reservar la expresión 
de ego-literatura para hablar de los diarios infantiles y de autobiografías para la producción de autores adultos. Para Coslett, 

Lury y Summerfield, (2000, p. 17), las narraciones autobiográficas pueden ser percibidas como prácticas culturales por presiones 

sociales o individuales y, a la vez, como señala Catelli (2007, p. 229), interpretadas como nociones de verdad, expresiones de 

lo real, o como relatos que resuenan históricamente. 
65 Aunque no figure particularmente en la obra de al-Saadawi, también fueron los años en que la causa palestina influyó en la 

realización de la Conferencia de Mujeres Orientales para la Defensa de Palestina en El cairo (1938) y el Congreso Feminista 

Árabe (1944) (Western, 2000, p. 367; Lera Rodríguez, 2012), en un contexto que ya contaba con un vibrante feminismo egipcio 

y árabe, desde las primeras décadas del siglo XX. El Primer Congreso de Mujeres Árabes se realizó en Jerusalén, en 1929. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  168 

La necesidad de contar 

Al-Saadawi terminó de escribir La hija de Isis en el invierno de 1995. A excepción del prefacio 

y el primer capítulo, en los cuales se explican las condiciones de producción del texto (por 

ejemplo, la migración forzada a Estados Unidos), la narración -a diferencia de sus novelas- 

guarda un orden lineal. El texto fue escrito durante la estancia de la autora en Durham, Estados 

Unidos, periodo que asume como exilio al ser obligada a salir del país por las amenazas que 

recibe de fundamentalistas islámicos a inicios de los noventa. Recuerda, con amarga ironía, 

cómo en 1992 los militares cuidan su puerta debido a las amenazas de muerte que había recibido 

mientras que en 1981 habían destrozado la puerta con la culata de las armas por órdenes de al-

Sadat para llevarla a prisión y ser encarcelada junto a otras mujeres (La hija de Isis, p. 65) 66, 

vivencia que relata en Memoria de la cárcel de mujeres, publicada en 1988.  

Los escritos de al-Saadawi son narraciones que nacen de la necesidad interna de contar, en 

comunión con cierta coyuntura traumática que propicia el relato. Tanto en el arte como en la 

ciencia, explica al-Saadawi a Fedwa Malti-Douglas en una entrevista (1990), se trata de la 

búsqueda de la verdad. Cuenta que el ejercicio de la medicina y sus estudios de psiquiatría y de 

psicología le permitieron conocer la naturaleza humana y la escritura fue el bisturí para 

diseccionar las experiencias personales y sociales y así conocer los misterios del cuerpo 

individual y social. Por ello su escritura es testimonio, recuerdo del dolor e instante de 

aprendizaje, ese escalpelo que corta la piel exterior para ver el origen de las cosas, para 

descubrir con angustia sus secretos. Al fin y al cabo, “todas las tragedias sociales” pasaron por 

sus manos de cirujana (Memoirs of a Woman Doctor, p. 82) o a través de la escucha de 

confesiones de internas en psiquiátricos o prisiones; por ejemplo, las de Firdaus, la prostituta que 

le narró su historia de indecible violencia patriarcal antes de ser ejecutada por matar a un hombre 

(Mujer en punto cero, 1994). Al-Saadawi es la intermediaria, la escucha que narra y también el 

personaje que interpreta reviviendo los dramas de aquellas mujeres narradas. 

En la literatura árabe moderna en los inicios del siglo XX no fue distinguible la presencia del 

relato autobiográfico de mujeres, aunque ocasionalmente lo hacían de manera anónima en la 

prensa (Baron, 1994, p. 54). Se considera que la primera autobiografía en lengua árabe 

pertenece al modernista egipcio, formado en estudios religiosos en al-Azhar, Taha Hussayn 

(1889-1973), cuya primera parte de Ayyam (El libro de los días) referida a la infancia, se publicó 

en 1926 en forma de relatos serializados en la revista al-Hillal (Cachia, 1997, p. 12) y mucho más 

tarde la segunda en forma de volumen (1940) y la tercera parte serializada en Akhir Saa (1955) 

66 Sólo en relación a las publicaciones de al-Saadawi me aparto de los lineamientos de las Normas APA para ofrecer 

información más clara de la procedencia de las citas. En el cuerpo central del trabajo, en lugar de poner al-Saadawi, uso 

los titulos de las obras seguidos de las páginas cuando esto corresponda. Se omite el año de publicación para evitar 

confusiones por las fechas distintas de las publicaciones en idioma original o de las traducciones, información que las o 

los lectores encontrarán en la sección de Referencias de manera completa. He trabajado las textos de la autora 

traducidas al español, al francés o al inglés; en el texto y en las notas las cito en la lengua en que dichos textos fueron 

trabajados. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  169 

y luego como volumen separado (1967)67. La propia al-Saadawi se identifica con el autor y se 

pregunta si podrá estudiar en la universidad y ser escritora como él: “Taha Hussayn había sido 

un niño pobre y ciego, pero yo no era ciega, y mi padre no era pobre como el suyo” (La hija de 

Isis, p.2 14), descripción que la ubica en aparente situación de ventaja, aunque con las 

limitaciones y restricciones sociales debido al género. A diferencia de la autobiografía de Taha 

Hussayn, la de al-Saadawi está escrita en primera persona.  

Como adelanté, al-Saadawi dejó al menos tres textos claramente referidos por ella misma 

como autobiográficos, apunto entre corchetes las fechas de la primera publicación: La hija de Isis 

[1998], Walking through Fire [2002] y Memorias de la cárcel de mujeres [1983]. Ella misma 

explica que Memoirs of A Woman Doctor (2000), publicada en árabe por entregas en la revista 

egipcia Ruz al-Yusuf en 1957, si bien se relaciona con su trabajo como médica y la heroína se 

asemeja a las egipcias de la época y a ella misma, es una novela de ficción (Memoirs of A Woman 

Doctor, p. 4); aclaración que remite a una característica del gesto autobiográfico que la propia al-

Saadawi atribuye a las autobiografías: el acto voluntario de contar la vida de una misma, lo 

verdadero de la experiencia pasada:  

La autobiografía busca revelar el yo, lo que está oculto en el interior, igual que 

intenta ver al otro. Mi pluma ha sido un escalpelo que corta la piel exterior, 

aparta el músculo y sondea la raíz de las cosas. La autobiografía me ha 

elevado por encima del ajetreo diario para ver mi vida emerger bajo luces 

diferentes, en las que las riquezas de la tierra y las promesas del cielo han 

perdido brillo comparadas con estas hojas de papel cubiertas con mi escritura. 

Mientras escribo, revivo los momentos de emoción, de profundo placer nunca 

más experimentado desde la infancia.” (La hija de Isis, p.341).  

En su escritura no sólo hay regocijo por la rememoración de la infancia, época que se da 

forma a la diferencia, al trato desigual entre niñas y niños que quedan talladas en la memoria del 

cuerpo: una foto de 1935 en la playa de Alejandría muestra que su hermano podía desnudarse 

mientras que ella debía taparse porque su cuerpo era un estigma, algo vergonzoso a esconder 

de la mirada ajena (Ibid., p. 67-68), tan impuro como la menstruación (p. 75), tan prohibido como 

el amor (p.142). Le enoja que en Ramadán su abuela le dé la mitad de las monedas que recibe 

su hermano (p.99) y que la familia no le festeje sus logros en la escuela (p. 153). A ella le perforan 

las orejas (p. 72) y, a los 6, una daya -la comadrona- le cortó el clítoris (p. 54). Un año después 

la madre le enseña a usar el hornillo y su padre a rezar, ¿había relación? Si, los movimientos 

corporales eran iguales, doblar la espalda y postrarse como en la oración (p. 176). Mucho más 

tarde, la ciencia le probaría que mujeres y hombres eran iguales, ambos eran animales con un 

corazón, un sistema nervioso y un cerebro; no había diferencias esenciales (Memoirs of a 

Woman Doctor, p. 31). Esa sociedad patriarcal y clasista también la obliga a llevar el apellido del 

patriarca pero ella se resiste y deja sentado que su yo es una otra, mujer, que la identifica con la 

67 Fedwa Malti-Douglas hizo un extenso y minucioso estudio sobre la autobiografía de Taha Hussayn (1988). 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  170 

matriarquía, que la hace resaltar el valor del nombre femenino (La hija de Isis, pp. 9, 11 y 35) y 

la lleva a desear borrar el nombre masculino (Ibid., p. 36). La autoría femenina está allí, ella es 

Nawal Zaynab.  

Un descubrimiento estremecedor 

“Mi nombre es Nawal y el nombre de mi madre es Zaynab. Saadawi es el nombre de mi 

tatarabuelo, no lo conocí porque murió antes de que yo naciera.” (Walking through Fire, p. 178). 

Prefiere añadir Zaynab a su nombre, Nawal Zaynab, porque, al fin y al cabo ¿quién era al-

Saadawi? Su abuela Sittil Hajja Mabrouka, relata que el tatarabuelo de Nawal había llegado por 

el Nilo en una canoa desde Abisinia (reino de Etiopía) y su madre, Habasheya, era de origen 

noble y se le hace llamativo que el Corán no mencionara su nombre como a María o como la 

reina de Saba. Decían que su tatarabuelo “murió de agotamiento sexual”, después de haber 

preñado a incontables mujeres en su pueblo, de casarse y divorciarse, porque era el derecho 

dado por Dios, “como hombre nacido de un vientre masculino sagrado.” (Walking through Fire, 

p. XII). Nawal se pregunta cómo podía ese apellido estar impreso en sus obras y en sus

documentos de identidad y, aunque el Estado siga estampando en su pasaporte el nombre de

aquel hombre muerto que no conoció, podía cuestionar esa genealogía y distanciarse de ella.

Ideas inquietantes para una mujer egipcia en aquella época e incluso en ésta: elegir quien ser.

Muy pronto emerge la tensión en su escritura, el nombre que revela una subjetividad concreta y

el deseo de ser nombrada como Nawal Zaynab. Estar obligada a cargar con el nombre masculino

que impone una cultura patriarcal es una herida imposible de curar en la constitución psicológica

de las mujeres, un trauma inicial al que se le unen otras formas de opresión y violencia; no es

casual que la neurosis sea tan frecuente, reflexiona en sus estudios y a través de los personajes

femeninos que brotan de su práctica médica. Una identidad escindida que enfrenta desde niña

mediante un descubrimiento estremecedor: “yo había nacido mujer en un mundo que sólo quería

hombres” (La hija de Isis, p. 63).

Nawal al-Saadawi nació el 27 de octubre de 1931 en Kafr Tahla, provincia de Al-Qaliubiyya, 

delta del Nilo, y murió el 21 de marzo de 2021 en El Cairo. De orígenes campesinos por el lado 

de su padre, Sayed al-Saadawi, y de familia urbana acomodada, aunque venida a menos por el 

lado de su madre, Zaynab Hanem Shukry, Nawal fue la segunda de nueve hijos, creció en un 

ambiente de clase media rural con cinco hermanas y tres hermanos hasta que la enviaron a El 

Cairo para realizar sus estudios de secundaria. Estudió medicina en la Universidad de El Cairo 

y se graduó en 1955 con especialidad en psiquiatría, rama que ejerció simultáneamente con la 

medicina clínica tanto en su pueblo natal como en El Cairo. Cuenta en La cara desnuda de la 

mujer árabe (p. 18) que, cuando publicó su libro La femme et le sexe (1972) la quitaron del cargo 

de directora del Servicio de Educación Sanitaria, dependiente del Ministerio de Salud, lugar en 

el que trabajaba desde 1958, y le retiraron la licencia para publicar la revista al-Sahha (Salud), 

de la que era redactora jefe.  



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  171 

Primer relato de no ficción, La femme et le sexe explica cómo la cultura patriarcal y las 

condiciones sociales, impulsan, por razones económicas, la división de roles masculino/femenino 

que hacen recaer en las mujeres el deber de procrear y atender a sus maridos e hijos. El libro 

sostiene que la ignorancia de los hombres sobre el cuerpo femenino es un acto deshumanizador 

de las mujeres y que las representaciones del himen y la virginidad como símbolos del honor y 

la castidad tienen el propósito de “garantizar la sumisión” (La femme et le sexe, p. 52). Sostiene 

que los complejos psicológicos y sexuales masculinos producen frigidez en la medida que las 

propias mujeres terminan internalizando la relación entre frigidez y respetabilidad68 puesto que 

el disfrute es propio de prostitutas y concubinas (La femme et le sexe, p. 33). Al-Saadawi 

entrelaza argumentos médicos, legales, antropológicos y sociales para hablar del cuerpo 

femenino, de los tabúes construidos para reprimir el sexo, el deseo y el placer femenino. No sólo 

incomoda por lo que escribe sino también por lo que lee: el Informe Kinsey de 1953, escrito por 

Alfred Charles Kinsey, publicado por Indiana University Press con el nombre de Sexual Behavior 

in the Human Female en 1998; El segundo sexo de Simone De Beauvoir, escrito en 1949; The 

Female Eunuch, de 1970, de la australiana Germaine Greer.  

Las últimas páginas de La femme et le sexe, dedicadas a alentar a las mujeres a luchar por 

la liberación, la autonomía y el socialismo, a cambiar las instituciones y las leyes, muy a tono con 

el socialismo de estado impulsado por Gamal Abdel Nasser y sus reformas, no fueron suficientes 

para evitar la censura y el castigo de la burocracia estatal. No obstante, su colaboración en 

revistas e investigaciones médicas continuó, entre 1973 y 1976 investiga sobre mujeres y 

neurosis en la Universidad de Ain Shams, y en 1982 funda y preside la Asociación Solidaria de 

Mujeres Árabes (AWSA). Reconocida por su trayectoria médica y literaria, en el mundo árabe e 

internacionalmente, su figura nunca dejó de despertar polémica por sus críticas radicales a la 

sociedad patriarcal. Complementan estas descripciones de la condición de las niñas y mujeres 

su libro La cara desnuda de la mujer árabe (1977 edición en árabe), obra en la que agrega 

información a los temas que ya había tratado en La femme et le sexe, y desarrolla extensamente 

la fundamentación religiosa de la opresión femenina porque “el hombre únicamente ha podido 

llegar a dominar a la mujer haciéndose del control de los medios de producción y de la religión” 

(La cara desnuda de la mujer árabe, p. 159). Podría parecer llamativo que los principales temas 

de sus obras estén modelados por las vivencias y observaciones de la autora sobre su propia 

infancia y la de otras niñas así como provenir de las experiencias de los primeros años como 

joven estudiante de medicina y luego médica; sin embargo, es una técnica de repetición, un 

recurso literario.  

 
 

  

                                                           
68 Treinta años después Saba Mahmood (2001) relataba, para el público occidental al que le fascina saber cómo las 

mujeres del resto del mundo se oprimen a sí mismas, cómo las mujeres en los movimientos en las mezquitas egipcias 

se convertían en sujetas dóciles, corporizando el arte de la modestia como forma de respetabilidad y religiosidad.  



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  172 

Relatos desde la memoria 
 

En La hija de Isis la voz de los primeros años de infancia ocupa la mitad del texto y la siguiente 

inicia con la llegada de la autora a El Cairo para estudiar en la escuela secundaria. Aunque podría 

pensarse que 11 años no indica pasaje alguno a la adolescencia o adultez -en todo caso a la 

pubertad-, sí hay un cambio en tipo de experiencias relatadas y una reafirmación del carácter de 

la autora, de su fortaleza y capacidad para resolver los problemas, pese a su corta edad; imagen 

sostenida por la convicción y aliento de su madre:  

 
La columna vertebral que me ha sostenido se formó a partir de las palabras 

que mi madre pronunció en mi juventud: “Tira a Nawal al fuego y saldrá ilesa”. 

Después de oír esas palabras, pude caminar hacia el peligro con valentía. 

Quizá fuera eso lo que más de una vez me permitió esquivar la muerte (La hija 

de Isis, p. 10). 

 

El episodio refiere al amor de su madre y al orgullo que sentía por la audacia y la disposición 

a luchar de su hija como al momento en que debe viajar sola a El Cairo para continuar sus 

estudios: “Nawal no es tonta. Confío en ella. La puedes tirar al fuego y saldrá ilesa.” (La hija de 

Isis, p. 183). En su casa decían que su nacimiento había sido rápido y de pie, como los demonios, 

sentenciaba su tía Ni’mat (Ibid., p. 51).  Para Nawal, su madre Zaynab es Isis, la diosa del Imperio 

Antiguo (entre 2700 y 2100 a.C.), venerada más allá del territorio faraónico y, según el mito, 

esposa del dios Osiris cuyo cuerpo fuera cortado después de ser asesinado por su hermano y 

esparcido por todo Egipto. Isis buscó los fragmentos y resucitó o Isiris y engendraron a Horus. 

Isis representa la curación, la magia y el bien.  
 

El olor del cuerpo de mi madre forma parte de mí, de mi cuerpo, de mi espíritu 

y de la fuerza que oculto en mi interior. Ella es la voz que me habla cuando 

algo va mal, que me rescata justo a tiempo y me alienta en los momentos de 

desesperación (La hija de Isis, p. 12). 

 

Pero no todo era felicidad; había momentos en que odiaba a sus padres y a su familia, se 

resistía, aunque termina obedeciendo y estudia medicina en lugar de literatura y, aunque 

después se divorcia, se casa con un hombre rico a los veinte años por presión familiar. Sin 

embargo, cierto olvido cambiaba esos recuerdos por buenos sentimientos: 
 

Mi madre volvía a ser una estrella reluciente, la auténtica madre que yo 

conocía, con la cabeza alta; una mujer con orgullo, una diosa como Isis, con 

un halo de luz sobre la cabeza, como una luna llena, la corona dorada que la 

antigua diosa egipcia lucía sobre la frente. Verla moverse me enseñó a ser 

orgullosa, a soñar con cosas mejores, con un lugar para mí en el amplio mundo. 

(La hija de Isis, p. 12)  

 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  173 

La madre es el único apoyo femenino que la sostiene en la infancia frente a las otras mujeres 

de la familia que la critican: la tía Rokaya -a la que su marido golpeaba- se lamenta que no 

hubiera nacido niño y su amada abuela paterna decía “Un chico vale lo que quince chicas como 

mínimo” (La hija de Isis, p. 59). La figura materna siempre aparece ligada a la autoafirmación, 

aunque también a la enfermedad y a la muerte. La madre murió de cáncer de mama a los 45 

años, como su abuela materna Amma. También su tía Ni’mat, divorciada antes de consumar el 

matrimonio, e igual su compañera de la escuela secundaria, Fatma, que soñaba con ser cantante 

como Um Koulsoum69 y había terminado casada con un hombre 20 años mayor que ella y que 

vivía en un país petrolero casado con otra mujer mientras Fatma moría lentamente en una casa 

grande y vacía.  

La madre es la memoria profundamente afectiva, la del padre es la memoria política. Al-Sayed 

al-Saadawi es presentado como un nacionalista de convicción, de la generación de 1919 

seguidor del partido Wafd. Su oposición al rey y a la ocupación británica le valió estancarse en 

la estructura burocrática del estado y ser destinado por largos años a provincia, sin ascensos ni 

aumentos de sueldo como inspector de educación. Educado, el primero de su familia en obtener 

un título universitario, fundador de una escuela moderna para niños en Giza, es quien le enseña 

a su hija Nawal poesía, el Corán y la lleva al teatro y al circo cuando vivían en el pueblo.    

La palabra circular 

No existe ninguna fórmula, ni posibilidad, de homologar los relatos autobiográficos con los 

acontecimientos de la infancia. Esa etapa de la vida, vista desde los sesenta años, es un ejercicio 

de ‘pensarse que pensaba’. No es una relación transparente sino siempre una selección del 

pasado y, claramente, en al-Saadawi una manera de construir versiones contrahegemónicas 

acerca del pasado y de las relaciones sociales a las que observa e interpela críticamente. En ese 

bello texto de La respondona, bell hooks cuenta sobre cómo siendo niña arrebata la palabra, 

busca tener una voz propia aún a riesgo de recibir los consabidos castigos y reflexiona que, a 

diferencia de las mujeres blancas, la lucha de las mujeres negras no había sido por “emerger del 

silencio para encontrar una voz, sino en cambiar la naturaleza y la dirección de la misma, en 

construir una voz que atrape a quien la oiga, una voz que sea escuchada” (hooks, 2022: 18).  

Las narraciones de al-Saadawi son voces escuchadas, contienen una lista de temas-

denuncias: las formas de opresión y violencia contra las niñas y mujeres, la mutilación genital, 

los temas tabúes de prostitución, violación y de denigración del cuerpo femenino. Sus relatos 

conectan esas historias de niñas, jóvenes y mujeres adultas, como cuentas en un mismo collar, 

singulares y únicas a la vez, experiencias cercanas y compartidas. Su territorio es de la infancia, 

lugar de poder de la palabra propia o de la mujeres que la rodean: madre, tías, abuelas, amigas 

69 Famosa cantante egipcia de árabe clásico (1898-1975), conocida como la Estrella de Oriente y dueña de una voz 

profunda y extraordinaria. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  174 

u otras niñas. Al-Saadawi habla en esa red de interacciones y, desde los 10 años, habla y escribe 

en su diario secreto, el que inicia después del fallido intento de su familia de hacerle cumplir el 

destino de toda niña y de conseguirle novio para casarla pero… tropieza con la alfombra “y la 

bandeja se me cayó con todas las tazas de café y todos los vasos de agua fría sobre el pecho 

de mi pretendiente” (La hija de Isis, p. 174). Su diario infantil registra la anécdota:  

 
Me pregunto qué fue lo que me salvó. ¿Fue el sonido del molino de harina, 

igual a los gritos de un sufriente ser humano? ¿Fue aquel momento de silencio 

repentino, o el brillo de la luz eléctrica sobre mi rostro? Durante menos de un 

minuto, todo pareció detenerse para presenciar un instante fuera del tiempo y 

del espacio, aquel terrorífico momento cuando la bandeja se me escapó de las 

manos y todo se volcó. ¿Podría ser que fuera sólo eso? Menouf, 30 de agosto 

de 1941. (Ibidem.) 

 

Por unos años había eludido el destino y voluntad que dios le deparaba a las jóvenes de su 

pueblo, casadas apenas se convertían en púberes. Así había sucedido con su prima Zaynab, 

hija de la tía Baheya, y con Fawzeya, hija del tío sheikh Muhammad, ambas habían soñado con 

convertirse en importantes maestras y en su lugar fueron esposas y madres de varios niños (Ibid., 

145-147 y 301). Fawzeya se casó con un maestro y siguió viviendo en el pueblo; su hija mayor 

quería ser médica, “como la tía Nawal”, afirmaba cuando ésta pasaba a visitarlas:  
 

Su hija me llevaba a una pequeña habitación, levantaba el colchón de su cama, 

sacaba una libreta que se parecía al diario que yo escribía a su edad y la abría 

con sus largos y finos dedos. Entre las páginas había mariposas secas y un 

trozo de papel doblado que, al abrirlo, resultó ser un recorte de periódico con 

mi foto. Bajo la foto había un artículo, cuyo título era: “Una mujer es un ser 

humano y piensa.” 

“Quiero escribir como tú, tía Nawal, dijo.” (La hija de Isis, p. 301) 

 

Una y otra vez la tensión entre cumplir las expectativas sociales y actuar el rol que se espera 

de las niñas y mujeres o vivir el sueño de la libertad, de la decisión propia, sin poder resolver el 

conflicto. Partidas en dos, como la protagonista de Two Women in One (2020), Bahiah Shaheen, 

la joven de 18 años que estudia medicina porque su padre se lo ordena y termina persiguiendo 

sus sueños artísticos con su joven y oculto amante, a quien también obedece mientras libera sus 

impulsos de rebeldía. Sin embargo, esos parecen ser dilemas que únicamente las jóvenes 

educadas y urbanas enfrentan. Bahiah es la versión dramatizada de los derroteros de Nawal y 

hay un mundo de distancia entre ella y la hija de su prima, habitante del Egipto empobrecido y 

rural de mitad del siglo XX.  

 Aun siguiendo los mismos mandatos patriarcales, la familia contaba con ejemplos de 

mujeres extraordinarias. Su abuela paterna, Sittil Hajja Mabrouka, propietaria de un trozo de 

tierra, se había quedado viuda y mantenía a su familia. No sólo solía reclamarle al cacique del 

pueblo por las promesas incumplidas, sino que, en una ocasión, había golpeado en la cara al 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  175 

jefe de guardias por haberle pegado a su hijo pequeño (el padre de Nawal). Ese acto desafiante 

le valió el respeto de la comunidad, como antes se lo habían rendido a su madre, la mujer de 

Gaza, por enfrentarse al cacique frente a sus hombres. Pero aquella situación tuvo un cruel 

desenlace: el humillado cacique mandó a asesinar a la mujer de Gaza durante la noche (La hija 

de Isis, p.86-87). Eran historias de mujeres fuertes que se transmitían de una generación a otra 

o historias de niñas pobres, sirvientas, que no se rendían y escapaban una y otra vez, como

Sa’adeya intentando volver a pie a la casa materna (p. 91-92).

Sobra rebeldía, el precio es muy alto y sabe a sangre y desaliento. En La hija de Isis la 

violencia de género es omnipresente, a veces tenue y otras abierta y dura. Es en los ensayos, 

estudios que rebelan lo que observa en su práctica profesional que inicia en 1955 y que conectan 

su análisis social, y en sus novelas donde al-Saadawi desnuda la violencia de género con toda 

intensidad. Zakeya, personaje femenino quizás modelado siguiendo los contornos de su tía 

Rokaya -escribe al-Saadawi (p. 237)-, de un certero golpe de azada con su curtida mano 

campesina acabó con la vida del alcalde del pueblo, responsable de los innumerables abusos a 

su familia y lo entierra a orillas del río, junto con su fe (Dios muere a orillas del Nilo, 1996). Cuesta 

trabajo sustraerse a la idea de que la triada que acompaña al poderoso alcalde -el jeque de la 

mezquita, el barbero y el jefe de la guardia- no es sino la del cura, el juez y el jefe de policía que 

amparaban múltiples y profundos agravios de los terratenientes latinoamericanos sobre las vidas 

campesinas. Sin posibilidades de justicia, sólo queda la ira sorda y vengativa. Al igual que con 

Firdaus, historia narrada en Mujer en punto cero (1994), y con Hamida, personaje femenino de 

The Circling Song (2009), la violación reiterada de las mujeres es una constante, siempre en 

medio de una trama compleja y turbia. El embarazo de la niña Hamida debido a una violación 

hace que su familia envíe a su hermano gemelo a asesinarla para recuperar el honor familiar. 

Las imágenes de la ronda infantil y de la niña que duerme en su cama cuando es atacada hacen 

saltar en mil pedazos el mundo infantil. Los relatos de al-Saadawi son historias dentro de otras 

historias, son las historias que ve y las que escucha, como las de Las mil y una noche.      

Epílogo 

La obra de al-Saadawi es una lectura imprescindible por su despliegue creativo en la denuncia 

de las injusticias y las opresiones en una sociedad patriarcal y, al mismo tiempo, es una 

herramienta para leer nuestras propias genealogías y procesos de conciencia. Sus libros han 

sido ampliamente traducidos, han motivado múltiples estudios especializados (Newson-Horst, 

2010; Roger, 2001; Malti-Douglas, 1995; Amireh, 2000) y al-Saadawi ha sido incluida en obras 

referidas a escritoras árabes, africanas y del tercer mundo (Valassopoulos, 2007; Amireh y Majaj, 

2000; al-Ali, 1994), en antologías de literatura árabe (Badran y Cooke, 1990) e inspirado trabajos 

de tesis (Aboussi Jaafer, 2016; She, 2010), entre otros. Al-Saadawi fue una figura controvertida, 

como señala Amireh (2000, p.216-219), no fue subordinada sino una autora que escribió en 

árabe para una audiencia árabe, con impacto en el escenario internacional dada la traducción de 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  176 

su obra y sus conferencias en distintas partes del mundo y, quizás por ello, a veces quedó 

atrapada en las relaciones de poder globales y no pudo evitar que los contenidos de sus libros 

reprodujeran las imágenes y estereotipos que el primer mundo aún mantiene sobre el mundo 

árabe. Parafraseando a Amireh (2000), al-Saadawi misma cultivó una imagen de ser excepcional 

y pionera en su sociedad, como desconectada de las luchas feministas de la época (p.228) y, al 

mismo tiempo, leerla en la década de los ochenta del siglo pasado -reconoce con admiración 

Chandra Talpade Mohanty- era instalarse en una genealogía habitada por Audre Lorde, Angela 

Davis, Cherrie Moraga, bell hooks o Mitsuye Yamada, entre otras, integrantes de la “comunidad 

de resistencia”, de donde emergía una “conciencia politizada” y una “identidad propia” (Mohanty, 

2020, p. 180 y 79). Es decir, su escritura/ lectura ilumina y conecta nuestras propias historias con 

las niñas y mujeres que habitan en nuestro interior, en nuestras familias y comunidades y 

acrecienta filosamente nuestro sentido crítico y conocimiento. 

Referencias bibliográficas 

Aboussi Jaafer, M. (2016). La escritura autobiográfica de Nawal as-Saadawi. Política, religión e 

identidades femeninas. Tesis doctoral, Universidad de Málaga. 

http://hdl.handle.net/10630/12366 

Al-Saadawi, N. (2020 [1985]). Two Women in One. Saqi Books. 

Al-Saadawi, N. (2017 [1972]). La femme et le sexe. L’Harmattan. 

Al Saadawi, N. (2013 [2002]). Walking through Fire. The Later Years of Nawal El Saadawi.  Zed 

Books. 

Al-Saadawi, N. (2009 [1989]). The Circling Song.  Zed Books. 

Al-Saadawi, N. (2004 [1998]). La hija de Isis. Barcelona: RBA Coleccionables. 

Al Saadawi, N. (2000 [1988]). Memoirs of a Woman Doctor. Saqi Books. 

Al-Saadawi, N. (1996 [1985]). Dios muere a orillas del Nilo. Herder. 

Al-Saadawi, N. (1995 [1984]). Memorias de la cárcel de mujeres. Horas y horas la editorial. 

Al-Saadawi, N. (1994 [1975]). Mujer en punto cero. Horas y horas la editorial. 

Al-Saadawi, Nawal. (1991 [1977]) La cara desnuda de la mujer árabe. Horas y horas la editorial. 

Al-Saadawi, N. (1990). Reflections of a Feminist. En Badran, M. y Cooke, M. (eds). Opening the 

gates: a century of Arab feminist writing. (pp. 394-404) Indiana University Press. Entrevista 

realizada por Fedwa Malti-Douglas (1986).  

Al-Ali, N. (1994). Gender Writing /Writing Gender. Cairo University Press. 

Amireh, A. y Suhair Majaj, L. (2000). Going Global: The Transnational Reception of Third World 

Women Writers. Routledge. 

Amireh, A. (2000). Framing Nawal El Saadawi: Arab Feminism in a Transnational World. Signs: 

Journal of Women in Culture and Society, 26 (1), 215-249. 

Badran, M. y Cooke, M. (eds.). (1990). Opening the gates: a century of Arab feminist writing. 

Indiana University Press. 

http://hdl.handle.net/10630/12366


NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  177 

Baron, B. (1994). The Women’s Awakening in Egypt. Culture, Society and the Press. Yale 

University Press. 

Catelli, N. (2007). En la era de la intimidad seguido de El espacio autobiográfico. Beatriz Viterbo 

Editora. 

Cachia, P. (1997). Introduction. En Hussein, T. The Days. His Autobiography in Three Parts. (pp. 

7-15) University Cairo Press. 

Coslett, T.; Lury, C. y Summerfield, P. (eds.). (2000). Feminism and Autobiography: Texts, 

Theories, Methods. Routledge. 

hooks, b. (2022). Respondona. Planeta.  

Lera Rodríguez, M.J. (2012). Conflicto en Oriente Próximo: visión histórica y actualidad desde 

una perspectiva de género. En B. Zurbano Berenguer (coord), Mujeres en Oriente Medio. 

Agentes de desarrollo en un contexto de conflicto. (pp. 11-41). Colección Ambitos para la 

Comunicación, num. 3, Universidad de Sevilla, http://grupo.us.es/grehcco/wp-

content/uploads/2018/05/Mujeres_en_Oriente_Medio_A4.pdf 

Mahmood, S. (2001). Feminist Theory, Embodiment, and the Docile Agent: Some Reflections on 

the Islamic Revival. Cultural Anthropology 16 (2), 202-236. 

Malti-Douglas, F. (1988). Blindness and Autobiography: Al-Ayyam of Taha Husayn. Princeton 

University Press. 

Malti-Douglas, F. (1995). Men, Women, and God(s): Nawal El Saadawi and Arab 

Feminist Poetics. University of California Press. http://ark.cdlib.org/ark:/13030/ft8c6009n4/ 

Mohanty, C. T. (2020). Feminismo sin fronteras: descolonizar la teoría, practicar la solidaridad. 

UNAM. 

Newson-Horst, A. (2010). The Essential Nawal El Saadawi: A Reader.  Zed Books Ltd.  

Royer, D. (2001). A Critical Study of the Works of Nawal EI Saadawi, Egyptian Writer and Activist. 

The Edwin Mellen Press. 

She, C.L. (2010) Breaking the Silence: Nationalism and Feminism in Contemporary Egyptian 

Women’s Writing. Tesis de Doctorado, Universidad de Leicester. 

https://hdl.handle.net/2381/10945 

Sosenski, S. (2019) Niñas escritoras: el diario íntimo como espacio de autoría y protagonismo 

infantil. En Tecuanhuey Saldoval, A. (coord.) Autobiografías y/o textos autorreferenciales. 

Experiencias y problemas heurísticos (pp. 25-54). Benemérita Universidad Autónoma de 

Puebla, Instituto de Ciencias Sociales y Humanidades “Alfonso Vélez Pliego” y El Errante 

Editor 

Tecuanhuey Sandoval, A. (2019). Introducción. En Tecuanhuey Saldoval (coord). Autobiografías 

y/o textos autorreferenciales. Experiencias y problemas heurísticos. (pp. 90-124). Benemérita 

Universidad Autónoma de Puebla, Instituto de Ciencias Sociales y Humanidades “Alfonso 

Vélez Pliego” y El Errante Editor. 

Valassopoulos, A. (2008). Contemporary Arab Women Writers: Cultural Expression in Context. 

Routledge. 

http://ark.cdlib.org/ark:/13030/ft8c6009n4/


NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  178 

Western, W. 2000. Derechos de las mujeres y nación en Egipto. En. S. Devalle (ed). Poder, 

Violencia y Derechos Humanos (pp. 353-373) El Colegio de México. 



FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  179 

CAPÍTULO 11 

Rehabilitar para civilizar: represión de las 
mujeres Mau Mau en Kenia 

Agustina González y Laura Efron 

Introducción 

A lo largo de la década de 1950, Kenia atravesó un período de crisis del orden colonial que 

derivó, por medio del conflicto armado, en su posterior declaración de la independencia. Fue la 

población Kikuyu70 la protagonista de un movimiento anticolonial que conmovió al Imperio 

Británico y a buena parte de la población mundial: la rebelión Mau Mau71. Apodado de esa 

manera por las autoridades coloniales, pero autodenominado por sus protagonistas como el 

Ejército por la Tierra y la Libertad, este movimiento surgió como expresión del descontento de la 

población originaria a las condiciones impuestas por el Estado colonial.  

El Estado colonial en Kenia se conformó hacia 1895, cuando el gobierno británico asumió el 

control que la Compañía Imperial Británica de África Oriental (IBEAC) poseía en el territorio 

desde 1885 y estableció en su lugar el Protectorado de África Oriental. A diferencia de otros 

dominios británicos en África, Kenia fue una colonia de asentamiento blanco. Los colonos 

blancos de origen europeo se instalaron en las tierras más productivas de la región y aptas para 

el cultivo de productos exportables, las cuales pasaron a denominarse White Highlands. Dichas 

tierras, en su mayoría ocupadas previamente por el pueblo Kikuyu, fueron expropiadas por el 

gobierno colonial por medio de leyes como la Crown Land Grants Act (1902), la cual implicó la 

apropiación inicial de 3 millones de hectáreas. En la práctica, la implementación de este tipo de 

legislación implicó el despliegue del aparato represivo del Estado colonial, encargado de proteger 

y garantizar los intereses de los colonos blancos en el territorio. Como consecuencia de ello, gran 

parte de la comunidad Kikuyu que habitaba esas tierras fue trasladada de manera forzosa hacia 

la región de la Provincia Central, donde se instalaron en distritos como Kiambu, Fort Hall o Nyeri. 

En estos nuevos territorios, denominados por el Estado colonial como las “Reservas Nativas”, el 

70 La composición social en Kenia incluye a más de 40 grupos étnicos pertenecientes a tres familias lingüísticas: bantú, 

cusita y nilótica. Los Kikuyu o Gikuyu, del tronco bantú y lengua kikuyu, constituyen la etnia mayoritaria en Kenia, 

conformando alrededor del 20% de la población actual.  
71 En este trabajo se optará por la utilización del término Mau Mau para referirse a este movimiento ya que así aparece 

en las fuentes trabajadas y así es utilizado en el campo historiográfico.  



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  180 

acceso a la tierra era en extremo limitado para la población Kikuyu, tanto por la infertilidad de la 

misma como de su disponibilidad (Elkins, 2005).  

En la región de las White Highlands, el modelo socioeconómico impuesto por el gobierno 

colonial se denominó squatter system. Se trataba de un sistema basado en la agricultura de 

plantación orientada a la exportación, donde el Estado colonial garantizaba que las tierras 

estuvieran en manos de una minoría de colonos blancos. En este esquema, la población Kikuyu 

que habitaba las “Reservas Nativas”, al borde de la supervivencia debido a la escasez de tierras 

en estos territorios, se vio obligada a migrar a las White Highlands, conformando hacia 1945 más 

del 50% de los squatters (Kanogo, 1987a, pp. 8-10). Dentro de las White Highlands, los squatters 

fueron forzados a trabajar en las plantaciones agroexportadoras, con el fin de obtener el dinero 

exigido como forma de tributo colonial. El acceso a la tierra fue en extremo limitado en esta 

región: con el objetivo de incrementar la dependencia de los squatters al trabajo asalariado, los 

colonos blancos europeos restringieron, por medio de legislación colonial, la disponibilidad de 

tierras para el cultivo y pastoreo dentro de estos territorios. La crítica situación en la que se 

encontraban los squatters, expropiados y despojados de sus tierras, se vio agravada por el hecho 

de que no podían regresar a las “Reservas Nativas”, ya que una de las condiciones impuestas 

por el gobierno para permitir la migración de los Kikuyu hacia las White Highlands era su renuncia 

a los reclamos de tierra en las Reservas (Anderson, 2005; Elkins, 2005). 

En este contexto, la rebelión Mau Mau debe ser entendida como un levantamiento 

protagonizado por los sectores despojados de la sociedad colonial, en su mayoría provenientes 

de la comunidad Kikuyu72. Estos sectores articularon sus reclamos en torno a la recuperación de 

la tierra usurpada por los colonos blancos, la independencia política y la expulsión de los 

europeos del territorio (Kariuki, 1963). El origen del movimiento aún es motivo de debate entre 

los/as historiadores/as, pero existe un consenso en situar el inicio de la fase activa de la rebelión 

con la declaración del Estado de Emergencia en el año 1952 y posterior arresto de uno de los 

principales líderes Kikuyu: Jomo Kenyatta73. La rebelión fue oficialmente sofocada hacia 1960, 

dando comienzo a un periodo de negociaciones entre los principales líderes políticos del 

movimiento y las autoridades coloniales, las cuales culminaron en la declaración de la 

independencia de Kenia en el año 1963 (Anderson, 2005; Elkins, 2005).  

La ofensiva desplegada por el gobierno colonial para suprimir esta rebelión asumió, en la 

esfera discursiva, la imagen de una batalla entre la civilización y el salvajismo. Los 

representantes del poder colonial caracterizaron la rebelión Mau Mau como la defensa de un 

pasado tribal y el rechazo del progreso traído por los europeos. Según esta perspectiva, las 

personas involucradas en la rebelión debían ser sometidas a un proceso de “rehabilitación” y 

“reeducación” cuyo objetivo era la supresión de los elementos supersticiosos y atávicos 

                                                           
72 El grueso del movimiento Mau Mau estuvo conformado por miembros de la comunidad Kikuyu, por lo que el foco del 

trabajo estará puesto en este grupo étnico. Sin embargo, también formaron parte del movimiento otros grupos étnicos de 

habla bantú, como los Meru y Embu. 
73 Jomo Kenyatta (1893-1978) fue el primer presidente de la Kenia independiente y líder del principal partido nacionalista 

en Kenia, la Unión Nacional Africana de Kenia (KANU). 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  181 

característicos del movimiento y la restauración de los valores europeos (Leakey, 1952). En la 

práctica, ello significó la perpetuación de crímenes de lesa humanidad contra la población 

sospechada de participar del movimiento.  

En este sentido, una primera parte del trabajo estará dedicada a presentar el sistema montado 

por el gobierno colonial para reprimir al movimiento Mau Mau. Este sistema, denominado 

Pipeline, consistió en el montaje de campos de detención, dirigidos por miembros de la fuerza 

policial europea y africana. Para analizar las características y funcionamiento de este aparato 

represivo, se recurrió a fuentes producidas desde los círculos de poder colonial, que incluyen 

comunicados oficiales y memorias escritas por ex funcionarios del gobierno colonial (Askwith, 

1995) e intervenciones realizadas en los debates al interior del Parlamento británico74. Sin 

embargo, las descripciones extraídas de estas fuentes no mencionan las torturas y asesinatos 

perpetuados sobre los/as detenidos/as. Para reponer estas experiencias, fueron centrales los 

testimonios brindados por cuatro sobrevivientes de los campos de detención, Paulo Nzili, Jane 

Muthoni Mara, Susan Ngondi y Wambugu Nyingi, en el marco del juicio realizado en el año 2011 

contra la Oficina de Relaciones Exteriores y de la Mancomunidad de Naciones75. En este juicio 

se llamó a declarar, en favor de los/as demandantes, a los/as historiadores/as Caroline Elkins, 

David Anderson y Huw Bennett. Sus respectivas investigaciones académicas, dedicadas a la 

puesta en evidencia de la represión desplegada por las autoridades coloniales británicas, fueron 

de fundamental importancia para reponer el contexto y el funcionamiento del sistema Pipeline 

(Anderson, 2005; Elkins, 2005; Bennett, 2012).76 

La segunda parte del trabajo tendrá por objeto el análisis de las formas de representación de 

las mujeres Mau Mau realizadas desde los círculos de poder colonial. Para ello, se utilizan como 

fuentes principales las declaraciones realizadas en el Parlamento británico77, escritos 

académicos de la época (Leakey, 1952; Leakey, 1954) y pesquisas realizadas por funcionarios 

coloniales (Corfield, 1960). Como se analizará en el trabajo, todas las formas de representación 

comparten un elemento común: en ninguna de ellas se reconoce la agencia política de las 

mujeres Mau Mau. Tomando como punto de partida teórico la obra de Oyèronké Oyěwùmí 

(1997), se argumentará que estas formas de representación responden a construcciones 

coloniales, surgidas de la propia dinámica de dominación. Para ello, se tomará prestado el 

concepto de sexo-diferenciación propuesto por la autora. Este es definido como la creación, al 

                                                           
74 British Hansard, Written Answers. https://hansard.parliament.uk 
75 Royal Courts of Justice (2011). Ndiku Mutua and Others and the Foreign and Commonwealth Office. Caso Nro. 

HQ09X02666. 
76 Sin precedentes en la historia de Kenia, este juicio fue posible gracias al descubrimiento de más de 1500 archivos 
coloniales que fueron trasladados ilegalmente desde Kenia a Reino Unido en el año 1963, al momento de su 

independencia. Estos archivos “migrados” fueron escondidos en una oficina dependiente del Departamento de 

Relaciones Exteriores ubicada en Hanslope Park y fueron descubiertos en el año 2010. La publicación de estos archivos 

fue un punto de inflexión para el estudio de este período particular de la historia colonial en Kenia, no sólo porque 

proporcionó nuevas evidencias sobre el funcionamiento del sistema represivo británico sobre la población Kikuyu, sino 

porque fueron utilizados como base documental para sustentar las denuncias realizadas por los sobrevivientes de los 

campos de detención.  
77 British Hansard, Written Answers (Commons). https://hansard.parliament.uk 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  182 

momento de la conquista, de esferas de sexo separadas para los sujetos colonizados: la esfera 

política se concentra en el Estado y constituyó un ámbito exclusivo de los hombres africanos, 

mientras que la esfera doméstica es despolitizada, transformada en privada y se conformó como 

el ámbito exclusivo de las mujeres africanas.  

En este trabajo se argumentará que las formas de representación de las mujeres Mau Mau, 

estructuradas por el poder colonial según criterios de diferenciación basados en el sexo, dieron 

lugar a mecanismos de represión particulares sobre las mujeres. Por ello, la última parte de este 

trabajo estará enfocado en presentar el mecanismo de detención y “rehabilitación” de las mujeres 

Mau Mau, poniendo el foco en los mecanismos de tortura perpetrados sobre las detenidas dentro 

de los campos. Estos crímenes fueron denunciados por Eileen Fletcher, una oficial colonial 

británica contratada por el Departamento de Desarrollo Comunitario y Rehabilitación de Kenia 

para supervisar el “programa de rehabilitación” de las mujeres en los campos de detención. A 

pesar de haber firmado un contrato de trabajo para el periodo 1954-1958, Fletcher renunció a los 

siete meses luego de presenciar los graves crímenes cometidos a las prisioneras dentro de los 

campos. Las acusaciones de Fletcher fueron realizadas a través de tres artículos publicados en 

el periódico británico Peace News78. De esta manera, en este trabajo se espera poder dar cuenta 

de las representaciones coloniales de las mujeres Mau Mau y de cómo estas impactaron en el 

tratamiento dado a las detenidas sospechadas de participar de la rebelión.  

Revisión historiográfica 

La historiografía dedicada al estudio del movimiento Mau Mau ha tendido a ignorar y 

desestimar el rol que cumplieron las mujeres en él. Para empezar, la literatura dedicada a este 

periodo se centró en el activismo político proveniente de los centros urbanos y protagonizado por 

hombres africanos formados con educación occidental y de sectores acomodados (Rosberg y 

Nottingham, 1966; Stichter, 1975; Maloba, 1998). Este enfoque excluye de su análisis no solo el 

hecho de que el sector rural cumplió un rol decisivo en la lucha anticolonial, sino que el grueso 

de las mujeres que participaron en la misma provenía de los sectores pobres rurales (Presley, 

1992; Kanogo, 1987b). Asimismo, otra de las razones que explica la invisibilización de las 

mujeres en la historiografía sobre los Mau Mau es la desestimación del rol político de las mujeres 

dentro de la sociedad Kikuyu (Kenyatta, 1961). Al presentar una imagen ahistórica y 

unidimensional de la mujer Kikuyu, es decir, excluida de la esfera política y pública tanto en el 

periodo precolonial como en el colonial, esta historiografía ha pasado por alto el rol central que 

cumplieron las mujeres en el proceso de descolonización keniano. 

78 Peace News es un periódico británico fundado en 1936. A continuación se detallan los títulos y fechas de la serie de 

tres artículos publicados por Fletcher: “Kenya concentration camps: an eye witness account”, Peace News, 4 de mayo 

1956; “The truth about Kenya: where justice lies buried”, Peace News, 11 de mayo 1956; “White supremacy in Kenya”, 

Peace News, 18 de mayo 1956. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  183 

En un intento por revisar este ocultamiento dentro del campo historiográfico, diversas autoras, 

como Cora Ann Presley y Tabitha Kanogo, se han empeñado en demostrar que las mujeres 

cumplieron un rol protagónico en la lucha anticolonial en Kenia, asumiendo tareas vitales para la 

supervivencia del movimiento Mau Mau: se ocupaban de la organización de la red encargada de 

proporcionarles comida, armas, escondites, dinero e información a las guerrillas que se 

encontraban combatiendo desde los bosques e incluso fueron combatientes armadas ellas 

mismas. Una de las combatientes más reconocidas del movimiento fue Muthoni wa Kirima, la 

única mujer en lograr el rango de mariscal general (el mayor cargo militar posible). Muthoni se 

unió en la guerrilla de los bosques en la fase inicial de la rebelión y no la abandonó hasta la 

celebración de la independencia, el 12 de diciembre de 1963. Si bien este fue un caso 

excepcional dentro de la jerarquía militar, se estima que el 5% de los combatientes armados eran 

mujeres (Kariuki, 1963: 35; Presley, 1992; Kanogo, 1987b). Antes casi ausentes de la narrativa 

histórica, cada vez más son los testimonios de aquellas mujeres que arriesgaron su vida en el 

frente de batalla.  

 

 

Sistema Pipeline y Programa de Rehabilitación 
 

La represión y sofocamiento del movimiento Mau Mau comenzó, oficialmente, con la 

declaración del Estado de Emergencia en 1952. El acontecimiento desencadenante de esta 

declaración fue el asesinato, en manos de los Mau Mau, del Sr. Waruhiu, uno de los “jefes 

nativos”79 Kikuyus más reconocidos dentro del gobierno colonial. Sin embargo, este 

acontecimiento se inscribió en el marco de una escalada de violencia en el territorio, sobre todo 

en la región de la Provincia Central, donde las actividades del movimiento se desarrollaban con 

mayor intensidad. Hasta 1954, el foco de la lucha se ubicó en los bosques del Monte Kenia y 

Aberdares, donde operaban las guerrillas del Ejército por la Tierra y la Libertad. Una vez 

neutralizados los focos guerrilleros en los montes, la represión del movimiento se concentró en 

la población civil ubicada en las “Reservas Nativas”. Allí se crearon barrios cercados, vigilados 

por las autoridades coloniales, y la población Kikuyu que vivía en esa región fue forzosamente 

trasladada y relocalizada a ellos (Elkins, 2005).  

El sistema ideado por el Estado colonial para perseguir y detener a las personas sospechadas 

de participar de las actividades Mau Mau se denominó Pipeline. Este mecanismo de represión 

fue implementado en 1954 y quien se encargó de diseñarlo fue Thomas Askwith, un funcionario 

del gobierno colonial que desempeñaba el cargo de comisionado en el Departamento de 

Desarrollo Comunitario y Rehabilitación de Kenia. En sus memorias tituladas De Mau Mau a 

Harambee. Memorias y memorándum de la Kenia colonial (1995), T. Askwith define al Pipeline 

                                                           
79 El término “jefe nativo” es utilizado para designar a aquellos hombres indígenas que integraban la institución colonial 

denominada “Autoridades Nativas”, la cual constituía un elemento central dentro del esquema de gobierno indirecto 

implementado por el Imperio británico en África. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  184 

como un “sistema progresivo” desde el momento de detención hasta la posterior “liberación” de 

los/as detenidos/as.  
En una primera etapa, los/as sospechosos/as eran trasladados/as a campos de detención, 

sometidos/as a diversas formas de tortura y luego clasificados/as de acuerdo a sus grados de 

participación dentro del movimiento. El proceso de “interrogación”, denominado screening, 

estaba a cargo tanto las autoridades coloniales europeas como miembros de las fuerzas de 

seguridad locales, denominados Home Guards (Askwith, 1995, p. 111). Aquellas personas 

clasificadas bajo la etiqueta “blanca”, eran repatriadas nuevamente hacia los barrios vigilados de 

las “Reservas Nativas” por no presentar signos de participación Mau Mau, mientras que aquellas 

clasificadas bajo la etiqueta “gris” o “negra” permanecerían en los campos de detención80. Allí, 

se separaba a aquellas personas clasificadas como “grises”, es decir, posibles de ser sometidas 

a un proceso de “rehabilitación”, de aquellas clasificadas bajo la etiqueta “negra”, consideradas 

por las autoridades como miembros “intransigentes” dentro del movimiento y, por tanto, no 

plausibles de ser “rehabilitadas”. La etiqueta “negra”, que supuestamente se traducía en una 

condena a la detención perpetua terminó implicando, en la mayoría de los casos, una condena 

de muerte (Elkins, 2005, p. 66)81. 

Una vez trasladados a los campos de detención, se daba comienzo a la segunda etapa del 

sistema Pipeline, la cual consistía en la puesta en marcha del Programa de Rehabilitación. Este 

fue diseñado a partir de los supuestos que constituyen el “mito oficial Mau Mau”. Este mito 

colonial partía del supuesto de que el movimiento Mau Mau surgió como consecuencia del 

“colapso mental” y “vacío espiritual” experimentado por la población Kikuyu producto del contacto 

con la civilización europea. Según este tipo de interpretaciones, fenómenos como la 

urbanización, la expansión de relaciones de trabajo asalariadas en detrimento de la agricultura 

de subsistencia y el pastoreo, el abandono de las prácticas religiosas consideradas paganas, o 

las conscripciones durante los períodos de guerra, habrían impactado de manera negativa en las 

psiquis de la comunidad Kikuyu. De acuerdo al discurso colonial, la violencia y la irracionalidad 

eran los medios a través de los cuales se expresaba este “colapso mental” y la organización Mau 

Mau se presentaba como su materialización. Los adjetivos utilizados por los representantes del 

gobierno británico para describir a los Mau Mau son indicativos de la connotación asignada al 

movimiento. En los debates dentro del Parlamento británico, se caracteriza al movimiento Mau 

Mau como una rebelión con un “atractivo diabólico y emocional”, y sus actividades son 

consideradas formas de “hechicería”, o “prácticas repugnantes”82.  

                                                           
80 Según las cifras proporcionadas por la historiadora Caroline Elkins, durante el Estado de Emergencia (1952-1960), 

alrededor de 80 000 hombres y mujeres Kikuyu fueron detenidas y trasladadas a campos de detención (Elkins, 2000). 
81 British Hansard, Written Answers (Commons). “East Africa (Secretary of State’s Visit)” HC Deb 26 octubre 1954, Vol. 

531. 
82 British Hansard, Written Answers (Commons). “Colonial Affairs” HC Deb 07 noviembre 1952, Vol. 507; British Hansard, 

Written Answers (Commons). “Kenya (Situation)” HC Deb 28 octubre 1953, Vol. 518; British Hansard, Written Answers 

(Commons). “Kenya” HC Deb 22 Julio 1954, Vol. 530; British Hansard, Written Answers (Lords). “The Situation in Kenya” 

HL Deb 10 febrero 1955, Vol. 190. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  185 

El concepto de “rehabilitación” guarda una estrecha relación con la idea de misión civilizadora 

europea, en la medida en que se percibía como “rehabilitada” aquella persona que abandonaba 

las prácticas africanas, asociadas a la actividad Mau Mau, y en su lugar adoptaba o retomaba un 

modo de vida sumiso al poder europeo. En un discurso pronunciado en 1953 y dirigido a la 

principal asociación de colonos blancos en Kenia, el Comité de Asuntos Africanos de la Unión 

de Electores, T. Askwith asegura que los esfuerzos realizados por el gobierno colonial en el 

territorio estaban dirigidos a “llevar a los africanos hacia la civilización”. En esta línea, los Mau 

Mau se presentaban como una amenaza directa a ese objetivo, ya que su doctrina se basaba en 

un rechazo a la permanencia de los europeos en el territorio y a la adopción de los “valores 

morales” europeos. El trabajo de “rehabilitación” debía estar entonces centrado en la “re-

educación” de aquellas personas que habían sido “engañadas”, con el objetivo de convencerlas 

a “retomar el camino de la civilización” (Askwith, 1995, p. 101).  

Definido el movimiento Mau Mau como un fenómeno psicológico, el foco del Programa de 

Rehabilitación debía estar en la reforma de las estructuras mentales y emocionales de los/as 

detenidos/as. En palabras del Secretario de Estado de las Colonias del Reino Unido, Alan 

Lennox-Boyd, el gobierno colonial debía embarcarse en una “cruzada psicológica y espiritual”, 

cuyo objetivo era cambiar las mentalidades “contaminadas” de los Mau Mau.83 Con este fin, el 

principal objetivo del Programa estuvo dirigido a la erradicación de aquella práctica considerada 

por las autoridades coloniales como la responsable de generar efectos psicológicos 

extraordinarios en las mentes Mau Mau: las ceremonias de juramento. Durante el periodo 

precolonial, las ceremonias de juramento ocupaban un rol central dentro de la población Kikuyu. 

Estas eran utilizadas como mecanismo para establecer lazos de solidaridad entre la comunidad 

en periodos de guerra o crisis interna. Durante el periodo colonial, está práctica fue resignificada 

al calor de la lucha contra la opresión del gobierno británico. En tanto forma de adhesión al 

movimiento Mau Mau, los juramentos funcionaban como rito de iniciación y como lazo de unidad 

entre sus miembros, y su confidencialidad era un requisito esencial. Había distintos tipos de 

juramentos acorde a los distintos niveles de adhesión al movimiento, pero todos compartían un 

elemento común: el sentimiento antieuropeo y antigubernamental (Elkins, 2005; Santoru, 1993; 

Kariuki, 1963).  

Según el discurso pronunciado por las autoridades coloniales, la confesión “voluntaria” de la 

cantidad de juramentos tomados y su posterior arrepentimiento sería el primer e imprescindible 

paso hacia la “purificación” de los detenidos, ya que les quitaría una “gran carga de culpa de sus 

mentes” (Askwith, 1995, p. 111). En la práctica, las confesiones extraídas por medio de la tortura 

tenían por objeto quebrar la fuerza moral del movimiento proveniente de los lazos de solidaridad 

y unidad forjados en las ceremonias de juramento.84 Aquellos/as detenidos/as que confesaron y 

se sometieron al proceso de “rehabilitación” fueron nuevamente trasladados/as de manera 

forzosa a los barrios vigilados de las “Reservas Nativas”. Por otra parte, los/as detenidos/as 

83 British Hansard, Written Answers (Commons). “Colonial Affairs” HC Deb 16 marzo 1955, Vol. 538; British Hansard, 

Written Answers (Commons). “Hola Detention Camp” HC Deb 16 junio 1959, Vol. 607. 
84 British Hansard, Written Answers (Commons). “Kenya” HC Deb 16 febrero 1955, Vol. 537. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  186 

clasificados/as como hardcore, es decir, quienes se resistieron a someterse a la llamada 

“rehabilitación”, fueron condenadas a permanecer perpetuamente en los campos de detención.   

En sus memorias, T. Askwith aclara que el sistema Pipeline no tenía un carácter punitivo y 

asegura que él nunca avaló el uso de la violencia, ya que esto era contrario al propio principio de 

“rehabilitación”. Reconoce abusos cometidos en los campos de detención, pero no asume 

responsabilidad sobre ninguno de ellos, alegando que fueron cometidos cuando él ya no estaba 

a cargo del Programa de Rehabilitación, es decir, a partir de 1958 (Askwith, 1995, pp. 118-119). 

Sin embargo, numerosos testimonios de los detenidos dan cuenta de las sistemáticas violaciones 

a los derechos humanos que tuvieron lugar a lo largo de todo el periodo que duró el Estado de 

Emergencia (Kariuki, 1963; Elkins 2005; Anderson 2005). Entre estos destacan los testimonios 

pronunciados ante las Cortes Reales de Justicia de Londres por cuatro sobrevivientes de los 

campos de detención: Paulo Nzili, Jane Muthoni Mara, Susan Ngondi y Wambugu Nyingi85. Los 

demandantes iniciaron una acción legal por daños y perjuicios respecto a presuntos delitos de 

agresión y negligencia, los cuales se argumenta que fueron infligidos deliberadamente por 

oficiales y soldados de la fuerza policial de Kenia mientras se encontraban detenidos en Kenia 

durante el periodo 1954-1959. Estos delitos incluyen maltratos físicos de diversa índole, incluidas 

torturas, violaciones, castraciones, y palizas, perpetrados tanto en los campos de tránsito como 

en los de detención86.  

 

 

Representaciones coloniales de las mujeres Mau Mau 
 

Las mujeres Mau Mau fueron presentadas por las autoridades coloniales como víctimas. Su 

victimización está asociada, en un plano general, a las formas de representación coloniales de 

las mujeres africanas. Estas fueron concebidas por los colonizadores como sujetas pasivas, 

manipuladas y oprimidas por sus contrapartes masculinas (Coquery, 1997). La idea de que las 

mujeres fueron forzadas a unirse al movimiento fue fuertemente defendida desde los círculos 

coloniales, como se evidencia en la siguiente declaración realizada por F. D. Corfield:  

 
Los métodos de “mano dura” empleados por los adherentes Mau Mau, 

particularmente en contra de las mujeres, ha causado mucho resentimiento, 

pero como comentó el Director de Inteligencia y Seguridad: “Sí bien ellas no 

participan por voluntad propia, es dudoso que tuvieran el coraje para oponerse, 

mucho menos contra los Mau Mau” (Corfield, 1960, p. 101). 

                                                           
85 Royal Courts of Justice (2011). Ndiku Mutua and Others and the Foreign and Commonwealth Office. Caso Nro. 

HQ09X02666. 
86 Al momento del juicio, Paulo Nzili y Wambuhu Nyingi tenían 85 años, Muthoni Mara tenía 73 años, y Susan Ngondi ya 

se encontraba fallecida. Todos provenían de zonas pobres y rurales de Kenia. Ninguno tenía educación secundaria ni 

sabían el idioma inglés. La Comisión de Derechos Humanos en Kenia fue la encargada de establecer el nexo entre los 

abogados y los demandantes, así como también de proporcionar el financiamiento necesario para cubrir los costos 

económicos del juicio. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  187 

 

Aquí las mujeres son presentadas no solo como víctimas obligadas a participar del 

movimiento en contra de su voluntad, sino que también son presentadas como incapaces para 

rebelarse contra él. Uno de los ejemplos de victimización que aparece de manera más recurrente 

en las fuentes coloniales es la idea de que las mujeres fueron forzadas a participar de las 

ceremonias de juramento de lealtad al movimiento. En su intervención del 16 de octubre de 1952 

en el Parlamento británico, el Secretario de Estado para las Colonias Oliver Lyttelton declara: 

 
Mau Mau es una sociedad secreta confinada casi en su totalidad a la tribu 

Kikuyu (...) Persigue sus objetivos imponiendo juramentos secretos a hombres, 

mujeres y niños e intimidando a los testigos y a los africanos respetuosos de 

la ley87. 

 

La idea de que las ceremonias de juramento son impuestas a las mujeres también aparece 

recurrentemente en la pesquisa realizada por F. D. Corfield, como se evidencia a continuación: 

 
Un memorándum parecido preparado para el Comisionado de los Jefes 

Nativos enfatizó el juramento forzado y brutal de mujeres y el masivo juramento 

de niños entre 10 y 14 años, quienes fueron conducidos a las chozas de 

juramento y fueron severamente golpeados (Corfield, 1960, p. 156). 

 

En esta misma línea, L. S. B. Leakey88 argumenta que en algunos casos los militantes Mau 

Mau utilizaban a las mujeres como medio para coaccionar a sus maridos. Las ceremonias de 

juramento tenían como elemento central el secreto y la ruptura de esta cláusula estaba penada 

por muerte. Ahora bien, la obligación de mantener silencio no recaía únicamente en la persona 

que tomaba los juramentos, sino también en todo su entorno familiar. En este sentido, aquellos 

hombres que quisieran denunciar las actividades Mau Mau, pero cuyas mujeres habían jurado 

lealtad al movimiento, corrían el riesgo de ser juzgados por traición al movimiento y condenados 

a la muerte (Leakey, 1954).  

Según otras opiniones, como la expresada por el legislador Philips Price ante el Parlamento 

británico, las mujeres Kikuyu habían caído víctimas de los Mau Mau debido a la ausencia de sus 

esposos que habían tenido que migrar hacia otras regiones en busca de trabajo. La 

vulnerabilidad en la que se encontraban estas mujeres producto de la migración forzosa de sus 

maridos había sido aprovechada por los hombres militantes Mau Mau, quienes se habían 

encargado de manipularlas para que se unieran a la rebelión89.  

Asimismo, las sospechosas de simpatizar con el movimiento fueron también presentadas 

como participantes activas en las actividades Mau Mau, sobre todo en las ceremonias de 

juramento. En apoyo a esta idea, a continuación, se presenta un fragmento de un reporte oficial 

                                                           
87 British Hansard, Written Answers (Commons). “Kenya (Mau Mau Activities)” HC Deb 16 octubre 1952, Vol. 505. 
88 Louis Seymour Bazett Leakey (1903-1972) fue un antropólogo y arqueólogo británico nacido en Kenia. 
89 British Hansard, Written Answers (Commons). “Colonial Affairs” HC Deb 16 marzo 1955, Vol. 538. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  188 

realizado por el Comisionado de Distrito de Kiambu en 1950, reproducido en la pesquisa de F. 

D. Corfield:

Se ha recibido un informe no confirmado según el cual, si bien los hombres han 

dejado de organizarse y participar en ceremonias de juramento ilícitas, las 

mujeres en la localidad del Jefe Josiah continúan (Corfield, 1960, p. 90). 

Nuevamente, la participación de las mujeres en las ceremonias de juramento es un tópico 

recurrente en las fuentes coloniales. A diferencia de los pasajes presentados en los párrafos 

anteriores, en este caso las mujeres cumplen un rol activo dentro de las ceremonias. De hecho, 

en este caso incluso se aclara que son ellas las que siguen practicando este ritual a pesar de 

que los hombres hayan dejado de hacerlo.  

Vinculado a esta interpretación se encuentra la propuesta por, T. Askwith, quien argumenta 

que en muchos casos eran las mujeres las responsables del reclutamiento de sus familiares y 

conocidos al movimiento. Según este funcionario, el proceso de “limpieza” y “purificación” de las 

mentalidades Mau Mau debía ser implementado de igual manera tanto para hombres como para 

mujeres, ya que en muchos casos eran las esposas las que persuadían a sus esposos e hijos a 

tomar los juramentos (Elkins, 2005, p. 66). En estos casos, las militantes Mau Mau eran 

categorizadas como parias sociales y su salud mental era cuestionada. Esta categorización 

constituye una consecuencia lógica de la representación colonial de la mujer africana: si esta es 

por naturaleza sumisa, la única explicación posible para su activismo es su pérdida de la cordura 

(Bruce-Lockhart, 2014, pp. 592-598). 

En cualquier caso, la intencionalidad que se esconde detrás de estas formas de 

representación es rechazar cualquier forma de participación de las mujeres en la lucha 

anticolonial dada a partir de una motivación política. La agencia política que motivaba a las 

mujeres Mau Mau a unirse al movimiento, vinculada a los reclamos por el acceso a la tierra y la 

independencia política, no era reconocida por las autoridades coloniales. Sin embargo, lo 

opuesto sucedía con los hombres Mau Mau, cuya politicidad fue reconocida. Esta dicotomía 

basada en la imagen de los hombres como pertenecientes a la esfera política y las mujeres como 

excluidas de ella es una construcción colonial. Siguiendo a Oyèronké Oyěwùmí (1997), la 

dominación colonial fue sexo-diferenciada, entendiendo por ello la creación de ámbitos de sexo 

separados para los sujetos colonizados (hombres africanos/mujeres africanas). Por un lado, a 

los hombres africanos les fue asignado el lugar de la política, mientras que a las mujeres 

africanas les fue asignado el lugar residual y no especificado de lo Otro. En este sentido, la 

situación colonial no solo implicó la racialización y subyugación de la población africana 

colonizada con respecto a la población colonizadora europea, sino también la inferiorización de 

las mujeres africanas en relación a sus contrapartes masculinas (pp. 208-209).  

En el caso Mau Mau, la sexo-diferenciación expuesta por Oyèronké Oyěwùmí aparece 

constantemente en las fuentes coloniales. En su obra titulada Defeating Mau Mau (1954), L. S. 

B. Leakey dedica uno de sus capítulos a presentar los diferentes motivos que, a su juicio,

incitaban a los Mau Mau a rebelarse contra el gobierno británico. Entre ellos se destaca la



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  189 

recuperación de las tierras usurpadas por la población blanca y la lucha por el autogobierno, pero 

relega esos reclamos de corte político a una minoría dentro del movimiento, constituida por 

líderes políticos “semi-educados”. La movilización de las mujeres, en cambio, se basaba en un 

único y específico reclamo: la abolición de las políticas de conservación de la tierra. Según L. S. 

B. Leakey: 

 
Desde que el Gobierno introdujo su programa de conservación del suelo -con 

la excavación de trincheras de contorno, la plantación de estaciones de lavado 

y prados de hierbas- las mujeres de la tribu se han presentado en abierta 

oposición (...) Debido a que las otras motivaciones de los Mau Mau eran de 

poco interés para las mujeres de la tribu, esta de la “abolición  de la 

conservación del suelo” fue introducida con el expreso objetivo de ganar un 

amplio apoyo de las mujeres de la tribu (1954, pp. 61-62). 
 

Una cuestión que salta a la luz en este pasaje es la distinción que realiza L. S. B. Leakey 

entre, por un lado, las motivaciones que empujaron a las mujeres a unirse al movimiento, 

vinculadas a la resistencia a las políticas de conservación del suelo, y las “otras motivaciones”, 

que incluían la recuperación de las tierras usurpadas por los colonos blancos, el autogobierno y 

la expulsión de los europeos del territorio. Según esta interpretación, las “otras motivaciones”, de 

estricto carácter político, eran “de poco interés” para las mujeres, por lo que la articulación de los 

reclamos en torno a la cuestión de la conservación del fue una estrategia desplegada por los 

militantes Mau Mau para ganar el apoyo femenino. 

En esta misma línea, F. D. Corfield comenta sobre los disturbios desatados en el año 1948 

contra las políticas de conservación del suelo:  

 
Durante la primera parte del año, la agitación contra la conservación del suelo 

estalló en el distrito de Fort Hall y condujo a una agitación política menor 

conocida como “La Revuelta de las Mujeres” en dos localidades de ese distrito. 

Elementos disruptivos fuera del distrito continuaron agitando contra la 

cooperación de las mujeres en el trabajo de conservación del suelo, y esto más 

tarde condujo a una marcha a gran escala de las mujeres a la sede del distrito. 

Esto, como fue comentado por el Comisionado del Distrito, marcó una 

tendencia creciente de las mujeres a “mezclarse” en la política, una tendencia 

que era por completo ajena a la costumbre normal Kikuyu, lo cual indica que 

los agitadores habían estado trabajando (1960, p. 77). 
 

En este caso, si bien F. D. Corfield reconoce que la agitación en contra de las políticas de 

conservación del suelo propuestas por el gobierno colonial fue protagonizada por mujeres, les 

asigna la responsabilidad a agitadores políticos externos. Según se insinúa en el pasaje, estos 

“elementos disruptivos” habían interferido en la cooperación de las mujeres en la implementación 

de las estrategias de conservación. En esta interpretación lo político aparece como un elemento 

externo e impuesto desde afuera a las mujeres, y no como un aspecto que las constituye. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  190 

Retomando las palabras de F. D. Corfield, la participación de las mujeres en la política era “ajena 

a la costumbre normal Kikuyu”, por lo que su creciente involucramiento debe su explicación a la 

labor realizada por los agitadores.  

Estos dos pasajes parten de una misma interpretación: los reclamos en contra de las políticas 

de conservación del suelo no son políticos. Ya sea expresamente considerado un reclamo ajeno 

a los reclamos políticos, como propone L. S. B. Leakey, o un reclamo cuya politicidad es impuesta 

desde afuera por agitadores, la cuestión de la conservación del suelo no es presentada como 

una problemática política. En un plano general, esto responde a la asociación de las actividades 

realizadas por las mujeres Kikuyu, en este caso vinculadas a las labores agrícolas, a la esfera 

doméstica (Askwith, 1995, p. 29).  

La relegación de las mujeres del ámbito público y político producto de la dominación colonial 

se tradujo en su invisibilización en los discursos sobre los Mau Mau reproducidos por 

representantes del gobierno colonial. Las menciones realizadas a las mujeres Mau Mau en las 

fuentes utilizadas en este texto son insignificantes en comparación a las de los hombres. 

Retomando la obra de L. S. B. Leakey, las únicas referencias al rol de las mujeres dentro del 

movimiento fueron abordadas en párrafos anteriores, vinculadas a sus reclamos por la abolición 

de las políticas de conservación del suelo y a su participación en las ceremonias de juramento 

(1954, pp. 61-62). En el caso de las intervenciones realizadas en el Parlamento británico, entre 

los años 1952-1960, periodo que duró el Estado de Emergencia, fueron 41 los debates que 

trataron específicamente la problemática Mau Mau y solo en uno de ellos se hace referencia a 

las mujeres involucradas en el movimiento90. Esta única referencia fue la citada anteriormente, 

cuando se presentó la victimización de las mujeres y su rol en las ceremonias de juramento91. 

En las memorias de T. Askwith la única mención al rol de las mujeres Mau Mau aparece en un 

fragmento de un comunicado escrito por él mismo en el año 1953, en el cual se las describe 

como sujetas “fácilmente manipulables por los líderes Mau Mau” (Askwith, 1995, p. 107). Por 

último, en su investigación de 300 páginas dedicada al estudio de los orígenes y crecimiento del 

movimiento Mau Mau, F.D. Corfield hace referencia a las participaciones de las mujeres sólo en 

contadas ocasiones. En todas ellas las mujeres aparecen ocupando roles considerados 

secundarios dentro del movimiento (como la recolección de fondos para Kenyatta o el canto de 

himnos de resistencia Mau Mau) y son representadas como sujetas pasivas y forzadas a unirse 

al movimiento, en particular a través de las ceremonias de juramento (1960, pp. 90-156). 

Ahora bien, las formas de representación de las mujeres Mau Mau analizadas hasta ahora no 

guardan relación con las motivaciones que empujaron a las mujeres a participar de la rebelión. 

En un intento por rescatar su politicidad, se recurrió a los testimonios orales brindados por sus 

protagonistas. Dos de estos testimonios provienen de entrevistas realizadas por las historiadoras 

Caroline Elkins (2005) y Cora Ann Presley (1992). El tercer testimonio fue extraído de un ensayo 

escrito por una ex combatiente Mau Mau, la mariscala Muthoni wa Kirima, publicado en 2007 en 

90 Se tomó como referencia los debates que llevan en su título el término Mau Mau.  
91  British Hansard, Written Answers (Commons). “Kenya (Mau Mau Activities)” HC Deb 16 octubre 1952, Vol. 505. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  191 

la obra Women Writing Africa: The Eastern Region (Lihamba et al., pp. 316-323). En el relato 

brindado por la ex combatiente Elizabeth Gatchika, se declara: 

Nosotras hacíamos lo mismo que los hombres. Podíamos disparar y eso (…) 

yo disparé a muchos (…) fui con los hombres a las redadas. Los hombres que 

estaban conmigo se negaban a disparar (…) una mujer que estaba conmigo 

iba a buscar europeos y, si gritaban, les disparábamos (…) nosotras éramos 

las que luchábamos por la libertad, no las que te contábamos sobre cocinar 

(Presley, 1992: 134-135)92. 

En esta misma línea, Muthoni wa Kirima argumenta en un pasaje autobiográfico escrito en 

1993: 

Aprendí sobre la lucha por la libertad cuando era muy joven. Solía ver 

reuniones de recaudación de fondos para alguien llamado Jomo Kenyatta. Le 

solía preguntar a mi madre y ella me decía que el dinero era para un gran 

hombre que se iría al extranjero y luego regresaría para liberarnos (Lihamba et 

al., 2007, p. 318) 

 Argumentos similares aparecen también en el testimonio recopilado por Caroline Elkins en 

su entrevista realizada a la activista Mau Mau Shifra Wametumi: 

Nosotras dirigíamos los juramentos, recaudábamos fondos y nos 

preparábamos para la guerra. Queríamos recuperar nuestra tierra; queríamos 

a los europeos fuera. Ellos habían causado tantos problemas en nuestro país 

y queríamos nuestra libertad para así poder organizar nuestras vidas y 

nuestras comunidades como mejor nos pareciera (Elkins, 2005, p. 122).93 

Al rescatar la agencia política de estas mujeres, los testimonios abordados permiten poner en 

entredicho las representaciones coloniales que perciben a las mujeres Mau Mau como sujetas 

despolitizadas, mentalmente desequilibradas, manipuladas o víctimas. En los tres testimonios la 

lucha por la libertad aparece como principal motivación de las mujeres que se unieron al 

movimiento. Destaca incluso del testimonio de Muthoni wa Kirima que fue su madre quien le 

inculcó sus ideas políticas. En el testimonio de Shifra Wametumi también se hace mención del 

problema de la tierra y de qué manera su expropiación en manos de los colonizadores europeos 

afectó de manera diferencial a las mujeres Kikuyu. En el periodo precolonial, eran las mujeres 

Kikuyu las encargadas de la agricultura para la subsistencia, vinculada a la disposición de 

cultivos, la decisión sobre las cantidades destinadas al consumo y al comercio, el 

almacenamiento del alimento, entre otras. En este sentido, las políticas de alienación de tierras 

92 Entrevista realizada por Cora Ann Presley en el año 1978. 
93 Entrevista realizada por Elkins en el año 1999. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  192 

impulsadas por el gobierno colonial implicaron una reducción brutal de las tierras destinadas para 

la supervivencia de la población Kikuyu. Este proceso afectó no sólo el estatus que tenían las 

mujeres Kikuyu, vinculadas a la producción y reproducción de la comunidad, sino que supuso 

una embestida a su autonomía, como queda reflejado en su militancia en contra de las políticas 

de conservación del suelo mencionadas anteriormente. En este sentido, la lucha por “nuestra 

tierra” expresada por Shifra Wamtumi en su testimonio, adquiere un significado profundamente 

político: es un reclamo por la restauración de su soberanía.  

Detención y rehabilitación de las mujeres Mau Mau 

Las mujeres acusadas de participar del movimiento Mau Mau fueron trasladadas a Kamiti94, 

el principal centro de detención femenino, y Gitamayu, un campo satélite de Kamiti construido 

hacia 1956, destinado a las detenidas catalogadas como “intransigentes” o “hardcore” (Elkins, 

2005, pp. 124-125; Bruce-Lockhart, 2014, p. 591). El proceso de “rehabilitación” al que debían 

ser sometidas las detenidas estuvo directamente vinculado a la forma en la cual el gobierno 

colonial caracterizó y representó la participación de las mujeres dentro del movimiento. En esta 

línea, el proceso de “rehabilitación” que las mujeres debían realizar era distinto al de los hombres, 

porque las percepciones que las autoridades coloniales tenían acerca de sus formas de 

participación eran distintas.  

En el caso de los hombres, las actividades de “rehabilitación” estaban orientadas a la 

desvinculación de sus ideas y redes políticas. La principal forma de despolitizar a los prisioneros 

era, a juicio de las autoridades coloniales, a través de su sometimiento a trabajo manual y de la 

asistencia obligatoria a misa. Según el funcionario Lennox-Boyd, la única forma de que los 

detenidos catalogados como hardcore pudieran ser “rehabilitados” era a través de la “ruptura 

psicológica” generada por la realización de trabajo manual95. En otros casos, la politización de 

los detenidos fue combatida a través de la difusión de propaganda política en favor del gobierno 

colonial, la cual era reproducida en altavoces dentro de los campos (Elkins, 2005). Incluso en 

algunos campos de detención se prohibió a los detenidos leer literatura vinculada a las Ciencias 

Sociales, por considerarse una fuente de ideas políticas96. 

En el caso de las mujeres, su proceso de “rehabilitación” tenía por objeto reforzar su lugar 

asignado como madres y amas de casa. Para ello, las actividades que debían realizar estaban 

relacionadas a aspectos de la esfera doméstica, como clases de cocina, higiene, o costura 

(Askwith, 1995, p. 107). La experiencia de “reeducación” de las detenidas en Kamiti y Gitamayu 

estuvo, sin embargo, muy alejada de las actividades mencionadas anteriormente. En uno de sus 

artículos publicados en Peace News, Fletcher denuncia las condiciones en las cuales se llevaba 

a cabo el proceso de “rehabilitación” sobre las mujeres Mau Mau, y utiliza como ejemplo 

94 Se estima que alrededor de 8 mil mujeres fueron trasladadas a Kamiti.  
95 British Hansard, Written Answers (Commons). “Hola Detention Camp” HC Deb 16 junio 1959, Vol. 607. 
96 Fletcher, E. (04/05/1956). “Kenya concentration camps: an eyewitness account”. Peace News. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  193 

ilustrativo una declaración realizada por una de las oficiales de Kamiti: en sus ojos, las detenidas 

eran “bultos gordos y perezosos incapaces de aprender nada”, por lo que cualquier intento de 

rehabilitación era considerado “pérdida de tiempo”97. En Kamiti, lo que predominó fue el uso 

sistemático del terror físico y psicológico sobre las detenidas. En el marco del juicio de 2011 

contra el gobierno británico, los testimonios brindados por las demandantes, y luego recopilados 

por Caroline Elkins en su obra Imperial Reckoning (2005), permiten dar cuenta del grado de 

violación a los derechos humanos perpetrados por el gobierno colonial contra toda persona 

sospechada o acusada de formar parte del movimiento Mau Mau.  

Conclusiones 

Las mujeres Mau Mau cumplieron un rol fundamental en la lucha anticolonial en Kenia. Sus 

formas de participación fueron tan variadas como las motivaciones que las impulsaron a unirse 

a la rebelión. Sin embargo, el alcance de su participación fue desestimado desde los círculos 

coloniales. En las fuentes, las mujeres Mau Mau aparecen como víctimas, como locas, o parias 

sociales, pero en ningún caso su participación es interpretada según criterios atravesados por 

una racionalidad y voluntad propias. Esta desestimación se vincula, como se argumentó en este 

trabajo, con el hecho de que estas no eran consideradas desde los círculos coloniales como 

sujetas políticas. Por un lado, la negación de su agencia política aparece de manera expresa en 

las fuentes, como queda demostrado en los trabajos de L. B. S. Leakey y F. D. Corfield, donde 

la politicidad aparece como un elemento externo y ajeno a las mujeres Kikuyu y sus objetivos 

son presentados como pertenecientes a la esfera doméstica. Por otro lado, el hecho de que a 

las mujeres no les fue reconocido un lugar en el espacio público y político se tradujo en una 

marcada invisibilización de su rol en las fuentes.  

Asimismo, la desestimación del rol político que tuvieron las mujeres en la rebelión se 

evidencia en las formas de represión desplegadas sobre las detenidas, en particular en el 

proceso de “rehabilitación” al que fueron sometidas. Los programas diseñados para “rehabilitar” 

a las mujeres Mau Mau pusieron el foco en reforzar su lugar como amas de casa y madres. Por 

ello las actividades desarrolladas estaban vinculadas a aspectos pertenecientes a la esfera 

doméstica, como las clases de cocina, higiene, o incluso agricultura. 

Por último, en este trabajo se demostró que estas particulares formas de representación 

impuestas por las autoridades coloniales no condicen con las motivaciones que impulsaron a las 

mujeres Mau Mau a unirse al movimiento. Numerosos son los testimonios realizados por sus 

protagonistas en donde se deja entrever sus objetivos, entre los cuales la lucha por la libertad e 

independencia política y la problemática de la tierra son un tópico recurrente. En este sentido, 

este trabajo pretende ser una contribución a las investigaciones que buscan reponer la agencia 

97 Fletcher, E. (04/05/1956). “Kenya concentration camps: an eyewitness account”. Peace News. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  194 

política de las mujeres en los procesos de descolonización africanos en general y de las mujeres 

Mau Mau en particular.  

 

 

Referencias bibliográficas 
 
Anderson, D. (2005). Histories of the Hanged: Britain’s Dirty War in Kenya and the End of Empire. 

W&W. Norton & Company, Inc.  

Askwith, T. (1995). From Mau Mau to Harambee. African Studies Centre. University of 

Cambridge.  

Bennett, H. (2012). Fighting the Mau Mau. The British Army and Counter-Insurgency in the Kenya 

Emergency. Cambridge University Press. 

Bruce-Lockhart, K. (2014). “‘Unsound’ minds and broken bodies: the detention of ‘hardcore’ Mau 

Mau women at Kamiti and Gitamayu Detention Camps in Kenya, 1954-1960”. Journal of 

Eastern African Studies, 8 (4) 590-608.  

Coquery-Vidrovitch, C. (1997). African women. A Modern History. Westviews Press. 

Corfield, F. D. (1960). Historical Survey of the Origins and Growth of Mau Mau. Her Majesty’s 

Stationary Office.  

Elkins, C. (2000). The Struggle for Mau Mau Rehabilitation in Late Colonial Kenya. The 

International Journal of African Historical Studies, 33, (1). 25-57. 

Elkins, C. (2005). Imperial Reckoning. The untold story of Britain’s Gulag in Kenya. Henry Holt 

and Company. 

Kanogo, T. (1987a). Squatters and the Roots of Mau Mau. Ohio University Press. 

Kanogo, T. (1987b). Kikuyu Women and the Politics of Protest: Mau Mau. En Macdonald, S. et 

al. (Ed.). Images of Women in Peace and War. Cross-Cultural and Historical Perspectives. 

(pp. 78-99). Macmillan Education LTD. 

Kariuki, J, M. (1963). “Mau Mau” Detainee: The Account of a Kenyan African of His Experiences 

in Detention Camps 1953–1960. Oxford University Press. 

Kenyatta, J. (1961). Facing Mount Kenya. The Tribal Life of the Gikuyu. Mercury Books. 

Leakey, L. S. B. (1952). Mau Mau and the Kikuyu. Routledge Library Editions. 

Leakey, L. S. B. (1954). Defeating Mau Mau. Routledge Library Editions. 

Lihamba, A., Moyo, F. L., Mulokozi, M. M., Shitemi, N. L. y Yahya -Othman, S. (2007). 

Women Writing Africa. The Eastern Region. The Feminist Press, University of New York. 

Maloba, W. O. (1998). Mau Mau and Kenya. An Analysis of a Peasant Revolt. Indiana University 

Press. 

Oyěwùmí, O. (2017). La invención de las mujeres. Una perspectiva africana sobre los discursos 

occidentales del género. En la frontera editorial. 

Presley, C. A. (1992). Kikuyu Women, the Mau Mau Rebellion, and Social Change in Kenya. 

Routledge. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  195 

Rosberg, C. y Nottingham, J. (1966). The Myth of “Mau Mau”: Nationalism in Kenya. The World 

Publishing Company. 

Santoru, M. (1993) La visión colonial del nacionalismo Kikuyu: el Movimiento Mau Mau. Africa. 

48, (4), 528-548.  

Stichter, S. (1975). Workers, Trade Unions, and the Mau Mau Rebellion. Canadian Journal of 

African Studies, 9 (2), pp. 259-275. 

Fuentes primarias 

British Hansard, Written Answers (Commons). https://hansard.parliament.uk 

“Kenya (Mau Mau Activities)” HC Deb 16 octubre 1952, Vol. 505. 

“Colonial Affairs” HC Deb 07 noviembre 1952, Vol. 507 

“Kenya (Situation)” HC Deb 28 octubre 1953, Vol. 518 

“Kenya” HC Deb 22 Julio 1954, Vol. 530 

“East Africa (Secretary of State’s Visit)” HC Deb 26 octubre 1954, Vol. 531. 

“Kenya” HC Deb 16 febrero 1955, Vol. 537. 

“Colonial Affairs” HC Deb 16 marzo 1955, Vol. 538. 

“Hola Detention Camp” HC Deb 16 junio 1959, Vol. 607. 

British Hansard, Written Answers (Lords). https://hansard.parliament.uk 

“The Situation in Kenya” HL Deb 10 febrero 1955, Vol. 190. 

Fletcher, E. (04/05/1956). Kenya concentration camps: an eye witness account. Peace News. 

Fletcher, E. (11/05/1956). The Truth about Kenya: where justice lies buried. Peace News. 

Fletcher, E. (18/05/1956). White supremacy in Kenya. Peace News. 

Royal Courts of Justice (2011). Ndiku Mutua and Others and the Foreign and Commonwealth 

Office. Caso Nro. HQ09X02666. 

https://hansard.parliament.uk/
https://hansard.parliament.uk/


FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  196 

CAPÍTULO 12

“Necropolítica”, 20 años después: nuevos 
aportes desde los feminismos 

David Mouzo Williams 

Introducción 

El presente capítulo presenta una revisión crítica de la bibliografía que ha proliferado a partir 

de la publicación de «Necropolítica» (Necropolitics) en 2003 por el intelectual africano Achille 

Mbembe, y particularmente en cómo el concepto se ha reinterpretado desde los distintos 

feminismos, especialmente desde el Sur global. Para ello, se propone realizar una relectura del 

texto original, sus inspiraciones paralelas e innovaciones epistemológicas en el momento de su 

primera escritura, y en qué medida las categorías de raza, género y sexualidad están presentes 

en ese primer artículo. Seguidamente se hacen dos grandes críticas. 

Primero, hacia la lectura materialista sobre necropolítica, revitalizada en el contexto de la 

crisis migratoria en la segunda mitad de la década de 2010 y la reciente pandemia de COVID-

19. Segundo, cómo las falencias en torno al género y la sexualidad en el escrito fundacional

fueron trascendidas por intelectuales feministas, enriqueciendo el concepto más allá de sus

alcances iniciales. Por último, se hace una aproximación a la problemática de las resistencias al

necropoder y cómo estos nuevos aportes desde los feminismos han permitido visibilizar y

construir nuevas proyecciones basadas en otras lógicas del cuidado de las vidas (vivibles).

Génesis epistemológica de la necropolítica 

Achille Mbembe, historiador y politólogo camerunés, propuso una renovación en y desde los 

Estudios Africanos sobre las relaciones entre violencia, espacios y la soberanía. El conjunto del 

trabajo de Mbembe y específicamente la categoría de necropolítica implican una serie de críticas 

a los paradigmas eurocéntricos sobre África y el resto del Sur Global. A continuación, se detallan 

los pilares de necropolítica, así como sus precedentes y contextos históricos que le inspiran. 

El concepto de necropolítica fue acuñado por Mbembe en su artículo homónimo Necropolitics 

(2003) y, según el autor, la formulación de este término obedece a la preocupación por los 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  197 

cambios que se estaban dando tras los atentados a suelo estadounidense en 2001, 

particularmente en el contexto de la «guerra contra el terror» (war on terror) (Mbembe, 2012, p. 

131). 

Mbembe entiende esta nueva reestructuración de la política exterior de Estados Unidos (y de 

sus aliados occidentales) como una revitalización de las tácticas de contrainsurgencia y 

reestructuración económica ya ensayadas previamente en el período de 1960-1980, en su 

resistencia a las guerras anticoloniales. Esta reconstrucción de los medios cruentos de matanza 

contra el Otro pone en cuestionamiento la confianza en las ideas tradicionales de democracia y 

soberanía que habían estructurado la auto proyección de Occidente. Ante esta coyuntura 

histórica, necropolítica se piensa como una herramienta para superar las limitaciones teóricas, 

particularmente del entendimiento tradicional de soberanía, y busca con ello comprender la 

instrumentalización y destrucción de los cuerpos vistos como «desechables». Aún más, con ello 

estaba buscando analizar cómo los Estados contemporáneos en su carácter neoliberal han 

utilizado la normalización del estado de excepción para superar las limitaciones de la matanza y 

fusionar la política y la guerra (Mbembe, 2012, p. 133). Mbembe advierte que, por medio de estos 

instrumentos, los Estados-nación ven habilitado el uso indiscriminado de la violencia contra 

ciertos cuerpos calificados de forma distintiva. 

Para la formulación de su tesis, Mbembe se basa en diversos autores, como Martin 

Heidegger, Zygmunt Bauman, Hanna Arendt, Carl Schmitt, Max Weber y Georges Bataille, pero 

principalmente en el trabajo de Michel Foucault, revirtiendo su concepto de «biopoder», y 

proponiendo una profundización de su analítica del poder desde una perspectiva poscolonial 

(Carrizo, 2019, p. 45). Aunque esto se problematizará, necropolítica es pensada inicialmente 

como una continuación histórica de biopolítica. Foucault (2007b) afirmaba que a partir de 

mediados del siglo XVIII se establece un «biopoder» que se ejerce a través de las disciplinas del 

cuerpo (la escuela, la familia, el ejército, la medicina, etc.) y las regulaciones a la población 

(controles y registro de natalidad, longevidad, vivienda, etc.). Los Estados-nación afirmaron este 

poder de invadir todos los aspectos de la vida, recubriendo el viejo poder de matar (soberanía o 

poder soberano), en lo que el autor ha llamado la capacidad de “hacer vivir y dejar morir”. 

Ello implica, según Mbembe (2011), la imposición estatal de la segregación, jerarquización y 

la repartición diferencial entre aquellas personas que deben vivir y las que deben morir. Esto se 

hará basándose en una jerarquización biologicista de lo humano, es decir, el racismo (Mbembe, 

2011, pp. 22-23). No obstante, Mbembe no menciona en ninguna medida como el dispositivo de 

la sexualidad es también fundamental para entender la conformación del biopoder en los 

Estados-nación, en tanto eje fundamental del control del individuo y la población a través de los 

saberes de la medicina, que son tornados en disciplinantes y normativizadores (Foucault, 2001, 

p. 40; 227-228). Esta crítica se ampliará posteriormente. 

Finalizando con esta breve síntesis del concepto de Foucault, el ejercicio de la biopolítica fue 

funcional a la consolidación del capitalismo, en tanto permitió una entrada controlada de la 

población en la producción capitalista, alentando un crecimiento demográfico sostenido, pero sin 

dificultar el sostenimiento de las relaciones de producción (Foucault, 2007a, pp. 170–171). La 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  198 

estabilización de la vida determina que el poder ya no se centre únicamente en la amenaza de 

la muerte, sino en el control de esa vida; en ello establece una forma de «asesinato indirecto»: 

el Estado ya no necesita de ejecutar a poblaciones enteras consideradas prescindibles, sino que 

lo logra a través de la inacción, es decir, al no considerarles parte de la población-objeto de 

tecnologías de la salud (Estévez, 2018, p. 13). 

Por otra parte, y tomando los aportes de Carl Schmitt, Mbembe señala que dos mecanismos 

fundamentales para el funcionamiento de la necropolítica son el «estado de excepción» y el 

«estado de sitio», como instancias que históricamente se han convertido en la base de la 

soberanía. Si el estado de excepción implicaba una invocación continua de urgencia y el combate 

contra un enemigo «ficcionalizado», en la contemporaneidad se observa una reproducción 

constante de esa situación de emergencia que habilita una extensión temporal y cualitativa de la 

excepcionalidad (Mbembe, 2011, pp. 21–22). Por su parte, el estado de sitio desdibuja la 

distinción tradicional entre enemigos internos y externos e iguala la violencia hacia ambos, 

militarizando la vida cotidiana y destruyéndose las instituciones que habían emanado de la 

sociedad civil. En consecuencia, el derecho soberano a matar se fragmenta por fuera de los 

confines estatales (Mbembe, 2011, pp. 52–53) y acontece una enorme difusión de la figura del 

enemigo, con la contrapartida del desarrollo de tecnologías para identificar y masacrar a ese Otro 

(Mbembe, 2012, p. 134). Lo siguiente también se matizará posteriormente, pero podemos 

sintetizar que la necropolítica es una naturalización e institucionalización de estos dos estados, 

sirviendo también a la dinámica de la captura de la potencialidad del viviente, pero en otra lógica. 

Si bien eso último está presente también en la biopolítica (“poder de hacer vivir y dejar morir”), 

ahora no es a través del disciplinamiento económico-político de los cuerpos (de individuos y 

poblaciones), sino más bien mediante una instrumentalización inusitada de la violencia, creando 

efectivamente una nueva existencia social - «mundos de muerte»- con habitantes más cercanos 

a los muertos-vivientes. En este esquema, la exaltación de los aspectos más gráficos de la 

violencia no constituye un defecto del sistema, sino un aspecto esencial de la necropolítica 

(“poder de hacer morir y dejar vivir”). Siguiendo esta línea, cada vez más el ejercicio del 

necropoder no necesita de la organización sistemática de espacios diferenciados de 

disciplinamiento por medio de la efectivización de la muerte, como fueran los campos de 

concentración nazis. Al contrario, se territorializan por fuerza de las masacres perpetradas por 

entes desregularizados que se adjudican el poder fragmentado de matar (Estévez, 2018, pp. 19–

20) o a través del desarrollo de alta tecnología que despersonaliza el asesinato y deshumaniza 

aún más a aquellas personas consideradas sacrificables (Mbembe, 2011, pp. 50–51). 

Mbembe plantea que las primeras experiencias de necropoder se efectivizan en la 

administración colonial, donde no se seguirá el principio de la «guerra legítima» entre Estados 

según la jurisprudencia europea, sino más bien un ejercicio indiscriminado de violencias, sin 

ninguna limitación legal. Así, para el autor, aquí en el continente americano colonial, 

particularmente con el uso de personas esclavizadas en el sistema de plantaciones 

norteamericanas y caribeñas, se performativizan las primeras formas de biopoder junto al 

ejercicio del estado de excepción (Mbembe, 2011, p. 31), dividiendo racialmente entre quienes 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  199 

deben vivir y a quienes debe abandonarse a la muerte. Por su parte, en el apartheid aplicado por 

parte de varios regímenes supremacistas blancos en el continente africano, se desarrolla el 

encadenamiento del biopoder, el estado de excepción y el estado de sitio, que darían forma a la 

necropolítica (Mbembe, 2011, p. 35). En este sentido, afirma que “las colonias son parecidas a 

las fronteras” (Mbembe, 2011, p. 39), y esto es algo que se relaciona con el funcionamiento 

contemporáneo del necropoder, con una violencia que se exacerba en esos espacios liminales 

entre aparatos estatales. La frontera, siguiendo esa línea, ha sido la zona predilecta de aplicación 

de este tipo de necropolíticas, con una instrumentalización del estatus sociopolítico, la 

racialización y generización, como puede verse en los propios casos que analiza Mbembe para 

formular el concepto en un primer lugar, como Israel, Sudáfrica, República Democrática del 

Congo y las plantaciones coloniales caribeñas y norteamericanas. En todos estos casos se han 

desarrollado las susodichas tecnologías de terror y territorialización diferenciada, sea de forma 

regular por medio del vértice estatal y tecnologías de control del movimiento (como la Sudáfrica 

del apartheid e Israel) (Mbembe, 2011, pp. 50–51) y/o la fragmentación de la expresión de la 

soberanía en grupos armados irregulares, que concentran su financiamiento en torno a la 

economía de guerra (como en el este de la República Democrática del Congo) (Mbembe, 2011, 

p. 61).

La raza en la necropolítica 

Como se expresó en las líneas anteriores, la raza constituye una referencia constante para la 

escritura de necropolítica y su devenir histórico es el nexo que encadena en la práctica las 

primeras emergencias del biopoder, y los estados de excepción y de sitio, particularmente en los 

espacios fronterizos y coloniales. No obstante, y si bien no implica que la naturalice como otra 

cosa más que una construcción social, Mbembe en este escrito no explicita cuál considera que 

es el origen histórico-espacial aproximado en su noción de raza. Aún más, sus referencias al 

sujeto esclavizado de las plantaciones son específicamente a partir de los casos norteamericano 

y cubano de los siglos XVIII-XIX (Mbembe, 2011, p. 31; 35), aun cuando el sistema productivo 

era anterior, ya existiendo en los siglos XVI-XVII. En este sentido, Mbembe se acerca a la 

concepción de la génesis de la raza dentro de la escuela poscolonial, así como de Foucault, que 

colocaban su origen hacia el siglo XVIIII. Desde una lectura alternativa, particularmente una 

perspectiva latinoamericana a través de los aportes de la escuela decolonial, este período 

correspondería a una segunda Modernidad, precedida por los Imperios ibéricos y ciudades-

Estado italianas en su creación de un ordenamiento basado en el racismo/colonialidad del poder 

(Castro-Gómez, 2005, pp. 48–49). Ello incluyó la transformación de una separación religiosa en 

otra biológica por fuerza de los ideólogos del Imperio español (Grosfoguel, 2013, p. 45) y que en 

última instancia inauguró el imaginario de la blanquitud (Castro-Gómez, 2005, p. 60). 

Sin embargo, cabe destacarse que la formulación de necropolítica pone en tela de juicio otros 

esfuerzos paralelos o incluso que inspiraron ese artículo de 2003 (Montag, 2005, p. 9). Así, 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  200 

Mbembe señala principalmente el trabajo de Giorgio Agamben, a partir del cual se están 

reinterpretando también los trabajos de Foucault, Arendt y Schmitt (Mbembe, 2012, pp. 131–

132). No obstante, a diferencia de Agamben, Mbembe incorpora explícitamente en sus análisis 

y críticas al racismo y la colonización. En Homo Sacer, Agamben (1998) ofrece, al igual que en 

parte Mbembe haría posteriormente, una reinterpretación de los conceptos de estado de 

excepción y biopolítica ya mencionados. La categoría de «homo sacer» es tomada de la 

nominación dada en el derecho romano cuando una persona con plena ciudadanía (típicamente 

hombre, oriundo y propietario) era expulsado forzosamente de la “vida política” (bios) a la “vida 

(des)nuda” (zoé) (Agamben, 1998, pp. 9–10). A esta última estaban condenadas inherentemente 

poblaciones asociadas a la economía doméstica, pero sin derechos políticos, como mujeres, 

niñeces, ancianos/as y personas esclavizadas, así como el mundo animal. Inspirándose en 

Foucault, Agamben plantea que la biología moderna, en tanto ideología totalitaria, reduce a las 

personas a lo biológico o a la «bestialización del hombre» (Montag, 2005, p. 10) y reintroduce la 

dicotomía adentro/afuera a través de las nociones “objetivas” de lo «normal/anormal». Paralela 

y contradictoriamente, los Estados-nación reconocen a las personas como vida nuda con 

derechos políticos, controlando a las poblaciones a través de los esquemas de biopolítica 

(política de vida) y tanatopolítica (política de muerte). Al quitarles la ciudadanía o nunca 

otorgarles una, el Estado efectivamente condena a ciertas poblaciones a la categoría de homo 

sacer, y por ende a la vida nuda, desechable o matable. Para Agamben, el homo sacer en 

tiempos contemporáneos es el refugiado (Estévez, 2018, p. 16), pero señala cómo 

históricamente esto se practicó primero en los campos de concentración nazis y, en ello, critica 

la falta de consideración de Foucault de la Shoah como parte del ejercicio de biopoder (Whitley, 

2017, pp. 10–11). No obstante, Agamben no incorpora de forma integral la colonización y 

racialización como parte de la genealogía de esa clasificación biologicista, como sí lo hace 

Mbembe. La figura del refugiado, que será retomada posteriormente para hablar de las nuevas 

apropiaciones de necropolítica en bibliografía reciente, es central para Agamben, ya que el 

migrante forzado es incluido en el orden jurídico-político sólo a través de su exclusión de los 

derechos de la ciudadanía, quedando meramente circunscripto al orden de la vida nuda (Estévez, 

2018, pp. 14–15). Sin embargo, en su carácter legalista, Agamben omite cómo se relaciona la 

vulnerabilidad de ciertas poblaciones refugiadas con procesos históricos de racialización y 

construcción del supremacismo blanco en torno a la ciudadanía y fronteras de los Estados-nación 

modernos. En este sentido, como ya se señaló, una de las relevancias del planteo de Mbembe 

es su propia formulación crítica respecto a los escritos foucaultianos, abonando a una lectura no-

eurocéntrica, en tanto plantea que la biopolítica no nace en el seno de la metrópoli occidental en 

el siglo XVIII, sino en el control colonial de las plantaciones (Mbembe, 2011, pp. 36–37). Esto 

paralelamente le diferencia de Agamben, cuyo eje es harto posterior, con los campos de 

concentración nazis como culminación (nomos) de la Modernidad (1998, pp. 146–147). Si bien 

se podría ampliar esta discusión sobre las consecuencias que la genealogía, alcance temporal y 

génesis de la «raza» tienen para la formulación teórica de necropolítica, podemos afirmar en este 

breve apartado que la racialización es un proceso fundamental en su formulación. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  201 

No obstante, se deben señalar dos problemáticas en la categoría de necropolítica, que han 

sido reinterpretadas de distintas formas por la bibliografía inspirada posteriormente, 

específicamente en relación con el capitalismo y la violencia sexual y generizada. 

 

 

La lectura materialista de necropolítica 
 

Una lectura extendida dentro de las apropiaciones del concepto de necropolítica es aquella 

que enfatiza la deshumanización capitalista. Esto ya estaba presente en el escrito original de 

Mbembe, aunque de forma más velada en 2003 y en una referencia mucho más explícita en su 

aporte a la antología colaborativa Estética y Violencia: Necropolítica, Militarización y Vidas 

Lloradas (Ježik et al., 2012). En este sentido, Mbembe señala que ya habían ocurrido esfuerzos 

anteriores al 9/11 para proponer nuevas conceptualizaciones sobre las transformaciones por los 

efectos de la globalización neoliberal, como los trabajos de Michel Hardt y Antonio Negri (2004) 

y el ya mencionado Agamben (1998), que inspiran su publicación de 2003 (2012, p. 131). 

Esta perspectiva que podríamos denominar como “materialista” considera que ha ocurrido 

una profundización de la lógica mercantilista por fuerza de la neoliberalización, donde se ha 

transformado a los cuerpos en mercancías desechables y a su muerte gráfica en parte del lucro, 

por lo que el concepto de la necropolítica habilitaría la noción de una nueva economía: una 

necroeconomía (necroeconomics), acuñada como tal por Warren Montag (2005). Este último 

afirmaba que esa concepción de necroeconomía ya está presente con los inicios de la economía 

política, en los escritos de Adam Smith. Ese análisis teleológico smithiano considera que el 

mercado sin intervenciones nunca podría garantizar el fin de las hambrunas, pero sí evitar 

catástrofes poblacionales; ergo, Smith en el siglo XVIII ya consideraba, en términos 

malthusianos, “que la muerte como si por una mano invisible reestablece el mercado a lo que 

debe ser para que sostenga vida (…) [y] aquellos que se niegan a dejarse morir deben ser 

compelidos por la fuerza [del Estado] a permitirlo”98 (Montag, 2005, p. 16). 

Haskaj argumenta que esto ha ocurrido por el abandono de las formas clásicas de 

acumulación de la Modernidad y una difusión y equivalencia entre la economías formal e informal 

(2018, p. 3); se trataría de la instalación de una nueva economía que reconceptualiza a la muerte 

como mercancía (commodity) y que es instalada por fuerza de la neoliberalización en tiempos 

contemporáneos (Haskaj, 2018, pp. 5–6). Una idea similar es compartida por Letelier, que 

destaca la relación simbiótica entre las guerras contemporáneas y la extracción depredadora de 

recursos naturales (2019, pp. 89–91), así como, en parte, por Sayak Valencia Triana, que piensa 

en el caso mexicano y particularmente en Tijuana por el uso depredador y mercantilizado del 

cuerpo, presente en los asesinatos, secuestros, venta de órganos, etc. (2010, pp. 15–16). 

                                                           
98 Traducción libre del original en inglés: “Death as by an invisible hand restores the market to what it must be to support 

life (…) those who refuse to allow themselves to die must be compelled by force to do so” (Montag, 2015, p. 16). 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  202 

Por todo lo anterior, estas lecturas de necropolítica enfatizan la dinámica de hacer morir y 

dejar vivir dentro del sistema capitalista neoliberal, por lo que paralelamente al homo sacer de 

Agamben (aquella persona exceptuada de derechos políticos) está el desposeído 

económicamente que también es dejado y hecho morir, en nombre del libre mercado (laissez 

faire) (Montag, 2005, p. 17). Hay dos grandes limitaciones en esta lectura materialista. 

Primero, esta perspectiva no considera la autonomía relativa de estas violencias cruentas 

respecto al modo de producción capitalista, lo cual no implica que estas y sus perpetradores 

dejen de ser funcionales a la acumulación capitalista. Más bien, al poner como nexo explicativo 

al capitalismo, la emergencia de la necropolítica y formas contemporáneas de necropoder se 

relacionan únicamente con la reproducción del sistema económico imperante, y en ello, se 

invisibilizan los otros nodos que alimentan su funcionamiento, como el racismo, xenofobia, 

misoginia, LGBTQIA+-odio, etc. En este sentido, se niega la politicidad de las categorizaciones 

y su jerarquización de la humanidad, que son usadas para una construcción diferenciada del 

ejercicio de la soberanía, como en el sistema de plantaciones, de apartheid o la ocupación 

neocolonial. Siguiendo este matiz, Sayak Valencia Triana destaca el rol identitario que ese 

«capitalismo gore» o necroeconomía cumple, en tanto el capitalismo es también un sistema 

sociocultural de producción de subjetividades. En su variante neoliberal e hiperviolenta, el 

capitalismo produciría a «sujetos endriagos», típicamente hombres cis-heterosexuales, 

caracterizados por el hiperconsumo, masculinidades tóxicas, contextos precarizados, y 

heroificación de la perpetración de violencias crueles (Valencia Triana, 2012, pp. 86–87). 

Segundo, uno de los pilares para la argumentación de una necroeconomía ha sido la supuesta 

ruptura respecto a los cánones de la Modernidad, y específicamente la instalación de un nuevo 

patrón de acumulación. No obstante, otras autoras como Pilar Calveiro afirmarían que más bien 

se está asistiendo contemporáneamente a una radicalización de la Modernidad, en tanto sus 

pilares -sociedades excluyentes, subjetividades individualistas y mercantilización de la vida- no 

han cambiado, sino que se han acelerado (Calveiro & Peris Blanes, 2016). Aún más, Mbembe 

ha comparado las guerras contemporáneas (especialmente aquellas ligadas con la guerra contra 

el terrorismo), con las guerras coloniales, en tanto han estado también signadas por la 

depredación y extracción (Mbembe, 2019, p. 4). En este sentido, podríamos pensar en la 

necropolítica como una aceleración de las bases de la Modernidad (racista, heteropatriarcal y 

capacitista) (Mendoza, 2019), y no como una ruptura respecto a esta.  

Lo anterior cobra aún más relevancia al tener en cuenta los contextos recientes de 

revitalización del uso de necropolítica en el ámbito académico, de difusión y mediática. En este 

sentido, ha habido un consenso académico en la utilidad del concepto de necropolítica para 

abordar los procesos migratorios (Estévez, 2018, pp. 22–23). Asimismo, en la coyuntura de la 

crisis sanitaria de COVID-19, habrá un resurgimiento de la utilidad de aquellas teorías centradas 

en la fragilidad e importancia de los cuerpos, específicamente de Foucault, Esposito y Mbembe, 

entre otros, visibilizando cómo toda política se encarna (Preciado, 2020). 

En este sentido, desde la visibilización en 2015 de la crisis humanitaria en torno a personas 

refugiadas provenientes de Medio Oriente y Norte de África ha proliferado una conexión 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  203 

epistemológica con el concepto de necropolítica, particularmente en torno a la Unión Europea y 

el Mar Mediterráneo. Así, por ejemplo, el trabajo reciente de Talbayev (2023) utiliza el concepto 

en cuestión para analizar la fisionomía de la borderización del Mediterráneo, donde por fuerza 

de la creciente militarización, redadas contra rescates en mar abierto y utilización de Estados 

norafricanos para restringir el movimiento, se ha convertido a ese cuerpo de agua en un espacio 

de frontera y muerte. Siguiendo esta línea, se han escrito trabajos específicamente sobre el caso 

británico (dos Ventos Lopes Heimer, 2022), australiano (Morris, 2023) y sudafricano (Beetar, 

2019). Asimismo, pueden encontrarse análisis entre el manejo del COVID-19 y necropolítica en 

diversas administraciones gubernamentales, enfatizando el carácter neoliberal de los Estados 

contemporáneos, con la privatización y expulsión por parte de sus sectores de salud. En este 

sentido, según Lee (2020), la necropolítica durante la pandemia se materializa con el énfasis 

puesto en el peso económico de los cuidados y medidas sanitarias punitivas. Otros casos 

específicamente versan en el caso indio (Jagannathan & Rai, 2022) y turco (Erden, 2023). 

Aunque válida, esta lectura materialista, y particularmente en las apropiaciones que ha tenido 

durante la pandemia de COVID-19, tiende a aplanar todo el análisis en cómo el Estado aniquila 

a las poblaciones por accionar directo e indirecto. En ello, desdibuja los procesos de racialización, 

heterosexualización forzada, negación de ciudadanía y demarcación de ciertos cuerpos como 

desechables, que están en la propia génesis de esas políticas de muerte. 

Más recientemente y también en el contexto de la pandemia, Paul Preciado (2020) ha 

planteado un análisis de las crisis sanitarias en relación con una crítica a las ideas tradicionales 

sobre la biopolítica foucaultiana y necropolítica mbembeana, en tanto estos sistemas toman 

formas dominantes de discriminación racial, migratoria y generizada/sexual anteriores al estado 

de excepción. Es decir, en este trabajo no se enfatiza la excepcionalidad del COVID-19 como 

generadora de las desigualdades, sino como una construcción espaciotemporal que materializa, 

reproduce e intensifica sistemas jerárquicos, como lo han hecho las epidemias previas de sífilis 

entre los siglos XVI-XVIII y VIH-SIDA en el siglo XX (Preciado, 2020, pp. 6–8). 

 

 

El género y sexualidad en la necropolítica 
 

Mbembe no menciona la violencia sexualizada y generizada en Necropolítica, aunque sí en 

Sobre el gobierno privado indirecto. En este último texto, conceptualiza a la violación sexual como 

parte de las violencias ejercidas públicamente por los dependientes de los «señores de la guerra» 

y propone que estas sirven para hacer uso de derechos delegados de «exenciones en especie» 

(Mbembe, 2011, pp. 90–92). En este sentido, llama la atención cómo el cuerpo sobre el cual 

actúa la violencia que describe Mbembe está desprovisto de género y orientación sexual en el 

escrito original, y por ende los trabajos de muerte -su eje de análisis- no parecen influenciados 

por esas categorías. Cabe denotarse que en la publicación original en inglés de Necropolitics sí 

se menciona la sexualidad, aunque en un pie de página en referencia a Georges Bataille. Así, 

según Bataille, la violencia y la sexualidad estarían intrínsecamente ligadas, considerando que 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  204 

el detentor de la soberanía es aquel que no tiene preocupación por los límites de la muerte y de 

la violencia, incluyendo la trasgresión de aspectos sexuales (Mbembe, 2003, pp. 15–16). No 

obstante, el resto del escrito no se encuentra atravesado por esta aseveración: no se menciona 

la violencia con base en la orientación sexual, la expresión de género, ni la expresividad de la 

violencia como reafirmación de identidades generizadas. Esta omisión, como ya se mencionó, le 

pone en contraposición con el énfasis que Foucault había hecho en la represión y control 

normativizado de la sexualidad para entender la construcción del biopoder. 

Ya Butler (1992) mencionaba cómo Mbembe concibe al cuerpo en términos esencialistas y 

género-neutrales (gender neutral) al analizar el ensayo “The Banality of Power and the Aesthetics 

of Vulgarity in the Postcolony” [La banalidad del poder y la estética de la vulgaridad en la 

poscolonia] (Mbembe, 1992). Por último, la sexualidad está presente explícitamente en el texto 

de On the Postcolony (Mbembe, 2001) al referirse a la colonialidad, el cual fue escrito por 

Mbembe con anterioridad a Necropolitics (Mbembe, 2003). Así, por ejemplo, el autor considera 

que la dominación de la colonialidad y la trata trasatlántica en África fue «fálica», en tanto la 

construcción de la masculinidad y el poder no derivan sólo de la amenaza y ejercicio de la muerte, 

sino también del falo y expresión de la virilidad a expensas de la sujeción de la mujer (Mbembe, 

2001, pp. 13–14). Asimismo, en otros trabajos, afirma que la poscolonialidad es un espacio de 

virilidad ansiosa (Mbembe, 2011, p. 110), mientras que la burocracia poscolonial se 

caracterizaría por abogarse ciertos derechos sobre otros cuerpos, particularmente en la forma 

del abuso sexual (Mbembe, 2001, pp. 126–127). Aún más, Mbembe tenía conocimiento de 

trabajos análogos a los de necropolítica al revisitar el concepto en 2012, como una de las obras 

de Butler, Frames of War. When is life grievable? (Mbembe, 2012, p. 135), donde el género es 

un eje articulador de las formas contemporáneas de construir (o no) el duelo. Cuando el autor 

volvió a referirse al concepto, al menos en la bibliografía a la que se pudo tener acceso, primero, 

en “Necropolítica, una revisión crítica” (Ježik et al., 2012) y luego en la republicación del artículo 

original junto a otros ensayos bajo el nombre homónimo Necropolitics99 (Mbembe, 2019), no 

incorporó ninguna de estas críticas 

Podría argumentarse que esta omisión obedece a una formulación excesivamente teórica, 

pero el autor no conceptualiza al sujeto de su estudio en términos “universales” cartesianos, 

desprovisto de toda marca de corporalidad e identidad (Grosfoguel, 2013, p. 36), sino que la raza 

atraviesa todo el corpus, y los casos paradigmáticos de Sudáfrica e Israel están informados por 

ello (Mbembe, 2011, pp. 43–44; 55). También podría postularse que estas falencias provienen 

de la raíz foucaultiana que subyace en el texto, acarreando su homologación entre sexo y género 

al referirse al poder del dispositivo de la sexualidad, pero esto ya se ha criticado 

                                                           
99 El mismo libro de Necropolitics (Mbembe, 2019) se publicó con anterioridad en español, portugués y francés, pero con 

los títulos de «Políticas de la Enemistad» (Mbembe, 2016; 2017; 2018). Aún más, las menciones al concepto de 

necropolítica son múltiples y contradictorias entre estas versiones: en la variante española, portuguesa y francesa 

aparece un subtítulo denominado «Necropolítica y relación sin deseo», dentro del primer apartado «Salida de la 

democracia»; no obstante, en ninguno de estos cambia el contenido del texto y no se explicita la relación de ese contenido 

con necropolítica. Se han tenido en cuenta todas estas versiones al sintetizar los comentarios hacia la obra de Mbembe 

y específicamente de la categoría en cuestión. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  205 

epistemológicamente desde los distintos feminismos (Posada Kubissa, 2015), mucho antes de 

la publicación original. Asimismo, cabe señalar que no hay una sola interpretación posible sobre 

las categorías que Mbembe utiliza de Foucault o de Schmitt, como soberanía y biopolítica, 

respectivamente. Aún más, Butler ya planteaba que la existencia queer da cuenta de una 

inadecuación de la biopolítica, en tanto hacia la década de 1980 y en el contexto de la epidemia 

de VIH/SIDA, los cuerpos no-heterosexuales eran condenados a la muerte (Puar, 2007, p. 71). 

Posteriormente, Rita Segato planteó que un aspecto fundamental de la soberanía schmittiana 

(esencial en la formulación de Mbembe) es la expropiación del cuerpo-territorio de la víctima por 

parte del agresor, a la vez que señalaba que biopolítica y su poder de hacer morir no implicaría 

solo el asesinato, sino también la sujeción moral y psicológica, incluyendo la violencia sexual y 

generizada (2016, pp. 38–39). Por último, tampoco podemos justificarlo a una no-presencia de 

estas discusiones dentro de los Estudios Poscoloniales. Más bien, lo adjudicamos a una 

«ignorancia como política de conocimiento», en términos de valeria flores100 (2008, pp. 18–19) o 

«heterosexualización del saber», también proveniente de flores (2016, pp. 20; 28). 

En este sentido, no es que las categorías de género y sexualidad no estén presentes en el 

texto, o que no se “sepan” o hayan sido “olvidadas”. Más bien, están implícitas o subyacentes en 

la hetenormativización que hace el escrito de ellas. Si bien pensada para el ámbito educativo, 

con este concepto, traído de la teoría queer, valeria flores sugiere que la ignorancia es también 

una forma de conocimiento. No es mera falta de información, sino más bien que un efecto de una 

forma hegemónica de conocer. Todo lo anterior, sumado al hecho de que el autor haya acuñado 

el término de necropolítica en 2003 para luego no volver a utilizarlo ni profundizarlo (Mbembe, 

2012, p. 135), y que plantee que su propio trabajo no está concentrado en las relaciones de 

género (Dorlin, 2007, pp. 148–149), no evita que haya interpelado a muchas autoras feministas 

e intelectuales del Sur Global. 

Intelectuales mujeres y personas no binaries han hecho la doble labor de arraigar 

históricamente aún más la teoría de Mbembe y sacar a reflote críticamente las categorías de 

género y sexualidad, mostrando cómo las violencias del necropoder las atraviesan. Estos 

trabajos desde América Latina y particularmente México han buscado enfatizar las 

particularidades geográficas y subjetivas en la constitución situada del necropoder (Estévez 

2021, p. 1). Dentro de estos aportes, se destaca el de la mencionada Valencia Triana por cómo 

analiza la violencia en México como una herramienta simultáneamente de supervivencia, así 

como de autoafirmación, socialización y cultura (Estévez 2021, p. 22), bajo lo que denomina 

como «necroempoderamiento». 

Uno de los primeros trabajos que traerá una revisión crítica sobre necropolítica desde la teoría 

queer fue Terrorist asemblages. Homonationalism in queer times (2007) de Jasbir Puar, donde 

analiza las políticas de lo queer en la tortura perpetrada por soldados estadounidenses contra 

los prisioneros de Abu Ghraib, y la expulsión de la otredad racial dentro de la comunidad 

LGBTIQA+ (particularmente gay) en el apogeo de la Guerra en Irak y en el contexto del 

100 En este escrito se sigue la autoadscripción identitaria de la autora, por lo cual se mantiene su nombre en minúsculas 

en el cuerpo del texto y las referencias bibliográficas. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  206 

etnonacionalismo de Israel, como formas de complicidad imperialista. Este aporte fundamental 

inspirará una obra posterior de antología en torno al concepto de «queer necropolitics» 

(Haritaworn et al., 2014). Particularmente estos trabajos se nutren de un posible diálogo entre 

Butler y específicamente su preocupación por las vidas llorables y vivibles (2009), y el dejar morir 

del que nos advertía Mbembe (2003). 

Desde Latinoamérica, se ha pensado específicamente al femicidio como un ejercicio de 

necropoder sobre los cuerpos de las mujeres, y la expresión máxima y culminante de un 

continuum de la violencia generizada contra las identidades femeninas y feminizadas (Sagot, 

2013, pp. 4–5). Sagot analiza eso regionalmente con los altos índices de violencia de género en 

Centroamérica, en una trayectoria histórica larga de democratización trunca, neoliberalización y 

feminización de la pobreza (2013, pp. 12–13). En este sentido, la estratificación de ciertos 

cuerpos les hace vulnerables (y aún más vulnerabilizados dentro de puntos específicos de 

intersección entre raza, clase, orientación sexual, etc.) (Sagot, 2013, pp. 7–8) e incluso 

“desechables” frente a violencias extremas, funcionando en torno a una «necropolítica del 

género». El femicidio tiene entonces el rol ritual y performativo de coaccionar a las mujeres y a 

los hombres a adecuarse a las lógicas patriarcales, es decir, como víctimas y victimarios 

respectivamente. Sagot ve a la necropolítica del género como un instrumento fundamental de las 

sociedades contemporáneas para controlar y desechar ciertos cuerpos (2013, pp. 15–16). Por 

su parte, analizando el accionar del Estado brasilero, Berenice Bento (2018) argumenta que se 

ha formado un «necrobiopoder», en tanto coexistencia de los poderes de dar vida (biopoder) y 

dar muerte (necropoder) en el Estado-nación contemporáneo y particularmente de forma 

diferenciada entre los cuerpos cis y trans. Con esta aseveración coinciden varias autoras, 

incluyendo a Estévez (2018), quien, pensando críticamente en el estatus de los migrantes 

forzosos, ve una existencia coetánea de estos dos poderes por parte del aparato estatal en su 

regulación de los ciudadanos y no-ciudadanos, junto a procesos de racialización y generización. 

Un énfasis en el entendimiento del funcionamiento del necropoder que ofrecen estas 

intelectuales latinoamericanas es el carácter fragmentado y paraestatal del ejercicio de la 

soberanía, y su enquistamiento en el funcionamiento de los aparatos estatales (Estévez, 2021), 

así como los contextos habilitantes o modus operandi de los escenarios de la violencia sexual y 

generizada, incluyendo el femicidio (Sagot, 2013, pp. 16–18) y la importancia del 

necroempoderamiento, o ejercicio sistemático y consciente en la lógica del necropoder, como 

parte de la construcción de masculinidades hiperviolentas (Valencia Triana, 2012, pp. 19–20).  

Resistencias al necropoder 

En este último apartado, se intentará hacer una aproximación al otro gran aporte que las 

intelectuales feministas realizaron a partir del concepto de necropolítica de Mbembe, visibilizando 

la posibilidad y efectividad de las resistencias contra-necropolíticas. Entre ellas, se han 

enfatizado las proyecciones a construir nuevas vivencias a partir de la producción artística, pero 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  207 

también deben de incluirse a aquellas identidades no-violentas, que no siguieron un ciclo vicioso 

de transformarse de víctimas a victimarios, y que en cambio se centraron en cuidados de la vida. 

Cabe destacarse que, en su escrito original, Mbembe solo menciona explícitamente la 

resistencia a la necropolítica a través de la destrucción del propio cuerpo, específicamente en 

los casos de la persona esclavizada en el sistema de plantación o del subalterno contemporáneo 

en los espacios neocoloniales (2011, p. 74). Así, las personas esclavizadas de las plantaciones 

de la época colonial afirmarían su autonomía y humanidad al destruir lo que el amo considera 

como su mercancía (Mbembe, 2011, pp. 32–33; 74) o en los ataques suicidas culminaría una 

simbiosis de la destrucción/autodestrucción en un intento desesperado y profetizado (Mbembe, 

2011, pp. 67–69). Siguiendo a esto último, afirma que:  

 
En la lógica del «mártir», Ia voluntad de morir se fusiona con Ia de llevarse al 

enemigo consigo, es decir, eliminar toda posibilidad de vida para todos; lógica 

aparentemente contraria a aquella que consistía en querer imponer Ia muerte 

a los demás, siempre y cuando se preservara Ia propia (Mbembe, 2011, p. 68). 

 

En este sentido, no parece haber resistencia posible a la necropolítica más que fundirse en 

ese trabajo de muerte y, de una manera atomizada y fugaz, recuperar la agencia a través de la 

aniquilación del propio cuerpo, el cual, en ello, se transforma en un espacio trascendental y ya 

no de mera materia. No obstante, en esa reflexión, Mbembe no está proponiendo, al menos 

teóricamente, una posible salida de las lógicas de la necropolítica, sino una reversión del 

necropoder contra los detentores de este, en un esfuerzo caníbal y cuasi fatídico. Por el contrario, 

intelectuales feministas han rescatado la resiliencia y capacidad creativa para (re)crear 

comunidad e identidades por fuera del necroempoderamiento. 

Ariel Osterweis Scott (2010) hace un análisis de la obra de Faustin Linyekula y Studios Kabako 

en relación con lo que denomina como «geo-coreografía», en tanto una resistencia -encarnada 

corporal y espacialmente- frente el legado colonial y funcionamiento necropolítico en la República 

Democrática del Congo. En esto, no hay una acción individual, sino la pertenencia a un colectivo 

artístico trasnacional que tiene epicentro en Kisangani y que aprovecha la visibilidad mediática 

de Linyekula para financiar el trabajo militante de integración de jóvenes artistas en el terreno 

congolés. También en un análisis de contextos africanos, Natalia Cabanillas aborda a 

Mustadafim Foundation, una organización de cuidado comunitario en las periferias de Ciudad del 

Cabo, que proponen un desafío a la lógica de necroempoderamiento o de los crímenes con fines 

expresivos. Esto es, a partir del propio protagonismo de sus miembras, que, encarnan una lógica 

distinta desde su posición como mujeres, madres, sudafricanas y negras, cuyo derecho a la 

maternidad había sido negado y policiado por el régimen de apartheid (2019, p. 197). 

Por último, Ana Sabina Castro Sam, hace un análisis similar con el Colectivo Madres 

Buscadoras de Sonora, en cuyo contexto particular la necropolítica está encarnada en la 

violencia estructural justificada por la «guerra contra el narco», bajo los sexenios presidenciales 

del período 2006-2018 (2021, p. 101). Enfrentándose a una violencia estatal y paraestatal cruenta 

en el espacio fronterizo de Sonora-Arizona (Castro Sam, 2021, p. 99), el colectivo hace la doble 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  208 

labor de la búsqueda en vida (encarnada en las personas en situación de calle que podrían ser 

aquellas buscadas entre la lista de desaparecidas) y la búsqueda en la muerte (rastreando fosas 

comunes a partir de sus propios recursos), que es parte del carácter liminal de la desaparición. 

Estos trabajos mencionados enfatizan dos cuestiones fundamentales, traídas a colación por 

el trabajo de intelectuales feministas. Primero, cómo la violencia no pertenece al orden del 

impulso o la libido, sino al reforzamiento expresivo o performativo del estatus quo: de los 

perpetradores como detentores de la violencia y de las víctimas como sujetos feminizados y 

racializados en los márgenes socioeconómicos. Segundo, cómo las respuestas contra-

necropolíticas no deben alzarse en tanto accionares atomizados, sino a través de redes de 

contención que politizan el cuidado, sea desnaturalizando la figura de la mujer-madre y/o 

planteando identidades masculinas no-violentas, que se vuelve aún más disruptivo al enfrentar 

a agentes del aparato estatal, así como organizaciones criminales paraestatales que utilizan el 

necropoder. 

Como puede observarse, las formas de resistencia son multifacéticas y combinan 

perspectivas antirracistas, anticoloniales y feministas. A veces, como parte de agrupaciones 

artísticas, redes de cuidado mutuo o militancia por los derechos humanos, pero todos versan en 

lo colectivo como espacio simultáneo de duelo y rehumanización. 

Conclusiones 

En este trabajo se hizo un recorrido crítico sobre una de las obras más difundidas del prolífico 

intelectual camerunés, Achille Mbembe, y cómo su apropiación ha sido fundamental para 

repensar los trabajos de muerte en el Sur Global. Para ello se realizó una relectura del texto 

fundacional, poniendo especial énfasis en su contexto de producción en relación con el 

intervencionismo estadounidense pos-2001 y la crisis de los conceptos de soberanía, biopolítica 

y democracia, que otrora habían estructurado los discursos desde y sobre Occidente. 

Retrotrayendo la génesis de este necropoder a las administraciones coloniales, Mbembe 

plantea su funcionamiento contemporáneo como un poder difuso detentado por actores estatales 

y no-estatales que establece una distinción entre los cuerpos considerados desechables, y sobre 

estos últimos hacen operar un ejercicio inusitado de violencia gráfica que territorializa, reafirma 

identidades y reproduce el funcionamiento del capitalismo neoliberal, especialmente en los 

espacios del Sur Global. No obstante, cómo los procesos de generización, racialización y 

deshumanización por demarcación como no-ciudadano y no-heterosexual han informado a la 

necropolítica implican aportes posteriores al artículo de 2003 que se rastrearon también aquí. 

En este sentido, si bien se destacaron positivamente cómo los aportes de Mbembe contrastan 

con otros esfuerzos coetáneos al enfatizar a la raza como eje articulador de las políticas de vida 

y muerte centradas en el cuerpo, se planteó una genealogía alternativa respecto de los procesos 

de racialización de aquella contenida en los trabajos de Mbembe (que se centran en el siglo 

XVIII) y particularmente dos grandes críticas a las apropiaciones posteriores.



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  209 

Sobre la lectura materialista, se señalaron como limitantes el énfasis puesto en la 

acumulación capitalista como única explicación del funcionamiento de la necropolítica y 

particularmente en cómo los momentos de excepcionalidad como la crisis migratoria desde 2015 

y la pandemia de COVID-19 supuestamente originarían o al menos sacarían a la superficie 

prácticas basadas en el necropoder. Si bien presente, esto no es un énfasis que Mbembe había 

puesto en su texto original, y una sobreexposición de la base capitalista del necropoder tiende a 

aplanar el análisis, invisibilizar los otros procesos deshumanizadores concomitantes y desestimar 

una lectura interseccional de cómo distintos cuerpos son jerarquizados. En base a los aportes 

desde una perspectiva de género y sexualidad, se señalaron las ausencias epistemológicas de 

cómo el ejercicio del necropoder está informado por esas categorías y cómo ello se podría 

explicar por una forma hegemónica (heteronormada) de conocimiento en el texto original. 

En contraste, muchas intelectuales feministas han enriquecido el texto original al enraizarlo 

con el feminicidio y transfeminicidio como trabajos de muerte ligados a la colonialidad y 

capitalismo, y, aún más, a la reafirmación de masculinidades hiperviolentas en detrimento de los 

cuerpos de esas víctimas racializadas y expulsadas del orden heteropatriarcal por su identidad 

de género y/u orientación sexual. Por último, también proviniendo de aportes posteriores y 

particularmente de raíz feminista, se analizaron las bases epistemológicas y estudios concretos 

de resistencias contra-necropolíticas, que se han centrado particularmente en redes de 

contención y cuidado, así como expresiones artísticas, que proponen lógicas que no están 

basadas en el necroempoderamiento, pero tampoco buscan una vuelta al control biopolítico 

vertical. 

 
 

Referencias bibliográficas 
 

Agamben, G. (1998). Homo Sacer: el poder soberano y la nuda vida. Pre-Textos. 

Beetar, M. (2019). A contextualization of the 2008 and 2015 xenophobic attacks: Tracing South 

African necropolitics. Current Sociology, 67 (1), 122–140.  

Bento, B. (2018). Who can inhabit the Nation-State? Cadernos Pagu, 53. 

https://doi.org/10.1590/18094449201800530005 

Butler, J. (1992). Mbembe extravagant power. Public Culture, 5 (1), 67–74. 

Butler, J. (2009). Frames of war: When is life grievable? Verso. 

Cabanillas, N. (2019). Institucionalizar el cuidado comunitario: Redefiniendo lo público. En K. 

Ochoa Muñoz (Ed.) Miradas en torno al problema colonial. Pensamiento anticolonial y 

feminismos descoloniales en los Sures Globales (pp. 192-213). Akal/Inter Pares. 

Calveiro, P., & Peris Blanes, J. (2016). Nuevas violencias, nuevas voces y nuevas resistencias 

en tiempos de reorganización hegemónica. Entrevista a Pilar Calveiro. Kamchatka. Revista 

de Análisis Cultural., 0 (6), 881–895. https://doi.org/10.7203/kam.6.7667 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  210 

Carrizo, M. B. (2019). Una analítica del poder desde el Sur Global: los aportes de Achille Mbembe 

para una genealogía situada del racismo. Revista Intersticios de La Política y La Cultura, 16, 

43–73. http://revistas.unc.edu.ar/index.php/intersticios/index 

Castro-Gómez, S. (2005). La poscolonialidad explicada a los niños. Editorial Universidad del 

Cauca; Instituto Pensar. 

Castro Sam, A. S. (2021). Desapariciones forzadas y hallazgo de fosas clandestinas en México: 

el caso del Colectivo Madres Buscadoras de Sonora. Pacha. Revista de Estudios 

Contemporáneos del Sur Global, 2 (4), 95–109. https://doi.org/10.46652/pacha.v2i4.53 

Dorlin, E. (2007). Décoloniser les structures psychiques du pouvoir. Mouvements, 51 (3), 142–

151. https://doi.org/10.3917/MOUV.051.0142 

Dos Ventos Lopes Heimer, R. (2022). Bodies as territories of exception: the coloniality and 

gendered necropolitics of state and intimate border violence against migrant women in 

England. Ethnic and Racial Studies, 46 (7), 1378–1406. 

https://doi.org/10.1080/01419870.2022.2144750 

Erden, Ö. O. (2023). Politicising Death in the Covid-19 Outbreak: AKP, Necropolitics and Right-

Authoritarianism in Turkey. The Public, 30 1–14.  

https://doi.org/10.1080/13183222.2023.2162295 

Estévez, A. (2018). Biopolítica y necropolítica: ¿constitutivos u opuestos? Espiral. Estudios Sobre 

Estado y Sociedad, 25 (73), 9–43. https://doi.org/10.32870/espiral.v25i73.7017 

Estévez, A. (Ed.) (2021). Necropower in North America. The Legal Spatialization of Disposability 

and Lucrative Death. Palgrave Mcmillan 

Estévez, A. (2021). The Management of Death in North America: From the Necropolitical 

Governmentalization of the State to the Rule of Law Necropower. En Necropower in North 

America. The Legal Spatialization of Disposability and Lucrative Death (pp. 9-33). Palgrave 

Mcmillan 

flores, v. (2008). La ignorancia como política de conocimiento y práctica de (hetero) 

normalización. Revista Trabajo Social, 18, 14–21. 

flores, v. (2016). Afectos, pedagogía, infancia y heteronormatividad: Reflexiones sobre el daño. 

En D. Britzman (Ed.), Pedagogías transgresoras (pp. 13–30). Bocavulvaria. 

Foucault, M. (2007a). Historia de la sexualidad. La voluntad de saber. Siglo XXI Editores. 

Grosfoguel, R. (2013). Racismo/sexismo epistémico, universidades occidentalizadas y los cuatro 

genocidios/epistemicidios del largo siglo XVI. Tabula Rasa, 19, 31–58. 

https://www.redalyc.org/pdf/396/39630036002.pdf 

Hardt, M. & Negri, A. (2004). Multitud. Guerra y democracia en la era del Imperio. Editorial 

Debate. 

Haritaworn, J., Kuntsman, A., & Posocco, S. (2014). Queer Necropolitics. Routledge. 

Haskaj, F. (2018). From biopower to necroeconomies: Neoliberalism, biopower and death 

economies. Philosophy and Social Criticism, 44 (10), 1–21. 

https://doi.org/10.1177/0191453718772596 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  211 

Jagannathan, S., & Rai, R. (2022). The necropolitics of neoliberal state response to the Covid-19 

pandemic in India. Organization, 29 (3), 426–448. 

https://doi.org/10.1177/13505084211020195 

Ježik, E., David Theo, G., Hernández, M., Makdisi, S., Uribe, M. V., Mejía, I., Nuttall, S., Barrios, 

J. L., Mbembe, A., Longoni, A., & Expósito, M. (2012). Estética y Violencia: necropolítica,

militarización y vidas lloradas. Universidad Nacional de México. Museo Universitario Arte

Contemporáneo.

Lee, C. J. (2020). The necropolitics of COVID-19. Africa is a Country. 

 https://africasacountry.com/2020/04/the-necropolitics-of-covid-19  

Letelier, G. D. (2019). Capitalismo y guerra: de la necropolítica a la necroeconomía. El nihilismo 

y las nuevas gramáticas de lo bélico. Otrosiglo. Revista de Filosofía, 3 (2), 72–102. 

Mbembe, A. (1992). The Banality of Power and the Aesthetics of vulgarity in the postcolony. 

Public Culture, 4 (2), 1–30. 

Mbembe, A. (2001). On the postcolony. University of California Press. 

Mbembe, A. (2003). Necropolitics. Public Culture, 15 (1), 11–40. 

 https://doi.org/10.1215/08992363-15-1-11 

Mbembe, A. (2011). Necropolítica: seguido de sobre el gobierno privado indirecto. Melusina. 

Mbembe, A. (2012). Necropolítica, una revisión crítica. En H. Chavez y otros. Estética y Violencia: 

necropolítica, militarización y vidas lloradas (pp. 130–140). Universidad Nacional de México. 

Museo Universitario Arte Contemporáneo. 

Mbembe, A. (2019). Necropolitics. Duke University Press. 

Mendoza, B. (2019). La colonialidad del género y poder: De la postcolonialidad a la 

decolonialidad. In K. Ochoa Muñoz (Ed.), Miradas en torno al problema colonial. Pensamiento 

anticolonial y feminismos descoloniales en los sures globales (pp. 28–40). Akal; Inter Pares. 

Montag, W. (2005). Necroeconomics. Adam Smith and death in the life of the universal. Radical 

Philosophy, 134, 7–17. 

Morris, J. C. (2023). Necropolitics as accumulation: Enforcement and enclosure in Brisbane 

during COVID-19. Political Geography, 102. https://doi.org/10.1016/j.polgeo.2023.102854 

Posada Kubissa, L. (2015). El “género”, Foucault y algunas tensiones feministas. Estudios de 

Filosofía, 52, 29–43. https://doi.org/10.17533/udea.ef.n52a03 

Preciado, P. B. (2020). Learning from the virus. Artforum International, 58 (9). 

 https://www.artforum.com/print/202005/paul-b-preciado-82823 

Puar, J. K. (2007). Terrorist Assemblages. Homonationalism in Queer Times. Duke University 

Press. 

Sagot, M. (2013). El femicidio como necropolítica en Centroamérica. Labrys, 1-26. 

https://www.researchgate.net/publication/258210077_El_femicidio_como_necropolitica_en_

Centroamerica 

Scott, A. O. (2010). Performing Acupuncture on a Necropolitical Body: Choreographer Faustin 

Linyekula’s Studios Kabako in Kisangani, Democratic Republic of Congo. Dance Research 

Journal, 42 (2), 11–27. http://muse.jhu.edu/journals/drj/summary/v042/42.2.scott.html 

https://africasacountry.com/2020/04/the-necropolitics-of-covid-19


NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  212 

Segato, R. L. (2016). La guerra contra las mujeres. Traficantes de sueños. 

https://www.traficantes.net/sites/default/files/pdfs/map45_segato_web.pdf 

Talbayev, E. T. (2023). The Residual Migrant: Water Necropolitics and Borderization. 

Interventions, 26 (1), 21-35. https://doi.org/10.1080/1369801X.2023.2190921 

Valencia Triana, S. (2010). Necropolítica. En Capitalismo gore (pp. 139–173). Medusina. 

Valencia Triana, S. (2012). Capitalismo Gore y necropolítica en México contemporáneo. Debate 

Feminista, 50, 51–76. 

Whitley, L. (2017). The disappearance of race: a critique of the use of Agamben in border and 

migration scholarship. Borderlands, 16 (1), 1–23. 

 

 

Bibliografía 
 
Foucault, M. (2001). Defender la sociedad. Curso en el College de France (1975-1976). Fondo 

de Cultura Económica. 

Foucault, M. (2007b). Nacimiento de la biopolítica. Curso en el Collège de France (1978-1979). 

Fondo de Cultura Económica. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  213 

Autoras 

 
Coordinadoras 

Cabanillas, Natalia  
Doctora en sociología por la Universidad de Brasilia (UnB), con estancia en la University of the 

Western Cape (UWC), Sudáfrica. Maestra en Estudios de Asia y África, Especialidad: África 

subsahariana por El Colegio de México. Profesora de Historia por la Universidad Nacional de La 

Plata (UNLP). Actualmente, es profesora en la Universidade da Integração Internacional da 

Lusofonia Afro Brasileira (UNILAB), Brasil, y becaria de productividad en pesquisa por la 

Fundação Cearense de Apoio ao Desenvolvimento Científico e Tecnológico (FUNCAP). En 2025 

coordinó la obra colectiva “Gêneros e feminismos na África Global”. Coordina proyectos de 

investigación y extensión en el área de feminismos, relaciones de género en África Global y 

producción de material didáctico para escuelas rurales. También actua como líder del Grupo de 

Pesquisa Estudos Feministas Africanos del Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico e 

Tecnológico (CNPq). 

Onaha, Cecilia  
Doctora en filosofía por The Graduate University for Advanced Studies, Japón, con Maestría en 

Estudios de Asia y África, por El Colegio de México, y Master en Educación, University of 

Tsukuba, Japón. Es profesora en Historia, Universidad Nacional de La Plata (UNLP). Es 

profesora titular de la Cátedra de Historia de Asia y África en la Facultad de Humanidades y 

Ciencias de la Educación de la UNLP. Tiene experiencia en docencia sobre la región Asia 

pacífico, con énfasis en Japón, en nivel de grado y posgrado. Coordinadora del Departamento 

de Asia y el Pacífico del Instituto de Relaciones Internacionales de la UNLP. Actuó como 

organizadora de numerosos encuentros científicos, proyectos de investigación y de extensión en 

el área de estudios de Asia, migración japonesa en Argentina, entre otros. En 2018 co-coordinó 

el libro de cátedra Invitación al estudio de Asia y África. 

Balbuena, Yamila 
Especialista en Educación, Géneros y Sexualidades y Profesora en Historia por la Facultad de 

Humanidades y Ciencias de la Educación (FaHCE) de la Universidad Nacional de La Plata 

(UNLP), archivista, Diplomada en Estudios Interdisciplinarios de Género por la Universidad de 

Centros Empresariales y Sociales (UCES). Es Jefa de trabajos prácticos en “Historia de la 

Historiografía” e “Introducción a la Teoría Feminista, Estudios de Género y Sexualidades” 

(FaHCE- UNLP) y en “Historia Social General” y “Principales Corrientes de la Universidad 

Nacional de Quilmes (UNQui). Entre sus últimas publicaciones: “Activismos Feministas 

Interseccionales en la Lucha por el Aborto Legal en la Argentina” (2021). En relación a los 

estudios de género, desde hace dos años y hasta la actualidad, es consultora externa de la 

Secretaría de Desarrollo Productivo del Ministerio de Economía del Estado Nacional Argentino. 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  214 

Autoras 

Calheiro, Ineildes 

Doctora en Difusión de Conocimiento en el Doctorado multi-institucional y Multidisciplinar de la 

Universidade Federal da Bahia (UFBA).  Maestra en Pós-Crítica por la Universidade Estadual da 

Bahia (UNEB) Especialista en Educación Física y salud (UNIME) y Especialista en Estudios de 

África y Representaciones Africanas (UNEB). Profesora de Educación Física (UNIME). Realizó 

su estancia de posdoctorado en la Universidade da Integração Internacional da Lusofonia Afro-

brasileira (UNILAB), y fue becaria de desarrollo científico regional por el Consejo Nacional de 

Pesquisa (CNPq)y por la Fundación Cearense de Apoio à Pesquisa (FUNCAP).  Fue atleta de 

fútbol y árbitra asistente profesional (FBF/CBF). Experiencia docente en diferentes niveles sobre 

relaciones de género y educación física. Diretora del documental Barbras - mulheres africanas 

no esporte, corpo, gênero e sexualidades em países africanos.  

Carvalho, María Da Luz Fonseca 
Doctoranda en Antropología en la Universidade Federal de Goiás (UFG), Brasil. Maestra en 

Estudios Interdisciplinares en Humanidades por la Universidade da Integração Internacional da 

Lusofonia Afro Brasileira (UNILAB). Profesora en Pedagogía y Licenciada Interdisciplinar en 

Humanidades por la UNILAB. Fue becaria del Programa de Educación Tutorial, PET-

Humanidades y Letras entre 2016 y 2022. Es integrante y fundadora de SOLAFRO, grupo de 

estudio sobre género, feminismos y mujerismos (2019), y fue integrante de proyectos de 

investigación y extensión diversos sobre relaciones raciales y de género.  En 2022 publicó en 

coautoría el artículo “O Projeto África na UNILAB - ANU como catalisador de mudanças no 

currículo e na prática educativa”; publicó también diversos capítulos de libro sobre la historia 

santotomense y relaciones de género.  

Cejas, Mónica 
Doctora en Estudios Internacionales y Culturales por la Universidad de Tsuda, Tokio, Japón.  

Maestra en Estudios de Asia y África por el Colegio de México y Licenciada en Historia por la 

Universidad Nacional de Luján (Argentina). Profesora investigadora del Departamento de Política 

y Cultura de la Universidad Autónoma Metropolitana, Unidad Xochimilco (UAMX), México. Fue 

coordinadora de la Maestría en Estudios de la Mujer (2011-2013), y del Doctorado en Estudios 

Feministas (2020-2022) de la UAMX. Ha coordinado numerosos libros, entre otros: Leer y pensar 

el racismo (2004); Igualdad de género y participación política. Chile, China, Egipto, Liberia, 

México y Sudáfrica (2008); junto con Alejandra Galindo Marines, coordino Mujeres desde el Sur: 

poéticas del encuentro con Asia y África en 2022. Fundadora en 2018 de la red internacional de 

estudios Feminismo(s), cultura y poder. Diálogos desde el sur.  

Efron, Laura 
Es Doctora en Estudios Africanos, University of Cape Town, Sudáfrica (UCT); maestra en Historia 

Contemporánea, Universidad Nacional de General Sarmiento (UNGS) y Profesora de enseñanza 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  215 

media y superior en Historia, Universidad de Buenos Aires (UBA). Dicta Historia de Asia y África, 

como Titular en la Universidad Nacional de Quilmes (UNQ) e Historia de la colonización y 

descolonización, como Ayudante de primera en la UBA. En la actualidad es investigadora en 

University of Free State (UFS), Sudáfrica, miembro del comité editor de la revista South African 

Historical Journal (Sudáfrica) y cursa su Posdoctorado en el Instituto de las Culturas, 

UBA/CONICET. Algunas de sus últimas publicaciones son “The importance of epistemological 

translations in the Global South”, 2021.  

Gomes, Peti Mama  
Doctoranda em Antropología Social en el Programa de Posgrado en Antropología (PPGA) de la 

Universidade Federal do Pará (UFPA). Maestra en Antropología, por el programa conjunto 

Universidade da Integração Internacional da Lusofonia Afro Brasileira (UNILAB) e a Universidade 

Federal do Ceará (UFC). Licenciada en Humanidades por la UNILAB. Actualmente es profesora 

sustituta de “Antropología de África” en la UNILAB. en 2022 publicó el artículo: Antropologia nos 

Países de CPLP: o caso da Guiné-Bissau, entre experiências, práticas, didáticas y pedagógicas  

y, en 2021, publicó el capítulo de libro Gênero, Migrações Internacionais e Deslocamento de 

Estudantes Africanas em uma Universidade do Ceará-Brasil. Coordena projeto de extensão 

sobre antropologia e performances na UNILAB.  

González, Agustina   
Maestranda en Política de África, Escuela de Estudios Orientales y Africanos (SOAS). 

Profesora de Enseñanza Media y Superior en Historia, Universidad de Buenos Aires (UBA). 

Docente de Historia en nivel secundario, St. Gregory’s College (Vicente López, GBA). Adscripta 

de la materia Historia de la Colonización y Descolonización de Asia y África, Facultad de 

Filosofía y Letras (UBA). Becaria UBACyT dentro de un proyecto de investigación que recupera 

los vínculos históricos en el espacio atlántico entre los siglos XVI y XX.  

Gqola, Pumla Dineo  
Doctora en Estudios Poscoloniales por la Universidad de Munich, Alemania, licenciada en letras 

inglesas por la Universidad de Cape Town (UCT), Sudáfrica y con Maestría en Artes por la 

Universidad de Warwick, Reino Unido y por la UCT. Actualmente es profesora de literatura en la 

Universidad Nelson Mandela, Sudáfrica y catedrática investigadora en Imaginación Feminista 

Africana. Autora de 40 publicaciones, pasó a ser conocida a partir de su trabajo “Rape: The South 

African Nightmare” [Violación: la pesadilla sudafricana] en 2015, poor el cual ganó el Premio Alan 

Paton. En 2010 publicó “What does slavery means to me” y de “The Female Fear Factory” en 

2021. Destacada por sus diversas intervenciones intelectuales, activistas y artísticas en 

Sudáfrica. 

Mouzo Williams, David 
Maestro de Estudios de Asia y África (Especialidad África) con El Colegio de México (COLMEX) y 

Profesor en Historia con la Universidad Nacional de La Plata (UNLP). Actualmente está realizando 



NATALIA CABANILLAS, CECILIA ONAHA Y YAMILA ELIANA BALBUENA (COORDINADORAS) 

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN   |  UNLP   |  216 

estudios de Máster en Servicios Culturales con la Universidad de Santiago de Compostela (USC) y 

de Doctorado en Humanidades con la Universidad Autónoma de México-Xochimilco (UAM-X). Ha 

publicado “Neoextractivismo en la República Democrática del Congo y Angola. Entre la globalización 

neoliberal, las tendencias regionales y particularidades locales” (2022) y “Memorias y narraciones del 

pasado en la República Democrática del Congo: Faustin Linyekula y Statue of Loss” (2020). También 

ha participado en ponencias y actividades de divulgación científica con UNLP, COLMEX, CLACSO, 

ALADAA, ADN40 y Programa Mundo 20/20.    

Sánchez Bernal, Indira Iasel 
Es maestra y Doctora en Estudios de Asia y África con especialidad en Medio Oriente y Norte de 

África por El Colegio de México. Licenciada en Relaciones Internacionales por la Facultad de 

Ciencias Políticas y Sociales de la Universidad Nacional Autónoma de México (UNAM). Es 

Profesora Asociada de Tiempo Completo en el Tecnológico de Monterrey. Integra el Observatorio 

Político y Electoral del Mundo Árabe y Musulmán; fue parte de la misión de observadores 

electorales en Marruecos, el 07 de octubre de 2016. Es integrante de la Red Feminismos, Cultura 

y Poder; realizó diversas estancias de investigación en Marruecos en lengua árabe. Publicó como 

capítulos de libro “La Muerte más allá de la Enfermedad: Los Malestares Económicos y Sociales 

en Marruecos durante la Covid-19” en 2024 y “La magia de la pastela y el encuentro de tres 

mundos (des) orientalizando la investigación” en 2022.  

Souza Santana, Jacimara 
Doctora en historia social de África por la Universidade Estadual de Campinas (UNICAMP). 

Maestra en historia social y especialista en educación y desigualdades raciales por la 

Universidade Federal da Bahia (UFBA). Graduación en Historia por la Universidade Católica do 

Salvador (2002). Profesora de historia da África y líder de MALUNGO-Núcleo de investigación y 

extensión sobre África y sus Diásporas en la Universidade do Estado da Bahia (UNEB). 

Integrante de NEGRAS-Núcleo investigación y extensión en género, raza y salud. UFRB/UFBA. 

En 2018 publicó su libro Médicas-sacerdotisas: religiosidades ancestrais e contestação ao sul de 

Moçambique (1927-1988). por la EDUNICAMP.

Western, Wilda 
Maestra y Doctora en Estudios de Asia y África, El Colegio de México; Licenciada en Historia, 

Universidad Nacional de la Patagonia (UNP). Profesora-investigadora de tiempo completo de la 

Universidad Autónoma de la Ciudad de México (UACM). Docencia en historia mundial del tiempo 

presente y talleres de metodología. Coordinadora del libro Presente Colonial. Asia, África y América 

Latina (2023), autora de La ley y el cuerpo. Ciudadanía de mujeres en Egipto contemporáneo, UACM-

Gedisa (2019) y co-coordinadora y autora de los estudios de caso e 

introducciones de los volúmenes Voces, tramas y trayectorias, el primero sobre las protestas 

populares en Medio Oriente y Norte de África (2014) y el segundo sobre las transiciones críticas de 

la región (2018). Coordinadora del Grupo de Investigación Historias del Presente Colonial, UACM. 



 

Diseño de tapa: Dirección de Comunicación Visual de la UNLP

Universidad Nacional de La Plata – Editorial de la Universidad de La Plata

48 N.º 551-599 / La Plata B1900AMX / Buenos Aires, Argentina

+54 221 644 7150

edulp.editorial@gmail.com

www.editorial.unlp.edu.ar

Edulp integra la Red de Editoriales Universitarias Nacionales (REUN)

Primera edición, 2025

ISBN 978-950-34-2618-0

© 2025 - Edulp

Cabanillas, Natalia
   Estudios feministas en contextos africanos / Natalia Cabanillas; Yamila Eliana Balbuena ; Cecilia Onaha; 
Coordinación general de Natalia Cabanillas; Cecilia Onaha; Yamila Eliana Balbuena. - 1a ed. - La Plata: 
Universidad Nacional de La Plata; La Plata: EDULP, 2025.
   Libro digital, PDF - (Libros de cátedra)

   Archivo Digital: descarga
   Traducción de:  Natalia Cabanillas.
   ISBN 978-950-34-2618-0

   1. África. 2. Feminismo. 3. Historia. I. Cabanillas, Natalia, coord. II. Onaha, Cecilia, coord. III. Balbuena, 
Yamila Eliana, coord. IV. Cabanillas, Natalia, trad. V. Título.
   CDD 320.5622


	contratapa CABANILLAS.pdf
	Página 2




